

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

## SEBASTIANI FOxij Morzilli Hispalensis, in Platonis Timæum Commentarij.

Ad illustrisimum ac reuerendissimum D. FRAN-CISCVM BOVADILLAM Mendozam Cardinalem, & Episcopum Burgensem.

Accessit locuples rerum & uerborum in ijsdem memorabilium Index.





Cum gratia & priuilegio ad quinquennium.

BASILEAE, PER 10ANnem Opormum. "

# ILLVSTRISS ET REVERENDISS DE D. FRANCISCO BOVADILLAE MENDOZAE, BVR. gensi Episcopo, & S. Ro. Ecclesiæ Cardinali, s e b a s t i. A.NVS FOXIVS Morzillus Hispalensis

S. D. P.



A fuit semper meorum studiorum ratio, Præsul illustrissime, ut si quid unquam noster in disciplinis labor in dustriaque posset, id omne ad communem studiosorum omnium utilitatem referendu esse putarim. Nam si eruditus uir sibi no solum prodesse debet, sed publicis etiam studijs co

sulere: profectò docti probiq; est, doctrinæ suæ commoda cum omnibus communicare uelle: nec odio, aut negligentia, dummodo aliquid possit efficere, suam operam alijs denegare. Et quidem si omnia uirorum doctorum studia, præ terquàm quòd animum illustrant & delectant, ad publicam commoditatem referuntur: ecquid nam magis exopta dum cuiquam est, quam ut multos industria sua iuuare & uelit, & possit? aut quid ei gloriosius potest cotingere, quam ut finem illum, ad quem studia labores q; suos dirigit, consequatur? Quapropter cum in eam rem ego cogitationes om nes meas, studiorum q; institutum conferrem, non quò duel gloriæ aliquid inde sperare uellé, uel quòd plus alijs efficere me posse confiderem: conatus sum equidem, quanta maxima potui cura, diligentia mea & studio quam psurimos iuua re: tum ut illo laboris mei quasi præmio mihi satisfacerem, tum ut meo instituto munere fungerer. Qua in re tametsi permulta mihi cupienti sese offerebant, in quibus meam operam ponere potuissem: malui tamen ad antiquorum au-Ctorum aliquot scripta, quæ difficilia uidebantur, animum adijcere: ut non alijs tantum consulerem, quantum ut meæ quoq; industriæ fructum aliquem perciperé. Nam si quod ego ingenij mei inuentum proferre, aut ab alio quicquam ac ceptum, literis denuò mandare, id quod multi solent facere, statuissem, inanis certè parum q; utilis labor noster fortasse uideretur: cum tot extent antiquorum recentiorum q; præclarè scripta, que uix longa ætate quisquam possit perlegere. Ergo cum aliquam philosophiæstudijs, ut cetera taceamus, nauasse operam uideamur, tempusq; aliquod in Platonis, Aristotelis, & aliorum philosophorum lectione consumpseri mus, permulta quidem obscura, necsatis adhuc explicata esse in philosophia uisa sunt, quæ diligentem alicuius operam desiderarent. Ex quibus unus hic Platonis Timæus, cum om nium, tum ipsius Ciceronis iudicio difficillimus, multos pro pter difficultatem deterret: & à paucis, ijs q; non parum eruditis, intelligitur. Tanta enim est in illo uerborum & tractationis obscuritas, tamý; à uulgari philosophorum more diuersa tractandi ratio, ut multi potius poetarum figmenta, quàm diuini philosophi, qualis est Plato, decreta ibi esse putent.His accedunt diuersæ numerorum rationes, musici có centus, geometricæ demonstrationes, quibus ille utitur frequenter: tum reconditæ, minimeque uulgaris philosophiæ præcepta, difficiles q; sententiæ: quæ omnia summam difficultatem uel earum rerum pertissimis párere possint. Quid, quod nemo Latinorum adhuc, excepto Chalcidio, qui pauca in priorem libri huius partem scripsit, prouinciam hanc Timæi explicandi suscepit: quemadmodum in auctores ali os, in quibus nulla ferè est difficultas, longas edunt commen tationes. Nam si quæ sunt Græcorum interpretum scripta in eundem librum, nulla profectò inter nos extant, præter unius Procli commentarios, eosdemá; nimis prolixos: qui cum uix mediam dialogi partem interpretentur, adeò tamé longi ac diffusi sunt, ut lectorem potius remorentur, quàm Platonis sententiam exactè declarent. Nec uerò hoc à me di Etum existimari uelim, ut hos digna sua laude priuem: nec Proclum, eruditissimum alioqui philosophum, contemnen dum propterea censeo. Quanquam enim in Platonis senten tia declaranda fuit admodum diffusus, adeò ut lectori moue at faltidium:magna tamen eruditionis uarietate pollet, quã nosse, ad Platonis intelligentiam non inutile fuerit. Cum igi tur hæcitasint, Præsul ornatissime, institutum certè nostru in hoc libro fuit, ut quado ea est ipsius difficultas, ut non pau ciores philosophiæ studiosos deterreat, quam præclara eiusdem

dem eruditio adlectionem hortetur, omne meum studium huc contulerim: ueramý; Platonis sententiam interpretari, omissis Platonicorum quorundam interpretationibus longissimis, decreuerim. In quo etiam cum alios Platonicorum, tum Proclum ipsum, quem suprà retulimus, Plotinu ac Plutarchum, philosophos præstantissimos, sequuti sumus. Et quanquam eiusdem Procli fragmenta in hunc ipsum Timæ um è Græco trasferre possem, minus me commodistudiosis allaturum existimaui, quam si egomet comentarios scriberem: cum libri huius pars maxima, longeq; difficillima, careret interpretatione, ac prolixæ illæ Procli commentationes lectorem tædio afficerent. Nos itaq; apum exemplo, no quàm multa afferri possent, sed quàm utilia, & ueræ interpretationi conuenientia essent, ex multorum auctorum col latione collegimus: & in nostros Commentarios, iudicio ad hibito, coniecimus. Quinetiam Aristotelis sententiam cum Platonis decretis, ubicunq; opus est, conferimus: ut utriusq; uera sententia melius declaretur, atq; ut rei propositæ ratio commodius inuestigari possit. Et ut res tota enodatius expli caretur, distinctius q; singula tractarentur, totum quide dialogu in quatuor partes secuimus, earum unicuiq; additis comentarijs, & initiò singularum breui quodam argumento tractationis proposito. Adde, quòdad Platonis intelligentiam, breuem dialogorum, personarum & argumenti rationem, itemá; totius philosophiæ naturali, ex auctoris eiusde sententia, compendium proposuimus: ne illotis, quod aiūt, pedibus ad recondita libri huius sacra quisqua accederet, sed his nostris Prolegomenis quasi primò initiaretur. Quo nomine, si quid ego uel minus rectè, uel minus aptè in hac Platonis interpretatione dixero, id quod uiam aperienti facile est, danda nobis erit uenia, cum summa rei difficultas excusa re nostrum errorem possit. Nam res quidem difficiles sineal terius exemplo uelle aggredi, quamuis non ita ex uoto succe dat, atq; si aliorum sequutus sis uestigia: tamen, ut Poeta inquit, Laus erit in magnis, & uoluisse sat est: præsertim cum hanc nos Timæi interpretationem exacte absoluere, quod nemo adhuc Latinorum tentauit, ausi fuerimus. Etenim si ueteres

ueteres illos Academicos, libri huius interpretes, qui penè in numerabiles fuerunt, haberemus, & ab hoc ego labore leuaripossem, & inanis esset aliorum studijs consulendi nostra cupiditas. Núc uerò, cum omnes, exceptis unius Procli frag mentis, diuturnitate temporis interierint, nullaq; sit huius tam utilis, tamq; obscuri libri lux à quoquam allata: audendum mihi fuit in hac parte, ut quod ingeniü & eruditio nostra præstare non posset, consulendi alijs desiderium diligen tiaq; suppleret. Itaq; pro eruditis illis Ammonij, Porphyrij, Amelij, Numenij, Tauri, Iamblichi, cæterorum q; Platonico rum, qui feruntur in hunc librum scripsisse, commentarijs, mei nuc breuiores, inferioresq; multo accipientur. Atq; utinam Mathematicarum illud compendium, quod à Theone desumptum ex hoc libro, aut collationem Platonis cum Ari stotele, quam fecisse Proclú narrat Philoponus, haberemus: aut extarent integra Galeni commentaria de placitis Hippo cratis & Platonis: aut liber ille, qui de ijs quæ medice à Platone dicta sunt, inscribitur: profectò nec tam ego hac interpre tationem difficilem iudicassem, nec eiusdem intelligentiam tam multistudiosi requirerent, cum ab ijs uiris doctissimis iuuari omnes possemus. Sed in hac tanta magnorum interpretum iactura non inutilem fore nostrum laborem existimo: cum iam deinceps ad huius libri mysteria, quæ in profundo hucusq; demersa uidebantur, studiosi possint liberius accedere. Quæ cum ita fint, Pater amplissime, librum quidé hunc, à me summo studio nuper elaboratum, sub tuo nomine prodire in lucem uolui: ut qui communi studiosorum omnium utilitati conscriptus sit, ei uiro dicetur, qui doctis omnibus fauere nunquam desinat. Atq; huius sanè tibi dicandi eo iustior causa fuit, quòd tu omnes, non dico nostrates, id est Hispanos, sed alios quosque nationum exterarum do-Ctissimos, scientia, elegantia, bonitate, benignitate, præstantiaq; superes. Nam si tuam ego doctrinam, bonarumq; omnium artium, ac philosophiæ, & sacrarum literarum cognitionem, que apud omnes, quicunq; literas & tenorunt, uno ore celebrantur, commemorare uellem, nec tenuitas oratio nis mee magnis tuis laudibus dignum quicquamefferre pol-

#### NVNCVPATORIA

set, nec præfationis angusti fines me longius euagari permitterent. Commodius igitur est, de tuis istis uitæ ornamentis me nunc conticescere, quam te digna laude non afficere: qué præclaræ animi dotes, familiæ amplitudo, fortunæ sum ma conditio, & coiuncta probitati magnadoctrina illustret, & uirorum doctissimorum literæ testimoniaq; commendent. Quamobrem accipies tu quidem Pater ornatissime, la borem hunc nostrum eo animo, quo reliquorum studijs fauere soles: ac pro summa tua eruditione eundem illum, qui se tuo iudicio committit, recognosces, qui non minus censu ra tua confirmari, quàm dignitate atq; ornamentis illustrari cupit. Nam laudari quidem à laudato uiro, multum esse ille dicebat: at ego, non laudari, sed uel probari à te nostras lucubrationes, plurimi profectò faciam. In quo tamen nollem à me istam eloquentiam tuam minimè uulgarem, & lucem orationis postulari, cũ in re magis explicanda solicitus, quàm in uerbis fuerim:nec philosophiæ tractatio tam elegantem & ornatam, quam apertam & significantem orationem desideret. Quod si ergo meum tibi scriptum, Presul clarisime, pro summa tua eruditione ac iudicio probari uidero, haud equidem amplius uerebor, ne idem omnibus

doctis placere possit.

## AUTORUM, QUORUM LOCI IN hu Commentariysuel citantur, uel explicantur, Catalogus.

Alex. Aphrodiseus Eustracius Orpheus. Orus Apollo. Eutocius Alcinous Galenus Ouidius Amelius Georg.Plethon Panætius Ammonius Greg. Nyssenus Apuleius Philoponus Hebræorum Rabini Phornutus Aratus **Archimedes** Heraclides Ponticus Plato Aristander Hermias Plinius Hesiodus Aristoteles Plotinus Plutarchus **Arpocration** Hippocrates Atticus Homerus Pomp, Mela Horatius **Porphyrius** Auerroes **Iamblichus** Auicenna Priscianus Lydus Iustinus historicus D. Augustinus **Proclus** Pſellus Iustinus Martyr Bessarion · Lactantius Ptolemæus Boetius Longinus Chalcidius Seneca Cicero Lucretius Simplicius Macrobius Seuerus Platonicus Cleomedes Cor. Celfus / Marsilius Ficinus Strabo / Mart. Capella Crantor Suidas Merc. Trismegistus Damascius 1 Themistius / Moles Diodorus Siculus Theodorus Asineus Diogenes Laertius Nemesius Theod. Gaza Dionys. Areopagita / Nic. Copernicus Theon Dioscorides Theophilus Protosp. Nicomachus **Empedocles** Numenius Theophrastus : Euclides Olympiodorus Timæus Locrus Eusebius Vitellio. Origenes.

#### SEBASTIANI FOXII MORZILLI

HISPALENSIS IN TIMAEVM PLAS



N I T I O cuiusa; librorum interpretationis pro poni hæc à multis solent, Auctoris uita, libri interpretandi titulus, institutu auctoris, modus & character dicedi, œconomia

orationis, ac demum quid in eo disseratur. Hæc qua utilia, cognituq, pulchra sunt, partim a nobis explicabuntur, parting, omittentur. Qua de cau- 10 Ja cum Platonis uita latius apud Diogenem Laertium, aliosq, scripta extet, atq, huius libri inscriptio satis nota sit omnibus, in his multum immora. ri minime necesse est: solum illa ad dialogi huius interpretationem explicabimus, quæ huic rei maxime conuenire uideantur. Itaq primo totius dia logi argumentum breuiter exponemus, tum institutum eiusdem, stilum, orationis genus, postremo œconomia et ordinem. Sed ante tame quam hæc à nobis explicetur, ad planiorem huius libri intel- 20 ligentiam, cæterorumq Platonis dialogoru, hæc nos introductionis causa breuiter proponamus: Quid su dialogus, quot sint eius formæ apud Platonem, tum qua de causa is dialogos scripserit, i. tem quibus personis utatur, & quem argumentan di modum sequatur potissimum.

#### QVID SIT DIALOGVS.

Dialogus, ut res ipfa indicat, cofabulatio quadam est inter duos, uel tres, plures ue instituta, ad disferendum de re aliqua proposita. Hunc Dioge 30 mes Laertius in uita Platonis sic definit: isi os mes Laertius in uita Platonis sic definit: isi os suita Platonis sic definit: isi os suita Platonis sic definit: isi os suita si suita Platonis si anoneiores ovyreiulus meetinus meetinus presidente in uita proposita si demonita si anoneiore in uita proposita si demonita si meta si suita s

### QVOT SINT DIALOGO. rum Platonicorum formæ.

Diogenes Laertius duo ponit dialogorum omnium Platonicoru quasi capita, ad quæ cuncti reducătur, υφηγητικου γςύος, & ζητηξικου, quorum illud in hæc genera dividitur, θεωρηματικου & πρακίπκου. Ας θεωρηματικου rursus complectitur Physicam, & Logicam: πρακτικου ue ro, Moralem, & Politicen. Iam uero ζητηξικου formas bas sub se habet, μακυτικου, πειρακιπου, γνοθεικείκου, ανατρεπεικου. Αδ unăquanq.

harum omnium formarum dialogi omnes redigun tur.nam ad Physicam refertur Timæus:ad Logicam, Politicus, Cratylus, Parmenides, Sophistat ad Ethicam, Apologia Socratis, Crito, Phædo, Phædrus, Symposium, Menexenus, Clitopho, Epistolæ, Philebus, Hipparchus, Amatores:ad Politicam, libri de Rep. ac de Legibus, Epinomis, Atlanticus:ad μακευτικού, id est inquisitorium pertinet Alcibiades, Theages, Lysis, Laches:ad παι gæsικού, id est tentatiuum, Eutyphro, Meno, Io, Charmides, Theæteus: ad giolentinoù, id est demonstratiuum, Protagoras:ad αὐαθρετηικού, id est dehoritatoriŭ, Euthydemus, Hippiæ duo, est Gorgias. Hæc igitur sunt Platonicorum dialogo rum genera, in quibus illi uersantur.

#### CVR DIALOGOS SCRIbat Plato.

Plato, Academicæ disciplinæ institutor, Dialogis sua dogmata scripsit: quonia is sacillimus est,
commodissimus q. scribendi modus in eo siquidem
interrogationibus, resposionibus q. mutuis res ma
gis illustratur, nullus q. dubitandi locus relinquitur. Ideoq. in plerisq. dialogis post exordium, es
occasione disputationis, rem de qua est dicturus,
proponitideinde argumeta in utranq. partem adducit. Ex quibus ea quæ refelluntur à personis, sub
quibus loqui ipse solet, falsa sunt: quæ uerò contrà
ab illis ipsis opponuntur, uera, es à Platone iudi
cata. Atqui bic est Academicoru docendi modus.
At uerò Peripatetici, post quæstione propositam
contraria refellunt argumenta, deinde sua proserunt, ultimò concludunt id quod statuunt.

#### QVIBVS'NAM PERSONIS uti Plato foleat.

Duo sunt personarum genera, sub quibus loqui Plato solet in omnibus dialogis. V num est eorum, sub quibus sententiam suam profert: ut sunt, Socra tes, Timæus, hospes Atheniensis, hospes Eleates, Parmenides: nunquam enim nome suum indicat. alterum autem illorum, sub quibus salsa obiicit do gmata: ut sunt Thrasymachus, Callicles, Polus, Gorgias, Protagoras, Hippias, Euthydemus, cæteriq, alij, quos Socrates resutans inducitur.

### ARGVMENTANDI MODVS, quo utifolet Plato.

Duplex est argumentădi modus à Platone fre quenter usurpatus, unus ad quicquă asserndu, al-

ter ad refutandum. in utroque, inductione uti plerung; solet. Inductio autem duplex est: uel ex repugnantia, uel ex consecutione deducta. Ex repu gnantia quidem, cum respodentem cogimus, ut ex ijs quæ dixit, contraria Jibi affirmet quo argumen ti genere ad refellendum utitur Socrates. Ex con secutione uerò duplex itidem sit: aut ex singularibus ducta,idq, cum interrogatioe,quæ oratoribus quam philosophis frequentior est: aut denique ea Eticorum est propria. Hoc igitur ultimo indu-Etionis genere bipartito ad confirmandum, senten tiama, suam proferendam utitur Plato. Quanqua no minus omni syllogismoru genere utatur, quam ipse Aristoteles . frequenter enim in disputationibus utitur demonstratiuo, dialectico & sophistico fyllogismis, præsertim in hoc Timæo, qui totus demonstrativis syllogismis constat, ut res indicat.

#### ARGVMENTVM TIMAEI.

Quoniam hactenus breuem quandam ad Pla- 20 tonis Dialogos introductionem proposuimus, reliquum est, ut ad huius Timæi expositionem, dialogi argumentum, institutum, ac orationis œcono miam, ultimo breue totius naturalis philosophiæ compendium ex Platonis doctrina afferamus. Itaq; argumentum Timæi, ut inde auspicemur, huiulmodi est. Cum in Pireum Socrates Bendidiorum festorum causa uenisset, disputationem ibi de rep.cum Polemarcho, Glaucone, Adimanto, ut ex libris de Repub. patet. Sequenti uerò, in ciuitate apud Timæum, Hermocratem, Critiam, G quartum quendam sine nomine convivio exce ptus, eandem disputatione illis enarrauit. Tertio demum breuter, quæ de repub. dixerat, cum illis repetit: Timæumq, hortatur, ut de natura aliquid diffrutet. Is igitur, Socratis hortatu, ab universita tis exordio usq ad hominum & aliorum animansium generationem disserit. Quo nomine cum de tassent, dialogi exordium inde capitur. Quo in libro Timæus, sub quo loquitur Plato, Socrates, Critias, Hermocrates introducuntur: quartus autem ille sine nomine, qui præcedentis diei disputationi interfuerat, hic omittitur. Cum autem Timæus hic inducitur, minime quidem putes eum So cratis, Platonis' ue tempore fuisse, sed longe ante. Nam, ut Macrobius lib. 1. Saturnal. docet , Timæus & Parmenides Socrate antiquiores fuere, à Platone: Jiquidem ille in hoc dialogo, hic rursus in Parmenide inductiur. Quanquam M. Cicero

lib.5. de Finib. ad Timaŭ inquit Locros Platonë peruenisse, Pythagoricæ disciplinæ causa. Vicunque tame sit, hinc costat, sermone hunc Timæi de natura sumptu esse à Platone ex libro ipsius Timæi de Vniversitate, qui lingua Dorica scriptus extat. Iam uerò, Timæus hic, qui magnam habere uidetur cum Parmenide consensionem, differt quidem ab co, quod Parmenides genera omnium divinoru complectitur: Timæus verò naturalia. quæ ex singularibus universale colligit, quæ diale 10 In utroq; tamen Pythagoram Plato sequitur. in il lo enim Parmenides, Zenoq; Eleates, Pythagori ci introducuntur: in hoc uero, Timæus Item ut in Parmenide de dininis agens, ut Deo, ideis, ad naturalia descendit:ita in Timaco de natura disseres, ad divina ipsa conscendit. Demum in Parmenide totam Theologiam complexus est,in Timæo Phy sicam. Quam ob causam libri huius institutum efse constat, de rerum natura disserere, causasq; uni uersi generationis exponere. Subiectu uero eiusdem est, ipsa Physica tractatio.

#### OECONOMIA TIMAĖI.

Quando huius dialogi institutu à Platone pro positum id est, ut de rerum natura disserat, communem docedi ordinem idem secutus, primò reru uniuersalium causas & principia, tum effectione uniuer sī, eiu: q. partium docet, usq. ad hominis cæ terorumą, animalium generationė. Quapropter totum quidem dialogum in quatuor partes diuisto mus, in quarŭ singulis diuersas res tradi a Plato-Thrafymacho, primo folennitatis die suscepit, 30 ne iudicauimus. Nam in prima breuem de rep.tra-Etationem ex libris de Rep. sumptam pra ponit, ut eam rerum naturalium narrationi accommodet. In secunda, intelligibilia rerŭ initia statuit, ab ij 🕒 demq; corporum omnium ortum deducit. In tertia. mundi, & eius partium cossitutionem corpoream explicat. Vltimo hominis, aliorumas animalium, communem ortum. Qua in re à Platone differt Ariftoteles, quod exactius rerum naturalium tra Etationem eandem tradidit, quam Plato breuiter rep. diebus præcedentibus Socrates, & alij dispu 40 & concise. cum enim bic de elemetorum mixtione,metallis,lapidibus,animalium ortu, de fomn**o,** infomnijs,respiratione,corporis humani partibus, caulis, & remedijs morborum breuiter edisserat: ille contrà dicatis in eamrem integris libris, illa eadem explicuit. Itaq: hæc à Platone breui compendio de universitate rerum tractantur. Quinetiam genus orationis, or dictionis modus, quo in hoc libro Plato utitur, similis est reliquorum Dia logorum,hoc est sublimis, & copiosus:in quo fre-🗸 tamë ambo cum Socrate disputare finguntur 50 quenter allegorijs & translationibus utitur, ad res naturales explicandas. Idem præterea genus demonstrativum est in co siquidem perpetua qua-

dam narratione tota Physica tractatio exponitur:nullisq argumentis inter se collatis, ut in alijs Dialogis, Plato utitur. Qua in re Pythagoram po tissimum sequitur, & illius exemplo physicam ma thematicis adjungit, numerisq, ac geometricis figuris pleraq; docet: quoniam utriusq; disciplinæ fa cultas inter se maxime convenit, ut nos etiam poftea docebimus.

#### DE PHILOSOPHIAE diuilione.

Philosophiam omnem Plato in tres partes diuisit: Naturalem, quæ de rerum naturalium causis differit : Moralem, quæ de hominum moribus,uitæq, institutione : Logicam, siue rationalem, quæ de sermone disputat . Vnamquang, illarum trium partium in diversis dialogis complexus est, quanuis eas persæpe cofundat . sed naturalem in hoc Ti mæo docet: siquidem huius institutum est, uniuer fam naturæ uim explicare. In quo certe eundem fe re ordinem, quem Physici alij, sequitur: quando à 20 primis omnium initijs, ufq; ad rerum singularu generationes tractatione deducit. Ergo ut nos singu la breui compendio proponanus, quid in unaquaque re Plato censuerit, seruato doctrinæ ordine, tradamus. Primo enim, illius de principijs natura libus sententia exponemus: tum de mundo, eiusq. partibus : postremo de anima, singulisq animaliŭ generibus.

#### DE PRINCIPIIS NATY. ralibus.

Tria sunt apud Platonem rerum naturaliŭ prin cipia: Deus, idea, materia. ex his enim uniuer sitatem naturæ ortam esse censet. Deum quidem, men tem quandam separatam, sola ratione comprehen sam, unam, infinitam, incorpoream, beatam, cogni tug difficillimam putat effe.Ideam, formain incor poream in Dei mente uelut exemplar insitam, ex ciaus imagine formæ omnes rerum fiant,æternä, atq eandem cum Deo ipso ponit. Materiam, subie Etum esse quoddam incorporeum rerum omnium 40 tiam esse, conservatrice, effectricemq, universi di corporearum, & quasi locum formarum capacem asseruit, quæ cum uere non existat, adulterina quadam ratione intelligatur, quatenus potestatem quandam habet diversas formas recipiendi . Hanc æternam, infinitamig, non magnitudine, sed tempo re nocat. Ex his tribus miths ita effici uninersa pu tauit, ut Deus in ideam sibi insitam aspiciens, ma teriam informet, inductaq; illi forma, universitas coffituatur. Eadem autem hac initiar atione quadam inesse intelligit, quod universitas composita so ex illis nideatur, quamnis composita tempore ali-

quo non sit. ideog tria illa initia ad duo quæda alia communiora reducit : nimirum ad Deum siue ideam, quam communi nomine semper ens nominat : & ad mundum ipsum, quem non ens appel. lat.Nam duo quidem hæc æterna effe simulasse. rit, quanuis diuerfa ratione tria illa tradita princi pia in ijs confiderentur, quatenus mundus compo stus est, nec à seipso potuerit idem coponi, sed ab alio priori . Qua in re hoc conuenit Platoni cum 10 Aristotele, quod materiam ueluti subiectum posue rit:differt tamen, quod Aristoteles formam uelut causam efficiente, ac principium primum asseruit esse:Plato uerò formam siue ideam in Deo statuit à materia seiunctam, Deumq; primum omniŭ initium tradidit . item Aristoteles privationem formæ contrariam inter principia naturalia retul:t: Plato uerò non ut principium, sed ut formæ absen tiam, in materia nuda posuit.

#### CAVSARVM DE neribus.

Hæc sunt causaru genera apud Platonem: Efficiens, id est Deus, materia siue subiectum, finis; hoc est Dei bonitas in efficiendo mundo : exemplar, siue idea, quam ille in mudi effectione sequu tus est. Has ille causas in mundi constitutione posuit, quod nihil à se sieri, sed ab alio, necesse sit. nam eadem ratione, qua mundus factus dicitur, et causæillius effectionis considerantur. Hac in re conuenit cum Platone Aristoteli, quòd efficiente 30 causam posuit, eam'q tum primam natură, siue pri mum motorem:tum secundum, hoc est principium motus & status rebus insitum nominauit: quodig materiam ac finem adiecerit. Differt tamen, quod exemplar sustulit, & cum substantiali cuiusq; rei forma uidetur confudisse. Superioribus causaru gë neribus tria quoq; alia Plato addit:prouidentiam, fatum, ac fortunam . Ac fatum quidem & prouidentiam, in Deo posuit : fortunam uerò, in rebus inferioribus. Nam providentiam, divinam sentenxit:fatum uerò, legem divinam, necessitate quadam agentem, quæ nihil sit aliud quam ipsa prouidentia,necessariò efficiens: Fortunam deniq,, euen tum quendam fortuită, præter rationë et consiliă in rebus inferioribus euenientem. Qua etiam in re Plato cum Aristotele plane consentit, præterquam quod hic casum fortunæ adiecit, tanquam comuniore eventum omnibus rebus adveniente.

> MVNDO, ET partibus.

Mundum æternum effe, simulq; cum Deo sem

per fuisse, Plato existimanit. eundem tamen genitum esse dixit, quaterus copositus ex materia & forma sit, nihila compositum à seipso possit componi, sed ab alio præstatiori. Quo nomine Deum inquit, utpote primam causam, ab æterno mundum constituisse, sempera, construere, dum illius materiam informat ad exemplar mundi intelligibilis si bi insitum. Quemadmodum enim lux solis eadem semper cum ipso sole est, tamen ab illo ut à causa procedit: sic mundu à Deo semper processisse e- 20 xistimat. Quoniă igitur à Deo mundus depedet, genitus Platoni dicitur: quoniam etiam compositus exmateria of forma est, principia illius esse materiam & ideam ratione quadam dicit, cum ta men ab æterno idem ipse suerit. Qua in sententia & Aristoteles & Plato consentiunt, siquide mun di æternitatë ambo asseruere differut tamë, quòd Plato æternum effe mundum, factum tamen ratio ne quadam putauit: Aristoteles autem, omnino æunum esse, quia unus sit eius auctor, & ad unius imaginem factus, retulit Plato: itemq rotundum, quod capacisima, pulcherrimaq, sit rotunda figura : atq; universum, cunctaq; in se coplectente: de nia: animatum, quoniam motu, uitaq; conseruatri ce,quam naturam alij uocant,constet. In quo etia Aristoteles cum Platone plane congruit: quamuis alijs rationibus unitatem, rotunditatem, capacitatema mundi confirmet.

#### COELO.

Vniuersitatem ipsam in coelum, atq inferiore naturam Plato divisit.ac coclum supremă esse mun di partem, & quasi integumentum ait:naturam ue ro inferiorë, mediam universi. De cœlo autë hanc ille sententiam habuit, ut illud igneæ naturæ esse putarit, quaterns lucidum est. Idema duplicimotu moueri dicat: uno ,raptu primi cœli:alteroq, re liquorum siderum. Cœlorum prætered orbes o-Ao esse putauit: octauum illum extimum, quem uem, Martem, Venerem, Mercurium, Solem, Lunam. Solem aut Lunæ proximu collocauit. Hæc omnia sidera suis orbibus infixa esse, & anima constare, sicut ipsum coelum universum, atq. in orbem semper moueri affirmauit:ita tamen, ut contrarios cursus inter se conficiatio Etauu uidelicet cœlu ab ortu feratur in occasum diurno motu, reliqui uerò septem ab occasu in ortum contrario im pulsu, diversisq temporibus. Exissdem quoq septem orbibus, Solem, Venerem, & Mercurium, 50 eode anni [pacio moneri dixit : cæteros nerò qua tuor inæqualibus internallis. Quinetiam motum

hunc cœli ex eiusdem anima effici asseruit, quatenus ipsum à se mouetur, ac non ab alio. Item motu illo cœli tempora diftingùi inquit: fiquidem a cœli motu teporis duratio declaratur. Quam ob cau sam tempus esse imagine æternitatis ait:quòd hæc perpetuo in statu cum Deo sit, illud autem in continuo cœli motu. Nam æternitas & tempus eandem habent durationë, Platone auctore:præterquam quòd æternitas quafi exemplar temporis in Deo sit una & eadem semper, in statu quodă sem piterno & præsenti constitutatempus aute quast imago ab illa pendeat, & ex cæli motu cotinuo et mutabili colligatur. Ergo ut mundus æternus eft, factusq: ratione quadă dicitur : ita tempus est æternum,natumq; cum mundo eodem modo, & ad æternitatis imaginem productum. Atqui hæc Pla toni de cœlo, eiusq, partibus ac motu, temporeq, G æternitate dicuntur : quibus etiam assentitur Arıstoteles, nist quòd cœlū ac sidera igneæ natuternum affirmauit esse. Iam uerò mundum ipsum 20 ræ negavit esse, motumq; illius à primo motore, intelligëtijsq; orbib.præfidëtibus incitari afferuit.

DE ELEMENTIS.

De inferiori mundi natura, quæ cœli ambitu continetur, seu de quatuor elementis, eam habuit sententia Plato, ut quatuor esse illa putarit, igne, aerem, aquam, terram: quæ ad imaginem quatuor idearum in Dei mente coprehensarum sacta sint. Vnicuiq, elemento proprias quasdam qualitates tribuit, easdem q; quatuor Geometricarum figura 30 rum generibus explicuit. Nam ignem pyramidis fi guram habere, propter leuitatem & acumen, ait. Octaedrum aeri attribuit, quòd non adeò leuis, sed tennis tame, ac mobilis sit. Aquæ icosaedrum, quonia ea superiorib. duobus densior sit,ac fluat, non tamen leuiter efferatur. Terram cubicæ figu ræ,propter stabilitatem ac densitatem,esse dixit: eamq; in medio universi fixam posuit, reliqua verò tria circa hanc effe circunfusa sub cœli ambitu asseruit. Quinetiam elemeta hæc mutuo inter se coan hava, id est inerrantem uocant, Saturnum, Io 40 mutari propter communes qualitates, inquit, ita ut modò in alia atq. alia mutëtur, quando ex una eas demas materia constant, formands habent inter fe fimillimam. Qua de caufa ad illorum communio. nem explicandam, eadem inquit elementa ex duo. bus triangulorum generibus, scaleno, & isoscele, coponi:ita ut ignis, aer @ aqua, ex scaleno fiant, commutato triangulorum numero, or figura com positionis:terra demum exisoscele duntaxat.Atque eo de nomine tria illa elementa inter se solum commutari retulit, hanc autem immutabilem sem per permanere. Ex his demum omnibus mundi universitatem costituam esse, unicana, existere

affirmat . siquidem eadem ipsa unico mundi ambitu continentur, rotudamą, figuram habent. In his omnibus Aristoteles a Platone, non re, sed uerbis differt: quamuis figures illas elementorum tollat.

#### METEORIS.

Elementa omnia inter se perpetuò commiscem, nariaq; mixtorum genera edere, Plato dixit:cu sufmodi funt, mixta corpora, ut liquores, lapides, metalla, eiusmodiq; alia, quorum generatione Aristoteles libris Meteororum complexus est. Ita. 10 que non modo simplicium elementorum proprias quajdam uires esse retulit, sed compositorum etiam: ut ignis genera sint, flamma & pruna. isemq, aeris duplex sit forma: una tenuisimi ac subtilisemi, nimirum ætheris:alteraturbulenti & nu bili, qualis est nostri huius aeris, omnia ambientis. Aquæitidem genera duo putauit esse: unum bumiaum, quale est aquarum per terras defluentium : alterum fusile, qualis est napor à terris cabes concreto pluniæ, grando, ninesq; finnt. Hunfmodi quidem naporis humidi genus li terris includatur, metallorum esse ac lapidum causam inquit: tta ut ex purisimo humore fiat aurum & adamas, ex impuro & terrestri æs & ferrum. Iem uero mines, glaciem grandinë, pruinamq, gigni hoc mo do dicit, ut nix exhumore in aerem sublato, frigefactog, prorsus, adeò ut minutim congelatus cadat, efficiatur. Glaciem aquam effe frigore con cretam, propter caloris illam dissolventis absen- 30 subtilisq, natura sit quanquam ratione quadam le tiam, ait Grandinem ex guttis pluuialibus, ob aeris frigus congelatis,induratisq; gigni,afferit.Prui nam denig ex rorido napore, ad proximu aerem excitato, jrigefactoq, effici docet. Hanc ergo comunem esse mixtorum humidoru effectionem cen set: cui tamen quatuor quadam liquorum genera addit, quæ ex humida polifimum natura costant, quanus admixiŭ aliud habeant . Primi generis est ninum, quod ex calido humidog, liquore compopingues liquores: qui cum humore constent, multum tamen caloris in se habent . Tertij est mel, dulcesq; alij liquores, qui lentum etion humorem, moderated calidum habent. Quarti denique, suc cus odoratus ex arborum quarundam lachrymis confectus, qui calida acrisq. natura est:ut laserpitif succus, myrrha, balfamum, thus, huius modig alij calidi & odorati liquores, qui uel ex arboru folijs,uel ex illorum scissuris estuunt. Præter miconstant, adduntur quoq alia terrestria: ut lapides, nurum, sal, untrum, horumas communem gene

rationem exponit. Ac lapides ex pingui tenuide terra, humore illi admixto, effici putat:ita ut conglutinata humore terra, frigore induretur. Nitru etiam, salem, ac uitru, simili ferè ratione gigni affirmat. nam salsugineu, pinguemą, humorem mul ta terra admixtum, caloreq; exficcatu, caufam efse illorum trium refert:tametsi alia plus,minus' ne alijs, terrestris cocretionis habeant. Postremò sin gulorum elementorŭ primas esse quasdam qualita tes censet, ut ignis calorem & siccitate, terra frigiditatem & siccitatem, aeris humorem & calorem, aquæ humorem 🖝 frigiditatë . Ex his præterea primis fecudas alias nafci dicit:ut duriciem, molliciem,læuitatem & asperitatë, leuitatem & grauitatem atque illarum unamquang, hoc modo definiut: Duriciem quidem eam, qua res tactu of fendat:mollicië uerò, quares tactui cedat. fiquidem ex tactus perceptiõe dura, mollia ue effe corpora dicuntur. Eodem quoque modo læuitatem, lore sublatus, & in aeremeuectus, ex quo in nu- 20 planiciem esse corporis æqualë retulit, quæ ab hu more æqualitet diffuso proueniat:asperitatem deniq, inæqualem planiciem, ab inæqualitate humidi nascentem. Item grantatem & leutatem, non per locorŭ internalla indicanda cenfet, ita ut locus fuperior leuibus, inferior granibus assignetur, quando in cœli ambitu rotŭdo nihil supra, nihilue infra sit:sed grave potius dicendum esse putat, quod @. grè extra locum fuum naturalë trahatur:leue autem, quod paucißimis è partibus fit compofitum, utorum corporum locus sublimis, locus uerò deno siorum infimus dicatur. Has ergo qualitates om nes secundas esse, ac non modo à primis nasci, sed contrarias quoq inter se, uelut illas, esse censet. In quibus omnibus Ariftoteles no re, sed uerbis à Pla tone differt, ut suo loco d nobis docebitur.

#### ANIMA.

Animam essentia quandam mediam inter corporea & incorporea, ex se mobilem esse, Plato di nitur.Secundi3oleum,pix3gummi3 eiufmodiq; alij 40 xit,quatenus corpori partim adhæret3partimq; ab eo diuersa est, et illus motus impellit. Eande quoque componi ex numeris, proportionibusq. Geometricis ac Musicis, asservit, propter magnam eius uirium consensionem.Icem æternam,& ante corpus ipsum genitam dixit, quoniam corpore sit præ stantior. Quinetian mundi animam, atque animas reliquorum animantium fimul editas à Deo, corporibusq infufes deorum iuniorum ministerio pu tauit, quaterus annexæ corporibus cæleftium inxta hæc humida, quæ calore humoreg, potisimu so fluxionum propefiones sequuntur. Triplicem præ terea uim animi statuit:rationalem, quam in capiteposuit:irascibilem, quam in corde:appetitoria,

quem in iecore. Has omnes partes concentu quodam actionum fuarum connexas effe afferuit. Ac rationalem quidem à Deo summo prouenire; 114scibilem & appetitoriam ex connexione rationa. lis cum corpore à dijs iuniorib. facta oriri docuit. Quinetiam moueri animam putauit, quatenus diuersas uires habet in corpore. itemas duplicem efse illius motum inquit:unum intelligentiæ ac men tis, quem simplice & eiusdem naturæ, similemas multiplicem, quem alterius natura uocat, ac similem errantibus stellis. Iam uerò ex animi cum cor pore connexione sensus omnes, affectionesq oriri putanit : statuito, lege à Deo tradită animis, ut qui affectus sequătur, ob flagitioru poenas in diuer sa animalium genera comeent: qui uero illos cohibeant, ad aftrum aliquod coeli fibi fimile præmij causa euchantur. Qua in re Aristoteles à Platone parum differt, ut in Commetarijs explicamus.

### ANIMALIVM

Quatuor esse animalium genera in uniuerso mundi ambitu, præter ultimum illum uniuersi au-Rorem Deum, inquit. Primum, coelestium deoru, ut sunt intelligentiæ cœlestes, sideraq omnia ani mate, quædij cœlestes Platoni dicuntur secundu acreorum ac uolatilin: ut dæmonum, atq anium. tertium, Heroum, sue separatacum à corporibus nimalium terrestrium. Hær quatuor animalia qua tuor elementis respondent: coelestes nimirum dij igni, quoniam sidera illius naturæ sunt:dæmones aeri, heroes aquæ, homines terræ. Iam tria illa genera animalium, qua retulimus, coelestes inqua dij,dæmones,& heroes, communi nomine dij iu niores uocantur à Platone, et secundis rerum cau sis, quibus summus Deus ut instrumetis utitur, afsignatur. ijde enim intermedij sunt inter Dei proca retulit, exquibus apertum illius disidium à Pla tone cognofeatur.

#### DE HOMINE, ET EIVS partibus, tam animi quam corporis.

Corpus hominis à dijs iunioribus effectum efse,Plato inquit.idem autem quatuor ex qualitatibus, fiue elementis, igne, aere, aqua, terra conflatum eft.cuius diuerfæ funt partes, uarijs animi ui- 50 ribus infermetes: ut caput, quod corporis potifio mu pars eft, in quo ratio, sensumq, multorum ui-

res infunt. Capiti tanquă basis totum corpus subnjeitur, brachnis & cruribus compositum, tum ad uehendum, tum ad comprehendenda, contre-Standag corpora. Ipfius isem corporis quasi fun damenta offa funt, quæ neruis uti ligametis conne xa,uarijs ulibus accomodantur. Hanc totam cor poris compaginem caro integit, ad decore er utilitatem animalis. Quinetiam intra corpus ipsum intestina in uentre flexuosa, & læuia facta fint. motui octavi cceli facit: alterum sensuum omnium 10 ut cibos sumptos facile excipiant, & retineant, ut n calore naturali cococti, corpus uitali succo alăt. Cor præterea, & pulmonem Deus in pectore po sut, quast uita principia: quoniam ab altero naturalis calor, ab altero halitus ad uitam tuendam ori tur: quo etiam in loco irascibilem animæ sacultatë propter caloris fernorem insediffe dicit. Postremo iecur in uentre,& splenem collocauit:illud ueluti Janguinis fontë, & appetitoriæ animæ sedë:bunc ut receptaculum impuri sanguinis, à iecore demis 10 si. Exeodem quoq; iecore quasi radice, dinersas uenas per totum corpus diffundi, quibus & ipsum alatur, & uitali spiritu fruatur, affirmauit. Atque hanc esse corporis humani constitutionem, ex ele mentis productam,Plato cenfuit:ex qua animi affectionum fontem oriri dicit, quoniam ipse corpori annexus, qualitates corporeas sequatur. Porrò ex animi & corporis connexione Jensus oririon nes animalis ait, ut uisum, ut auditum, ut reliquos alios. Ac uisum quidem perceptione radiorum uianimarum. ultimum, hominum, ac reliquorum a 30 siuorum, è cerebro exeuntium ad obiectum coloratum,eiusq. imaginem reducentiŭ, fieri dixit, cuius obiectum fint colores omnes. Auditionem itidem ex aeris percußione in auribus conceptagi» gni, eiusq: obiecta esse uoces ac sonos. Gustu deinde ex saporum in lingua perceptorum differentia nasci : ideog, septem saporum formas tradidit, dulcem, acrem, ponticum, austerum, falfum, acutum, amarum. Tactum ex corporu solidoru conta Etu fieri:eoq. frigida, calida, bumida, ficca, dura, effectionem. In his omnibus Aristoteles perpaune gigni, cuius sensus odores omnes, cuiuscunque sint modi, proprios esse dixit. Igitur sensuum ori ginem ex corporis & animi coiunctione deducit. Nam ratio in cerebro sita, uires omnium sensuum mouet.huic irascibilis subiecta, quæ in corde colla catur, affectiones, ut no lupt atem, dolorem, catterasq; omnes parit.postrema.co insima omnium ap petitoria, quæ iecori inest, appetitiões rerum excitat. His itidem animantis viribus somnus, insomnia, uigilia; respiratio, uita, morsq, accedut. Name somnus excalore naturali in stomacho sese recipiente.

piete, offuscatog cerebro, fit. Insomnia uerò, cum safa aliqua dormienti occurrunt, posteaq, in memo viam expergefacto ueniunt. Vigilia ex calore per totum corpus æque fuso oritur, cum sensum uires sias muneribus sunguntur. Respiratio, ex aeris attractatione per afferan arteriam in pubnonë, & expiratione calidispiritus ex eodem pulmone fie ri censet, ut eius causa cordis calor refrigeretur, spiritusquitalis homini suppetat. Hac de re Ari-Stoteles cum in libris de Anima, & Animalibus, 10 corung causis sparsim multa scripserit, idem sere fentit, quod Plato:licet in sensuum uiribus nonnibil uideatur dissentire, ut nos postea ostendemus.

#### MORBORVM CAVsis,&remedijs.

Causas morborum omniŭ ex corporis intemperie prouenire censet. Atq earum quide prima putauit esse, cum qualitas aliqua exijs quibus cor pus constat, excedit admodum, aut in aliam commutatur. Secunda, cum partium cognataru cor- 20 poris mutua fit regeneratio: ut si ex sanguine bilis atra, flaua ue fiat, hæc enim putrefactionem indicant. Pituitam quoq recentis carnis liquationem esse definiuit. Sudores autem, & lachrymas, efflu zum quendam, reliquiasq; pituitæ esse. Quinetia ex pituita foras emissa albas qualdam infectiones oriri dicit . Deniq uaria morboru genera ex bilis cum pituita mixtione fieri censet. Itaq; febrim con zinuam ex nimia bile flaua putat nasci:diurnam ue ro ex nimio sanguine, siue aere, ut uocat : tertiană 30 lium easdem esse animas iudicauit, præterquam ex humore abundanti, & aqueo: quartanam ex are bili. Horum omnium morborum tum mediocrem curationem adhiberi iubet, tum uictu tenui, exercitationed corporis moderata utendum in ijs præcipit, ut non modò falus corporis conferuetur, sed animi etiam uires, affectusq; commode emerceatur. Inter potisima uerò remedia, purga-

tiones, eas q moderatas & raras ponit: tium gymnasticam ad corporis exercitatione adhiberi, uel motu mediocri uti censet. Ante omnia demum ui-Etus rationem, moderationem q, commendat. Ex quo liquet,quinq; esse medicinæ genera apud Platonem, quemadmodum & Diogenes Laertius in eius uita testatur: φαρμακουτική, quæ medica menta morbis applicat: xupueyıxiy, quæ cæden do,urendog sanitate inducii: S. acristany, qua uictus ratione tradit:voo oyvopovinip, qua morbos dignoscit: Bonunzinny, quæ remedia præsen tanea adhibet. Hac de re nihil ab Aristotele scriptŭ extat, quamobrë cum Platone sit coferendus: DE FOEMINARVM, AVIVM,

ferarum,aquatiliumés ge neratione.

Fæminas ex hominum infirmorum genere nasci propter commissa scelera, commigratione quadam animarum, Plato existimanit. Ipsas uerò ab homine, corporis constitutione, co animi uiribus, parum differre putat : fiquidë eædem femina lia uasa ad niri semen recipiendum, sætumaz continëdum apta habent. Vnde & magnam illis feminis appetitionem tribuit. Aues præterea ex leuium hominum genere,commigrantibus in earum corpora animis, effici existimauit. Eodemy, modo quadrupedes exhominibus belluinis morib.præditis, & aquatilia exnimium stolidis obtusisq; na sci asseruit: quandoquidem horum omnium anıma quòd illæ corporis dinerfam temperatione fequutæ, uarijs uirībus utantur, magisq, rationis participes,magis ue expertes fiant. Hæc igitur est naturalis philosophiæ à Platone traditæ summa, in quarerum solum capita attigimus, nudaq, dogma ta illius proposuimus: quando eadem latius in sequentibus tractantur.

ARGVMEN'

## ARGVMENTVM PRIMAE partis Timzi dialogi.

Vi disputationem aliqua de re suscipiunt, initiò quadam proponere loco exordif solent, ne non modo animi auditorum comparentur, sed etiam ut melior ad trastatione aditus aperiatur. Qui sanc ordo er oratoribus, er philosophis, er cuicunque ratione ac nia disserenti observari semper debet. Ideo Plato, ut orator eloquentisimus, ac philosophus prastantisimus, duo quadam in prima huius dia logi parte proponit, ut ad reliquam de mundo er eius partibus disputationem animos auditoru instruat. Eadem autem sunt, primo breuis quadam trastationis de repub. ratio, secundo belli Atlantini cum Athe niensibus gesti historia. Atqui hac duo prastationis loco in huius dialogi exordio, allegoria quadam proponi putandum est. Nam per constitutione reipub. ceeli ordinatum motum, stabileme naturam intelligere oportet. Per bellum Atlantinu, inferioris natura perpetuam generatione, quae in continuo motu, dissi dio qualitatum est. Atq. ea de causa cum de mundi ortu disserendum sit, huiusmodi exordio à re minime alieno Plato utitur. Quanquam enim Seuerus Platonicus, Longinus er Chalcidius, narrationem hanc ad trastationem de mundo minime pertinere dicant: Porphyrius tamen, Iamblichus, Proclus, maiorq, Platonicorum pars in ea est sententia, ut maxime conuenire ipsam huic assument. Siquidem mundi constitutio similima reipub. alicuius bene constituta ordini est, en naturalis philosophia tra-

Etatio historiæ cuidam respondet. Verum hæc latius in Commentarijs à nobis dicentur.

PLATONIS

#### SEBASTIANI FOXII MORZILLI SPALENSIS IN PRIMAM TIMAEI

tonici partem Commentarius.

SOCRATES. TIMAEVS. CRITIAS. HERMOCRATES.





N V S, duo, tres. Quar. tus aute, ô amice Timee, eorum quí à. me heri coui uio accepti, uicilsim me accipiût nûc,

ubinam est: TIM. Aduersaaliqua ua 10 letudine laborat, ô Socrates. No enim sponte ab hoc cœtu et disputatione ab stinuisset. soc. Ergo tuữ ô Timæe, & horum erit officium, quarti illius ab Tentis partes implere. TIM. Ita prorfus. Sane nihil quoad fieri poterit, prætermittemus. Nam cum laute abs te he ri accepti fuerimus, haud æquum sit, si no parialacritate, qui hic fumus, uicifsim accipiamus. so c. Nonrecorda 20 dicta suerunt. so c. Naturam præte mini que uobis, & quam multa tractãda proposuis T1. Partim quidem recordamur: partimuerò tu, si exciderint, suggeres. Imò uerò nisi molestu lit, breuiter illa ab exordio repete, quo magis eanobis constent. s o c. Faciã equidem. Summa disputation is hester næ erat, Resp. qualis mihi & ex qualibus uiris optima posse fieri uideretur. TIM. Nobis certe omnib. ualde pro- 30 tos suos discernat, sed omnes ab omnibata sunt ô Socrates, quæ dixisti. s o. Principiò agricolas ceteros és artifices amilitibus separausmus. TIM. Certe. s o c. Cum uerò cuic quod pro naturæ instinctu precipue suum est, et lingula tantum singulis artibus officia tribueremus, illis quocy quos pre cæte ris bella gerere oporteret, id unum dutaxat, protegendæ scilicet ciuitatis mu nus iniunximus, & aduerius externos 40 fexus nuptijs præpoluimus, qui clam hostes, & aduersus ciues reip.euersores:ita ut erga subiectos tanquam natura amicos mites sint, cotra hostes uerò prælio ferocissimi. TIM. lta prorsus. s o c. Duplicem sane natura in custodű animis esse debere diximus, & iracūdam, & philosophico ingenio præcipue accommodatam, ut recte in

suos mansueti sint, in alienos autem feroces. T1. Proculdubio. S0. Quid auté de educatione dicemus : Nonne gymnicis exercitationibus, & mulica, cæterisés decentibus disciplinis, eos à nobis institutos fuisse: TIM. Valde quidem. s o c. Ita educatos homines neckaurum, neckargentum, neckaliud quicquam proprium aut habere, aut putarestatuimus: sed tanquam adiuto res publicos que ministros sola mercede contentos elle, tanta ab his quos tuentur exhibita, quanta moderate uiuenti bus sufficere uideatur. Stipendio præterea publico in commune uti uolui. mus, & ad communem inter se uictū impendere, ut cæteris posthabitis omnibus folius uirtutis & custodie curam habeant. TIM. Hæcquockita abste rea mulierum no aliter quam virorum effingi præcipimus, studiacp omnia tam belli quam pacismulieribus cum uiris elle communia. TIM. Id quocs dictum. so c. An tenetis memoria, que de procreandis liberis diximus: Forte uerò ob rei iplius nouitatem firmiter tenuistis. Comunes quippe nuptias liberosés statuimus, ut nemo nabus consanguinei existimentur, dum æquales ferme natu fratres fororesor uicillim se iudicant:maioribus uerò pa trum uel auorū reuerentiā exhibent, erga minores autē tanquā filios & nepotes afficiuntur. TIM. Hæc quogs memoratufacilia funt. s o c. Vtautē quam optimi ab iplo initio prouiribus gignerentur, magistratus utriusca sortibus quibusdam operā darent, ut praui prauis, boni contrà bonis mulieribus miscerentur: necy ulla ob hoc discordia oriretur, cum in congressu minus prospero quisco fortunam potius sit quam cossilium principum culpaturus. TIM. Recordamur, SOC. Pre terea fanximus, bonorum fœtus in pa

SEBAST. tria alendos esse, aliorum uerò alios a liò clàm mittendos. Adultos demum utroscy diligenter considerandos:utsi qui interrelegatos bonæ indolis lint, in patriam reuocetur: li qui uerò inter domesticos contrà uideantur aftecti, si militer relegetur. TIM. Itastatutum est, soc. Num satis iam hesternam disputationem, quantum compendio licet, narrauimus s'an aliquid etiam à 10 me prætermilfum, ô amice Timæe, recenseri desideras: TIM. Nihil sane. hac enim ferme sunt qua tractabas. s o. Audite deinceps, quo pacto erga hanc qua descripsimus remp. sim affeclus. Comparatione plane uobis aperiam. Quemadmodum si quis anima-

lia eximiæ pulchritudinis intuitus, seu picta, seu uiua quidem, sed torpentia, aliquod eorum spectare desideret: sic ego nunc libenter aliquem narrantem audirem, quo pacto suprà descripta ci uitas cum finitimis ciuitatibus decerta ret: quid ue tanta eius educatione disci plinacs dignű, uel bello uel pace, tam dicendo quam agendo erga civitates singulas demostraret. Equidem, ô Cri tia & Hermocrates, mihi coscius sum, non posse me eam urbem uiros cp pro 30 dignitate laudare. Me quide non polse, nihil mirū, sed de ueteribus quog. & huius seculi poetis idem existimo: no quo poeticum genus contemnam, sed quòd euidens unicuic sit, imitatio nis studiosos ea facile & optime imita. ri, in quibus fuerint educati: aliena uerò, longe quab e or u educatione remota, operibus quide difficile, uerbis e. æmulari. Sophistas utig & dicendi & aliarű fermé præclarifsimarum artium peritos esse arbitror: sed quia multas quotidie ciuitates pererrant, nec proprias sedes ullas habent, uereor ne con iectura quide allequi nequeant, quam multa & qualia uiri philosophi atcg ciuiles, tam bello quam pace erga singu los uerbis & operibus agant. Sola igitur ueltra professio superest, tum na-50 tura, tum disciplina philosophiæ, & re rum gerendarü studio polles, Timzus

quidem hic ex Locris, qua urbs in Italia iustissime gubernatur, nobilitate & opibus præstantissimus, summis magi stratibus & honoribus functus est, & ad summa totius philosophiæ fastigia, ut opinor, ascendit. Critiam quoch scimus hæc utrack confecutum. Hermocratis etiam naturam educationemés his omnibus quæ diximus tractandis esse accommodatam, cum multis testimonijs moneamur, dubitare no licet. Quapropter rogatibus uobis heri de republica disputari, libetissime parui: cum cogitarem, quod deinde instituto operi superforet, à nemine commodius quam à uobis, modò uelitis, posse tractari. Cum enim ciuitate ad bellum idoneam costitueritis, soli omnistuos quæ eam decet, uicissim omnia tribue. motus gestus és uiuentium, & certame 🚁 tis. Cum uerò in superioribus quæ mihi iniuncta fuerant perfecissem, quæ modò retuli, uobis tractanda commili:uos autem comuni confensu imperatū munus mutuo mihi parandi nunc fermonum couiun recepistis. Ego igitur adfum ad promisfas epulas paratis limus. HER. Nos quoque omnes, ô Socrates, ut pollicitus est modò Timæus, quod iubes pro uiribus exeque mur, presertim cum nulla excusandi sit ratio, quo minus id facere debeamus. Nam præterito die, cum disputatione peractamox ad hospitium, quo apud Critiam suscepti sumus, rediremus, & inter eundű primò, & domi rurlus de his rebus uerba fecimus. Hicigiturno bis ueterem narrauit historia, quam ue lim ô Critia, Socrati modò recenseas, ut cum audiuerit, iudicet nunquid ad tiam difficilius posse prout conuenit 40 eam rem quam nos exequi iussit, conducere uideatur. CRI. Faciundū est, li ita Timæo quog uidetur, tertio disputationis huius participi. T 1 M. Vi detur sanè.



V M præcedetibus duobus diebus, ut in argumēto diximus, Critias, Ti mæus, Hermocrates, & quartus ille fine nomine conuenissem, ac die ter tio ijdem illi, hoc quarto excepto,

adessent: ipsosnunc Socrates prius connumerans, rogat, ubi nam quartus remanscrit, nec ad diem coflithtum henerit \$ 1. lli causam cur non henisset reddunt:

dunt, quod imbecillitate quadam affectus fuiffet : fe tamen interim absencis munere functuros pollicentur. Qua in re,ut illa nunc omittamus, que prolixè boc loco Proclus refert, tum de numeri ternarij dignitate, divinitateq;, tum de quarto illo absence, illud faltem dixisse satis sit:Platonem in hoc dialogo, utpote Pythagoricæ disciplinæstudiosum, à ternario numero exordiri, & quia illum ipsum Pythago rici,ut Aristoteles lib. 1. de Cælo testatur, muocabant, summamý, in eo divinitate statuebat, & quòd 10 mens ipsa cunctorum opifex numero ternario conflet. Quo nomine initio huius dialogi Socrates tres illos, Critiam, Timæum, Hermocratem solum commemorat, quoniam ad futurum sermonem satis sint. Quartum uerò non item: quem fiue is Theæteus fue rit, sine Clitopho, sine Plato, sine alius quicunq;, cu riose quis sit inquirere, parum resert : cum unus ex bospitibus Socratis, amicisq; Timei esse potuerit, de quo ipsum Timau Socrates interrogat. ma quidem sermonis. ) Vt occasionem dialogi su- 20 mat Socrates, generatim que de rep. duobus prece demibus diebus disputarai, proponit, ut inde ad rerumpublicarum, Atheniensis precipue, origine digrediatur, atq; ab eiusdem origme ad mundi ortum perueniat, deq; tota naturali philosophia, quod hu sus libri institutum est, edisserat. Nam quemadmodum in rep. ordo quidam acstatus, quo ipsa admini stretur, describitur: sic etiam in mundi ortu er con Aututione, dianogunois quada, id est ordinatus pul cherq; ordo effectionis demonstratur. Et quidem, 30 ut Proclus, cæteriá; Platonici affirmant, causa cur breuiter de rep. Socrates quædam retulerit, ea est, quod sicut persecta resp cuncta m se complectitur Jub unius imperij administratione ita quoq; uniuer sitas, cum uarijs ex partibus costet, una est, & perfecta. ideoq; unaquaq; in rep. rectè constituta, pulcherrimus quidam ordo obseruatur, atq; in ipso etiam universo ciusde reip.imago relucet . Quod elegamer Aristoteles in lib. de Mundo ad Alexandrum exprimens,uniuerfitatis conflitutionem reip. 40 rem,quanquam id praftare minus poffem . Qui in cuidam comparauit. Ab hac interpretatiõe Chal cidius dissentire uidetur, qui libri huius institutum ese dicit, de naturali illa iusticia uniuersi disserere, quemadmodum in lib.de Repub.Socrates de positiua tractauit, ut in utrag; tractatione simulitudo eadem seruetur: wut in lib. de Repub.de hominu iustitia Socrates disserens, ciuilem remp. descripsit, ita in hoc Timeus de diuma iuftitia in mundi effe-Aione trastans, descriptione eiusdem uelut ciuitatis cuiusda tradat. Sed hac tamen interpretatio eadem 50 tres hospites hortatur, ut exemplo suo aliquam rem est cum præcedenti, nec est aliud naturalem remp. uelle hic describere, quam iustitiam naturalem, cum resp. sine institut nequeat cosistere. Atq; co de no mine que in libris de Rep. prolixe disseruerat Plato, summatim bic proponit. Que sanè si latius audi re quisqua uoluerit, eosde Platonis libros legat. bic enim nuda tanum, & simplicia dogmata proponu

tur:que prolixè nos explicare, er ex illis libris defumere,longißimum effet. Sed ad maiorë tamen ho rum uerborŭ imelligentia, breuem reipub. rationë ex Platonis libris defumptam adducamus. Duplicë reip formă Plato statuit, ut de illo etiam Apuleius in lib. de Philosophia, & Alcinous testatur : unam cocorde, altera disideme. has inter se ille costerens, utra sit præstamior, inquirit, er quo pacto debeat constitui docet. ita quoq; remp. ille trifariam diuidit,ex triplici humani animi divisione. Nam ut anima tres habet partes, rationem, iram, cupiditatem: ita quoq; resp. tres sormas gubernationis similes illis habet, nimirum custodes, adiutores, artifices. Pri mis Plato tribuit consultationem, ac principatum, id quod rationi respodet : secundis desensione resp. ideoq; iræ eos comparat : tertijs demū artes, er reliqua minufteria, & idcirco ad cupiditatem ij referuntur. Principes præterea philosophos, summig: boni comemplation deditos effe wilt, ut remp. re-Aè iusteq; gubernem, quibus reliquos omnes subijci debere precipit. Iam uerò quinque effe reip. formas putat, Aristocratiam, Timocratiam, Democratiam, Oligarchiam, Tyrannidem, quam omnium effe peffimam cenfet.Hæc igitur est Platonicæ reipub-breuis descriptio, ex eius libris petita.nam in lib.de Legibus aliam tradit, quam hic docere non oportet.

Audite deinceps quo pasto erga hanc.) Cum remp.hactenus breuiter descripserit Socrates, quasi amore quodam illius, quod depinxerat, asfectus, quo'nam sit animo in ipsam propensus, similitudine docet. Quemadmodum (inquit) artifex, cum animal aliquod ad uiuum insculpserit, postquam illius perfectionem cosiderat, id solum uidetur optare, ut animal idem uica animaq; præditum fit:fic etiam ego,cum talem,tamá; perfecta,meo quidem iudicio, remp.effinxerim, hoc unu maxime uellem, ut in re talis apud homines resp. foret, atque eodem modo, quo dixi, administraretur, ut non modò gauderens ipfe, eam me descripsisse, sed etiam laudibus esserre extenuatione sui utitur Socrates, cum se illams remp.laudare non posse facile dicit:simulé; laudem ipsius maximam ostendit . Beneuolemiamą; captat ab auditorum persona, cum Timæum, Critiam, & Hermocratem, propter corum doctrinam, & admi nistrandaru rerumpub. peritiam, eam posse remp. à se descriptam laudare mquit : poetaru autem, aut oratorum neminė: ut fophistas obiter, er oratores more suo reprebendat. His ita propositis, cosdem proponant disputandam, quando ipse diebus superioribus de rep. multum diffputarit Cui omnes affen tientes, uarios de rerumpub. conuerfionibus fermo nes imer se conserunt, ut ad mundi ortum inde digrediamur. In primis igitur Critias, longam de Atheniensium rep. terrarumq; mutationibus orationem babet, cum ait:

Audi

Audi Socrates miram quide, sed ple nam ueritatis historiam, quam Solo septem sapientum sapientissimus recenlebat. Erat enim domesticus admodū, amicus que Dropidis, proaui nostri, quod in carminibus fuis iplemet læpe testatur. Auo autem nostro Critiæ, ut iple nobis lenex postea referebat, quãdoque narrauit res gestas huius urbis memorabiles, diuturnitate temporis 10 hominumés interitu obliteratas. Vnű uerò præ cæteris facinus inligne recen fuit, quod uobis nunc narrandum cen seo, ut et tibi morem geramus, et deam cui hodierna pompa dicata est, hac nar ratione quali quodă hymnoru cantu, ut par est, honoremus. so c. Recte loqueris. sed quid istud tandem est, quod Critias non quali uerbis descriptum, sed quali ab hac ciuitate quon- 20 dam gestum, ex Solonis narratiõe uobis aperuit; CRIT. Referam prisca mihi puero traditam ab auo historia. Cum ageret Critias annos, ut ipie dice bat, circiter nonaginta, ego uerò dece, celebraret quo solle formation sille dies, in quo ad canendum carmina pueri conuoca ri solent: congregati sumus & nos una cum proximis notisés pueris, nobisés à parentibus carminum canendorum 30 & Niobe, post & inundation è mundi certamen est iniunctum. V bi multor ũ poetarum carmina non pauca memoriter pronunciata funt: & Solonis uerfus à plurimis puerorum, utpote nouitatem poematis admirantibus, decantati. tum cotribulis quidam, seu quod ita iudicaret, liue quòd Critiæ blandiri uellet, uideri libi inquit, cùm in cæteris sapientissimum fuisse Solonem, tum in carminibus poetarum omnium gene- 40 nem, amiciciam q; illius cum fuis maioribus explirolissimum. His uerbis, ut recte memini,ualde lætatus est senex. atop ita ridens, inquit:Si Solo, ô Amynader, no tantum relaxandi animi gratia, sed dedita opera serio és sicut al n poesim esset fecutus, uel historiam quamab Aegy. pto reversus instituerat absoluisset, à qua quidem seditionibus cæterisés ciuitatis fluctibus deturbatus medio in cursu destitit, nec Homero nec Hesio, 50 do, necalio quoquam poetarum, ut o. pinor, inferior extitisser. Ad hæc ille:

Qua dere, ô Criria, tractare Solo instituit: De maximis, inquit, rebus ab hac ciuitate quondam gestis, quarum memoria apud nos temporis diuturnitate & interitu hominum extincta est. Dic queso, inquit, ô Critia, quid illud opus, & quomodo actum, & à quibus habitum tanquã uerum Solo narrabat.Est, inquit, Aegypti regio Delta, cuius è uertice scinduntur fluenta Nili. Eius campi, Saitica præfectura nominātur. In quibus maxima ciuitas est, quam Saim uocat unde Amalis fuit rex, Vrbis eius fūdatrix dea fuit, quam Aegyptij Neithen, Græci Athenan nominant. Ipli porrò homines Atheniensiü amici sunt, eis & genere quodam coniunctos elle se prædicant. Quò Solo profectum le, honorifice acceptű fuille referebat. Et cû de uetustatis memoria ab illis sacerdotibus, qui in hacre cæteroru peritilsimi erat, quælillet, ex. pertum le esse dicebat, nece seipsum ne que alium Græcorum quenquam cognitionem antiquitatis ullam habere. quandoque uerò cora sacerdotibus, ut eos ad lua narranda prouocaret, de an tiquissimis illis Athenarum gestis rebus uerba fecille, de Phoroneo primo de Pyrrha & Deucalione, eorumés po steritate, & de temporibus quibus lingula contigerunt.

Historiam quandam de antiquistino reip. Athe niensis Ratu, & antiquitate à Solone relatam auo suo Critie, narrat, de qua nos in sequencibus dicemus. Erat enim familiaris. ] Quonia historia hanc à Solone auo suo Critiæ dictam, narrare uelle dixit iunior Critias, mentionem 4; Solonis fecit, cognatio cat:quam ut nos apertius ad loci buins intelligencia declaremus, hac est Critia iunioris cognatio cum Solone. Execeftides filios habuit, Solonem er Dro pidem:ex quorum altero, nimirum Dropide, natus est Critim, iunioris Critie auus. Huius uerò Critie filij fuere, Calleschrus & Glaucon. Calleschri autem, bic Critias, qui orationem nunc babet. Ea igi tur de causa cognatum sibi Solonem fusse ille dicit. fuit enim aui sui Critia patruus. Sed tamen genus quide hoc Platoni potius aßignandű uidetur, ut ipse illud tacitè hic indicare uideatur. Siquidem Pla to idem Solonis cognatus fuit, ut Diogenes Laertius affirmat.nam Solonis frater Dropides fuit, ex

quo natus Critias, Calleschru genuit, qui Critiam G Glauconem postea suscepit.ex boc deniq; Glaucone Charmides, er Perictione Platonis mater, sunt orti. Ergo materno ex genere Plato originem fuam ad Solonem referebat. Vt tibi morem geramus, 🤝 deam, cui hodierna põpa dicata est.) Cum hi-Storiam hanc Critias narrare proposuisset, amequa ipsam contexat, docilitatem à persona Socratis captat, cum duplici de causa candem narrare uelle se dicit:quarum prima est, ut Socrati eidem roganti, 10 ut aliqua de re disputaret, morem gereret: secunda, ut Minerue dee, in cuius honore festum hoc, in que Socrates ceteriq; conuenerant, colebatur, narratio nem hanc uclut hymnum dicaret. Qua in re aduer tendum est, Panathenæa sesta Athenis celebrari,in Minerue Athenaru austoris honore, uigesima die mensis Aprilis, post Bendidia, ideoq; Critias quasi hymnum quendam in illius laudem scripturus, narrationem hanc proponit. Nunc causam breuiter exponamus, cur Critias in Minerua honorem bisto 20 das declarat. Igitur tertio illo Apaturiorum die, qui riam banc commemoret. Igitur, ut multoru bac de re sententias omittamus, ea est huius rei causa, quòd cum universi ortum in hoc Dialogo scripturus sit Timaus, à prima eius causa architectatrice ordiri oporteat. Cum enim Deus, siue Minerua, que Dei sapiencia est, mundum condiderit, tanquam præcipuam buius opificij causam, uenerari illam, er in omnibus inuocare decet. Qui sanè mos non modò Platoni, sed sapientibus etiam omnibus eius ætatis sufurpatus fuit, ut quacunq; m re Deum in primis in 30 statur: quoniam parentes puerorum tune simul cos nocarent:ut in sequentibus dicemus. Qua etiam de causa dicturus in hoc libro Plato de mundi ortu, ele ganter à Minerux inuocatione sumit exordiu:quomiam eadem ipfa universam mundi constitutionem contineat. Quemadmodum enim, cum Panathenaica celebrabaneur Athenis, universus populus in Pi reum confluebat, ibiq; panegyricus in Minerua Athenarum conditricis laudem habebatur:fic in hoc Dialogo, ad explicandam universi constitutionem, que per Panathenaica intelligitur, narratione banc 40 apud alios scripta extat, hoc de illo dixisse sufficiet, in laudem opificis mundi dez proponi oportet : ut dum mudi costitutione ex multis coposita, unamás effectam quasi ex universo populo describimus, ad ciusdem constitutionis artifice recurramus. Atqui non solum hec allegoria quadă dici à Platone intelligendu est, sed totam etiam hanc historia:ut suo lo Cum ageret Critias annos, ut ipfe co docebimus. dicebat, circiter nonaginta.) Quo tempore historia bec narrata sibi fuerit, Critias explicat ait enim, si bi puero decem annos nato, ab auo Critia, qui tunc nonagenarius erat, historia hanc relata esse, co tepore,quo Apaturia celebrabatur. tunc siquide ipsemet convenerat simul cum alijs pueris, ut carmina quæda recitaret : quæ cum Solonis eßet, alijq; admi raretur, Solonis eiusde mentio incidit, atq; ea occasione tota historia subtexitur. Sed hee ut nos distin Aius exponamus, dicendu breuiter eft, que na festa

COMMENT. illa fuerint, & quis Athenien fium mos in recitandis tunc temporis carminibus: deinde pauca de Solone, quæ ad hunc locu explicandu satis sim, repetemus: postremò, quam bistoriam Solon retulerit, aperie-Athenis festa quedam celebrabaneur Apa turia dista, in Dionysij honorem costituta, que per tres dies durabant: quorum primus, ut auftor eft Sui das, dópnea uocabatur, tuncq; precationes ac cœne inter contribules fiebant: secundus avaipous se quoniam animalia multa cedebaneur in facris:tertius nogiatis, quia tunc temporis puelle conscribe bamur, er in tribus dividebantur. Causa verò cur festa hac celebraremur, fuit, quod cum Athenienses cum Bootijs bellum gererent pro Oenoe, siue pro agro quodam construbus sito, constitutio, ex utrac parte Melanchus & Xanchus, ut singulari certami ne ca de re pugnarem, uistoriaq; pro Atheniensib. Retisset,pugnaq; triduum durasset:sestum illud celebrari institutum est per tres dies, ut prolixius Su**i** nugemus uocabatur, mos erat Athenien sibus, ut pue ris ex unaquaq; tribu premia quedam carminum recitandorum proponerencur: eademá; tum de anci quitate, tum de alijs scribebatur. Cum ergo ex unaquag; tribu ppáropes, idest contribules conueniffent, linguliq; filios fuos deducerent, ut carmina recitaret, deductu se quoq; tunc Critias dicit, recitasseq: Solonis carmina pro more Atheniensium. Qua etiam de causa sesta hæc opomærópiæ dici, Suidas teuemissent, ut pueros recitantes carmina audirent. lam nerò, ut quod secundò proposulmus, declaretur:cum Solonis carminum, que iunior Crities reci tabat, mentio fieret, atq; unus ex eparógess, id est cõtribulibus, Amynander uocatus, S**olonem in poe** tice studio laudare coepisset: Critias senior eundens maximis laudib. afficere incoepit, cum eius ingenit in poesi,naturamý; commendauit . At quoniam de Solone multa tum apud Plutarchū in eius uita, tum si magnam eius m poesi fuisse ingenij uim dicamus, cum multa, elegantifimaq; carmina conferipferit, ut Diogenes Laertius in eius uita refert. Idem cum in Aegyptum,regionesą́; alias condendarum legum causa sese contulisset, posteach Athenas rediens, in fummam reip. feditionem à tyrannis, qui Pisistratum ducem sequebantur, excitatam incidisset, eandemá; compoluisset, multum suit domesticis negotijs implicatus, quamobrem poetice Audio minimė inhærere potuit. Sed hac de replura in eius uita Plutarchus, er Diogenes Laertius. Denique ex longa illa terrarum, Aegyptiq; peregrinatione, bi-Roriam hanc narrasse sibi Solonem Critias inquit, quam ex Aegypto ille rediens, propter domesticas seditiones absoluere non potuerat, quamuis enim il lam carmine cœpisset scribere, obstrictus reip.nego tijs, perficere non potuit. Hanc ergo historiam à So lone auditam Critias fenior Amynandro retulit, narrantemés ipsumiunior Critias audiffe se dicit.

Est, inquit, Aegyptiregio Delta, cuius è uertice scindutur fluenta) Historia ipsam à Solome narratam Critias comemorat: que cum Atheniesis reip. originem, antiquitate, bellaq, narret, ut ad mundi ortum illa occasione deueniat, rem ab ultimo princi pio repetit: ab ipsaq; Solonis in Aegyptu prosectione exorditur, cum ait eundem eò profestum, multa de Athenarum antiquitate interrogasse. In quo pri 10 vas, hoc est Minerua nominatas, Gracorum bistomum Acgypti regionem illam, in quam Solon sese contulit, describit:demde Atheniensium cum Saitis cognationem narrat; ut fermonem sacerdotum Aegyptiorum cum Solone habitum recenseat. Igitur m Aegypti parteilla,quæ media interutrunq; Nili fluentum fita eft, ciuitatem quandam Saim nomina. tam fuiffe dicit, quò se Solon contulerat, er ubi cum Acgyptijs sacerdotibus collocutus suerat. In eadem porrò regione preseduram quandam Saiticam uo catam fuisse dicit, cuius conditrix Minerua fucrit, 20 coloniam dixerit. Vicunq tamen fit, fiue Saite ab eadem que Athenas condidit. Hoc in loco nos pri mum dicamus, que nam regio illa Aegypti in Del ta figuram fita, er qua ciuitas fuerit Sais : deinde, que sit Saitica illa presectura. Demceps cognatio nem Aegyptiorum cum Atheniensibus, sermonemas Solonis cum sacerdotibus explicabimus. Nilus, ut Strabo lib.7. docet, ab ulimis Aethiopie finibus exortus, ad Septetrionem rectà defluit, atq; in Aeg) ptum mare sese exonerat: quò cum peruenit, tan qua è uertice deflues, bipartitò dividuur, locumq; 30 triangularem efficit, cuius duo latera sunt, utraque fluminis fluenta in mare influentia, dextrum nidelicet Pelusium uersus, sinistrum ad Canopicum mare.basis autem est ora martiima, inter Pelusium, He racliumq; sita. Igitur in medio eius trianguli insula quedam in maris ora facet, que propter figure similitudinem Delta nocatur, ex qua nelut è nertice Nilus in duas partes divisus fluit. In ea igitur Aegypti parte, quam Deltam tum Strabo, tum Pli nius lib.5. cap. 9. appellant, ciuitas quedam est Sais, 40 intelligibilia folum, sed sen silia ettam ex cadem diui fine Tanis nominata, non longe à Milesiorum ope, re, in ostio Sebenitico, prope Sebeniticam civitate sita, que inserioris eius regionis metropolis suisse ab Strabone ac Plinio dicitur. Hanc itaq; in ciuita tem Critias uenisse inquit Solonem, percerinationis causa: quemadmodum & multi ali philosophi peruenere, ut ab Aegyptijs sacerdotibus erudirētur. in qua etiam Amalim regem fuisse dicit, qui antiquisti mis temporibus in Aegypto regnauit.is enim, ut Pli nius lib. 36.cap. 12. refert, in ea parte, quam Del- 50 tam uocari diximus, sepultus in pyramide quadam fuit. Quare in ca ciustate, ubi rex ille Amasis regna uit, fuiße natam Mineruam, cultamá; à Saitis, Plato sub Critiæ persona resert. Hac enim occasiõe pro pinquitatem Atheniesium cum Saitis, propter communem unius de e religione, declarare milt. Quòd autem Minerua nata in eo loco fuerit, Cicero fate-

tur lib.3.de Nat.deor. cum de Mineruis quinque lo quens, secundam inquit è Nilo natam fuisse, eandemá; Saitas Aegyptios coluisse. Idem quoq; Strabo lib.7. confirmans, sepultam ibidem suiße illam, magnoq; honore cultam aßerit. Cum ergo bæc ita sim, que nam cognatio ista sit Saitarum cum Athe nienfibus, inquiramus, propter quam Solon ab Aegyptijs sacerdotibus humaniter est exceptus. Athe nas à Minerua conditas esse, indeq; àbuvas, ab ab a rici testaneur. atq; ea de causa cum Saitide nata fuerit, cultaq; eadem Minerua, propter communem unius dea religionem, magnam inter se notitiam Saita Atheniensesq; habuere, adeò ut cognatos se esse putarent, Aegyptiją; Saitæhumanißimė Athenien ses exciperem, ut de Solone Critias bic resert quan quam Callistbenes, & Phanodemus, auctore Proclo, Athenienjes Sattarum paremeseffe putarint, aut ediuerso Theopompus Athenas Saitarum esse Athenicufibus, fine Athenienses à Saitis originem duxerint, caufa quide amicicia inter duos illos populos fuit, eiujdem religionis communitas. ambo enim à Minerua quafi progeniti fuere, amboq; eande illam colebane. Quoniam autem à Platonicis bec omnia allegoria quadam dicta effe putamur, per Mineruam quidem intelligibilem providemiam, siue diumam uim ac sapientiam universa providenter exornantem intelligere possumus, quod eadem illa cinitatem utrang; Saim er Athenas, boceft uni uersa singulariaq; effecerit, er commeat:quemadmodum Aegyptios cosdem in Epigrammaie quodã de illa ipsa dea testari Proclus refert . illi enim, in abdito quoda loco huiusmodi uersus in Mineruans (criptos effe afferut: Ta orta, nat ta este gra, nat ta γεγονότα, έγω άμι . του έμου χετώνα udies απεκά λυψου δυ έγω παρπόμ έτεκομ, άλιος έγούετο Εχ qui bus intelligitur, Aihenienses cum Saitis con munë originis fuæ caufam habuisse:atq; codem modo non na saptemia profluxisse. His ita propositis, restat nunc inquirendum, que nam presecture illa sit Sai tica nuncupata, cuius mentionem bic facit Critias. Eadem autem, ut allegorias Platonicorum omittamus,regio illa est,quæ à Nilo undiquaq; cincta,Del ta ( utı diximus ) uocatur . Vera enim , anıiquaq; Aegyptus non erat tota illa regio amplißima, quæ inter Nilum mareq; rubrum iacet : sed pars que in maris ora posita, a Nilo flumine cingitur, et trique træ formam efficit. Cum itaq; tota illa regio in pro umcias quasda divideretur, eaq; proumcia voues, id est prafestura uocarentur, à Sai etiam ciuitate, que illius regionis erat metropolis, Σαϊτιπορ νόμορ, ut Critias hic ait, id est prasecturam Saiticam nomi narunt:quemadmodum in Hispania olim conuentus diuersi erant à pracipuis ciuitatibus denominati, ut ab Hispali Hispalēsis couemus, & à Corduba Cor-

ba Cordubesis. Quod autem Zairinos vomos prest Auram illam fignificet, Plinius in eo libro testatur, cum Argyptum inquit in prafecturas oppidorum, quas nomos nocabant, dividi, inter quas Tanitem fiue Saitem connumerat . Id ipfum confirmat Strabo lib.7. & Suidas, cum νόμον pro χώρας capi ait, quoniam unusquisq; populus illarum presteturaru Prinatis ninebat legibus. Quamobrem hac quidem bactenus de Sai ciuitate, eius q; fitu dixisse satis sit. Quod enim Critias de eiusdem ciuitatis descriptio- 10 ne loquitur, eò tendit, ut Aegypti locum, quò Solon nenit, ut facerdotes Aegyptios conueniret, oftedat. Quection peregrinatio hac in Aegyptu, sermoq Solonis cum sacerdotib. babitus, Platoni potius tribuendus est.ipse enim, ut Diogenes Lacrtius in cius uita refert, discendi causa in Aegyptum prosectus est, multaq; ab Aegyptijs sacerdotibus, qui sapientiam profitebantur, cognouit: quod diuus Augu-Amus in lib.de Civitate Dei, ac Iustinus martyr in Paranesi ad Gracos testatur. Iam uerò causa, cur 20 iuuenis seper uobis est animus, in quo eam narrationem sub Solonis nomine Critias proponat, est, quòd quemadmodum Aegyptius ille sacerdos, de quo postea dicemus, de amiquitate disserens, diversas suisse mundi mutationes, sorea; semper dixit, eundemás perpetuò mundum ab origine manere: sic etiam rerum generationes, interitusqu naturales tum uniuerfi, tum singularu cius parțiu, Plato describat. Quod enim de Atheniensis reip.an tiquitate, rebuiq; bello gestis ait: ad mundi origine, micifitudinem & generationis referedum effe Plato- 30 nici docent. Sed ut nos ad Critie narrationem deueniamus, uerba ipsa sequamur. Bt cum de uetuflatis memoria, ab illis facerdotibus, qui in bac re pe ritisi erant, que sisset.) Cum Solon, ut ait Critias, Saim peruenisset, perhumaniterq; à sacerdotibus fuisset acceptus, eosdem ipsos de antiquitate Grecorum interrogauit:ut de Phoroneo, Niobe, ceterisá primis Grecie cultoribus.hos enim Solon anti quisimos putarat, antequam ab Aegyptio sacerdote admonitus ea de re fuisset. is enim iuniores esse 40 Grecos Aegyptijs docet, indeq; ad mundi mutatio nes digreditur, ut occasione habita, de mundi origi ne disserat. Sed ut nos eam Græcorum antiquitatem,quam Solon coram sacerdote iactabat, breuiter explicemus, quo nam tempore Phoroneus, Niobe, Deucalion, Pyrrbaq; fuerint, declaremus. Aegyprios, Chaldæosq: Græcis antiquiores fuisse, Histori ciomnes testantur. Aegyptij enim, ut Pomponius Bela refert, tres magnos annos antiquitatis sue nu merabant:cum quibus A[[yrij, Perfæq; de antiquita 50 tesepe contenderunt, ut Iustimus lib.1.testatur. Post ipsos autem Barbaros Graci sequuti sunt.ijdem enim ab Ionibus origine duxere, quod Diodorus Siculus affirmat: qui tamen non unum nationis sue au Borem babmere, sed diversos. alij enim apud Athenienfes, alij & apud Arginos fuerunt. fiquidem, Athenienfes primum parentem fuiffe Brichthonium,

qui è terra natus fertur, affirmat, seu ut alij uolunt, Cecropem: Argini Phoroneu & Niobem habuere: Thesfali Deucalionem & Pyrrham, qui post illam inundationem Thesfaliæ in Parnassum montem sese recipientes, regionem eam primi coluere. Atq; huc usq; Grecarum historiarum memoria attingir, ulterius autem nequaquam. exigua enim est Græcarum rerum mentio ante bellum Troianum. Ex quo intel ligimus, non modò Gracos iuniores effe Asianis, sed ab illis etiam originem deduxisse. Cum ergo hanc Grecie antiquitate sacerdoti Aegyptio Solon proposuisset, ille contrà antiquitatem Aegypti ostedit, deindeq: Athenarum originem edocet.

Tunc ex facerdotibus quendã gran dem natu dixisse: O'Solo Solo, Græci Pueri semper estis, nec quisqua è Græ-Cia senex. Cur istud diceret, percontan te Solone, respodisse sacerdore: Quia nulla est ex uetustatis comemoratione, prisca opinio, nulla cana scientia. Quod ideo uobis contingit, quia mul ta & uaria hominum exitia luerunt , eruntés. Maxima quidem autignis con flagratione, aut aquæ inundationibus prouenire necesse est: minora uerò alijs quibuslibet calamitatib.fieri. Nam quod apud uos fertur, Phaethontem quonda Solis filium currus ascendisse paternos, nec patris aurigatione serua ta, exussisse terrena, ipsumés flammis cœlestibus conflagrasse: quamuis fabu lofum uideatur, uerum quodammodo esse putandum est. Fit enim lo**n**go tem porti interuallo cœlestis circultus permutatio quædã, quam inflammationis uastitas necessario sequitur. Tunc hi qui edita et arida incolunt loca, magis pereunt, quam mari fluu ijs qui uici. ní. Nobis porrò Nilus cùm il plerila rebus salutaris est, tū huiusmodi à nobis arcet exitium. Quando uerò díjaquarti colluuione terre fordes diluunt, pastores ouium, atq bubulci, qui iuga montium habitant, periculum illud euadut: uestræ autem ciuitates in planicielitæ, impetu fluminum ad maria ra piuntur. Sed in hac nostra regione neque tunc, negs alias unquam, aqua in agros superne descendit : contrà uerò, furfum è terræ uifceribus fcaturit. Quã obrem antiquilsimarum rerum ap**ud** nos monimenta leruantur, Proindeubicung

30 bicunc nec imbriū tempestas nimia, nec incendium ingens contingit, licet alias pauciores, alias plures, semper ta men homines sunt. Quæcunquerò à nostris, siue à uestris, siue alijs nationibus gesta sunt memoratu digna, mo. dò ad aures nostroru peruenerint, nostris in templis descripta servantur. Apud uos quidem,& alias gentes res ge stænuper, literis monimētis & tradunt, 10 colarum inter se distincta sunt opera. sed certis temporum curriculis illuuies immissa cœlitùs omnia populat. Ideo qui succedut, & literis & musis orbati sunt. Quo fit, ut quali iuuenes iteru litis, & rudes, præteritarum rerum omnium prorius ignari. Nã & ea ipla que modò ex uestris historijs recensebas, à fabulis puerilibus à Solo parti distant. Primò, quòd unius tantum inundatio 20 cut uides, nostris legibus ab initio cunis memineritis, cummultæ præcellerint. deinde, quòd genus maiorum ue strorumin regione uestra clarissimum & optimum ignoretis, ex quo tu & Athenieles cæteri nati eltis, exiguo lemi ne quondam publicæ cladi superstite. quod propterea uos latuit, quia super, stites illi, eorum & posteri literarum usu multis seculis caruerunt. Fuit enim ante exitialem illam terræ illuuionem, 30 tilsima ingenia procrearet. V tpote eô Solo, Atheniēlium ciuitas tam belli quam pacis officijs prestatillima, eiulque opera legesés omnibus quorum memoria ad nos peruenit, excelluerűt. Tuncadmiratum Solonem, obnixe sa cerdotes obsecraville ait, ut omnia dili genter.priscorum ciuium opera reuefarent. Ato illi sica sacerdote quodam fuisse responsã: Nulla hoc inuidia prohibet, Solo. Dicam equidem libenter, 40 monimentis nostris legunt, sed unum tui & civitatis veltræ gratia. Maxime uerò gratia deæ, quæ & uestramillam, & hanc nostram condidit, educauit, in: stituit:priorem uestram annis mille, ex terra & Vulcano accipiens semina. po sterius autem huius nostre urbis res octo annorum milibus gestæ in sacris literis continentur.lllorum ergo ciuium qui in hoc nouem milium annorum te clara facinora, breuiter Solo in præsen tià tibi perstringa. Deinceps uerò cu plus dabitur ocij, accepto hiltoriarum

líbro, latíus exponemus. Ac primum leges illorum confidera, quo pacto cữ his nostris conueniant. Multa enim hic similia illis reperies. Principio, quòd sacerdotes separati ab omniturba uită agunt : deinde uaria opificum genera ita inter se discreta sunt, ut sut quilque agat, promilcue uerò nullus. Similiter paltorum, uenatorum, agri-Milites quoque hic, ut nosti, ab alñs omnibus segregati, bellica duntaxat tractare legibus iubentur. Armatura etiam, ut clypeorū iaculorumės ulus, apud utrosque persimilis. His primi nos in Alia uli fumus: & dea ut illis in locis, sic uobis primis hec tradidit. Pru dentiæ quoque & modestiæ magna, li ra fuit: diuinationis insuper & medicinæ,& sanitas nobis per hæc diuinitùs procurata. Demum quæcunca ad hæc attinent disciplinæ, diligenter institutæ à lege reperiuntur. Huiusmodi institutione & ordine priore uestram urbem dea à primordijs exornauit, cum in urbe condenda eam regionem elegisset, quæ ob aeris temperie prudennim bellicosa & sapies dea, regionem eligendam ceniuit talem, quæ ellet lui similes homines editura. His itaque le gibus, uel etiam honestioribus institutionibus formati ueteres Athenieles, omni uirtutum genere præ cæteris om nibus excelluerunt, ut decebat eos qui dis geniti editiquellent. Multa quide & mirabilia uestræ ciuitatis opera in magnitudine & uirtute præcipuum fa cinus. Traditur enim uestra ciuitas restitisse olim innumeris hostiù copiis. quæ ex Atlantico marí profectæ, prope iam cunctam Europā Aliamerobsederant. Tunc enim erat fretum illud nauigabile, habens in ore & quali ue stibulo eius insulā, quas Herculis. columnas cognominatis: fertur@infula pore ante nos tuerunt, instituta & præ 50 illa Libya simul & Asia maior fuisse, per quam ad alias proximas infulas pa tebat aditus, atque ex infulis ad omné continentem e conspectu sacentemute ro mari

ro marl vicinã. Sed intra os ipfum portus angusto sinu suisse tradif. Pelagus illud uerum mare, terra quocs illa uere erat continens. In hac Atlantide infula maxima & admirabilis potentia extitit regum, qui toti insulæ, multis' que alijs, & maximæ terræ continentis parti, præterea & his que penes nos funt, dominabantur. Siquidem tertiæ mundi parti, quæ Libya dicitur, ulque 10 liter notæ, ea mihi omnia infixa memo ad Aegyptum imperauerunt, Europæ verò usque ad Tyrrhenum mare. Horum uis omnis una collecta nostram,ô Solo, ueltramés regione, & quicquid intra columnas Herculis continebatur, inualit. Tunc uestre ciuitatis uirtus in omnes gentes enituit. Quæ quum omnes magnanimitate bellicis is artibus antecelleret, partim unà alijs Græcis, partim sola cæteris deserentibus, 20 ram esse ponemus. Ciuitatem quidem extrema discrimina subijt, hostes & expugnauit, amicis feruata uel reddita libertate. Post hæcingenti terræmotu, iugica diei unius & noctis illuuione fa ctum est, ut terra dehiscens, uestros illos unà omnes bellicofos homines abforberet, & Atlantis infula fub uafto gurgite mergeretur. Quam ob caulam innauigabile pelagus illud propter ab sorptæinsulælimum relictű fuit. Hæc, 30 pro uiribus satisfacere. Sed uide, ô So. 6 Socrates, eorum quæ Critias maior à Solone accepta narrabat, summa est. Sed dum præterito die de repub. ciui busch suis dissereres, subijt mihi quæ. dam ex recordatione admiratio, cogitanti uidelicet diuina quadam sorte factum elle, ut limillima quædam haud ab re Solonis historiæ traderes. Ob ea uerò causam nihil tunc protuli, quoniam ex diuturna negligentia non sa 40 hac spreta, disputationem aliam exortis reminiscebar. Satius igitur ipse cenfui, ut prius quam referre uobis inciperem, mecum iple repeterem. Ideo verò statim imperio tuo consensi, quia confidebam, ut in rebus huiulmodi maxime decet, aliquid me, quod propolitæ rei congrueret, reperturum. Ita heri, ut iste ait, post discessi protinus his, prouttunc recordabar, recensui: à nocturnis deinde uigilis pene omnia recupe so raui. Profectò, quæ in pueritia discimus, dienius firmius cp, ut fertur, memi

nille solemus. Atq haud scio, an quæ heri audiui, referre nunc omnia memo ria possim: quæ uerò puer accepi, mirabor equidem, si quid eorum memoria mihi exciderit. Ea quippe cum uoluptate & ioco audiebam, cum & senexille libeter me doceret, & ego ab il lo sedulò sciscitarer. Quapropter quasi quædam literarum inustæ indelebiriæ permanserunt. Atcy his etiam ante solis ortum ipsa narraui, ut una mecum ellent ad hanc orationem paratiores. Verữ ut ad id quò hæc omnia spectãs, me conferam, paratus sum ô Socrates, no modo fummatim, sed sigillatim, si cut audivi, omnia enarrare. Ciuitate utice & ciues, quos quali per fabulam hesterna disputatione finxisti, rem ueillam, Atheniensem hanc urbem esse. Cives quog, quos ipie excogitabas. nostros illos maiores à sacerdote narra tos fuisse censebimus. Nempe omnino hæc congruent, neque ab re fuerit, si ci ues tuos reuera priscos illos extitisse dixerimus. Quare communiter rem iplam internos partientes, conabimur omnes muneri abs te nobis impolito, crates, nunquid sermonem hunc probemus, an alium exigamus. s o c. At enim, quem ô Critia, sermonem magis quàm istum probabimus: qui præsentibus deæ facris propter propinquitatem quandam mirifice congruit. Maxímum uerò illud elt,non fictam à nobis fabulam, sed ueram historiam recēleri. Quónam igitur pacto,& unde, diamur: Certé non licet. Ideo bonis fortunæ auspicijs oportet iam tam uos disserere, quam me, pro hesterna narra tione,hodie filētio uos audir**e**. C R 1. Considera Socrates, an commodè mu tuum tibi conuiuium disposuerimus. Visum nobis est, ut Timæus tanquam in astronomia nostrorum omnium pe ritissimus, maxime que in rerum natura cognoscenda uersatus, primus edisferat: ita ut à mundi generatione exor diens, usque ad generis humani natu-

fam deueniat. Atque ego deinde susci piens homines, à Timæo quide genitos, à Critia ucrò utplurimum institutos, secundum Solonis sermonem legemén in iudicium uestrum adducam, civitatis és istius cives esticiam eos qui prisci illi Athenienses suerut: quos iam extinctos sacræ Aegyptiorū literæin lucem ètenebris eruerunt, adeò ut de illis deinceps, tanquam de ueteribus 10 Atheniensibus, uerba fiant. s o c. Co piosam & splendidam disputationis mensam apparauisse mihi uideris. Tua ergo interest, ô Timæe, inuocatis secudum legem dis, disputatione iam exordiri. T 1 M. Probe cossulis Socrates.

Hæc sunt Aegyptij sacerdotis uerba, quæ Aegypti amiquitatem, Grecorum q; nouitatem oftendut. Gracos enim ait sacerdos unuenes atate esse, si cum Aegyptijs coftrantur. Aegyptij enim, uti diximus, 20 amiquissimos se omniŭ hominu prædicabant.ideogs facerdos natu iam grandis, iuuenes effe Gracos Soloni dicit. Quis nam auté facerdos ille fuerit, multi quarunt. Proclus enim Pateneit uocatum fuisse dicit, qui cum Solone in Sai ciuitate loquutus est. Plu tarchus uerò in lib. de Iside er Osivide, Solonem in quit audiffe Sonechitum Saitam . alij cundem effe negam, sed alium, quo cum Plato sermone hunc habuit. bac enim, quamuis Soloni tributa uideamur, de se ipso Plato resert. Quia iuuenis semper uobis est animus.) Causam, cur Greci iuniores effent Aegyptijs,reddit sacerdos.att enim, Grecos tum in niores animos quam Aegyptios habere, tum nullam uctustatis recordationem, opinionemá; retinere. Qua in re ad Pythagoreoru dogma Plato alludit, qui animas omnes fusse simul productas, & in uaria corpora migrare dicebam:itemé; ad sememiam illam à se sepus inculcatam, quòd sciemia nostra re cordatio prioris uite sit, Hinc enim Gracorum nointeritum, anima in corpora Gracorum subeutes, tuniores siut, quam illi ipsi qui longo amè tempore mortui sunt. Ita enim fit, ut qui eisdem animis, quibus Græci postea, longè antea præditi fuerūt, seniores ijsdem Græcis fuissene. Adde quod, cum scientia nostra, fiue animi notiones nobis insculpta, prioris uite recordationes quedam sint, ut in Menone, Phedoneg: Socrates affirmat, eo ese inniores Grecos declarat, quo minor recordatio illa fuerit. Nam tamo magis præcedemium temporū priorisģ uitæ obliuiscucur. Siquidem obliuisci animac, dum in uaria corpora subeut, Plato Pythagoriciá; affirmat, Plotinus in lib.de Animoru in corpora descenfu testatur. Sed bac omnia fizmenta potius, fom-

niaq; phitosophorum fuisse, ueritat declarat, er religio nostra Christiana docet.qua de re nos plura in Quod ideo uobis centigit, quia mul scquemibus. ta er naria bominũ exitia fuere. ) Cum iunenes efse Grecos dixiset, nullamý; amiquitatis memoriano retinere, rausas eius rei prolixe docens Aegyptius sacerdos, diversas mundi cõnerfiones narrat, indeás ad Atheniensium originė deuenit. Itag multorum hominum interiti, ac terrarum mutationes in causa fuisse dicit, cur nullam Greci enciquitatis memoriam retinere potuerint. Etenim non relique solum regiones multa incendia, inundationes, genium mu tationes, hominum interitus passe sunt, sed Grecis etiam ipfa.eadem enim, ut Siculus Diodorus 4c 1ustimus testantur, multas inundatiões perpessa est : ut Achaicam, Thessalicam, eiusmodić; alias, quarū etiam Aristoteles lib.2. Meteor. meminit, cum inserio rem orbis naturam multis esse mutationibus obnoxiam affirmat:nec candem semper constitutionem, partiumą; situ permanere, quanuis universitas ipsa permaneat.in quo fanè loco hoc ipsum, quod Plato, apertisime expressit. Idem paulo post confirmans, Ignorari inquit inundationes, incendiaq; multarik regionum:ex quibus intelligimus, mundi partium, mutationes. Cum ergo mutationibus eiusmodi Græ ciæ regiones nastatas suisse sacerdos dicat, Aegyptumq; nullar, uel admodum paucas pertulisse, anti quißimos se cunetorum hominű esse affirmat, ut de se ipsis Aegyptij pradicabant. Nam quod apud uos fertur, Phaetontem quondam Solis filium.) Ad explicandas regionum dinersas mutationes,Phae-30 tomis fabulam à Græcis poetis frequenter decantatam exponit, cum incendium illud terrarum à Phae tonte excitatu, minime fabulofum effe affirmat : fed mundi mutationes tum ex igne, tum ex aqua proueniètes indicare. Nam ut Ouidius lib. 1. Metamorph. poetæq; alij docent, Phaeton Solis er Climenes filie Oceani filius, patrem oranit, ut quicquid ab co peteret, sibi concederet: quo impetrato, curru equo rum postulauit. quem cum pater denegare non posset, concesit. ipse tamen, dum curru per cœlum ueuitatem probare uult, cum post hominum multorü 40 Eus, equos regere nesciret, terrisq; appropinquas, cuncta exureret, coquesta Terra, Iupiter fulmine il lum confecit:qui mortum, in Eridanum fluuiu decidit. Sorores autem eiusdē Heliades præ nimio dolore ob eius mortem diu lachrymames, in populos arbores conuerfæ funt . Hæc fabula à poetis ita tradita, omißis prolixis Platonicorum quorundam allegorijs, ad physicam rationem refereda est. In ea enim Plato incendia terrarii fignificare nobis uult, que uclut inundationes acerrime, regiones deuaquo tardius illor ii anime in corpora descenderunt, 50 stare solent. Itaq; cum magna est aride exbalationis copia, calore folis excitata, ita ut facile inflammari posit, cometæ, incendiorumq; alia genera oriri folent, que terras uel inflammant, uel magna ficcitate exurunt.eademq; incendia sub Phaetome intelligi possunt, quomam ut Phaeton Solis filius effe dicit**ur.** 

dicitur, it a quoq ficcæ respirationes à sole excitantur, & quali gignuntur : que cum terris proxime fint, nimirum in acris media regione, ab igne sublu-Bari,qui Iupiter etiam dicitur, incefa, ad terras deturbantur. Casus autem earundem flammarü in Bridanum, pluuiæ, humoriság copiam subsequentem post incendia significat. Atqui hec est fabule illius ratio breuiter explicata, ad mundi mutatiões often dendas. Cum enim, ait Plato, eiu modi ficcaru exbalationum copia suppetit, magna incendia sieri ne- 10 ce∏e est, adeò ut qui in aridis locis habitane, pereat citius, quam ij qui prope flumina aut maria. Atque cadem est mundationum ratio, ad bominum exitia efficieda nam qui locis maritimis proximi sunt, ma gna ni aquarum submerguntur : qui uerò motanis, liberi ab eo periculo sunt . Quamobrem huiusmodi mutationes in causa suisse inquit, quo minus Gre ci ullam antiquitatis cognitionem babeant. At uerò Aegyptij,cum ab ijs periculis fecuri fint propter re gionis naturam, uel nullam eiusmodi mutationem 20 paßi sunt:uelsi sunt unquam perpeßi, memoriam antiquitatis sue columnis inscriptam relinquebat, que perpetuò ad posteros usq remanebat.Hec itaque est mutationum omnium mundi ratio, ab Aegy ptio sacerdote reddita. Illud uerò interim explicandum hoc loco uidetur, quod ab eodem dicitur, de permutatione illa cœleftis couerfionis longo tem porum internallo facte, ex qua nastitas instammationis fequitur:itemq; de Aegypti natura, quæ externis plunijs careat, interna tamen inundatione 30 scaturiat:postremò de more illo Aegyptiorū, in describendis anciquis rebus in colunis quibusda. hæc enim nosse, cognitu pulcbrum est, or ad Platonis uerborum intelligentiam proderit. Philolaus apud Plutarchum lib. 2. de Placit. philos. alijá; Philosophi, duplicem esse mundi interitum asseruere: unum ex nimia aquarum inundatione:alterum, ex magna siccitate, inflammationeq,, cum consumptis tandem exhausiing; uaporibus humidis, cælestis ignis in ter ras defluxerit, cunctaq; inflammarit : cuiusmodi etiam interitum mundi bulus futurum, Christiani ali qui uiri existimant.Huiusmodi ergo inslammationë Plato intelligens, eandem q; diver fas mutationes efficere dicens, ait: Fit enim longo temporum interuallo cœlestis conuersionis permutatio, quam inflammationis uastitas necessariò sequitur.) Tunc enim, uti diximus, stellis omnibus in certum quendam cœli locum coeuntibus, magnam terris ficcitatem euenire, exhaustisq; uaporibus exuri illam necesse est, unde magna mundi partium sutura sit mu 50 tatio. Atq: huiusmodi sanè suturum esse mundi exitium, philosophi multi putarut:ut Stoici, quemadmodum Plutarchus in libro contra eos ostendit. Li enim exurendum esse bunc mundum, rursusq; re ficiendum dicebant: quod Cicero etiam, in libris de Nat. deor. sub Soici cuiusda persona resert, er Seneca lib. 3. Natural. quest sub finem. Iam uerd,

COMMENT. que nam Aegypti natura fit, ut nunquam pluat, inundatione tamen fluminis humestetur, aperiamus. Aegyptum pluuijs carere, inundationeq; Nili irrigari, nemo est qui dubitet. Nam cum exea regione nulli uapores à fole excitari dicamur, qui degenerent in pluuiat, fit, ut externis aquis careat, inunda tione tamen Nili contenta sit, que sertilisimam cam reddit. Nıli autem originē & incrementū quære• re, difficile eft, idq: Philosophos multos diu torsit. alij enim, ex ijs qua Catadupa uocantur, in Aethio piæ locis, oriri Nilum putāt: alij ex palustribus qui bufdam locis originem habere dicunt, ut Seneca lib. 6. Natural.quest.eiusmodi enim ortum Nili ab exploratoribus Neronis, in Aegyptum ea de caufa mißis, inuestigatum fuisse inquit. Sed inter plerosq constans opinio est, eundem è montibus Luna, qui in Acthiopiæ interioris parte sunt, effluere. Causam uerò incrementi huius fluminis, multi eti am tra didere. Cum enim in estate post Solstitiü, intrante sole in Leonem, exundet, in uaries sententies multi distrahuntur.quas Senecalib.4. Natural. quest. ac Plmius lib. s.cap.9.Plutarchusq; lib. 4. de Placit. Philos.cap. 1. retulere. Vtcung; tamen sit, siue flu uius ex liquefactis montium niuibus increscat, siue ab Etefijs ueneis impulsus exundet, siue occulta alia caufa, hoc folum dixisse cum Platone sub Acgy ptij persona loquēte cõtēti sumus, nullas unquā mus tationes uel incendioru, uel inundationum passame fuisse Aegyptu, sicut alias regiones.quod Diodorus etiam Siculus lib.1. testatur, cum Aegyptum inquit diluuioru experte esse, homines q; ibi propter aeris temperie è terra ipfa oriri, ideoq; illoru generationem nunqua deesse. Porrò quod ad Aegyptiorum memoria antiquitatis attinet, is fuit illoru mos ab an tiquisimis temporib. usurpatus, ut antiquitatis monumēta omnia, cum literis carerēt, in colūnis, que in Minerue, aliorumą, deorū templis eram posite, literis Hieroglyphicis describeretur: cuiusmodi columnas fuisse ab Hermete Trismegisto inscriptas, Iamblichus, aliją; docet. in ijs enim no modo cuncta antiquaru reru monumenta, bistoriasq: omnes scriptas habebāt, sed philosophiæ quoq;, aliarumq; disciplinară ratione. Eædem auté columne descripte erant fignis quibusdă loco literară depistis, quante re Hieroglyphice uocabatur:quales sunt apud Orum Apollinem, antiquißimű Aegypti scriptorem. Quapropter cum in is literis antiquitatis memoria apud Aegyptios incorrupta maneret, matore uetustatis sue cognitionem habere ipsos, sacerdos ille in quit. Atq; hactenus quidem antiquitas Aegyptioria declarata sit. At ucrò quod ille ipse de uarijs terrarum mutationib.dicit, bis uerbis : Quando uerò dif aquarum collunione terre fordes diluunt, pastores ouium, atq: bubulci, erc.) Sic effe intelligendum existimo, ut quëadmodü Aristoteles lib.2. Meteor. dixit, ita quoq: Plato uarias terrarum inundationes fieri, quæ terras mutent, affirmet. V terg; enim philosophus

losophus dinersas regionum mutationes, calamitatesq; euemire, non folum ex aquarum magna ui, sed ex incendijs etiam persepe asserit. quale fuit diluuium illud uniuersi, quo cuncta periere, Noe excepto, ut sacre docent litere. Atq; huiusmodi dilunia ad expurgandas terra fordes, hoc est hominum uitia expianda, mitti à dijs, ait Plato : quemadmodum er nos ipsi affirmamus. Nam ut Ethnici bomines mundi originem, antiquitatem q; ignorar ut, ita mul ta de inundationibus terrarum confinxere, fabulisq: 20 obscurarunt : ut de Achaiæ mundatione illa, quam smuersi suisse putarunt. Ab ijs igitur omnibus mutationibus liberam fuisse Aegyptum, ideoq: ueteru memoriam maiore retinere se ipsos, sacerdos dixit: quamuis falfus etiam eft, ut ceteri omnes, qui ueritatem ignorarut . Fuit enim ante exitialem illam terra illundonem, o Solon, Athenienfium ciuitas.) Declarata Aegyptiorum antiquitate, cum sacerdos ille demum concluderet, Gracos iuniores effe, nullamás antiquitatis memoriam post unica illam Gre 20 cie inundationem, que Deucalionis tempore conti git, inter Grecos ipsos retineri, antiquitatem Athe narum in his docet. ait enim, ante eandem illam inundationem, cuius solum Græci meminere, Athenas fuße, multaq; præclara geßiffe, que hominum-inte ritu ab ijs ignoraretur. Hanc igitur Athenarum an tiquitatem Plato sub Aegyptij sacerdotis persona indicare wult, primog civitatis ipfius originem explicat, deinde res ab antiquis illis Atheniefib. preclare gestas. Atq; hac narrare se Soloni uelle sacer- 30 dos inquit, propter communem Minerue, que & Saim & Athenas condidit, religionem, qua utriq; essent inter se conimucti. Sed ut nos singula ordine declaremus, uerba ipsa sacerdotis sequamur. cam uero libenter, tui er ciuitatis uestra gratia.) Verba Aegyptij facerdotis, cum Solone loquentis, funt, quibus Athenarum antiquitatem, originem q docet, quam sacerdos idem, captata prim beneuole tia à Solonis persona, narrat. ait enim, antè quam tate à Minerua, accepto semine ex Vulcano ac Terra : Saim autem ab octo millibus annorum structam ab illa esse. Sed ut nos cam rem explicemus, de Ationarum origine prius dicamus. Atbenas à Miner ua coditas esse, nomená; ab illa habere, historici om nes fatentur. Nam cum Vulcanus, ut auctor est La-Aamius in lib. de Falfa religione, in bello illo cotra Gigantes, dijs arma fecifiet, pollicitusq; illi Iupiter per Stygiam paludem effet, ruhil se negaturu, quod ab eo postularet, tum ipse Minerua nuptias petist. 50 Quod tamen cum ei Inpiter denegare non poset, Mineruam admonuit, ut illi repugnaret, nec suam uellet castitatem prodere, eadé enim pudicicie dea erat . Illa igitur Vulcani concubitum refugiente, in colluctatione, Vulcanus semen emisit in terram, ex quo Erichthonius natus est, από τῶς ἐριδος καὶ χθο vòs, id est à certamine er humo fic distus. Puer ergo

bic à Cecropidis uirginibus educatus, Athenas con didit, & ab & buvas, hoc est Minerua, nominauit. Que cum initio dinise in uarios populos essem (siquidem tota illa regio Attica, Athenarum nomine appellabatur) à Theseo postea in unicam civitate, ut Plutarchus refert,coactæ funt.In eadem etiam ci uitate amiquisimis temporibus Cecrops Aegyptius genere regnauit, tribumq; in eadem Cecropia fuo nomine uocatam constituit. Atq; hac est amiqua Athenarum origo, quam boc loco Plato Aegy ptij sacerdotis nomme refert. Sed ne quis putet, fa bulosam huius urbis origine à Platone sine ratione tradi, sed aliquam in co allegoriam intelligere, ad natura causas referri illam oportet:quemadmodum Proclus, Platoniciá; alij faciunt. Igitur cum res omnes naturales effectionis sua principium habeant, Vulcanus quidem efficiens cansa erit: siquidem per eundem, naturalem rerum calorem agendi ni preditum,intelligimus.Sed quia efficienti cause subijci aliquid quasi materiam necesse est, terra in quam Vulcanus semen profudisse dicitur, materiæ loco erit.eadem enim ab ıllo igne Vulcanio seu calore naturali quafi efformatur,resq; producit,quæ per Athenienses ex Vulcani semine in terram effuso natos significantur. Vt enim Athenienses ijdem è terra na ti propter seminis mixtionem creduntur, ita res naturales ex materie & forma producuntur. Quòd autem per Vulcanum, calorem naturalem ad generationem aptum, & per terram, materiam subiectà intelligamus: Aegyptiorum Theologia,quam optimė Plato nouit, nos admonet. Aegyptij enim, ut Dio dorus Siculus lib.z. ait, ignem Vulcanum effe dicebam:eumq; magnum Deum, & ad generationem, perfectionemq; rerum accommodatum existimabat. Terram autem tanquam receptaculum corum que fiant, matremá;, subijci putabant: ideoá; mutato no mine Inuntiea, quasi matrem nocari ipsam affirmant. Cum igitur hec sit Atheniensium erigo, illud nunc restat explicandum, cur Athenas mille an-Saim, mille annos conditam effe Athenien sium ciui- 40 nis amiquiores effe Sai dicat : ita ut, cum co tempore ofto annorum millia agerentur, ex quo Sais à Minerua condita fuisset, Athenag, ipsa mille annis Saim præcederent, à nouem annorum millibuscadem illa condita fuissent, hac enim annorum supputatio, Athenaru antiquitatem declarat, quam nonem millium annorum fürsse Plato tum m hoc loço, tum in Atlantico affirmat . Acternum fuisse mundum, multirá; retro seculir pracesisse, ex his Platonis uerbis apparet.is enim, at in sequentibus docebimus, cum eternum effe illum afferat, Athenas ame nouem annorum millia non allegorice, ut inepte quidam interpretamur, sed aseneranter asseruit. Quòd enim nouem illa annorum millia de lunaribus annis Acgyptiorum dicamur, perridiculum est. eo siquidem modo nulla esset Aegypti antiquitas, quam sacerdos suprà prædicauit, si menses Aegyptiorum anni effent. quamuis enim ijdem illi (ut Eudo-

(ut Eudoxus ac Plinius lib. 9.cap. 48. referunt ) lu næ cursum anni spacium etiam uocarunt : solarem item annum agnoscebant, codemá; tempora definie bam, ut Diodorus Siculus lib. 2. docet, cum Aegyptiorum annum duodecim menses continuise ait. Cum ergo in ea fuerit Plato sententia, ut eternus sit mundus, recte quidem Aegyptius sacerdos Athenarum antiquitatem referens, à nouem annorum milli bus fuiße illas conditas à Minerua dicit,idé; ex facris Acgypti monumentis, in quibus antiquitatis bi 10 floriæ descriptæ erant, collegiße se affirmat. Quāobrem explicata iam Athenarum antiquitate, quomiam universam eius originem tradere prolixu esfet, in alium se locum, uidelicet in Atlanticum dialo gum, id omittere uelle, inquit Critias his uerbis:

Demceps uerò cum plus dabitur otij, accepto hi storiarum libro, latius exponemus.) Sed cum narrationis huius, uti diximus, scopus eò tendat, ut Atlantinorum bellum cum Atheniesibus exponat, antequam ad illud accedat, amiquum Atheniesis reip. 20 statum Saitarum ciuitatis persimilem ostendit, com munes que utriufq: populi leges er administrationem narrat : ut quemadmodum initiò breuem quandam reip. descriptionem, de qua in lib. de Rep. disputarat, proposuit, ita nunc eande illam in ueteri Athenarum statu suise prius ostendat. Quod si allegorijs,ut Platonici faciunt, explicare hec uelimus, per Athenië sium remp. breuiter explicatam, uniuerfalem er archetypam causam costitutionis intelligere poßumus:per Saitarum autem leges, reip.illi si- 30 aerisq; clementiam, er quod ad loci situm attinet, miles, imaginem er singularem effectionem ab illa priori deductam. Quemadmodu enim Athene,ipfa rumq; respub. sundata prius est à Minerua, ab eademq; post mille annos Sais:ita semper in reru con stitutione universalis er exemplaris causa pracedit,banc autem singularis effectio uclut imago quedam illius expreßa sequitur . Q no nomine quasi exemplari suo imaginem conferens Plato, primò legum in utraq; ciuitate similitudinë, deinde similem facerdotum diftinctione, similia opificia, similia pa 40 φιλοπόλεμος, hoc est, σ scientie σ bello preesset, storum, agricolarum, uenatorum 4 officia, militum fimilia munera, fummam deniq; administrationis in utraq: rep.confensionem ostendit. banc enim consti tutionem reip. à Minerua prudétiæ sapientiæq; dea Atheniensibus antiquisimis traditam, quasi exemplar proponit : similitudinem uerò Saitarum reip. cum illa, uelut imaginem. Atqui hæc à Platone breuiter dicutur, antequa ad narratione illam Atlantini belli cum Atheniensibus commisi deueniat. In quo si prolixas Platonicorum quorundam alle- 50 antiquitatem, res praclare ab illis gestas commemo gorias de ratione sacerdotum ad secundas rerum causas, aut pastorum adeas, que in mundo prefectu ram corpore uite, or irrationalium uirium fortiuntur, aut deniq; agricolarum, militum, cæterorumq; illius reip opificiorum cum alijs rebus proportionem explicare uclimus : non modò longißimum effet, sed ineptisimum etiam . neg enim ubiq

allegorijs uti Platonem credendum eft:neG omnid facile allegorijs explicari possunt, cum eas multa no Huiusmedi institutione, & ordine priorem uestram urbem.) Cum antiquisimum Athenarum flatum reip. Saitice similem oftendisfet,concludens demum facerdos,ad communem illa utriusq civitatis conditricem Mineruam recurrit: Cum candem inquit in Athenarum constitutione, solis aerisą; temperiem maximė spectasse, ut quia 🔻 ipfa sapientia belliq, dea sit, similes sibi faceret Athenienses, armis uidelicet sapientiag; præstantes. Qua in re confiderandus est Platonis erga patrians emor, ut quotiescung, sese offerat occasio, summis laudibus cam prosequatur. Nam non modò in hoo Dialogo eandem illam ab ingeniorum præstantia, rebusģ, bello geftis laudat, fed in Atlantico etiam, ac lib. s. de Legib. er Epinomide toto, er. Menexs no,ubi easdē Athenaru laudes commemorat. At uerò quod de Athenarum temperie Plato dicit,uarie Platonici interpretantur, dum eius temperationis causas inquirunt.Panætius enim,aeris temperié inter estum ac frigus mediam, causam esse putat, eur Athenæ ingeniorum præstātia, uirtuteģ; homi num excellant. Longinus non aeris, sed soli temperationem aßignat. Origenes cœlestibus influxionibus id tribuit. Porphyius & Proclus nullam naturalem eius temperationis causam, sed allegoricam reddunt. Quocunq igitur modo sit, summam esse Athenarum temperiem, & quod ad cæli naturam, omnes affirmant. Quemadmodu enim qui fub crafso aere nati sunt, hebetes plerung; sunt, & agrestes: ita etiam qui sub tenui & subtili, ut Athenis, nascuntur, ingeniosi & acuti. Loci siquidem natalis temperies, ad hominis constitutionem multum confert. Qua de causa, cum magna sit Athenarum tem peries, ut scriptores affirmant, ad eam explicandã, Plato hanc inquit in ea construenda rationem habuisse Minerua, ut quando eadem & φιλόσοφος & fimiles fibi faceret Athenienfes.quod idem est, ac fl diceret, magnam effe Athenienfium non folum ingenij uim, sed fortitudinem in bello: quod ex corum præclare gestis pace bellog, animaduertere licebit. Hac igitur bactenus de Athenarum antiquitate, & prestatia, omißis longisimis allegorijs, dixisse satio fit. Nunc ad Atlantinorū bellum accedamus. ditur enim uestra ciuitas restitisse olim innumeris hostium copijs.) Cum post explicatam Athenarum rare uelit, Atlantinorum bellum, quod Athenienfes contra illos olim gessere, narrat. Quo facto, ad natura trastationem accedit. Cum ergo hoc ita sit, ad explicandam nos Platonis sententiam conuersi, pris mò qui nam fuerint Atlantini, quas ue regiones incolucrint, dicamus. Deinde, quod bellum cum ipsis Athenienses geserint . Vltimo , quid nam per bos belluns

BEBAST. bellum fignificetur, aut qua de causa narratio illa boc loco recenseatur. Extra habitatum nostrum orbem, in Atlantico Oceano regione quanda fuisse olim, Atlantidem nominatam, eamq; Afia & Africa maiorem, tum in boc loco Plato, tum in Atlantico refert, uerißimamá; huius rei effe historiam affir mat: itemq: Proclus Marcellum quenda, qui de rebus Aethiopum (cripsit, citat, ad candem bistoriam confirmandam. Quinetiam Strabo lib. 2. de multis sententiam non sictam, sed uerā esse affirmat . Huic assentitur Plinius lib. 7. cap. 31. cum extra Herculis columnas infulais quandam Atlanticam nominata, eregione montis Atlantis positam suisse inquit.mul ti deniq; regionem illam Atlantinorum, à Platone bic comemoratam, agnouere, ipfamq; illam, ut au-Storest Proclus, in septem insulas partitisunt, quarum una quidem Proserpine sacra erat, alia Plutoni, Ammoni alia: atq; inter duas illas alia quadam nomine: quae omnes amplitudinem mille stadioru excesisse, Proclus idem refert. He igitur insule, ut in Critia etiam Plato docet, ab Atlatinis culta fuerunt. Nam cum Neptunus regionem illam ex mudi partitione sorte obtinuisset, in each filios ex mortali femina suscepisset, generato demum Atlante, infulam ab eo denominauit, ipfumq; illius regem conflituit: à quo postea insulani omnes Atlatini, mareq; illud Atlanticum uocatum est. Atque bec est Atlan tinorum bistoria, er origo paucis explicata, quam 30 Diodorus Siculus lib. 4. prolixè docet:quia in Oceano illo occiduo prope Africam, infulà quandà amplissimam, Tritoniam nominatam, iacere inquit, in qua Atlatinos fuisse refert, à quibus dis multi or ti sunt. Iidem præterea Atlatini ab alijs Gigantes illi Titanes,qui cum dijs pugnam conseruere, putantur esse: ita ut Athenienses sint dij, qui, duce Mi nerua, Atlantinos seu Gigantes rebellantes compefeuerine. Atq; eadē de causa, cum Atlātini ipsi Nelita, propter Minerue uictoriam de Neptuno, affir Quoniam autem Gigantum hæc mat Proclus. pugna uarie à multis narratur, uariamq; ea de re bi Storiam recensent, ac multis fabulis obscurant, pre termittenda hoc loco est: siquidem allegoria hæc om nia dici à Platone uidentur, non autem ut fabellas narret. Quando igitur Atlantinorum, insuleq: Atlanticæ historiam breuiter narrauimus, de bello iam Atheniensium cum illis gesto pauca dicamus. partem incolerent, desiderioq; melioris regionis ca pti,mediterraneŭ mare intraßent, bellumé; ijs omnibus, qui habitabane ibi,ineulißene: Athenieses,qui eo tempore plurimum militaris rei peritia, pruden tia, uirtuteq; pollebant, adunctis fibi ceteris Grecis, copias suas collegerunt, eosdemá; devicere, Mimerue parencis sue auxilio. Hanc pugnam quanuis

allegorice Platonici, ut docebimus, interpretantur, uerißimam effe, er in hoc loco, er in Critia Plato affirmat : quam tamen eandem illam fuiße alij putant, que cum Titanibus gesta est à dijs. sed ut cam nos ad physicam rationem, allegoriam queram refe ramus, quid'nam per hoc bellum significare nobis Plato nelit, indicemus. Crantor, antiquisimus Platonis interpres, bistoriam banc à facerdote narrata dicit esse, ut Solonem irrideret, quòd non ipse reip. terra mutationibus loquens, bane ipsam Platonis 10 illius inventor suisset, sed ab Aegyptijs institutione accepisset:siquidem bellum illud non ab Atheniensi bus, sed ab Aegyptijs gestum esse inquit, ut illorum etiam facerdotes affirmant . Alij fictam effe biftoriam illam dixere, ut Plato oftenderet, ex ijs que nunquam fuere, aliquid euemiße in mundi effectione, ipsumq; fuctum esse, cum antea non fuißet . Alij per bellum illud Atlantinorum, repugnamia rerum naturalium inter se indicari uolunt : quemadmodŭ Empedocles & Heraclitus aßerebam ex cocordia media Neptuni, ac demu tres alia amplisima sine 20 discordiaq; cuncta oriri. Amelius, repugnatiam inter firmamentum fine απλανν σφαίραν, & septem planetas, in illo bello significari ait. Origines, oppo 1 sitionem superiorum dæmonum cum inferioribus, uictoriamą; illorum esse dicit. Numenius, animarum prestanciu, que Mineruam, id est sapiencia sequun tur, diffensionem, cum anumis que corpoream gene rationem sub Neptuno expressam sequantur, intelli git. Porpbyrius pugnam illam ponit inter damones, qui ad generationem animos deducant, & eos qui reducant. Iamblichus denique, ac Proclus, repugnantiam naturalium rerum in generatione, & interitu, bellum illud esse putant : ut quemad modum qualitates inter se contrariæ sunt, ita Athenienses aduersari Atlantimis dicantur. & sicut ex unius ortu alterius interitus euenit, ita ex Athenienfium uictoria Atlantinorum exitium fequulum fuerit. Que quidem sententia multo à me magis probatur, rationiq; magis confentanea nidetur. Nam si reru naturalium generationem spectes, ptuni filij putentur,facra quædam Athenis fieri fo- 40 magnum eft contrariarum qualitatum inter fe difti dium, dum aliæ fuperant, aliæq; muicem fuperātur. item in motu ipfo cœli magna quoq; diffenfio est . in feriores enim septem planete, contra primi mobilis conversionem semper nituntur. Quinetiam in rebus iplis, è contrarijs omnia fieri uidebis.nam ex nŏ homine fit homo,et ex homine uice uersa fit. non bo mo,ut Aristoteles lib.1. Physic. inquit. Cum igitur hoc ita fit, per bellum illud Atlantinorum, naturalium rerum dissensionem intelligi, cum Platonicorii Cum Atlantini remotißimam habitati nostri orbis 50 plerisq; assermus.id enim ipsum Plato sub hoc anigmate significare nobis unit, ut Proclus refert. Nam si breuiter singula allegorijs explicare nolumus, per Athenieses, qui Minerua duce in co bello sequi ti sunt, Mineruam ipsam, hoc est intelligibile prouidentiam cuncta efficiente intelligere oportet.per Atlantinos, Neptuni filios, eundem ipsum Neptunum, qui generatione foucat, et sustetet per Athlan

ticam illam infulam in medio mari sitam, que submersanon apparuit, materiam rerum omnium, que in fluxu perpetuo generationis rerum uerfatur,obfcuraq; semper est, siquidem analogia quadam, ut Aristoteles lib.1.Physic.inquit,intelligitur. Atqui **be**c est communis Platonicorum in hac belli narra tiõe allegoria.nam fingula minuta ad allegorias deducere, longismum effet. His ita explicatis, narrationis buius fcopus est, generalem mundi constitutionem sub Atheniensium reip. antiquitate expri 19 mere: itemá; sub hac Atlantinorum pugna, er Athenienfium uictoria, naturalium rerum ortus, inte vitus,mutationesq;, in quibus inducta rei forma superior euadit in rei costitutione, declarare. Quemadmodu enim in unius mundi natura magna est sin Rularum partium inter se repugnatia, totius autem summa consensio: sic etiam in una retp. Atheniensis constitutione, tot bella, uictorizá;, ut Atlancina, reperiuntur. Siquidem in eo festo Panathenaicorum, cum sermo iste habitus est à Critia, Atheniensiñ res 20 gestas in Panegyricis laudare oratores solebant. Ideoq: Plato, cum de natura disserere uelit, ac pro more civitatis rem aliquam in eius laudem enarrare debuisset, eam recenset historia, que non modò magnam reip. sue laudem pariat, sed etiam que nature tractationi quàm aptisima, accomodatisimaq; sit. Hec ergo de tota Critie narratione breuiter dixif-**Se satis** sit. Nunc ad reliqua progrediamur. enim erat fretum illud nauigabile.) Explicuimus generatim narrationis huius caufam : nunc Atlan- 30 tice insule breuiter descriptionem explicemus, ad Platonis intelligentiam. Fretum Herculeum in aditu mediterranei maris occasum uersus in angustia il la Calpis & Abila montium esse, Geographi omnes affirmant. Huic freto Atlanticam insulam, de qua diximus,obiectà esse, mareq; tunc illud nanigari ab Herculis columnis ufq; ad eandem illam, hoc m loco 🖝 in Critia dictum à Platone est. Eandem uerò infulam Atlanticam maiorem Africa Asiacs fuisse, ex each ad retiquas insulas, quas numeraumus, & 40 ex ijs rurfus insulis ad commentem eregione oppofitum circa nerum illum Oceanum aditum patuisse, dicit. In ea igitur summam fuisse regum potentiam inquit, adeò ut magnam Africe. Europets partem in Acceptum ufq, er Italiam occuparint. Horum potentiam collectis Gracia uiribus Athenienfes op preßisse,ipsamé postes insulam terramotu unius diei submersam esse, adeò ut locus ille nanigari pro pter limum non posset, Plato affirmat. Atque bec est totius Atlantini belli summa, quam Marcellum 50 etiam in lib. de rebus Aethiopicis retulisse Proclus refert. Que quia magna ex parte declarata superius à nobis est, illud nunc nideamus, cur extra Her culis columnas positam suisse illam insula tante amplitudinis dicat . Deinde, que nam Atlantinorum regum potentia, quam Atheniensium uis oppresit, fuerit. Postremò, cur infulam candem terramotu et

inundatione submersam affirmet . Exposita iank uera historia, insulam illam Atlantică extra Hercii lis columnae, atq; adeò orbem nostrŭ habitatum sitam fuisse, Proclus refert. Quoniam duplex cum sit uniuerfi ordo, unus à Deo incipiens, alter in materiam usq. proueniens:& uterq; tum uniuersalia, tik fingularia complectatur, pelagus quidem Atlantici materiz loco fit, Atlanticasq; reliquas infulas quafs eiusdem materiæ participes concineat. Eadem autem extra nostrum orbë esse dicitur, quie ut noster orbis unus est, Atlantica nerò insula plures, 🐠 ab illo remotæ: ita materiales res, cum in dissisonem cadunt, ab unitate illa intelligibìli, indiuiduech nature seinnete sunt. Item eandem illant insulam maiorem Africa & Asia esse dicit, quoniam ca que longisime ab uno remonentur, ac potestate maiora sunt, quantitate augentur. Maior enim materie un magnitudinem efficit ampliorem; minor autem materie pars minorem magnitudi nem. Quia igitur per Africam & Afiam, atd; orbem nostrum habitatum, unitatë intelligibilis essen tiæ, per Atlanticam insulam magnitudinem materie intelligimus: alteram alteri comparanit Plato. Quinetiam mare illud nauigabile tunc temporis fuisse inquit, quod ab universalibus ad singularia, et ab unitate ad multitudinem res progrediantur, ma teriamý, ipsam exornent: uiceý, uersa ab illa multë tudine ad unitatem redeant, 😇 quafi refoluantur:: Que sanè refolutio per digressionem ab illis insulis ad cotinentem oppositu intelligitur. siquide omnia que fiunt, tum ab exiguis principijs enafcutur, tum in illa iterŭ redeŭt. Iam uerò et fecundò uideamus, que'nam Atlantimoru potentia illa fuerit. Quemadmodu in bello illo Titanico contra deos gesto, Th tanes magna potestate comurantes, inferiorem dete rioremá: naturam prestanciori resistencem signisicare dicunt Theologi antiqui: ac ediuerfo, deos ma gna ui eosdem illos opprimentes, prestantiores esfè caufas, que ad fuam agendi um inferiora deducant: sic etiam per Atlantinorum uim, instriorem, deterioremá; naturam intelligimus, que multiplex cum sit, & mutabilis, superiori permanentiq; aduersatur.per Atheniensium autem collectam uirtute, uniuerfalis caufe prestanciam, uimq; agendi in inserioribus, ipsacq; ad se conuertentem consideramus. Cniulmodi repugnantia Timæus in sequentibus dorebit, de animi generatione loquens, cum dividuant naturam quasi repugname, à Deo artifice conium-Ctam effe individue, er eiufde nature dicit. stremo insula illam terremotu, inundationeg; submerfam fuisse, Plato inquit : quia constituta iam rei generatione, mutationes uarias subinde fieri necesse est. Siquidem à generatione ad interitures progrediutur, er ab interitu rursus ad generatione, quemadmodum Aristoteles in libris de Ortu & interiut docet. Quòd autem insula illa amplissima terremotu, illunioneq; fuerit submerse, terre universe mutationes

tatiões uariae fieri, er ut Aristoteles in lib. de Mun do ad Alexandrum,ac Meteoris inquit,ex cotines ti mare,er ex mari conimentē effici fignificat. Mul tas enim terra partes in mare prorsus mutatas, aut in terras maria fuisse, Plinius lib.2. testatur. Multae item ciuitates terramotus & inundationes absorpfere : ut Helicem, et Buram, atq; banc ipfam Atlan ticam infula, de qua Plinius lib.2. cap.90. idipfum refert. Ex quibus omnibus fit, ut idem terræ fitus perpetuò non maneat, partesé; mundi uarie mu- 10 tentur, universo semper permanete : ut initio sacer dos ille de dilmuijs, incendijsq; dixit. Quin etiam terremotu sequi mundationes dixit:quomam ut Aziftot. lib.3. Meteor.ait, terramotus ex aere terris intercluso, magnaq; ui erumpēte sit:ideoq; illuniones aquarum illum sequi solene, quia terra tunc patentior est, mareq, si proximum sit, influere facilius potest:ut in duabus illis ciuitatibus Helice ac Bura contigife, Plinius in eo libro testatur. Quapropter fermonem hunc à Solome habitum, Critias hactenus 20 narrans, tandem cocludit, multorum se partim obliuifci, partim recordari, propter temporis diuturnitatem, ex quo bæc ille audierit ab auo suo Critia. Atq; co sanè modo commemorata iam Athenarum amiquitate, ad breuem illam Socratis de rep. tracla tionem redit, cum se iam ciuitate illam commemorasse inquit, quam idem Socrates instituiset . Sic e-Ciuitatem quide illam, Atheniësem hanc urbem effe : ciues quoq, quos ipfe excogitabas, noftros illos maiores à sacerdote narratos fuisse cense- 30 bimus.) Hoc igitur fermone Critic finito, cum pro Athenienfium more in illa Panathenaicoru solennitate, Socrates & Critias aliqua de re antea dispu taffent, eundemq; diem tertiu, in quo Dialogi huius tractatio suscepta est, terrere buiusmodi sermonibus uellem: Timæum etiam bospitem Critias & Socrates hortamur, ut ipse quoque aliquid ediferat: quando non fola astrologia, sed philosophia etiam

peritisimus sit. Qua in re de mundi ortu usque ad hominis generationem tractare illum inbēt, ut cum ipse mundum atq; homines efformarit, in cinitatem illos & remp.quam bactenus defcripfit, inducat So crates. Singuli ergo illorum prinato quodam munere in diffutatione has utuntur. nam Timeus bominis generationem oftendit, Socrates institutione, Critias actiones ac res gestas illoru, Hermocrases dista er uerba corundem colligit . id quod Plato ipse hoc modo declarat: Atq; ego deinceps sufcipiens homines à Timeo quidem genitos, à Critid uero ut plurimum institutos, secundum Solonis sermonem, legemá; in iudiciú nestră adducam.) Atas in isto sanè sermone sub Timei persona Platonens loquentem intelligamus.ipsemet enim sententians Juam illius ore profert, quemadmodum in eius uita Diogenes Laertius affirmat. Quando uerò unicuiq; earum personarum singula munia Plato aßignat, ita ut Socrates civitatem instituat, Timeus ge nerationem hominis tradat, Hermocrates uerba er sententiam colligat, triplicem philosophie dinisto nem intellige, quam Plato fecit : moralem , naturalem, & rationalem. Moralis enim tractationë, quæ de hominis institutione differit, Socrati tribuit : na turalem, que de mundi, hominisq; ortu, Timeo:rationale denig;, que de sermone, Hermocrati Qnam quidem divisionem, ut Cicero in Academicis quest. ait, confirmaté; Diogenes Laertius, Plato idem fecit, eiusq; partes singulas, que admodu A puleius un lib. de Platonis dogmate scribit, à diuersis accepit philosophis:ut Moralem à Socrate, ideoq; illam me rito buic tribuit:intelligibilium tractationem, qua Aristoteles ta peta ta posinx nocat, Trationa lem, quam is etiam nominat Metaphyficā, à Pythagora: sensilium rerum rationem ab Heraclito. Atqui hactenus primam Dialogi partem exposuffe hoc modo, relictis prolixiori-

bus allegorijs, satis sit.

SECUNDAE PARTIS ARGVMENTVM. TIMAEI

Vm ordinem in philofophia Plato fequitur, ut primam cunctarum rerum causam in omnibus disputa tionibus inquirat, 😇 ad hanc ueluti ad extremam, ultra quam nulla alia reddi poßit, recurrat . Hu-, susmodi quidem causas reddendas esse semper, tum alijs in locis, tum in Phadone Socrates, de physica incertitudine loquens affirmat : ideoq; hoc in loco Plato ab universall omnium initio, nimirum Deo, mundi gæ neratione auficatur:quoniam is est doctrine ordo, ut à comunioribus ad singularia progrediamur, quod Aristoteles lib.z. Physic. inquit. Itaque in secunda huius dialogi parte duo ponit rerum omnium principia; Deum, quem to del de nocat: e effentiam rerum fenfilium, quam to sofenote de nominat. Ex his duobus initijs cœlum, fidera, elemema, animalia, animam, uniuerfam deniq; mundi, eiufdemq; partium natu-

ram productam dicit, er ex iffdem initijs universi constitutionem oftendit, ut

in eius explicatione docebimus.

PLATON48

A M cum omnes qui men tis quoquo modo copotes funt, in operis cuiusli bet uel magni uel parui principio inuocare Deti

foleant: quanto nos æquius est de uniuerlo liue genitum lit, liue ingeniti di sputaturos, nisi forte desipimus, inuocare divinam opem? Ergo deos omutea dicant à nobis, quæ illis placeat: deinde ut nobis ipli costemus. Quantum ad deos attinet, sic à nobis oratum sit. Sed quod ad nos spectat, poscendű est, ut & uos facile assequamini, & ego secundumentis propositu rem ipsam, qua deagitur, transigam. Principiò ita mihi distinguedum esse uidetur, quid fit quod semper est carens generation ne:quid uerò quod gignitur quidem, 20 neque est unquam.llud intellectu per rationis indagine percipi potelt, quu semper sit idem: hocopinione per irrationalem sensum attingi, quum gignatur,& intereat, neque uere unqua lit. Quicquid auté gignitur, ex aliqua natura necellariò gignitur. Sine causa uerò oriri quicquam impossibile est. Quando igitur opitex in operis alicuius constructione ad id quod eodem 30 modo se habet semper aspicit, & huiusmodi quoda usus exemplo, ideam uimés in opus educit, pulchrum fieri tunc opus omne necessariu est: quando uerò ad id quod factu est respicit, minime pulchrum. Vniuerlum igitur hoc, Cœlű, siue Mundű, siue quo alio uocabulo gaudet, cognominemus.

SEBASTIANI FOXII Morzilli Commentarius in 11. partem Timæi.

🕽 ogatus à Socrate Timeus, ut de nature phi-Polophia hoc loco dißerat, quando ipfi antea de alijs disputarant, initio Baius sermonis ab inuo catione exorditur. Cum enim universi auctor atq opifex fit Deus, dec; universitatis ortu naturac; dif ferendu sit, meritò ab ipso huius artisice exordiu su mere oportet. Qui sanè mos non lege aliqua, ut ait Plato, traditus, sed natura duce omnibus insitus est. Nancum à Deo, ut Proclus ait, essentiam omné at 50 motus principium ad quacunq; rem libere deligen-

dam acceperimus, equum profettò est, ut ad nofirum prius parentem recurramus, & quasi eundê consulentes deprecemur. Atqui hoc ipsum Porphy rius elegantissime mones, orare nos Deum, utpote iplius filios,docet, quado is nostris rebus prouidet: quonià enim uniuerfi buim partes fumus, uniuerfo ipfo indigemus:fiquidem conuerfio partium ad to+ tum, salutem ipsis affert. Quinetiam lamblichus, Theodorus, Proclus, tota denuq; Platonicorum scho la, ad eiusmodi precationes nos bortatur: quod per nes, deas cp precamur, in primis quide 10 eas dis coiungamur, similes qui ipsts efficiamur. Ipst autem, inquiut, parati, promptiq; nobis sunt ad pre ces exaudiendas, bonitatemý; suam beneficijs erga nos declarare semper uolūt. Hoc igitur Plato mitto cuiusq; tractationis propones, ab inuocatioe prius exorditur:ut in Atlantico, antequa Athenaru antiquitatem narret, Phoebum, Musas, Mnemosynemás inuocat. In quarto item de Rep.libro, inuocandum prius esse Deum ad ciuitatis institutionem docet; ut is propitius, benignusą́; adsit. In alijs denique locis Deum paßim inuocat, eundemq; tractationis principium proponit. Quamobrem Timaus etiam, an tequam tractationem de mundi ortu aufpicetur, à Dei innocatione orditur:ut universali omnium cau sa sibi prius quasi conciliata, reliquam disputatione commodius persequatur. Nec mirum est, si Timaus ab invocatione fuerit exorfus, cum Pythagoreus fue rit, preceptoq; Pythagore inuocandum esse prius Deum in omnibus cognouerit. idem enim, ut Iambli chus ait, huiusmodi nersu inuocandum initiò Deum in omnibus precipiebat:

> ώθανάτες μον πρώτα θιές, νόμω ώς διάπαται, Jiμα Quam etiam sententia poeta omnes secuti, prin cipiò suorum operu ab inuocatione inclpiut. Quod Horatif quoq in Arte poetica auctoritate confirmatur, qui in difficilibus tractationibus inuocart Deum precipit. Que cum ita sint, recte quidem Pla to initio buius diffutationis deos omnes, deasq; innocat, ut quicquid in fermone hoc dicatur, eifdens illis gratum sit. Deinde uerò beneuolentiam à Socratis, Critie, Hermocratisq; perfonacaptat, ut eorum attentione, promptitudineq; animi tractatio ipfa meliur intelligatur. in quo certè aduertendum 40 est, Platonem deos deasq; inuocare, quoniam in dlsputatione hac no modo unicam primamá; causam, boc est Deum præponi satis est, sed secudam etiam, ac diniduam. Nam per deos quidem, ut Proclus inquit-primam omnium, individuam, codemá; modo se semper babentem causam intelligimus: per deas ucrò secundam, dividuam, et alterius nature. siquidem ex hir causis duabus cunctarum rerum generatio, ut fue loco dicemus, constituitur. His ita propositis, ad reliquorum interpretationem accedamus. Principiò ita mibi distinguendum esse uidetur, quid fit quod semper est generatione carens, quid

quid uero quod gignitur.) Quoniam in hoc loco disputationem ipsam de mundo Timæus orditur, eiusq; institutum est, ut ancea dixit, initium mundi querere, sit'ne ille natus aliquando, an principio carnerit: ordine quidem, distincted omnia explicanda nobis funt, tum ut res melius mtelligatur, tum ut prolixas obscurasq; aliorum interpretationes cla rius afferamus. Qua de causa principio docendi or dinem à Platone bic usurpatum exponemus:deinde sentemiam uerboru, resq. ipsa explicabimus. Du- 10 principium, unicum er ratione comprehensum, ac plicem docendi ordinem philosophi omnes tradut: unum naturalem, quem omnes natura duce norūt, quog res omnes sensibus comprehendunt à singularibus ad universalia:alterum artificiosum,et disci plinis tradendis accommodatum, ab universalibus ad fingularia. Hunc omnes qui artem aliquam docent, sequentur: Timeusq; hie sequitur, et Aristote les in libris de Phyfico auditu.ambo enim à comunioribus, primisą, rerum principijs tractationes fuae aufpicantur, amboq; ad fingularia ufq; progre- 20 rerum corporearum. Hinc igitur conftitutum iam diuntur. Quapropter hic est Platonis ordo in hoc Dialogo, ut primo communem, primama omnium causam proponat: deinde secundas, er ab illa deductar, quo usque ad singulorum ammantium generationem explicandam accedat. Quod etiam Aristoteles in libris de Natura philosophia secit. nam in Physicis quidem universales ommium causas tradidit, in reliquis autem secundas, er ab illis promanantes, ut cœlum er elementa: postremò animalium bistoriam adiecit, tanquam totius na 30 turalis scientia extremum. Hoc ita statuto, quid in illa entium distinctione Plato fibi nelit, explicemus. fic enim exorditur: Ti To op uge die govier de Bu izopanie Ti To zazvopovop pova op di co idino-T.) Aliqui divifione entis fieri à Platone bic putat, itaut cum ens confusum,ambiguumq; sit,distinguatur in fuse partes. Proclus tame, atq; alij, nullam bic fieri dinisionem affirmant, sed distinctione potius: ut cum aliud sit ens æternum et unum, aliud uerò ca ducum, er ab illo primo deductum, alterum ab alte 4º entia non fint, fi cum primo illo ente confirantur: vo prius distinguatur. id quod in Parmenide Plato fecit. Nam cum de unico illo ente intelligibili difbutet,seorsu de ente, quod uerè non est, quodq; ab illo priori pendet, differit, nec ullam ibi corŭ que funt, diuisionem facit. Quod etiam rationi magis confentaneum est : quando divisio in equales, & ciusdem e∏entia partes fieri debet.in bac autem entium distinctione cum eadem, equalis ue no sit ueri entis er non uerè entis effentia, sed diuersa prorsus, eade ctio hacentium (hocenim uocabulo res melius explicatur) à Platone fiat, quid nam fit to dei ouser quid & Alemore op, nideamus. Essentia omnem Plato duplicem effe, ut Apuleius in lib. de Dogmate illius testatur, dixit:unam, que intelligibilis, eterna, primaq; est, ut Deus, mens, idea rerum separata: alteră enfilem, er mutabilem, ab illa priori productam,

ut est mundus, eiusdem q; partes omnes. Atque illam quidē to del op, id est ens semper, folaq; ratione cogitationeg comprehensum:hans को हैं। डेर्स कारक, id est uere non ens, sensibile, er in opinionem cadens nominat. quoniam Deus, intelligibilia q; omnia sem per sunt, principioq; caret, er ex ipsis reliqua pen dent : mudus uerò, sensilia q cucha principio aliquo constant, uereq non sunt, si cum illorii essentia conferatur.Itaq; primum potisimumq; rerum omnium eternum, Deus est:secundum uerò in sensum cades, à prime illo productum, est totius mundi uninersitas, cuius ortum in boc libro innestigamus. Huiufmodi etiam entis distinctionem in codem Parmenide Plato fecit, cum ens unum, eternum, immobile, indiuifibile,infinitum,cunctorumés principiu, hoc est Deum, & ideam, in illo sitam posuit: alterum au tem uerè non ens, mutationibus obnoxium, finitum, mobileq: adiunxit, id est inferiorem hanc materia fit, quid fit મેં બેલે રેમ, id est uere semperázens: જ મેં ορ δολέποτε,id est non nerè ens. Nunc id restat expli candum, cur alterum semper ens uocet, alterumés non ens, et fuctum. Quo exposito, causarum genera à Platone tradita,ÿfdem duobus principijs adiūgamus. Deum à Platone to be dei, id est semper ens Nocari,tŭ Proclus Platonicić; alij affirmāt,tum Inftinus Martyr in Paranefi ad Gracos teftatur, cum uerba illa Platonis Tò à d' op Deum fignificare, eaq ex Moss uerbis his, Eyá a pu b de, id est, Ego sum qui sum, maniseste desumpta esse inquit. Ratio uerò cur Deum fine primam omniñ canfam to del ou nocet,ea est, quòd ultra ens nibil sit : primum aute ens non effe minime potest, sed semper ab eterno est, nul log: constat principio intelligibilis enim, primaq; caufa æterna est, alioqui prima non effet. Iam uerd कं के महिला कि uocat fecundam caufam, ut mundu ipsum, materiam, ac formammon quòd has unquam esse desterint, factaq; aliquando sint, sed quia uerè maiorem fiquidem esfentia intelligibiles res habet, Platonicorum fententia, quàm corporeæ.Idem etiå factum ens dicitur, quatenus principiù aliud se præ stancius, à quo servatur, et generatur, ante se babet, quatenus q tempore transigitur: id quod Apuleius de dogmate Platonie, Proclusq; affirmant. Quamobrem hactenus quidem duplex rerum omniŭ principium Deum, er rerum generatarum effentia Plato constituit, illum quasi principem, efficientemá; minime posse dividi manifestum est. Cum itaq; distin 50 causam, hanc veluti subiectu rerum essectiaru. Qua in re cosiderandum est, Platonem, ut Apuleius, Plu tarchue, alijq; afferunt, tria posuisse rerum principia: Deum, materiam, ideam, quorum illa duo +000 લેલે nocat, hanc nero To op bols nors. Itemás canfaris genera, ut de illo omnes seribunt, bec eum attulise constat : Efficientem, exemplarem, er finem, quat in Deo artifice collocat:materiam, formamý, quae

quit, cu mbil nist per sensus possit cognoscereim su tura tamen, cum intelligibilis omnino nature fiunt bomines, assequi eam affirmat. Hac ergo de causa ubiq; Plato ad intelligibili rerum contemplatione omnes hortatur, horum & ueram effe scientiam præ dicat:hoc Plotinus in lib.de Contemplatione & uno, hoc Porphyrius, hoc denique Platonici omnes confirmant. Quapropter ne plura buius distinctionis testimonia ex Platone, Proclo, ceteris & phi losophis asseramus, hoc ita statum sit, scientiam, intelligentiamý, permanentium, intelligibiliumý, rerum effe : opinionem autem, rerum mutabilium, & caducaru. Quam etiam distimetionem cum alijs in lock, tum lib. s. de Rep. Socrates facit, cum opinionem inquit mediam inter cognitionem & ignorantiam esse, scientiam auté circa ea que uerè sunt uerfari. Ea igitur de caufa tò ôp islimote, hoc est fen filia, quia fucta funt, et ex partibus composita, in opinionem sine ratione cadere, inquit. at uerò rà al อึม,boc est intelligibilia, quonia simplicia, æternag funt, cogitatione folum cum ratione intelligi. is enim Platonis modus loquendi frequens est, quod in eius uita Diogenes Laertius annotat, ut rem sensile To Mi op,id est, non ens, et opinabilem uocet:quonia ut in Theæteo idem ait, rerum essentiam, causas & sensus intelligere nequit, res uerò intelligibiles uerè entia nominet, eaq; folum in fcientiam cadere dicat. In quo tamen minime putes, Platonem uelle tollere scientiam hane, que per sensus adepta ratione cosie pinio, ut Alcinous de Platonis dogmate scribës alt, 30 matur : fic enim cognitione omnem ucram tolleret. fed candé eo magis laudat, quo longius à rebus fensilibus disferat, menteq; magis stabilita suerit : ut in Theæteo,locký; alijs affirmat. Hinc tamen dubiů wideri poßet, eur Plato ueram cognitionem intelligibiliu rerum, sine sensibus, sola cogitatione percipi dicat:cum cognitio omnis per sensus fiat, nibila sit mente comprebensum, ut Aristoteles ait, quin sensu prim sierit perceptum. Cui quidem obiectio ni, omißis Platonicorum quorundam longisimis mocat. rade enim rognitio quedà animi ad scipsum 40 questionibus, breuiter respondebimus; sed in primis tamen, quo pacto intelligibilia cognofcamus, cum in sensum non cadant, explicemus. Duplicem hominis uitam lamblichus in lib. de Mysterijs Aegyptio rum, Plotinus, Proclus, Platoniciá; alij ponunt: un a totius animantis, que cum corpore communis est:al teram ipfius animi propriam, quam idem à corpore sese extricant, corpores omnibus affectibus uacuus degit. Huiufmodi uita eft mentis dinina content plantis, eademá; contemplatione res sensum fugientes intelligere possumus. Quemadmodum enim formam materiamé; à se inuicem separatas adultérina quadam ratione, ut Plato inquit, intelligimus, cum varum neutra in sensum cadat: sic etiam res divinat er intelligibiles cognoscere quodamodo posumus, non ut ueram illorum notitiam habeamus (ita enim er nos prossus intelligibiles esemus) sed ut quandam adumbratatam cognitionem. Quapropter ele

ganter Porphyrias in lib. de Causis ad intelligibilia nos ducetibus, boc modo (inquit) id quod mete nostra superius est, intelligi, si uacutate quadam in telligentia, intelligentia nostra præstantiori, illud cofideremus, ac rem quandam omnibus materia ue stigijs purgatam puramą; cogitemus. Quod apertius Iamblichus confirmans:Si uis, inquit, divinoru formam comprehendere, rationalis anima ultima, 🖝 à corpore omnino separate naturam cogita, 🖝 sandem longe perfectiorem diumis attribue. nam 10 cognitio divinarii essentiarum, in alia animi nostri parte simpliciori, sincerioriq; est, quam in ea qua reliqua cognoscimus. Quo nomine, ut ad Platonis merba redeamus, uerè ens intelligentia cum ratione percipitur, quatenus nibil fenfile, nibilq; corporeu maginamur:sed quidquid cogitamus, sola ratione, Intelligentiaq; muestigamus. Atq; ideo cognitio il la, rationalis animi à corpore separati propria eft. cotrà tame no uere ensopinioe sine ratione percipi minis parte, id est sensibili utendum est, infirmaq; cognitio per sensus acquiritur, mis ratione confirmetur. Atq; ea de causa, quia mens una est, er simplex, intelligibilem naturam, que una codemq; sem per modo fe habens ac pura est, percipit:quia nerò ppinio est multiplex, perq; uarios sensus efficitur, sensibile natura, que gignitur atq; interit, id est, in perpetuo generationis interitusq; motu uerfatur, Solum comprehendit. Atque hanc sententiam Plato, ut Philoponus lib.2. in Proclum de eternitate mun 30 proposuerimus, nec eas opus sit iterum repetere. di testatur, confirmatq; Aristoteles lib. 1. Metaph. ab Heraelito mutuatus est. Hie enim nullam esse rerum sensilium ueram scientiam afferebat, quoniam omnia perpetuo fluxu, decursuq; mutarentur, nec certus effet fenfuum status, aut terminus . Qua etia de causa sensilia omnia uerè non esse, atc: opinione Solum sine ratione comprehendi, bic inquit. Clenus igitur duorum principiorum naturam neri entis, et uere non entis explicuisse, boc modo sat est, plura fi quis defideret, in prolixis illius Platonico- 40 rum libris tanquam in Oceano fluctuans requirat. Quidquid autem gignitur, ex aliqua caufa necessario gignitur.) Cum in bis Timeus inuestigaturum se dixisset de mundo, esset ne eternus, an principio aliquo constans, duoq totius tractationis principia proposuisset:nune demum tractationem ipsam auspicatur,in qua uelut Pythagoricus, & geometriæ ftudiosus, ordinem Geometraru, ut ait Proclus, sequitur. Quemadmodum enim Geometræ initiò definitiones, bypotheses & proponunt, deinde theore- 50 mata ex ijs probam: sic etiam in hoc libro Timeus principio definitiones quasdam, or hypotheses uniuerfales ponit, deinceps totam de mundo tractationem subiungit. Definitiones autem, que tractationis huius fundamenta funt, à Proclo hæ dicuntur ef-Je: Aliquid semper uereq; est, sine principium aliquod universale atq: eternum est: Item, aliquid ra-

FOX. tione fola comprebeditur: Quicquid fuetum est, fen su opinioned; cognoscitur sine ratione: Quidquid fit, ab aliqua causa fit: Quicquid ab aliqua causa non productum est, factum non est: Cuiuscung ekemplar eternum eft, id pulchrum necessario eft: Cutuscung; exemplar est pactum, id minime est pulcbrum: Vniversum cœlum mundus uocatur. Ex bis igitur principijs, totius tractationis probatio stabilitur, cademás tum in precedentibus, tum in his Plato proponu, cum hoc loco, Quicquid faclum est (inquit) ab aliqua causa fieri necesse est, nibil emim sine causa sit : & si sit, efficiens aliqua caula pracestit. Quo fit, ut cum esfectus er causa ad je mutuo referamur, naturaq; fimul effe debeat, si estèctus est, necessariò causa aliqua antecessit. quamuis ediuerso ratio non ualeat, Si causa est, ergo & effectus. Quapropter cum in boc loco Plato efficientem, necessariamq; eausam omnium, boc est Deum uelit proponere, merito quidem didicitur, quatenus in eo cofiderando, irrationali ho- 20 xit, Quicquid fit, ab aliqua causa fit: siquidem causa ui sua efficies necessariò agit, ut Deus, anima, & universales cause. Quod axioma Platonem a Pythagoricis accepiße, Proclus refert : quoniam ipsi, quecung; fiunt, ab aliqua causa necessariò fieri dixerunt, ita ut in Deo efficiendi uim neceßariam col locarint. Sed hec quidem bactenus, ad loci buius explicationem.quamuis enim aliqui causarum ommia genera bic adducant, fatis est ununquodq; genus fuo loco oftendere, cum caufas omnes antea nos

Quando igitur opifex in operis alicuius costiun tione, ad id quod codem modo fe babet, femper refpicit, & huufmodi quodam ufue exemplo, ideam uimá; in omnibus educit.) Efficienti caufa adiungitur exemplar : ideo & Plato secundo loco de illo post Deum differit. Nam cum caufarum, que in rei effectione confiderantur, queda subiecte, effectes rei tribuatur, ut materia, forma: quæda uero efficie ti,ut efficiendi un ipfa, & exemplar quod in efficie do illa sequitur, er finis cuius gratia efficit : relle quidem efficienti caufæ exemplarem adiunxit. Sed quoniam exemplar ipsum efficienti accomodatur, si efficiens est æterna & pulchra, exemplar etians erit einsmodi: si nero illa facta ab alla quadam, deformitá; fit, tale quoq; erit exemplar. Ex quo fit, ut cum Deux eternus, ac pulchrum quodda ens & bonu sit, exemplar illius simile necessariò sit. Quo nomine, ut nos hec distinctius aperiamus, primo quid fit idea, fiue exemplar boc à Platone traduis, er ubi nam sit, quo ue pacto consideretur, explicemus : deinceps Platonis, Aristotelisq; sententias de eodem ipfo proferemus. Permagna enim, difficilisq: admodum inter Philofophos questio est , sint ne ufquam idea: aut fi fint, ubi nam fint, & quales. Ideam Plato definiuit formam quandam eternam; incorpoream, à materia separatam, & in Dei men te posità. Hanc, ut Diogenes Lacrtins ait, tu eldun,

76 tum yorder tum etiem nagadayua, apyliv, or diresp nominat, diver fis in locis. Ex cade ipfa tanqua substantiali principio formas rerum corporeas de-Juni ait nec tamen rerum omnium ideas effe putat, ut in Parmenide docet: fed eorum folum, que in rerum cadum essentiam. Qua de causa exemplar esse illam, ad cuius imaginem rerum corporearum formæ mducantur, dicit. Quia enim efficiens causa, quotiescunq; agit, aliquam certam efficienda rei no tione habet, nec eam temere efficit: exemplaria esse 10 ideas formarum substantialiu affirmat. Ideo ideam Alcinous cum Platone definit, waę άθαγμα των κα Ta proip alwris. Iam uerd ideas non in aere uolare, dut extra res aliquas per se existere, ut inepte quidam fortage putant, sed in Dei mente sitas effe, nec ab code ipfo Deo differre docet:ida; non in hoc loco folum, sed in Parmenide quoq: latius. Duplex enim ibidem ens facit:unum eternu, immobile, cun-Aorum principium, quod uerè semperq, ens uocat, boc est ideam : alterum mobile, uereq; no ens, id est materiam forma carencem , quod Themistius expli 20 mur. Is ergo rationibus bis idem illud cum Platone cans, ideam à divina mente non separat. Hoc ipsum testatur Plutarchus lib. 1. de Placit. phil. de natura-Tibus principijs loquens, cum Platonē inquit bis uer Bis in Dei mente ideam posuise: Aéa de voia douματος εν τοις νοήμασι καὶ ταις φαντασίαις τοῦ θεοῦ. Quod alio loco confirmans, sic etiam ait: σωκράτκε και πλάτωμ χωρισκό τῆς ύλης ἐσίκς τὰς ἐδέας ὑπο λαμβαύα οθ τοις νοήμασι, και οθ ταις φαντασίαις τοῦ θιοὸ, τουτίτι τοῦ νοῦ ὑφιτώσας. Quimetiam Plo tinus in libro de Pulcbro, mentem, quam candem 30 Eum Deo facit, ideas omnes complecti, ipsamá; omrium ideam universalem esse affirmat. Hoc Proclus in commentarijs, boc Iamblichus, hoc Seneca libro .Epistolarum, boc deniq Platonici omnes, po Aremoq; Dinus Augustinus lib. 83. Questionum, quaftione 46.teftatur. Que quidem sentemia no modo à plerifq; bonis philofophis admittitur, fed à Christianis etiam cofirmatur. Nam præter id quod ab illis philosophis, quos citauimus, asseritur, Theo logi quoq; nostri ideas agnoscunt: easdemý; princi 40 priora ijs que in opinionem cadunt, sunt, ideas esse pales quasda formas, incommutabiles, separatas à materia,in Deig mente sitar, per quas Deus omnia Cognoscat, quatenus in idea cuncta habet, esse affirmant. Quo nomine cum ideas effe, easdemb; in Dei mence existere omnes futeantur, reste quidem Plato exemplar sine ideam inter causas retulit, ad einség imaginem factum effe mundum afferuit. Sic enim is argumentatur: Quicquid factum est, ab alto necessa riò est effectum:ergo quod effecit, causa illius sacti extitit. Sed efficies causa exemplar aliquod effectio 50 nis sequitur, ad illius fi similitudinem efficit : igitur exemplar etiam caufa rei effecte eft. At fi res effecte pulchra eternaq; est, er ad fui simile exemplar fuit facta,necesse est,exemplar illud eternü, pulchrumá; fuille. Sed quando ideam effe, ac in Dei meme col locari coftat, illud nunc ininesti gemus, quo pacto ea-

dem cofideretur. Quemadmodum pictor, mit artifex alius,cum rem aliquam efficiendam fufcipit,no= tionem quandam eiufdem animo impressam habet; eandemá; fequitur, atq; ad eius imagine mente conceptam rei figuram exprimit : fic etiam Deus, duns mundum reliquaq; construit, intelligibilem quandam earum rerum formam in fe positam contempla tur,ex eag: cuncta producit. Itaq; quod in nobis intelligentia, imaginatioq; rei efficiende est, in Deo ipso est idea. Differunt tamen inter se longisime, quòd notio illa in Deo eterna eft, infinita, pulcherrima, cuncia produces, atch tadem demũ cum ipfo Deo:notio uero nostra finita est, caduca, mendaz; accidentaria, nibilé; ui fua efficiens. Qua fimilitudi ne nostra mentit utimur quidem nos, quia nulla re alia idea illa in mēte Dei posita explicari magis po test. Verùmut rationes Platonis, quibus ideam in Dei mente sitam, aternam, er per se cuncta efficien tem, ac randem deniq; cum Deo esse probat, adduca mus, Alcinoi Platonici testimonio in cam rem utadocet. Primò quidem statuit, Deum ipsum mentens puram esse, in qua quicquid ponimus, essencia eius fit, eternum, infinitum, immobile, et cunctorii prin cipium:quæcung; deniq; in nobis accidencia sunt, in Deo esetia ipsius est. Hoc statuto: Si Deus, inquit, est mens, er in mente eterne quedam notiones, fla bilesq; sunt, à quibus rerum sorme producuntur: ides quoq; in mente sitse, deus ipfe erunt: nibil enim m Deo, uti diximus, est, quod non sit eius effentia. Item si materia per se indefinita est, et ab alia quada re materiei experte, nimirum forma, determinatur; profecto ideas esse à materia separatas est necesse. Atqui prima forma, fiue Deus, materia semper informat: ergo in illo est idea, seu potius ipsemet idea eft. Deinceps fi mudus ab aliqua determinata causas et no temere est factus: et quicquid efficit, aliquod in efficiedo propositu sequitur, nec temere agit:ideans esse im Deo, qui ita efficiat, concluditur. Vltimò, st intelligētia ab opinione ueré differt, intelligibiliaq inectligibiles, easq; in caufa illa prima intelligibili politaerelinquitur. Ex quo fit, ut ideas non folum esse, sed in Dei quoq; mëte collocari, his rationibus, alijst multis, Plotini, Plethonis, aliorumt Platoni corum,quas hic omittimus,conuincamur. Iam ue rò, ut ad Aristotelis, aliorumq; hac de re sementiae tandém ueniamus, solus quidem Plato, & Pythago rici, à quibus ille, auctore Laertio, id accepit, ideas esse separatas, in Deiq; mente sitas agnouere. Epicu rei tamen eafdem sustulere:Stoici in humana mence illas collocarut, minimè tamé ab ca feiuclas . Aristo teles, Peripateticiý, multi cafdě prorfus fustulere, minimeq; separari à materia posse afferuere: quod multis locis Aristoteles affirmat. Sed si rem melius contemplari uolumus, ex ipsius etiam Aristotelis uerbis ideam effe à formis substantialibus diuersant probare

probare possumus. Nam cum duplicem ille formam proponat lib. 2. Physic. altera separatam ac prima, ex qua singulares forme pendent:alterant cuiusque rei propriam, illam quide separata, exemplaremig ese intelligit, bane nerò à corpore minime separabilem. Quo fit, ut cum Ariftoteles ideas tollit, mini mè quidem tollat primam illam formam reliquaru procreatricem, sed ess que cum materie adiuncte sint, separari posse dicuntur. is enim substantiales cu iusq; rei formas à materia seiungi negat, quod Plato etiam admittit . at uero primam illam formam sepa 10 rari etia posse, cum Platone intelligit. Quam quidem Aristotelis interpretatione, ne à nobis sictam, ac fine ratione adductam quifqua putet, Simplicia lib. 2. Physic. legat, qui hanc nostram sententia multis rationibus, testimonijsq; confirmat : quanuis ex aduerso Philoponus lib. 1. contra Proclum de ater mitate, banc Simplicij interpretationem improbet. Sed de his omnibus fatis hec fine. Vniuersum igi tur boc, Cælum, siue Mundum, siue quo alio uocabulo gaudet, cognominemus.) Postremum axioma tur. Cum enim antea definitiones pracedentes, ut to tius tractationis fundamenta protulifet : nunc hanc quafi mundi definitionem adijcit, cum univerfitate omnem cœlum fine mundum nocari inquit. Quam sane descriptionem, ut Proclus annotat, ad rem ma gis explicandam adducit, ne quis nominum uarieta te fallatur, cum universitate banc tum cœlum, tum mundum uocari audiat. Quod etiam imitatus Ari-Moteles lib.r. de Calo, quot modis calum dicatur, prius explicat, qu'am de illius natura dißerat. Sic e-σίαν τλὸ τῶς ἐζάτης τοῦ અલગ τὸς πόριφος ᾶς, ὧ σῶ-. μα φυσικόν τὸ cờ τῷ ἐજૂલτમ અσβιφορῷ. ldem in lib. ¢d Alexandrum de Mundo, ac Plinius lib.2.cap. 1. ficiunt.prius etenim nominis significationem expli cant, quam ipsam disputatione ingrediantur. Quare apud omnes iam constitutum id est, universitate iplam communi uocabulo & xóquop, id est mundum, or seaver, id est, colum nominari. Hoc ita fea tuto, traclatione ipfam de mundi ortu Plato ingre ditur, in bis que statim sequantur.

De quo primum colideremus, quod in quæstione de universo ante omnia inuestigari debet: Vtrū'ne semper sue rit sine ullo generationis principio, an genitum sit ab aliquo principio sumes exordium.Id profectò cernitur, tangiturés, & corpus habet. Omnía uerò hu iulmodi sensus mouet. que sensus mouent, opinione persensum percipiun. tur. Hæc uerò talia elle conitat, ut gi. 50 gnantur & genita sint. quicquid aute gignitur, ab aliqua causa necessariò gi-

gni alleruimus. Opificem quide & patrem mundi inuenire difficile, & cum iam inueneris prædicare, eloqui uulgo impossibile est. Rursus cosiderandum est utrumudi faber sit imitatus exemplar: id'ne quod idem semper & simile est, an id quod genitü fuerit. Atqui si pulcher est hic mūdus, & opitex mūdi bonus, sempsternum certe exemplū maluit imitari. Sin secus, quod ne diclu quidem fas est, generatum exemplar est pro æterno secutus. Cum uerò & mundus omníum genitorii pulcher rimus sit, & eius autor causarum omnium optimus, dubium non est quin sempiternum sit securus exempla. Sic igif generatus, ad id est estectus, quod ratione & fapientia fola comprehendi potest, & immutabile permanet. Ex corum que supra retulmus, à Platone hic propons 20 quo efficitur, ut necesse sit huncmundum alicuius fimulacrum effe.

Aristoteles in libris Posteriorum Analyticorii, initio cuiusq; disputationis hunc ordinem seruari iu bet, ut primò an res sit quæratur, deinceps quid sit eadem, postremò qualis sit. Hoc ipsum Plato in hoc libro faciens, primò an mundus fit æternus, nec ne, querit:deinde uerò in sequemibus quid sit, er qualis, explicat. Quo nomine post communes illas totius physica definitiones, hanc principio quastione proponit,, utrum mundus eternus fit, an principio aliquo productus, cum ait: Vtrum 'ne semper fue rit sine ullo generationis principio, an genitum sit ab aliquo principio sumens exordium.) Qua quidem in questione primò nos sententias philosophorum quorundam, Platonicoru presertim, producamus, ut ueram Platonis sencenciam explicare melius posimus. Aristoteles, Peripateticiq; omnes, æternum effe mundum, nunquamq; imerituru affirmant:quamuis in lib. de Mundo ad Alexandru is contrà fentiat. Huic fententiæ quafi ex altera par te Plato repugnare uidetur, cum originem mundi tradit, natumq; ipfum effe affirmat:quod tame quia obscurum, dubiumq; adhuc inter Platonicos est, alijq; natum esse mundum à Platone dici asserunt, alij uerò negant, utrorunque nos sententias conferamus. Crantor, antiquisimus Platonis imerpres, mundum effe factum dici ait, co quòd ab alia causa pendeat, nec per se ipse generatus existat. Ploti nus, Porphyrius, Iamblichus, ac Proclus, eternum etiam esse illum asserunt. dici tamen generatu, quo niam ab alia præstanciori causa suam coscruatione accipiat, ab illaq; semper gignatur. Plutarchus us lib. de Platonis foxogorías, atq. Atticus, orth quidem in tempore aliquo illum dici bic à Platone aiunt, ideoq; inquiri sit ne aternut, an non. Hi ergo

onnet, excepto Plutarcho, er Attico, eternitatem mundi confirmant: sieri tamen ipsum dicunt, quate nu à Deo fluit, semperé; generatur. In hanc senten tiam Plinim lib.z.cap.1.it, cum eternum, ingeni-Fum mundum appellat. Eandem confirmat Apuleius in lib.de Platonis dogmate, ait in mundi atermitatem à Platone confirmari:quanuis natus ab illo dicatur, non quod aliquando incoeperit, sed quia ifs vebus conflet, quibus relique orte res constituuntur. Quinetiam Alcinous aperte id fatetur, cum 10 ait mandum à Platone genitum nocari, non quod effe unquan defierit, sed quis semper in generatiome fit, aliaq causa ipso prestantior appareat. Pofiremò Simplicius lib.3. Physic. ac lib. r. de Cœlo, Platonem inquit cum Ariftotele confentire, planeq; mundi eterrutatem concedere: contra Philoponi fentetiam, qui lib. 6. contra Proclu de Acternitate, mulhum effe Platonis testimoniu affirmat, in quo ille mundum effe eternum afferat : quinimo naria ipfe seftimonia in fententiam fuam adducens, mundi or- 20 sum ex Platonis sententia confirmat : adductis etian Tauri philosophi, ac Porphyrij testimonijs. Plerique igitur Platonicorum idipsum affirmant, mobisq: fententia ista magis probatur . Soli autem bi, Plutarchus, Seuerus, Atticus, Diogenes Laertius ac Plethon Platonicus, er ex Latinis Cicero, natum dici mundum à Platone docent.Sed ut nos weram Platonis sententiam exploremus, quid ille merè bac in resemiat, quibusq; rationibus aternita tem mundi confirmet, uideamus. Primò quide Pla- 30 to materiam atque animum eterna ese dicit, princi piog carere: quemadmodum Plutarchus in lib. de Animi generatione, in Timeo Proclus, Plotinus, Alcinous, alijés affirmant . deinde etiam fubstantiã ex inordinata in ordinem deductam à Deo, bic inquit . Prateres initio huius traffationis duo ponit universalia omnium initia, tò ala op.boc est Deum, क रहेर देन देन कार , id est univerfam substanciam ४८rum, quam eiufdem aternitatis cum Deo facere vi-La fuisse dilmia, magnaq; mundi exitia, de Athemarum antiquitate loquens, refert. Ex quibus ommibus intelligitur, eternitaté mundi à Platone conceßam. Nam fi ueram eius sententiam explicare uotumus, is profesto mundum eternum, nulloq; principio natum, cum Aristotele sensit. Cum enim mun di effentiam aternam dicat effe, Deum inquit illam non denuò producere, sed insormare, atq; in ordinem redigere, dum inordinata sit, quatenus corpo-7a omnia coposita ex simplicissimis partibus sunt, 50 mundo, er tempus und cum coelo est ordinatum, ex mibilq; constitutionis sue causa esse potuerit. sieri enim potest, ut à Deo mudus eternus suerit creatus, ab eog: proceßerit, uelut à fole splendor prodiens si smul est cum fole ipfo. Quod si apertius intelligere uelis, Platonem ipsim dicentem audias. pulcher est bic mundus, er opifex mundi bonus, sempiternum certé exemplum maluit imitari.). 18

quo fanè eternum esse mundum unit, quotiem eius exemplar aternum sit. Nam si exemplar (inquit) eternum eft, & mundus eft eternus. quod fi nerd exemplar est fuctum, er mundus ciusmodi erit.atqui exemplar est eternum : ergo mundus itidem eternus est. Quo etiam argumento usus ad aternita tem mundi tuendam est Proclus : fed eum tamen refellit Philoponus, in eo ipfo libro qui adnerfus illic scriptus est, de mudi eternitate. Hanc ergo Platonis sententia Aristoteles lib. 1. de Cœlo recitans, Pla tonem quidem reprebendit, non quòd mundum na tum eße, nunquam tamen interiturum dixerit : fed quia ipsum ab eterna substantia ortum ascrnerit. ait enim, mundum quidem omnes genitum dixise, fed quosdà tamen æternum esse genitum asseruisses quatenus aliam prius formam substancie mundane fuiße, quàm eam que fuit post natum mundúm, dixe rum. quos non minus reprebendit, quàm illos qui, genitus cum fit nundus, futurum etermum dixere. Atq boc modo Ariftotelem Simplicius interpretatur. er ne banc nos sementiam Platoni falfo adscribere putes, idipfum confirmat Proclus in commentario, Platonició; alij quos suprà retulimus. Inte-/ rim tamen, cum Plato mundum eternum effe fentiat, querendum illud est, Cur eundem genitum effe dicat : hec enim inter se maxime pugnare uidentur . Cum duplex à Platone rerum eßentia dicatur eße:una fimplex & intelligibilis, femper& existest altera coposita, & in sensus cadens, uereq; non enst mundus sanè, quia copositus ex partibus est, ac senfibilis, per fe ipfum eße, quin ab alia canfa pendeat, minime potest. Quòd si uerò per se ese non potest. utq; ab alio pendet, fuctus nece fariò est. Nam quicquid compositum est, ab alio suise compositum est neceße, cum nihil suæ compositionis caußa eße po= tuerit. Atqui ante mundu est Deus eternus, ac fem per ens:igitur ab codem est factus. Sed obijcies tu adbuc, quo pacto mundus eternus esse posit, fi faclus est: aut fi eternus, quomodo factus? Certe subiedetur. Item initio buins Dialogi, & in Critia, infini 40 finm ipfum, & efentia mundi eterna est, & initid quafi rudis deformisq; fuit, fi ad corpoream constitutionem spectes:postea tamen cum à Deo est in ordinem redacta, informataq, generata eße dicitur, quatenus corporum conflitutio non à se, sed ab alio fit. Quo fit, ut nibil fit aliud mundum generari, quàm formam denuò,ordinemq; accipere. Nam uel ante factum cœlŭ substantia universi erat, licet inculta er mordinata: tempus quoq; minime distinclum, determinatumý; tunc extabat. Generato uerð motu eius distinctum. Atque hac Platonis in lib. de Acternitate ac tempore, Procli in Comment. cate\_. rorumq: Platonis interpretu est sententia, quam ex ipsim etiam Platonis uerbis cognoscere quinis pota rit. Sic enim in his argumentatur: Mundus corpora tus est, ac in sensum cadens: Quicquid autem corporcum eft, ac in sensum cadit, generatum, compost

tumq; ell : Igithir er mundus generatus eft. Qua in re hocconnenit Platoni cum Aristotele, quòd uter que mundum ese eternum dicit. Differunt tamen illi, quòd Platomundi eßetiam inquit omni tempo re produci, semperá mundum à Deo gigni: Aristoteles verò eundem semper manere, nunquamq; mutari affirmat. His ita in universum explicatis, Plato nis uerbaexponamus. Id profecto cernitur,tangitur, er corpus habet:omnia uerò huiusmodi sensus mouet:que sensus movent, opinione per sensum 10 percipiuntur : hec uerò talia ese constat, ut gigna sur, er genita fim: quidquid autem gignitur, ab aliqua caufa necessariò gigni aserumu.) Quoniam mundum factum eße, fieri j, semper eo modo quo di ximus, Plato affirmat, rationem, cur factus fit, reddit. cuius fundamentă est illud axioma superius tra ditum: Quicquid in sensum cadit, est q; opinabile, fa ctum est. Hoc statuto, sic argumentatur: Quicquid cernitur, tangitur, sensibusq, percipitur, quia est corporeu, er compositu, suctum est: sed mundus in 20 sensus, opinionemá; cadit, está; corporem: igitur est factus. Quod si uerò factus, ab aliqua causa sieri mecesse fuit. Sed prima omnium, eternaq; causaest Deus:ergo ab codem est factus. Quo sane argumen to probare wult, composita omnia ex materia & forma per se minime coponi posse, quin ab alia causa prius componaneur. Esse ucrò compositum mun dum, inde probat, quod cernatur, tangatur, sensibus percipiatur, cadatq; in opinionem. siquidem opinabile er seusile apud Platonem idem est, copositumq; 30 corpus ex materia er forma, concretumq; significat. Atq bec est Platonis argumentatio breniter coffecta, qua Plotimus etià lib. de Cœlo utitur, cum mullum inquit corpus ex Platone perpetuum indiffolubileq; effe poffe, quando compofitum eft, fed in concinuo fluxu semper uersari, quia nibil fensile ac fictum eternum effe ualeat. Eandem quoq; rationem Proclus ita colligit: Quicquid factu est, ab aliqua causa sieri est necese : siquide impersectum est, ab alioq; perfici debet, cum ex natura fuanibil fe poßit perficeretergo id quod perficit, prius præftan tiusq; est persecta re. Atqui mundus compositus & corporatus cum sit, à scipso perfici non potest : igitur ab alio præstantiori. Sed ame mundu est Deus: ergo ab illo perfectus, compositusq; est. Hec Platonis ratio ad mundi ortum afferendum fic babet, que tamē ciusdem aternitatem non tollit, quamuis sactus dicatur. Nam factus quide dicitur, quasi denuò informatus, et ex inordinato in ordinem adductius: e. ternus uerò, quasi essentiam suam ab eterno habes, 50 ac nunquà effe definens. Igitur cum aliud fit effe rei cuiusq:, aliud aurem bene ese, mundus quide sum ese eternum in se habet:bene autem ese, id est pulchrum, ornatum, & compositum, à Deo accipit. Ideo cum ortum ese mundum dicimus, tempos non tollmus, ut aliqui putat, sed duplex ese tempus afferimun:unum inordinatil, certog; motu non diftint

Aum, quale fuit ante ortum mandum: alterum werd ordinatum, distinctumq; cæli motu, quale eft post natum mundum. Opificem quidem, er patrem mudi muenire difficile: or cum iam inueneris, predicare, eloquiq; uulgo imposibile est.) Cum ficti eße mundum in superioribus concluserit, omne 4; fa ctum ab aliqua efficiente causa necessario fieri debuiße dixerit:ad ipfam iam caufam efficientem fefe convertit.quam cum inquirere, que nam eset, ant qualis, ucht, difficile eße inquit, candem inueftigare poße:aut si inneftigarit, in unlgut efferre nefts eße. Qua in re difficilem Dei cognitionem docet, deq; il lo multa proferre nefas ese inquit. qui Deum quidem eße, nationes omnes uel natura duce agnofcüt; quid autem, aut qualis fit, nemo unquam hominum aut nouit, aut noße in hac uita poterit: quando nec animum nostrum, qui einfdem imago est, cognoscere facile posumus. Quo nomine reprebendendi meritò ij sunt, qui tam audacter de Deo prominciat, quafi uel ipfi foli natura illius noße potnerint, uel finorine, cognitio illa magna fit.Commodim 🖫 gitur ac decemius erit, cum Platone Deum auctore omnium, conferuatoremés agnosceres in eius autent natura inquireda moderatos, minimeq; curiofos effe. Nam etfi diu multumq; cogitaueris, nihil ampliuk inueftigare poteris, quam Simonides ille, qui rogatus ab Hierone tyranno de Dei natura, postquam triduò multum cogitarat, tanto uideri rem obscurio rem dicebat, quanto cam cofiderafet diutius. Quod sanè non modò hic Plato sub Timei persona docet, sed multis etiam locis eiusde nomine Socrates affirmat. Ceterum ne, dum nos in quorundam temeri tatem digredimur, Platonis interpretationem omit tamus, explicandum quide boc loco est, cur patre, auctoremés Deum uocet: aut quis nam ille ipse sit. Porphyrius, Platonicia, ali, ropangian er noin-This differre inter se diesit : quatenus pater, universi caufa dicitur: auctor uerò, quatenus mundi, eiufdemág ordinis est effector. nel quod pater ex se uniuersum gignat, anctor nerò materiam ab alio accipiat perficiendam. Cui interpretationi, Proclisen tentia praponeda, meo quidem iudicio, est, qui nul lam corum nominum distinctionem facit, sed atrun que nomen er parentis er auctoris, eidem uniuerfitatis Deo artifici sub una ratione convenire diciti Cum enim Deus cuncta, uti diximus, effecerit, aliud quidem non fecit quatenus pater, aliudq; quatenus auctor, sed una cademá ratione omnia produxit. Qua de caufa Deum quidem Plato parentem, au-Ctoremá; mundi nocat, quoniam universa providen ter effecerit, effectaq; conferuet er foueat. At uerò quis nam auctor ille uninerfi fit, Platonici multi querunt . fiquidem alij alium effe definium , ua> riasq de illo sententias proserunt. Etenim Numes nius triplicem Deum facit, patrem primum, aucherem fecundum, effectum ipfum tertiu, qui er mun. dus est. Arpocration etiam in eadem fuit femen.

tia, qui triplicem quoq; ficit Deum:ac primum cælum & Saturnum nocat, secundum louem, tertium denics mundum. Atticus ad ipsum bonum omnium opificium redigit, ac mentem, quam rayato v uocat, universi auctorem dicit esse. Plotinus duplicem esse opificem mundi ait, unum intelligibilem, alterum uniuerfo præstantem. idemý in lib. de Tribus subsi stentijs.trinitatem quandam uidetur afferre. Amelius triplicem quoq; deum inducit, tresq; mentes, ac reges tres: Top orta, id est ipsum ens: Top ixorta, id 10 est habentem: न्येम वेद्यान्य, id est perspicientem. Porphyrius supramundanum animum opisicem mundi uocat, eiusdem uerò mentem exemplar ese dicit. lamblichus intelligibilem mundum, artificem inferioris huius ese inquit. Theodorus tres artifices universi adducit, unumq; uocat substantialem mentem, alterum intelligibilem eßentiam, tertium animarum fontem. Proclus unum mundi artificem, ultimum intelligibilium diuinorum, omnia continentem, er in extremo colo habitante posuit. Om 20 ņes ij ergo quodammodo ad individuā Trinitatē, quam nos in Deo colimus, alluferut : quauis errore obcæcati, nihil certi attulere. Nec enimaliquis ethnicoru omnium, ut doctifiime Befario lib. 2. in calumnistore Platonis scribit, divinam trinitatem agnouit, quamuis eandem uisi fine attigisse. Nos demum, qui Deum unum, trinum, eternum, infinitum, o meffabile agnoscimus, universi auctorem esse bune non coniectamus, sed certò per sidem scimus. Hunc igitur Deum muestigare quid nam sit, 30 que ne sit eius natura, difficillimum Plato iudicat: er quamuis inueta sit, candem publicari nesis esse.

Rurfus confiderandum est, utrum mundi saber sit imitatus exemplar , id ne quod idem semper & simile est, an id quod genitum suerit.) Quoniam essicienti cause adiunctum esse exemplar, sine ideam, diximus, eiufdemq: efficientis difficillima fit cognitio, ad ipsim nunc mundi constitutionem Plato redit, ut quando eandem illam caufam per se nosse no possumus, quin per productarum rerum contempla 40 cludit, mundum eternum esse, quia pulcher sit, & tionem ad illius notitiam quodâmodo perueniamus, ex ipso potius mundi opificio, effectionisq; natura, artificis in efficiendo um muestigemus. Nam Dei quidem consilium, efficiendia; modum agnoscere minime possemus, nisi ex bac eius effectione, animi intuitu illum intelligeremus. Qua de caufa, cum ex effectu natura efficientis Dei noscatur, causam, rationemá: nati mundi Plato explicat. Primò enim à confequentibus, quale fit exemplar illud mundi quærit: & ex ipfa mundi natura exemplar, ex co- 50 cientem caufam effectum præcedere constat, mundem uerò exemplari artificem oftendit. sic enim argumentatur, boc prius flatuto: Vel exemplar mundi est eternu,uel factum aliquando:item, Aut mundus est pulcher, aut non. Si pulcher, inquit, est mun dus, ad alicuius eterni exemplar est factus. Quod fi uerò deformis, ad exemplar aliquod factum conftructus est. Atqui pulcher est, ut sensus etiam do-

cent : Igitur ad æterni exemplaris fimilitudinem est effectus. Ex quo fit, ut quia mundus pulcher est, & pulchritudo eius ad eternum exemplar est exprefsa, eundem quog: æternum esse fateamur. Atq; huius certe rationis uis in eo cossistit, ut pulchrum om ne, non quatenus in re pulchra ineft, pulchrum dicatur, sed quatenus pulchri exemplaris ideeq; particeps sit:quemadmodum in Phædone Socrates, atque in Phædro testatur. Itaq; cum pulchritudo mun di ad pulchri exemplar referatur, nec ipsum ex se pulchrum esse, sed quatenus particeps illius est, fåteamur : meritò quidem Plato eternitate mundi ad ideam refert, er ex eius æternitate durationem illius ostendit. Ideog; duplex rerum exemplar, unum eternum, alterum factum ante rei effectionem ponens, mundum, quando factus est, ad illorum alteru trum expressum effe necessario docet. Nam si ad aterni exemplaris similitudinem est factus, igitur aternus est mundus:quia imago exemplar suum quoad potest, semper mitatur. Si uero ad exemplaris alicuius creati imaginem, absurdu prosesto est, ante buno mundum, creatum suise aliud mundi exemplar, dicere. Sic enim in infinitu mens progredere tur, semperés in alia atque alia exemplaria mundi facta incideret. Quo nomine cum nullum sit exemplar mundi genitum, sed æternum, mundusé; ad illius imaginė est effectus, profecto aternu effe ipsum concluditur: id quod Plato his uerbis infert: Atqui fi pulcher eft bic mundus, & opifex mandi bonus, sempiternű certé exéplar maluit imitari; sin secus, quod ne dictu quidem fas eft, generatum exemplar eft pro eterno fecutus. Cum uerò er mudus omnium genitorum pulcherrimus fit, er eius auctor eausarum omniŭ optimus, dubium non est, quin sem piternum sit secutus exemplum.) In qua prosectò ratione duo hes quasi axiomata ponit, que initio nos retulimus: Cuiuscunque exemplar est factum, id pulchrum non est: & cuiuscunque exemplar est eternum, est pulchrum. Ex bis duobus conad pulchri exemplaris imaginem factus. Sed quia in his adbuc difficile oft scien, utrum exemplar illud eternum, er ame mundum natum fuerit, er cur ad mundi originem exemplari causa uti oporteat, postremò quid in ea re Plato sentiat, singula quidem ordine explicētur . Ideam fiue exemplar in Deo ese, antea retulmus: nune uerò eandem eternam, er ante mundi ortum Deo insitam affirmamus ese. nam si artificem opificio priorem ese, & effidiá: artifex Deus prior est ipfo mundo, idea etiam Deo insita prior erit eodem mundo. At si queras, quid'nam fuerit ante ortum mundum? Cum Platone equidem respondeo:tria biec,ens, locum, er genera tionem, cademá; confusa inordinataá; tunc extitiße, que tamen ab artifice Deo postea distincta ordinataý; funt . Iam uerò, fi que fuerit idea mundi

roges? Platonicorum diuerfas sententias subijciam, ut ex ijs ueram Platonis opinionem colligas. Iamblichus exemplar universi ab eo ente, quod ratione comprehendi diximus, distinxit, atq; idem ipsum unum eße statuit : ens uerò quasi illi adiunctu posuit. Porphyrius animum universi artificem adducens, mentë illius eße ideam fiue exemplar aßeruit. Theo dorus trimitatem effectrice mundi poluit, @ unamquang-ipsius partem autoswow, id est ipsummet ani mal dixit eße, ad quod ueluti in exemplar mens ipfa 10 respiceret. Plotinus artifice Deum ideam omnium continere affirmat. Longinus post ipsum opisicem exemplar posuit. Proclus demum exemplar in arti fice Deo ponens, priorem ese ideam artifice dixit, quatenus ad illam prius inspexit, quam ui efficiendi uteretur. Sed nos corum nullam sententiam rationi magis confentaneam esse confirmamus, quant Plotini, qui ideam in Deo posuit, Deumq, ipsum ad se respicientem creare omnia dixit. Cui etiam Trismundi creatricem, ideam, archetypumq; mundum ese. quod Christiana Theologia confirmat, que Deum & ideam idem ese docet: quonia omnia que Deus fecit, ad sue perfectionis exemplar fabricatus est . Iam uerò cum idea ese docuerimus, illud nunc inquiramus, num ad mundi constitutionem idea opus sit:aut si sit opus, quo pacto ipsam consideremus. Quoniam ideam notionem quandam Dei eter nam, quam in mundo efficiendo secutus est ille, ese dixmus, nibilq; ratione à quoquam fiat, quin ali- 30 feritur, stabiles similiter immutabiles co quem certum efficiendi modum & exemplar sequa · tur, mundum etiam ad alicuius optimi exemplaris imaginë structë eße affirmamus. Nam si Deys, aut mens, ut Platonici nocant, que cunq; efficit, summa ratione confilioq; efficit, aliquam in efficiendo rationem. & quasi propositum sequatur necese est.ni bil enim temere, consilio q; uacuu efficit. Atqui cum mundum fecerit, notionem aliqua, quam in efficien do sequebatur, antè habuit:ergo ideam ese manifeflum est . Siquidem uel ipfe quid faceret ignorabat, 40 uel sciebat . ignorare minime poterat, quando ipsemet ratio ac mens est : ergo sciebat, rationeá; uteba tur. atq; ideo ratio illa er efficiendi prescriptus or do in Deo, exemplar er idea cunstoru est. Quod sane, quemadmodum in hominibus imaginationem alicuius rei efficienda cogitamus, quam ille in agen .do sequatur : sic etiam in Deo ponentes ideam rerŭ effe definimus, que cum in eterno sit, eterna etiam est, atq; adeò eadem ipsa cum Deo. Qua in re hoc conuenit Platoni cum Aristotele, quod efficiens om 50 s o c. Scite loqueris, ô Timæe. quare ne rationem efficiendi sequiasserit . differt tamen, guòd rationem illam efficiendi ideam effe feu exem plar Plato dixit, Aristoteles uerò minime : quodas rationem candem opifici omnium Deo tribuit Plato, Aristoteles autem nature, quam ratione er ob fi nem aliquem lib. 2. Physic, agere asseruit, quanqua Ammoniue, ac Simplicius lib.1. de Calo Aristote-

lis,Deum non modò finem, sed esfectrice mundi cau sam ab eodem Aristotele dici affirment. Quapropter ideam quidem in Deo ad efficiëdum mundum cum Platone ponimus: quoniam ratione summa, summo & consilio ipsum uniuersa producere cogno feimus,eandem quoq; illam æternam,pulchram,bo nam, atq; eandem denique cum Deo ipso esse affirmamus . mundum uerò, quia illius imago sit, pulchrum itidem & eternum statumus. ideoq; Plato ad ostendedam mundi eternitatem: Si ad imagine, inquit, eterni exemplaris & non facti mundus est constructus, igitur eternus est:siquidem agens omne fibi fimile efficit. O nòd autem mundus ipfe ita fa ctus uideatur, ex eius prestantia possumus intelligere.nam & is rerum omnium productarum prastancißimus est:auctor uerò ipsius persectisima, pri maq; omniŭ caufa extitit:que cum bona, prestansq; sit, similem effectum produxisse necesse est. Quo enim prastantior est causa, eo melior esfectus . Atqui megistus asentitur in Asclepio, cum mentem inquit so hæc omnia ex immensis Patonicorum trastationibus breuiter desumpsise satis est.

Rationem uerò originis naturaliter explicare difficillimum est. Ideo de simulacro & exeplo sic distinguamus. Rationes utique cum his rebus quas exprimunt, cognatione quandam habere uidentur. Ergo cum de re firma & stabili & mente comprehendenda dis-& quam maxime fieri potest inexpugnabiles rationes elle oportet. Cum uerò de iplius rei firmæ stabilis & simulacro disputatur, uerisimiles rationes sufficiút, quæita se ad superiores habeat rationes, ut limula crum ad exemplum. Nempe quod est ad generationem essentia, id ad fidem est ueritas. Cum ergo,ô Socrates, multa de dijs mundiás generatione à multis dicta fint, ne mireris obsecto, si rationes de ijs probatillimas exactillimas ép afferre no possim. Satis enim factű putare debebis, si non minus probabiles quam quiuis alius rationes attulerim. Aequü est meminisse,& me qui disseram, & uos qui iudicabitis, homines elle: ut li probabi lia dicentur, nihil ulterius requiratis. nos ut íubes agendum putamus. Exor dium quidem hoc orationis mirifice approbauimus. Sedage deinceps diputationem perage. TIM. Dicamus igitur, quam ob causamille rerum autor generationem & hoc universum

constituit,

:63 constituit. Bonus erat. Bonus autem nulla unquam aliqua dereinuidia tan gitur. Ergo cum liuor ab eo alienissimus esfet, omnía sibi, quantum fieri po terant, simillima fieri uoluit. Si quis hanc gignendi mundi caulam præcipuam à prudentibus uiris acceperit, rectissime profecto accipiet. Itaq cum wellet Deus bona omnia fore, nihil ue- 10 rò quod natura pateretur malum, quic quid erat quod in cernendi sensum cadere posser, assumpsit, no tranquillum & quietű, fed temere agitatum & fluitans, idép ex inordinata iactatione redegit in ordinem. Hoc enim iudicabat esse præstantius. Fas autem nece erat, neque est, quicquam nisi pulcherrimu facere eum, qui est optimus. Cum igi- 20' tur excogitaffet, inuenit nihil eorum, que secundum naturam aspectui subie cta funt, si expers intelligentiæ sit, intelligentealio, totum toto pulchrius unquamfore, intellectum uerò alicui sine anima dari non posse: hacratione mentem quidem animæ,animam uerò corpori dedit : totumés ita mundum constituit, ut pulcherrimum natura oratio nobis hæc probabilis perluadet, dicendumest, hunc mundum animal esse, idop intelligens, reuera diuina pro uidentia constitutum.

Quoniam ad mundi eternitatem tuendam non admodū firmis rationibus fuisse usum Platonē quisquam iudicaret, buic quasi tacitæ obiectioni ipse re Spondens, cuiusmodi rationibus utendum boc loco fit, docet. Ideo duplicem rationum distinctionem sie ri debere inquit, alteram rerum stabilium, alteram 40 mutabilium:atq; illarum quidem rationes firmißimas querendas effe precipit, barum autem uerifim**i** les duntaxat. Quo nomine cum de mundo, hoc est re mutabili & corporea, hic disseratur, ucrisimilibus uti rationibus satis esse inquit, nihilá; aliud ab codem ulterius postulandum. Quam rem ut nos mo re nostro declaremus, primò cur Plato sirmisimis rationibus in restabili utendum esse dicat, aperiamus:deinde, cur uerisimilibus tantum in re mutabili. Naturalium rerum cognitio uel circa res cor- 50 tur, rationeq; confirmamur : non autem, que nobis poreas er materiales uerfatur, uel circa incorporess er intelligibiles. illam quidem Phyficam, hanc uerò Metaphysicam nominamus:ideoq; Plato, cum in rebus corporeis probabilitas folicrationis queratur, in rebus aute incorporeis firma certaq; scien tia, in mundi quidem origine probabiles se solum

COMMENT. ratiões reddere uelle inquit: in opificis uero Dei inquisitione, sapientiam, sine neram scientiam innenire. Id quod in Phedone latius demonstrans Socrates, Nature (inquit) philosophiam, quam Physica nominant, ut pote incertam, probabilemá; solum se contempsisse: ad rerum autem intelligibilit contem platione, in quibus uera est scientia, sese potius contulisse. Qua de causa discrimen hic facit rationia Plato, ut Proclus annotat: quoniam ut inter Physicam er Metaphysicam cognitionis magna est diner fitas, ita inter scienciam ueram & probabilitatem magnum sit etiam discrimen. Hec cum ita sint, adnertendum quidem est,Platonem cam solum nocare scientiam, que in rerum intelligibilium, codemé; se modo semper habentium contemplatione nersatur, quoniam per se mens minimè fallatur, certamq; com prehenfionem rerum teneat. Vnde Alcinous fapien tiam definit, rerum dininarum cognitionem:ac Pla to in contemplatione divinorum verà collocat scien tiam. Ex quo fit, ut cum res omnes intelligibiles & incorporee, firme stabilesq; fine, nec ullis obijciantur mutationibus, illarum etiam cognitio firma fit, ac uera. quo enim magis à sensibus ad meme res tra ducuntur, eo est illarum sirmior coprebensio. Atque ita fit,ut Metaphyfica, Mathematicæ artes,reliquaq; omnia quæ in mentem folum cadunt, firmio ris sciencia sint, quam illa qua sensibus percipimus. Iam uerò, cur mutabilium rerum infirmà effe scien tiam, probabilitatemý; folum inde peti dicit? Q 190pus, optimum que foret. Quocirca sicut 30 tuo quodam fluxu conuertuntur, generantur, alteniam res corporcæ,ut mundur, eiusq; partes,perpe rantur, ac demű tempore, quod in motu est, iransiguntur: scientia nerò rerum huiusmodi nulla est.eadem enim firma cum sit & immutabilis, firmarum etiam rerum est . Igitur matabilium rerum, nec eodem modo se semper babentium cognitio, quia cum re simul mutatur, probabilitas solum dici poterit: quando à fenfibus petitur, in coq; certa est, qua ratione concipitur. Ex quo sequitur, ut sensibus Plato in Phædone quasi parum fidens, illorum perceptioe nem non tanti faciat, atq; animi & mentis contensplationem : ac philofophữ etiam corporis mortem, boc est discessum à corporeis ad intelligibilia expe tere inbeat, quoniam in illis error er opinio sit, in bis autem stabilis certaq: sciencia. quod itidė in Bpinomide clarius demonstrans, ab ijs disciplinis que sapientem reddant hominem, physicam reijeit, diul norum autem & intelligibilium contemplationem prafert.cui Aristoteles lib. 3. Metaphys. affentitur, nera quidem esse dicens, que cunq; mente percipium appareant:qui etiam separataru rerum nullum esse errorem inquit. Quamobrem eleganter quidens Plato, de mundi natura tractaturus, probabiles dum taxat rationes afferre se inquit, ut rei mutabili infir me competant rationes. Cum uerò de intelligibili effentia, ut Deo, mente, ideis loquitur, firmas effe re

tiones adducendas inquit: quoniam rerum stabilium Stabilis quoq; fit cognitio. Sed hoc tamen in loco recte inquirit Proclus, cur nam primum mundi au-Corem muenire difficile iudicarit Plato, nunc uerò rerum intelligibilium firmam effe sciemiam dicat. Cui obiectioni facile respondetur, si aliud esse opificem ipsum mundi inuenire, aliud uerò res intelligibiles cognoscere dicamus. Nam eundem quidem il lum nosse minime possumus, nisi omnino intelligibiles, eidemá; similes efficiamur. at uero rerum mente 10 coprehensaru cognitionem facilius tenemus, quoniam illarum mens nostra capax est, diligemiq; inquisitione easdem comprehendimus. His igitur in universum ita explicatis, Platonis verba tande exponamus. Rationem uerò originis naturaliter explicare difficillimum est, ideo de simulachro er exemplari fic diftinguamus.) Exemplar Gracu fic habet:μέγισομ δίν παντός αξξασθαι κατά φύσιμ αξο xov. Cicero in libro de Vniuersitate illud sic transtulit: Difficillimum autem est in omni conquisitio- 20 ne rationis exordium. Que quidem uerba rectius à Marsilio, quam à Cicerone exprimuntur. nam cum in ijs Plato probabilitatem folum in mundi generatione sequi se dicat, quoniam difficillima sit originis mundi ratio, qualis nam fuerit, Marsilius interpretatus est, originis rationem difficilem explicatu effe:Cicero autem, exordium in ratione inucienda difficillimum effe, id quod Platonis fenfum non explicat, nec fatis fideliter uerfum eft . Sed ut Platonis fenfum declaremus, cum de mundi ortu disferere 30 ipfe uelit, ad rei difficultatem magis explicandam, Difficile effe inquit, rationem caufamq; nati mundi quarere : ideoq; satis esse, probabilitate solum uti. Quod magis adhuc confirmans: Rationes, inquit, cum his rebus, quas exprimut, cognationem quandam habere uidemur.) id eft, Hæc quidem rationu habenda est distinctio, ut cum quædam firmæ ac sta biles fint, quædam uero probabiles, stabiles quidem rebus intelligibilibus, & eode fe modo semper habemibus, fine ipfi exemplari accommodemur:pro- 4 babiles rebus sensilibus er imagini eiusdem exemplaris, id est, mundo. Nam ut exemplar mundi est intelligentia comprehensum, ita firmis rationibus comprehenditur:ut autem mundus exemplaris est mago, fic etiam uerifimilibus duntaxat rationibus declaratur eius origo. Qua de caufa, ut inter exem plar & imaginem magnum est diferimen (illud fiquidem intelligibile, hac aute sensibilis est ) ita inter scientiam er probabilitatem idem discrimen est: scientia enim ad exemplar rationem habet, probabi 50 litas uerò ad imaginem, quod itide his uerbis Plato refert: The j The mois uou eneivo awenad citos, ou-TOS j einovos, einotas, avalogop TE ineivap ovtas o. τιπόρ προς γενεσιμ έσία, τέτο προς πίσιμ άλήθαα. Que uerba Marsilius ita transtulit : Cum uero de ip fius rei firmæ stabilisq; simulachro diffutatur, ue rismiles rationes sufficient, que ita se ad superio-

res habeant rationes, ut simulachrum ad exemplar, nempe quod est ad generatione essentia, id ad fide est ueritas. Cicero tamé sic est interpretatus: Cum aute ingressa est, imitata, & effecta simulachra,bene agi putat, fi fimilitudinë ueri cofequatur:quamü enim ad id quod ortuest, eternitas ualet, tamu ad fi dem ueritas. Que profecto uerba (pace tanti uiri) male traslata, peiusq; ab eo intellesta sunt. Siquide & soian eternitatem interpretatur : & alia etians addidit, comutauitq; que Plato minime dixit. Nam fi uerbum è uerbo reddere uclimus, illud tes de të wpos uci ineivo anunad ciros, or los de autros, eia noras, fic transferri potest apertius: Existente quidem imagine, rei aßimilate, ad illud nimirum exems plar, probabiles erunt rationes. ita ut à coningatis Plato argumemetur, cum ait, The eineras hoyes, id est rationes probabiles, नह कंत्रसावकिर्णनाड महते eneivo, id est asimilate rei ad illud exemplar reddendas folum effe. In ijs enim uerbis hoc nobis fignificare welt, imaginis quidem, id est mundi, probabiles folum rationes effe reddendas, ipfius autem exemplaris firmas & stabiles. Quo nomine cam inquit proportionem inter rationes illas seruari, que imer exemplar er imaginem est. Nam ut exemplar ab imagine differt, quod illud stabile ac aternu est, hæc generata & mutabilis : ita fides à ueritate, fiue scientia à probabilitate distat , quod illa firma & eadem semper est, bæc uero infirma, or uariatur. Quod Plato ipfe his uerbis indicat: avancyop TE Eμείνοις ον τας, ότι ο μεν προς γενισιρ κοία, τέτο προς ત્રાંજામ સંભાવતા hoc est, in illa quide duplici rationis distinctione proportio hac est, ut quemadmoda ad generationem substantia, ita ueritas ad fidem sit affecta . Igitur substantia exemplar ipsum est, generatio uerò est imago producta : inter que duo proportio feruatur ea, que inter fenfile est, er intelligi bile. Itemq; fides ad imagine refertur, quonia infirma sciemia est: ueritas autem ad exemplar ipsum, quia certa er stabilis. Quamobrem hac quidem ad Platonis intelligentiam proposuisse satis sit: in quo confidera magnam illius modestiam, ut mbil arrogamer, uelut alij, affirmet, sed probabiles ratiões sequi fe uelle dicat, cum homo sit, falliq; facile posit: quod in Phadone etiam, alijsq; locis fatctur, cum probabilitate solum rationum contentum esse se inquit, mibilq; constanter afferere. Dicamus igitur, quam ob causam ille rerum auctor generationem, Thoc universum costituit. Bonus erat:Bonus aut nulla unquam aliqua de re inuidia tangitur: Ergo cu liuor ab eo alienisimus esfet, omnia fibi, quantu fieri poteram, similia fieri uoluit.) Quecung; haetenus dieta funt, ad artificem caufam, exemplaras ipsum referri oportet:idq; tum ueris certisq; rationibus, tum probabilibus explicatum est. Nunc prin cipio iterum sumpto, ad eunde ipsum auctore mundi redeamus, quo melius ortu illius enarremus. Itaq cum o mundum effe factum, er Deum illius opifi-

cem extitisse intelligamus : ellud nunc cum Timæo inquiramus,que nam caufa illum impulerit, ut mun dum uoluerit creare, aut quis nam finis creandi eius fuerit. Igitur efficiedi quidem mundi caufam inquirens Timeus, bonitatem inquit Dei fuiffe . ficenim argumentatur: Quicung; bonus est, id quod fa cit, non rei alicuius amulatione facit, sed bonitate fua, alioqui bonus non effet: At Deus bonus est, feu potius bonum ipsum : igitur bonitate sua mundum procreauit, non amulatione mundi alicuius iam faeti. Quo fit, ut mundus iste ad similitudinem Dei bo 10 nus fit factus . Hec cum ita fint, ad Platonis fementiam melius explicadam, singula ordine doceamus. Deum Plato tum mentem, tum ideam pulchri ac bo ni,tum ipfum bonum uocare folet:ut in Parmenide, ac Sophista. Id autem bonum, causam aliorum esse affirmat, reliquaq; illius participatione bona fieri ait . Ideo cum Deus sit ipsum bonum, mundumq; is construxerit, mundus quidem ex se malus est, utpote corruptioni, generationiq; subiectus :participatione uero illius boni, à quo est factus, bonus est. Vnum inquit et bonu in nullo præterquam in Deo poni,imo uero ipsummet Deum effe:mundum uero ex sua natura malum, boni illius participatione bonum fieri. Idem testatur Plotinus in libro de Primo bono, Proclusq, ac cateri Platonici. Iam uerò illud ipsum bonu fine Deum Plotinus idem, ac Trifmegistus, unum effe definiunt, cunctorum principium, boni datorem, omnia in fe bona posita baben tem ex fua natura, non ex aliqua actione, nulla re in digencem, omnia denice bonutate sua bona efficien- 30 tem. Hic igitur Deus bonus cum sit, mundum ad sui fimilitudmem bonum fecit, quatenus ex mordinata rudig effentia, pulcbritudinem summa eius effecit. Nec m ea quidem bonitate clargienda auarus fuit, fed liberalißmus.cum enim ipfum bonum,ut Arifto teles ait, sui profusum sit, cunctus qui impartiri se nelit:Deus etiam, qui bonum ipfum est, bonitaté fuant mundo communicanit, nec illum tanto munere priwere nothit. Onin ctiam bonum illud, cuius caufa ucro est exeplar. quatenus enim Deus idem ad sua bonitatis ac perfectionis similitudinem effect mun dum, bonitas illa exemplar est: quatenus ucrò bonitan gratis cundem fibricatus est, cadem illa bonita finis existit. Nec mirum quidem id est, quando bonum, ut Plotinus in libro de Primo bono, ac Ari floteles leb. z. Bebie aiunt, id est, quod omnia expetunt, or ad quod universa referentur. Quicquid eum fit, mon temere, fed aliquo fine statuto fit: finis antem mel bonus semper est, ut Aristoteles idem in- 50 quit,nel bone fimilis Ex quo efficitur,ut cum Dene bonă iplum sit, suacz causa mundă esfecerit, potisfima effectionis mundi caufa extiterit bonü ipfum. Quare bic sanè causarum mundi generationis ordo est à Platone traditus, ut primò Deus artifex ef-

ficiens caufa proponatur, deinde exemplar, tum finis mundi costruendi, postremo subicetum ipsum, ex quo fit factus mundus. Quem ettam ordinens Seneca libro 8. Bpistolarum ed Lucilium declarans, bonitatem inquit à Platone causam finalem uocari. Bonum fiquidem, uti diximus, finis est, quem omnis expetunt, er cuint gratia bomines, cunctaq; aliquid agunt . nam fi Deus, aut natura, ut Aristoteles libro 2. Physic. inquit, nibil temere faciunt, sed aliquem semper finem efficiendi sibi proponunt:profecto bonum ipsum, finem esse construendi orbis satendum est aut temerè, casu 'ne aliquo constructum effe illum concedemus, quod maxi me est absurdum igitur constituendi quidem mundi finis bonitas Dei est, bonitate enim sua cuncta is effecit:quemadmodu er sacra docet scriptura, cum initio mudi creationis Moses, Vidit Deus (inquit) quod effent nalde bona, que fecufet. His na propositis, Platonis uerba explicemus. Cum uellet. inquit,Deus bona omnia fòre , mbil nerò quod natura pateretur, malum: quic quid erat, quod in cer-Quod Trimeziftus in Punandro apertè cofirmans: 20 nendi fenfum cadere posset, assumpsit, non tranquil lum er quietu, sed temerė agitatu er fluitans, idée ex mordinata sactatione redegit in ordinë. ) ld eft. Cum finem condendi mundi bonitat**em fuam deut** proposuisset, cundema, perfectifimum, quoad eius natura pateretur, efficere nellet, substantiam corpoream inordinatum ac deforme affumpfit, candema in ordinem formamý; adduxit. 🔾 15.4 in re modum generationis à Platone traditum attenté confidera. Primò enim efficientem caufam, nimiri Deum praponit:postea finem animo cogitatum, boc est bonitatem:postremò sensibilem ipsam substantiam.quoniam cogitato fine prius, efficiens subicetum informat, sibiq simile efficit, quod illius exemplar eft. Ideog Deum efficientem causam nocat : bonitatens illim tum exemplar, tum finem:exemplar quidem, quatenus ad eius imaginem factus est mundus:finent autem, quatenus illius gratia mundum fecit. Subie-Aum denig; id nominat, quod in sensum cernendi cadere poßut, temereq; agitatum fluctuat. Sed boc murdum cõftruxit, finis est in ipfomundo, in Deo 40 samen fubiectum materiam primam omni forma ca rentem esfe, ne intelligas:materia enim cum corpo= rea magnitudine careat, fluctuare, imordinataq; este nequit: fiquidem rubil incorporcum inordinatum esse, aut fluctuans potest, cum bæc corporum incopositorum accidentia sint, materia uerò accidenti» bus fit nuda. Quinpotius illam ipfam, quam nos fuprà Platom tribuimus, sententiam bine collige: Ante natum mundum substantiam ipsam inconditam extitiffe, postea nerò in ordinem fuisse redactam. Cuius rei causam esse inquit Simplicius, lib. 1. Com ment.in Aristot librum de Cælo, quod cum res om nes mūdi, non folum elementa, fed mixta etiam corpora expartibus confluuta fint, corumq; discrimen dignosci non posit, rusi in partes simplicisimas pri maig fiat resolutio, ad rei constitutionem expli-

candam Plato exinordinata inquit effentia in ordinem redacta fuiffe factum mundum , non quod uere inordinatio illa præcesserit, sed quiares magis sic intelligitur, si ad explicandam totius compositionem, partium inter se diversarum resolutio prius fiat:quemadmodum et ad mundi naturam explican dam, natum fuiße illum Plato dicit, quatenus ex ma teria formaq; er causis suis constat, cum tame æternum effe illum affirmet. Hanc Platonis sententiam quit, ut generatio hæc mundi, de qua Plato loqui tur, fieret sine temporis transmutatioe aliqua, uel ut ex inordinato ordinatum quicquam redderetur, quin prius aliquo tempore inordinatio illa praceffisset:alioqui & mordinatum & ordinatum simul quicqua tunc effet, quod ratioe caret. fic enim Ari-Stoteles ipfe ait: έξ ἀτάν]ων γαρποτε τεταγμονα φασί γενέδαι, άμα ή το αυτό τεταγμούομ είναι , καί άταιτου, άδιώατου, άλλα ανάγηνη γενεσιμ έναι τίκ dum à Deo factum bonitatis suæ causa, ne mali quicquam in eo effet:illud nunc denuò inquiramus, utru malum aliquod sit, & quid sit: arq; num omnia bona fine, an mala fine etià: postremò, quo pacto boni auctor, mali urrò expulsor, Deus dicatur à Platone. Quid effet bonum, aut quale, diximus in superioribus:nunc diversa ratiõe, quia bonu malo adver fatur, malum etiam effe uidetur. repugnantia enim inter contraria est, contraria uerò simul natura esse Sed reuera malum nusquam est. nam si eset, ut Ari ftoteles inquit, feipfum interimeret, nunquamq; co fisteret.idem aute privatione boni ese dicitur:quan do enim bonum deest, accidentario inest malum, no autem ut forma aliqua. Quod Plotinus in lib. Que 🖝 unde sim mala, prolixè docës, Malū inquit per fe ese non pose, fed ex boni defectu : ideoq; materiam forma privatam malum ese, non quia tali sit malitia prædita, fed quatenus nulla qualitate cöftat. tam eßentiam malum eße Plato intelligit, eamq; bo nitate Dei adductam in ordinem dicit,ne mali quic quam mundus haberet, quatenus informata ab illo est. Hincigitur manifeste constat, malum nunqua ese per se, sed ex formæ absentia, ut in privatione, quemadmodum ait Aristoteles. At uero inquires tu rursus, num omnia bona sint, quando malum nusquam est ! Huic equidem obiectioni cum Plotino ac Proclo respondebo, bonum per se solu existe. re,malum uerò minimè, omniaq; natura sua ese bo- 50 na, quando facta à Deo sunt:malum uerò esse propter illius boni absentiam accidemario, ac non per fe. Multa enim in hoc mundo mala uidemus, ut inte ritum, mutationesq; rerum: que tamé ex natura fua mala non eßem, nisi bonum ipsis deeßet. Quare malum istud materiæ of formarum carentia, recte ab Aristotele prinatio nominatur, ac inter naturalia

principia refertur, quatenus materia formis suis spoliatur. Atq; eande sormæ absentia in materia Pla to in Parmenide, ut Aristot.in fine lib. .. Physic. no tat, cofirmatq; Themistius ac Simplicius, privationem effe existimauit.ibi enim, du materia nuda non ens uocat, prinatione intelligit. Age uero, nu Deus mali auctor est, quando res interire, mutaria: permittit? Minime fane: imò boni caufa est femper, queadmodu in Theateo Plato refert. Nam omnia qui-Aristot.lib.1. de Coelo reprehendes, sieri no posse in 10 dem bonitate artificis Dei bona sunt, ut in libris de Republidem ait, confirmato, Plotinus. Quo fit, ut per se semper is bonum faciat . etenim si facit Deus quicquam, necessariò bonum id efficit:accidentariò autem malum fit, non quod ille causa sit mali, sed quatenus destituta res eius auxilio er conseruatione, natura sua interit, or ad malum, hoc est priuationem tendit. Quod idem Plato in fequetibus docet, cum ad iuniores deos loquitur, dicens: Quonia estis geniti,immortales non estis : non tamen diffolχωρί βυσαν, και χρόνου. Porrò cum Plato dicat, mun 20 uemini, uirtute mea seruati. Quod etiam explicas Plotinus: Quecunq: Deo, inquit, proueniunt, bo na funt:ex materia uerò nondum informata, malum ipsum exoritur. Atq; hæc est Platonis semētia breuiter explicata. Quicquid erat, quod in fensum cernedi cadere posset, assumpsit.) Cum singula Pla tonis uerba in hoc libro magnum habeant momentum, quamuis generatim becomnia superius declaraumus:nunc ordine couerfo eadem enodatius explananda funt . Initio huius Dialogi Plato duo po necesse est, ideos; malum alicubi existere uidebitur. 30 suit æterna rerum initia, 🗗 æei 🥍 siue Deum, 🤝 🕫 ou selewore, id est mundi substamiam. atque hanc quidem factam, uereq; no effe dixit, quoniam à Deo penderet quemadmodu, impresso uestigio, simul est pes cum illo, cum tamé ille fit prior: fic etiam natura fua prior est Deus, mudus uerò fimul cum ipfo: qua de causa eternum esse illum cum Platone dicimus. Nam factus quide ab co mundus dicitur, quatenus naturæ ordine ab illo procedit naturæ æterni tate, uelut è sole lux oritur. Hec cum sit Platonis Que cum ita fint, materiam quidem, fine mordina- 40 fementia, ut mitio diximus, substantiam ipsam muns di inordinatam, fluctuantemq; fuiße ame mudi ortum aseruit : quatenus corporea omnia & sensilia ex se minime ordinari, informariq; poßunt, quin à Deo prius informentur. Atq; inde fit, ut ad mundi generationem explicandam, incultam fuiße mundi substantiam dicat:non quod eiusmodi aliquando fue rit, sed quod corpora omnia mitio talia fint, postea uerò informentur. Prius enim inordinata res est. quam ordinata fit, o fimplices particulæ compositionem amecedunt. In bac fementia Porphyrius, Iamblichus, Proclusq; fuere: ac ijs omnibus, Platoneq; prior Trifmegiftus,qui fententiam eandem in Asclepio habuit.ibi enim duo mundi principia ponit, Deum, or Jahr, id est materiam. atq; utrumq eternum eße affirmat:materiam uerò generabilem dici ait, quòd naturam generandi, transmutandiq; se habeat, cum tamen ex se sit ingenerata & æter na. Quan

BA. QBAM sententia longius expones, ijsde ferè uer bis, quibus Plato, sic tande concludit, ut Apuleius tranfulit : ゼルル aut, uel mudus, omniu est receptacu lum,omniumq; agitatio, et frequetatio: quoru Deus gubernator, difpēsans omnib. rebus humanis, quantum cuiq; necessariu. Ecce igitur & Trismegistus, Plato, substantia mudi inordinata, agitatamá; te mere fuisse ante mundi ortum, dicunt : quatenus ex fe illam agitationem habet materia, nisi à Deo mformetur, quatenuich mibil corporeu natura sua in- 10 mundi sit. Idem lib. 2. de Cœlo his uerbis cofirmat: formari posit, nisi ab alio prastamiori. Quare Platonis quidem sententia breuiter collecta hac sit, mundum eternum effe, itemáz illius effenciam:candem tamen generari, oririq, quatenus corporeum el, e in cominua transmutationis agitatione uerfatur, semperq; à Deo informatur. Quod binc clarius intelliges, quòd hanc ipfam mundi substantià 🕆 **in f**enf**um** cer<del>nendi cadere</del>, fluctuareq; dicit Plato, ad eius naturan corpoream explicandam . nam si corpus non esset, cerni, fluctuareq; non posset. Cum 20 sierò huiusmodi accidencibus prædita essencia illa di catur amemundi ortum fuiße, perinde est ac si di-€at,eandem semper corpoream substantiam extitiffe:tamen natura fua agitabilem, ut corporea, er con cretam ex qualitatib. fuisse. Atqui bec bactenus satis fint. reliquam enim difputationem de materia, in tertiam Dialogi partem differemus. excogitaffet, muenit nibil corum que fecundum na turam afpectui subiecta sunt, si expers intelligentia sit, intelligente alio, totum toto pulchrius unquam 30 fore, imellectu uerò alicui sine anima dari non posse.) Quoniam ad sui imaginem, exemplarq; Deus mundum, ut diximus, effecit, nõ modò illius fubstan tiam informare, er in ordinem adducere uoluit, sed animum etiam ipfi addere:quoniam præstätius est, mundum anmatum effe, quam manimem, siquidem animatum inanimato excellit. Ideoq; Plato ad mundi effectionem, præstamiamá; explicandam, post informatam ordinatamq; mundi effenciam, inditam à Deo illi animam dicit, sieq; animatu esse mundum. Nos autem, ut bec distinctius explicemus, primò num cœlum seu mundus animatus sit, nec ne, doceamus:ac si animatus sit, cuiusmodi anima constet.po-Aremò breuter Platonis ratione, sementiamq; explicemus. Plutarchus lib. 2. de Placitis philosopho rum, mundum inquit esse animatum plerosq; assesuisse, ac prouidetia administrari. Epicurum aute, ac Democritum, nec effe animatum, nec prouidentia administrari: Aristotelem deniq;, nec animatum omnino illu, nec sentience, nec rationale, nec intelli 50 gencem, nec prouidétia gubernatum dixisse resert, fed cælestia solu ijs omnibus prædita esse: quoniam orbes animati uiuentesq; sint, inferiora uerò ac terpestria nibil corum habeāt. Cicero lib. 2. de Natur. deor. sub Lucilij persona & animatum esse mundu, Gratione menteq; preditum, ac Deum plane nominavit cum Platone, multis rationibus. Trifmegi-

stus in Asclepio, Plotinus in lib. de Calo, Platonici demum omnes idem senserunt. Postremò Aristoteles lib.12.Metaphyfic.quemadmodum & de illo Proclus refert, eternum animal mundu uocauit : siquidem animantes omnes dextra & sinistra habent, stir pes uerò sursum ac deorsum, & dextrum sinistruq: mundum autem, cum illa omnia habeat etiam, animatum definiuit, ita ut mens mundo presidens, ipsumq; mouens, atq; undiquaque permeans, anima મંμοίμ δે દેત્રલહીમે ώ દાવુલા ત્રદુલ τόβομ, ότι οὐ τοίς έχεσιν αλχλώ πινήσεως αι τοι αῦται Αιωά, μεις ενυπαίρ... χυσιμό δι υρανός έμθυχος, και έχα κινήσεως αρχίω. Igitur non solum Plato animatu dixit mundum, sed Aristoteles etiā, aliją; permulti. Hæc cum ita sint, quibus nam de causis animatus dicatur ille, uideamus. Quicquid à seipso mouetur, & non ab alio, animatum est:mundus à feipso mouetur, quod avire nive ]અ dicitur:igitur animatus est . Item, Si coclum perpetuo mouetur, principiumq; illud motus internum habet, animatum esse concluditur:cum si ab alio moueretur, priuari motu posset, sicq; desineret aliquando moueri. Deinde, si mundus recte instru Aus à Deo est, er quod anima costat, rectius est co quod illa caret:mundus itidem anima costabit, quado rectius illum instruere Deus uoluit, quàm si ani ma carcret. Postremò, si ad imaginem aterni diuiniq; exemplaris in Deo siti, quod autosaop, id est ipfummet animal per se dicitur, cœlum est factume er quicquid fit, à simili suo fit : mundus ergo animatus est. His atq; alijs buiufmodi rationibus, cœlū esse animatu, Platonici probane. Sed cum animal à Platone mundus uocetur, cuiuf modi animal fit, in quiramus. Quicquid uiuit, apud Platonem animal esse dicitur, quoniam propria anima actio uita est: ac si anima desit, uiuere nihil potest. contrà tamen, no animal omne anima costat, apud eundem: siquidem rationalis & intelligibilis animans plus quant animam habet.nam anima inferior est animali intel ligibili, ut Proclus annotat: quod ex Trifmegisto in Asclepio sumptu uidetur, qui omne id quod uim mo tricem habet, animā habere dicit:quicquid uerò animam & corpus babeat, animal esse. Quod cum ita lit,rectè fanè mundus animal dicetur, quòd uita constet, animamá; sibi conuenientem sortiatur. Sed cuiu[modi nam animal effe Plato inquit ? Certè mo . bile,ratione menteq; utens . nam ut Iamblichus ait, animal dicitur mundus,quatenus uitam in se babet: animatum uerd, propter propriam animarum participationem. omnes siquide anime participes mun danæanimæ à Platonicis dicuntur. Sed si Proclum fequi uelimus, animans mundus uocatur, quatenus imago est illius exemplaris «vəosá», quod dicitur: animatus uerò, quonia animam ci presidente, que ipsum administret,habeat. Ergo cum animal à Pla tone dicitur mundus, baud intelligendum est, mundum esse animal quoddam ingens, qualia animania

bec nota sunt, ut inepte aliqui putant : sed quia, ut animus principium est motus in animalibus, quo moneancur:ita etiam in mundo est quidam animus, no qualis est reliquorum animantium, sed diversus, qui mundum ipsum ciet. Et ut Proclus stidem anno tat, propter consensionem partium suarum, quam συμπάθειαν nocāt, animal dicitur mūdus: propter internum uerò motus principium, animatus. deniq propter ordinem, quo est compositus, quoq; mouetur ratis cursibus, intelligens nominatur. Quamob- 10 rem, quia mentis atq; anime propriu est, uttam corpori prebere, mouere, ordineq; motum illum ciere: mundus fanè, quia bæc omnia babeat, animal intelligens, uiuensą; à Platone dicitur: id quod tum Proclus in Comment. tum Plotinus in libro de Motu cœli confirmat ait enim, cœlum ab anima fibi indita moueri, quemadmodum er animalia ab anima interno motu impelluntur. Quamobrem uera quidem Platonis fententia eft, ut Proclus, Plotinus, ac ۾teri Platonici a∬erunt,mundum e∬e animatum, quatenus à se ipso mouetur, & non ab alio:intelli- 20 dus, ideoq; pulcherrimus. Hoc deniq; is uerbis Pla gentem uerò, er rationalem, no quòd ratiocinetur aut intelligat, ut nos ipsi, sed quoniam ordine, compositog motu impellatur:quemadmodum & naturam inquit Aristoteles ratione uti, non quòd illa ani mal rationis particeps sit, sed quòd prouideter cun Ela administret, certoq; ordine moueat. Qua in re Plato cum Aristotele consentit, tum quòd animatum mundum dixerit, tum quòd idipsum animant mundi uocat,quod Aristoteles naturā. Nam ut natura insitum est principium rebus, mouendi se, 😁 🚓 quiescendi:ita anima mundi no modò singula interna ui mouet, sed uniuersum etiam . Quod Plotinus in lıb.de Motu cœlı fatetur, cum idipfum naturam esse inquit, quod ab uniuersi anima ordinatur. idemá: Proclus in Comment docens his uerbis testaέμτιο ή πλάτωμ, ύλλω μεν έ το ενολομ αδίος, έ το σώ μα, દેτχς διωάμεις τας φυσικάς, δε άξιος πρώτως કંચાગગમલં દુલ્છે લા φύσιμ, ધૂυχેમ તોર લામમાં મુ લામ લામ છે. જો મામ લો προσαγορούαμ, ον μέσω dè αμφοίμ των κοίαν αὐτῶς osuovos. His ita explicatis, singula Platonis uerba 40 bat nibil corum eße, que natura cernerentur, non Cum excogitasset igitur, nibil iam exponamus. înuenit eoră que secundă natură aspectui subiecta sunt, si expers intelligetiæ sit, intelligente alio, totu toto pulchrius unquà fore, intellectu uerò alicui stne aruma dari non posse : bac ratione mente quident anhma, animā uerò corpori dedit, totumģ; ita mundum constituit, ut pulcherrimum natura opus, opti mumq; foret.) Hoc est, Cum Deus ad fui exemplar mundum facere uellet,ipsumq; exemplar mente ani mog constaret, seu potius mens ipsa effet, mundum 50 quidem similem illi,hoc est animatum & intelligen tem fecit:quoniam præstantius est quod ratione men teq; constat, quàm id quod ea caret. Cum auté mens ipsa artifex er exemplaris in imaginem suam mundum mentem aliam includere uellet, nec mens absq: anma poßit e¶e,mentem fibi fimilem in mundi ani

mam inclusit, animā nerò in corpore uninerso. Ex quo intellige, à Deo mente effluxisse, à mundo uerò corporco propter mentis aduentu, animam ipfam: queadmodu in humano corpore, adueniete rationa li animo, corpus fortitur animam irrationale, quasi imaginem ac lucem illius. Atqui bec sanè ex Trismo gisto in Pimandro manifestè Plato defumpsit. is enim de mundi ortu loquens, eternitatis inquit animam esse Deum, animam uerò mundi æternitatem, animam deniq; terre esse cœlu:ideoq; in mente con cludit Deum ese, mentem uerò in anima, animamq in materia corporea. Ergo confecutione quadam ex mentis aduentu, que simplex & incorporea est, anima costituitur partim corporea, partimé; incor porea, propter corporis connexionem. Constituta demum anima, corpus animatum efficitur, atq; ita est animal. Qua de causa mundum inquit animal à Deo factum ad Dei sui exemplar fuisse:ita ut mens, que uera est Dei imago, in animam includeretur, anima uerò in corpus:ex quo fit,ut animatus fit mñ to intelliges, dum animatum effe mundum dicit, descensum animarum in corpus nabis ostendit, de quo nos prolixius in sequentibus. Sed hac nerba cum aliquid habere difficultatis uideantur, Grace, utapud Platonem sunt, efferantur, quo melius coru uis noscatur: λογισάμονος οὖρ σὖεισκον ἐκτῶρ κατὰ Φύσιμό ερατῶμ ἐδιον αὐάπτομ, τε νεμέχον [05, όλομ δλ. 8 ná) માર્ગ માં કે વાર જે વર્ષ જાન જે કંડુ જાણ. [d est : Intelliges igitur, inuenit quidem ex ijs que natura cernuntur, nihil intelligentia carens intelligete universum universo opus unquam fore pulchrius . quasi diceret : Nihil in natura sensibile ( id enim est egærèv apud Platonem ) pulchrius effe illo, quod ratione intelligetiach conflet. siquidem quod est intelligens, pulcbrius est eo quod non intelligens:etiam universum alio uniuerso pulcbrius esset, si intelligētia costaret. Atqui bic est Platonis uerborum sensus, que tamen Ci cero eleganter ac propriè sic transtulit in lib.de Vniuersitate: Cum rationem igitur habuisset,reperie intelligens intelligente in toto genere prestantius. Qua in re Platonis uerborum proprietatem confidera, quomodo Deo, qui mens est, intelligentiam fo lam tribuat,cum ait,xoyro á μονος, id est ratione intelligens.proprium enim ıllius eft xoyi jap, ut Proclus refert: siquidem Deus, ut Lamblichus, Proclus, alija: dicunt, intelligendo efficit. Iam uerò cum ait, Nibil corum que natura cernuntur: senfilia intellige, quando fenfilia, ut antea diximus, Plato tum iga न के, tum अ हैं बज़ के nominare folct.

Hoc polito, quod sequitur uidea. mus, ad cuius animalis similitudinem Deus mundum costituit. Vni cuidam propriægs animalium speciei similem fecisse, ne arbitremur, Nam si imperfe-

cto animali similis esset factus, pulcher certe non esset. Imò uerò illius anima. lis eum simillimum esse dicamus, cuius animalia cetera & singulatim & generatim partes funt. Illud liquidem uiuen tia omnia, quæ sola mente percipiuntur, in seipso coplectitur: quemadmodum mundus hic nos & cætera quæ itacs Deus omnium quæintelligi pos funt pulcherrimo, & undicy absoluto mundum hunc limillimum reddere,a. nimal unu iplum effecit, aspectui subiectum, animalia cuncta naturæ suæ convenientia intra suum limitem continens. Proinde recte nemundumu. num diximus: an rectius plures innumerabiles'ue dici oportuit : Vnũ pro- 20 fectò, si modò ad unius similitudinem sit formatus. Quòd enim viuentia omnia quæcuncy intelliguntur continet, focium alterum habere non poteit. Alioquin aliud animal, quod hæc duo conneat, esse oporteret, cuius duo hæc partes sint: necilloru, sed tertif huius, mundus hic simulachrum rectius dice retur. Vt igitur hic mundus esset ani, 30 ret. Nem mundi idea intelligibilis in Deo est, in boc mali absoluto simillimus, ex eo quòd solus atcumus esset, idcirco necu duo, necp innumerabiles procreatifunt, sed unus mundus, unigenitus ép tactus elt & erit. Quoniam uerò corporeus spe-Ctabilis & tractabilis erat futurus, ac line igne uideri nihil potest, nihil gsi. ne solido tangi, & solidu absertanihil, ideo in operis huius exordio Deus igne primo terramés creauit. Sed duo 40 fola abscritertio quodam commode co hærere non possunt, mediug aliquod winculum utrorumq deliderant. Vinculorum uerò id est aptissimum atque pulcherrimű, quod ex se et ex ijs quæ astringit, quam maxime unum efficit. Hocmaxime proportio ratio alternæ comparationis affequitur. Quando enim in tribus numeris aut moli. 50 bus aut uiribus medium ita se habet ad postremum, ut primumad medium, ui cilsimics ut postremum cum medio, ita medium cum primo congruit, tunc quod medium est,& primum fit et pofremum, postremum quoce & primu

media fiunt. Ita necessitas cogit, ut om nia quæsic deuincta fuerint, eadem inter se sint. Eadem uerò cum facta sint, efficitur ut omnia lint unum.

QBando mundŭ factum e∬e animatŭ Dei prouidentia, er intelligetem Plato flatuit, ad exemplarem iterum causam recurrit, quemadmodum in his omnibus facere folet:ut cum primò an res facta nec cernuntur animalia continet. Volens 10 ne sit que sierit, deinceps ad cuius exemplaris imagi nem sit facta inquirat. quod idem bic faciens, cui na animalis generi, aut cui exemplari similis sit factus mundus, muestigat. Animalium alia persecta sunt, que partibus suis omnibus costant, ut homo, equus: alia imperfecta er inchoata, ut conchylia er inse-/ Eta. Horum ergo cuius nam imaginem sequutus ett Deus in mundo efficiendo ? perfectorum ne, an imperfectorum? Certè nullum corum. nam cum mun di exemplar eternum fit, animalia uerò producta, nullius sane facti animantis imaginem imitatus est Deus, ne fuctum effet exemplar, sed eterni potius. At uerò quod'nam est æternum illud animal, ad cu ius exemplar factus est mundus? Idea mundi Deo insita,quam Iamblichus ac Plotinus mundum intel ligibilem uocăt. hac enim no folu aquè aterna cum Deo est, sed animata etiam, ac intelligibilis, ut Deus ipse:ideog; si mundus est animatus, & ad alicuius fibi fimilis exemplaris imaginem factus,idea mundi animata seu intelligibilis erit, quod animatum supeautem mundo sensibili animata solum:siquidem rerum formæ in Deo sitæ, ut Plethon ait, maiorem ba bem essentià,quàm m scipsis . Ex quo sit, ut si mun dus in se animatus est, multo magis in idea Deo infi ta fit animatus, ac prorfus intelligibilis . Illa itaque idea müdi intelligibilis, in Deo fita et æterna, quans Plato, cateriq; Pltaonici av το ζώον, & mundum intelligibilem, 🖝 exemplar mundi, ac primum animal uocant, est animal istud, ad cuius imaginem factum esse mundu Plato refert. Et ut mundus iste inf<del>er</del>ior fenfilia omnia animancia complectitur, ita illud ipsum primu animal intelligibilia:hoc est, ideas omnes fingularum animantium formarum. Nam fi totum partes suas pracedit, & in Deo totius mundi est idea, in codem etiam animantiŭ omniŭ idea erunt intelligibiles, & eterne. Quare cum Deus hunc mundu facere uoluit, animalia q; omnia producere, ideam illam intelligibilem mundi & anima lium secutus est. Eadem autem in Deo una est, quia ipse unus est etiam : itemý; tota 😁 ante suas partes existes,quia in Deo cuncta unum sunt, in sensili ue rò natura multa fiunt, ut Plotinus in lib. de Idearñ multitudine docet. Quare mundum istum sensibilē, cuius partes sunt fingule animantium forme, imagi nem illius incelligibilis in Deo siti, qui ideas omnium animaliŭ coplectitur, Plato esse asserit. quod bis uerbis confirmans, sic concludit: Volens itaque Deut omnium que intelligi posunt, pulcherri mo & undiq; absoluto mundum bunc simillimum reddere, animal unum ipsum effecit, aspectui subie-Elum, animalia cuncta conuenientia intra suum limitem continens. ) In quo nos, que cunque sunt in boc mundo senfilia, in Deo esse intelligibilia docet. in hoc enim ideæ funt,in illo uerò fubstantiales sorme: Tut intelligibilis mundus intelligibiles omnes ideas uno ambitu complectitur, ita bic sensibilis for mas omnium animalin. Atquit idez omnes in mun- 10 do intelligibili una sunt er eadem, sic etiam in boc sensibili forme omnes cognate inter se sunt, er sub unius animalis genere comprehenduntur.primò enim oft animal? deinde hoc in suas partes diuisum, singulas animantium formas constituit. Quare con clusio bec dictorum Platonis mundi definitio crit, sit Proclus annotat, ita ut mundus sic definiatur: Mundus est animal unum, sensibile, cuncta in se ani malia complectens. Cuius quidem definitionis genus est animal, commune & intelligibili animali in 20 dum unum diximus, an rectius plures, innumerabi-Deo insito, er singulis animantiu generibus . Differentia, sensibile : quoniam ab intelligibili mundo fensibilis distinguitur, quòd ille mente solum intelligitur, bic cernitur er tangitur, sensusq; comprehen ditur, ut Plato inquit. Proprium deniq; est, quòd bic Sensibilis mundus sensiliu rerum formas complectitur sub unius nomine, uelut ille intelligibilis ideas omnes fub idea una . Eadem enim idea hec in Deo totum quiddam eft, non ex partibus compositum, aut divisile, sed ante partes ipsac, er individuum. 30 Vt autem Platonis uerba commodius explicentur, Gracu contextu subijciamus: Tāp μον ἐφ ον μέρυς ર્સની જારફગમાં મામાના મામાના મામાના મામાના મુખ્યો મામાના મુખ્યો મામાના મુખ્યો મામાના મામાના મુખ્યો મામાના મામાના મુખ્યો મામાના મ καθ ον παι κατά γένη μόρια,πάν ωρ ομοιότατορ αυ च्ये संख्या गारी के μον. गर्ल γα दे अने भागी वे दियं का तर्भगत हे मसेso ον αὐτῷ ποριλαβών έχει, καθά τορ ôdε à nόσ μος muas, δοατε άλλα θεέμματα σωνέσηπον δρατά . τῷ γαρ τώρ νουμένων παλλίσφ καὶ κατά παύζα τελέω μάλις સ્થોનિ કલેક નેમનહારતા ક્ષેત્રમા લોક, ક્ષિન જ નેફ જર્મને, 40 plaris imago non esset, cum nullum esset primũ ex દે روب فصعة إسلام noçv.id oft:Nulli crgo fingulari هـnimātis speciei similē dicemus mundū:nullum enim pulchru imperfecto simile est. cuius aut reliqua ani mātia & generatim & singulatim sunt, omniŭ simillmű ipfi statuamus: siquidē intelligibilia omnia animātia illud in se coplectitur, queadmodu & mu dus bic nos, & cetera animalia, quecunq; sensilia funt. Igitur cum Deus mundŭ fimilem omniŭ intelli gibilium pulcherrimo, & undiquaq; perfecto fice- 50 re uellet, animal quidem unum in affectum cadens, quod omnia cognata sibi animalia pro natura sua cotineret, effecit. Horum nerboru sensus est: Deum fecisse mundum bunc ad imaginem animalis intelligibilis, er æterni in fe positi: quoniam persecti exem plaris perfecta est imago, imperfecti uerò imperfeeta:ideo q; mundus, quia perfectus pulcher q; eft, a-

terno est similis, non autem facto animali. quicquid enim eternum est, pulchrum est etiam:er quicquid factum, minimè est pulchrum, ut antè diximus. Cum ergo æterno animali fimilis fit hic mundus, ficut eternum illud animal non folum genera animalium omnium, sed singulas etiam corum formas in se com plectitur:ita quoque mundus fensilis, sensilia omnia animantia continet. Quo nomine ut pulcherrimo, eternoq; ac intelligibili animāti, nimirū mundo In– danico, ut Platonici uocant, sensibilem bunc mundum faceret, pulchritudinë ideæ affectauit, ut quantum fenfibilis mundi buius natura pateretur, pulcherrimum ipsum efficeret. Hec tamen uerba Cicero in lib.de Vniuersitate multo latius trastulit, plu raq; addidit, quàm Plato dixit. sic enim ait: Nullius profesto corum quidem que sunt nota nobis animantia, & que sequentur. In quibus solam Platonis fentencia expressiffe, omisis uerbis, uidetur. Sed nos ad reliqua redeamus. Proinde recte ne mun les ue dici oportuit?unum profectò, fi ad unius fi**mi** litudinem sit sormatus.) Cum sactum à Deomundum, eum ganimancem, er ad Dei exemplar Plato dixerit:nunc illud inquirit,multi'ne fint mundi, an unus duntaxat.Nam philosopborum aliqui multos esse, atq; adeò innumerabiles mundos affirmarunt: alij uerò unum. Cui obiectioni Plato respondens, unum esse mundum concludit, bis rationibus: Primò, quod eius auctor unus sit, unumq; exemplar, ac una mens architectrix: item, quod si plures essent mundi, plura effent etià exemplaria, plures q; mundi opifices.id quod absurdum est:siquidem non solum Plato, sed Aristoteles etiam lib. 8. Physic. & 12. Metaphysic unum esse omnium principium affirmant. Quo fit, ut si unum est mundi exemplar, unusq: illius artifex, ac mundus ad eius imaginem est factus, unum esse mundum oporteat. nam si plura uno essemblaria, plures essent artifices, pluresq; universitates:atq; ita mundus bic primi exem plar, sed multa equalia. Que sanè cu unitate prime cause ab omnib.philosophis concesse tollant, absur da effe fatendum est. Itaq; Platonis ratio breuiter collecta fic habebit : Vnum est mundi exemplar, & ad unius imaginė is factus,igitur unus est mundus. Preterea ipsummet animal & exemplar primum in telligibile, & av to saop, ut uocaumus, unu est, quoniam omnium est primum:ac mundus hic (enfilis ad eius imaginem factus est,ergo unus est etiam . Nam ut illud intelligibile est, ideas q; omnes animaliu senfilium sub unitate complectitur:ita hic sensibilis est, formacq; animaliü cunctorum cotinet, uniuerfumq; dicitur. Atq; sicut unitas numeros omnes uirtute co tinet, principiumq; omnium est: sic etiam universitas animalia, corporaq; cunsta completitur. quoniam si aliquid ipsi deesset, universitas non esset. Quare unum esse mundu Plato probans, restèquidem

dem ad unitalem artificis er exemplaris recurrit, & ex eius unitate (ut Theophrastus Platoni ascri bit ) unum esse mundum cocludit.cui etiam Trisme giftus in Asclepio ifsdem serè nerbis affetitur, cum corpora omnia, qualitatesq; omnes unum quoddam compositum efficere inquit, sicq unum esse mundu omnia corpora, omnesq; formas complectentem,unam animam, unumq: Deum, à quo nirtus infinita emanet. Hoc ipsum confirmat Plotimus in libro de Bono et uno, alijsý; in locis, in quibus una effe om- 10 nium effenciam, quamuis dinerfis ex partibus consti tnatur, in ommbusq: unitatem esse aliquam nelut principium & connexionem reliquorum, fatetur. Igitur ut mens una est, unumq; genus animalium: ita etiam unus mundus, unus q; animans reliqua om nia continens. Atqui hac est Platonis sententia de mundi unitate, breuiter explicata: qua itidem Ari-Aoteles lib. v. de Cœlo, rationibus alijs, codem tamē fensu tuetur. Quod enim Plato prime cause, exemplarisq unitati tribuit: Aristoteles materia, totiq: 20 corporee nature assignat. Sed Alexander Aphrodiscus in illum ipsum Aristotelis locum scribens.Pla tonem reprebendit, quòd mandi unitatem ab exem plaris unitate haud recte probarit: cum eadem ratione multi esse mundi possent, quando multæ sint idea. Cui tame Simplicius subtiliter respondens, re Be ait Platonem mundi unitatem probasse, quonia omnium formarum non folum fublunarium, fed cædestium etiam, una sit solum sorma, unumq; exemplar : quemadmodŭ unus homo, unus equus, unaq; 30 mine coftitutionem mundani corporis oftendens no fingulară formară species est. ita enim fit,ut quanmis diverse sint in mando rerum forme, una tamen ilarum omnium universalis forma sit. His itaq; sic declaratis, Platonis verba exponamus. Vnum pro fecto, si modò ad unius similitudinem sit sormatus.) Id est, si exemplar mundi unum est, or ad cius ima ginem is est constitutus, uti diximus:igitur unus est mundus. Quam quidem rationem ita confirmat: Quod enim uiuentia omnia, que cumq; intelligumsur, continet, socium alterum babere no potest: alio 40 axiomate, ut Proclus annotat, Plato utitur, quo qui aliud animal, quod hec duo concincat, effe opor teret, cuius duo bec partes fint:nec illoru, sed tertij buius mundus bic simulacbru diceretur.) Hoc est, fi animal intelligibile, ac exemplar, quod airo fiiop mos diximus, in quo uiuentium, id est animantiŭ om mium idea intelligibiles funt, unum non effet, sed so cism alterum baberet, duoq; essem exemplaris:pri mum iam illud non effet, sed ab alio priori contineri debuisset, atq; ita illud prius duo hec exemplaria contineret, mundusq; non prioris illus continentis 50 imago effet, fed tertij huius ultimi contenti:ex quo fieret, ut plures essent dij, alijq; ab alijs continerentur. Ex quibus omnibus cocluditur, unum effe mun dum,quando illius exemplar Deus unus est, & no duplex. Atqui huiusmodi sere ratione usus suisse Ariftoteles uidetur lib. 3. Physic. et 12. Metaphysic. cum unitatem primi motoris, primiq; cæli confir-

mat, anomiam in moventibus at motic non fit brogreßus in infinitum, fed neceßariò ad primum aliquid, quod omnia contineat, sit deveniendu. Quoniam antem corporeus spectabiliscs, & tractabilis erat futurus, ac fine igne nideri nibil potest, nibilén fine folido tangi, folidum abfq; terra nibil : ideo in operis buius exordio, Deus ignē terramą, primo creauit.) Post explicatam mundi originem, unita temás ipfius cofirmatam, ad eius nunc fubstantiam explicandă sefe Plato conuertit. antea enim eternii eße mundum, genitum tamen ad Dei exemplar,atque unum dixit:nunc uerò ipfum sensibilem, 🖝 ex qualitatibus compositum ese, docere uult. Qua in re tria funt, ut Proclus annotat, que mundo bie tri buuntur à Platone:mens, anima, corpus. ac mes qui dem æterna est, corpus uerò genitum semper:anims demŭ nature medie, boc est, partim corporca, par timý; incorporea. Itay; cum de mentis opificio di-Aum sit bactenus, in bis que sequuncur, de corpore, animaq; mundi dicendum est: in primieq; de cor pore ipso, quomodo mundus corporatus, sensibilis, er ex qualitatibus compositus sit. Quoniam igitur mundum ese factu Plato dixit, quatenus corporeus constructus que partibus est, corpus que omne sensibus comprehenditur:sensibile ese ipsum, corporeumá concludit.nam fi corporeus non fit, in fenfus cadere nő potest:& si minimė in sensus cadat, factus non e 🗸 rit. Ex quo fit, ut si fuctus est mundus, idemá; corpore constat, sensu ctiam comprehendatur. Quo no bis Plato, qualitates ipsius declarat, eas q; à sensum iudicio probat:quoniam fenfus qualitatum corporearum indices sunt, qualitates uerò corporea conflitutionem indicam. Ergo ut initio buius sermonis Timaus mundi substanciam opinabilem, sensibilem, uereq: non ens appellauit, ad corporcam naturam magis explicandam:ita quoq: corporeŭ omne, ac sensile factum ese dicitiogarou enim,et affou,uti diximus, pro sensibili capit. Quare buiusmodi sanè mundum corporeum eße factum probet. Quicquid factum est, m sensum cernendi tangendiq; cadit:boc est, sensibilis corporeeq; nature est. Hoc ita statu to, corpoream mundi naturam ex uisus tactusq; sen fu probat eße. Si tangitur, inquit, ac cernitur,con-Stat itidem qualitatibus, que in sensus illos cadants proindeq: corporeus est. At uerò cur nam cerni, tangiá; mundum Plato dices, ex igne terraá; ipsum constare affirmat? Aut si ijs duobus elementis con-Stat, quo'nam modo illa mudo sunt insita! Huic pro fectò questioni cum Proclo, ceterisq; Platonicis respondentes, dicimus : sensuum quidem obiesta ese corpora omnia, nullumý; corpus nisi à sensu pose comprebendi:ideog; quæcung; in fenfus cadam,cor porea ese oportere. Atq; ita mundum, quoniam cer natur,tangatur,atq; adeò fenfibus percipiatur,corporatum efe. Nam fi cernitur, colorem habeat ne-

ceffe eft: fi tangitur, eft etiam folidus. his autem duo bus fensibus corporea omnia ese potisimum depre bendimus, ac mundum qualitatibus ijs compositum intelligimus, quas ij sensus percipiat. Nam uisus obirclum color est, atq; adeò lucidum omnerobiectum nerò tactus, est foliditas: atq; eo de nomine que cunque colorata, folidaq, funt, corporea ese necese est. At huic fententiæ Theophraftus id obijcit, Num alijs etiam sensibus ad corpoream mundi naturam co gnoscenda utamur? Cui sanè Proclus restè respon- Do solum absq; tertio quodam commodè coherere non dens, uti nos alijs fenfibus in mundo cognofcendo ne gat:quoniam cernimus quidem illum, er tangimus, non autem audimus, odoramus, olfacimus. Igitur, ut Platoni placet, cum mundus his sensibus, ussu or te Eu potisimu percipiatur, uisusq; obiectu sit ignis, boc est lucida corpora, er colorata, tactus uerò sit terra, hoc est solida omnia, ex igni er terra constare mundă dicit. Atq; huiufmodi ratione corporată esse, qualitatibusq; componi illum, probare uult. Plotinus tamen in libro de Cœlo, ex igne terraq; fil 20 Etum dici mundum ait, quod coloratus seu lucidus, ac folidus sit luciditatem enim er colorem ab ignea natura mundus habet, foliditatem à terra. Nam cor pora omnia primò soliditatem, deinde autem colorem habene: hæc siquidem potisima corporum acci åemia funt. Quòd uerò luciditas er color ab igne proueniam, in causa illudest, quod colores omnes qui uisus obiecta sunt, luminis participes sunt uel matoris, uel minoris: lux uerò ab ignea ui prouenit. Etenim si clarisimus sit splendor, & lux corporis, 30 albus efficitur color:si minus autem, pro ratione adhærenis lucis ita color efficietur. Si etiam nulla sit lux corporis, privatio illius, hoc est niger color fiet. Iam uerò sensus omnes, ut Aristoteles lib. 2. de Anima inquit, corporei cum sine, propriae habene accomodatasq; fibi qualitates:ut uisus igne, seu pellucidate corporis, ut eide placet, auditus er odoratus aerem, gustus humore, tactus terra. atq; inde fit, ut quicquid sensibus ijs capimus, aliqua qualitate corporea costet. Quamobre Plato ad ostendenda mun di copositione ex qualitatibus, duos sensus uisum et tactu extremos, maximeq; distinctos accepit: ut duas itide extremas qualitates, igneam er terrea, quibus costat mundus, ostederet. Quinetia cum corporeu esse mundum constet, num constat ijs solum duobus elemencis igne & terra, an cateris etiam? Profestò omnibus quatuor. nam ut Alcinous de doctrina Platonis scribit, confirmatq; Trismegistus in Asclepio, er Apuleius, mudus ex igne, aere, aqua, terraf; componitur . hæcq; corpora proportione inter se deumsta, unum quoddam universale corpus consti tuunt. Plato tamen extrema illa duo, ignem ac terram, sumit: quoniam uisus & tactus, quibus cadem percipiuntur, extremi sensus sunt, ex quibus corporea uis omnis potisimu percipitur:corpora item omnia ex colore solididitateq; maxime cognoscun tur, quoniam nullum corpus compositum carere ijs

qualitatibus potest. Nam ut Plotinus in code libro de Calo inquit, cum elemeta omnia, atq; adeò uniuerfa corpora folida effe neceffe fit, foliditatem quidem illam à terrea natura habene : cum item omnia lucida colorataq; fint, ut afpectu percipiamur, colo rem illum ab igne sortiuntur. Quamobrem hacsa tis fint ad corpoream mundi naturam explicadam, quando in sequentibus de qualitatibus elemetorum, mixtioneq; ipforum,latius est dicendum. Sed duo posunt, mediumą; aliquod vinculum utrung; desiderant. ) Quando mundum ex quatuor elementis compositu esse diximus, duoq; extrema primò Plato sumpferit, ut ex ijs intermedia componi doceat: nunc mathematicis rationibus, nulla duo extrema fine conexione aliqua colligari posse inquit, necessa rioq; medium aliquod quasi umculum, extrema illa ipfa elementa defiderare. Nam dualitas cum genera tioni apta fit, contungi fine umento won potest: siquidem contraria duo mutuò colligari inter se nequeunt, quin se ipsa prorsus interimant. Quo fit,ut duo extrema fint ignis er terra : ille ut mas, hec ut fæmina.utriufq; autem uinculum & connexio fit analogia, quam Cicero tum rationem, tum proportionë imerpretatur. Hæc triarei generationë perficiunt, quoniă duo principia per se sine medio conecti nullo modo possunt : atq; generatio omnis,ut Proclus ait, à dualitate ad triadem fit, quandoquidem cuncta ternario numero coltane. Omnia enim auctorem suum, quoad natura potest, imitantur. & ut in Deo tres sunt persona, unitate coniuncia:ita m rebus naturalibus tria funt, materia, forma & cō nexio utriusq;. Quapropter cum duo illa elementa ignis & terra, connecti fine ninculo ullo nequirent ad mundi corpus perficiendum, proporțione quedam quasi uinculo conexa sunt, ut Plato dicit:sico corpus unum constituitur. Vinculorii uerò id est aptißimum atque pulcberrimum, quod ex fe, & ex ijs que astringit, quam maxime unum efficit : boc AO maxime proportio ratioq; alternæ comparationis assequitur.) Quando comraria duo umculo quodam,hoc est analogia connecti dixit, quid nam eadem sitziam explicat. Analogiam quidem habitudinem quandam diversarum rationum, que unum quoddam compositum ex ijs faciat, esse definit : indeq; mundum corpus quoddam unum ex dinersis qualitatibus constitutum, probare uult . Analogia autem in omnibus non est, sed in ijs solum quæ fub eandem cadunt rationem:ut quemadmodum hoe ad illud affectum est, ita illud ad boc nice verfa. Qua de causa analogiam Euclides lib. 5. sic definit: av ana γία de egry, k τῶν λόγων ὁμοιότης. boc eft, Analogia uerò est, rationum inter fe fimilitudo . Itaq; res esfe eiusdem generis debent, ut in ijs proportio sit aliquanec enim inter lineam & punctum est ratio, sed inter lineam & lineam . Quinetiam analogia un4 est ex diuersis rationibus collecta: non tamen quot

funt rationes in diversis terminis, totidem erunt analogie. Quemadmodum 3 ad 5,sic 5 ad 7 affe-Ai sunt:ibi quidem ratio una est ternarij ad quinarium, altera nerò quimarij ad septenarium, sed utriusque rationis babitudo una est, analogiaq; dicitur. Quamobrem in elementis etiam eadem analogia est, quæ cuncta connectit, er unum efficit. quemadmodum enim ignis ad aerem, er aer ad aquam, aquaq; ad terram sese habet: ita ediuerso terra ad aquam, aqua ad aerem, aerq; ad ignem. Ergo 10 communis illa omnium rationum proportio, unum quiddam compositum efficit, quod mundum appel-Quando enim in tribus numeris, aut mo libus, aut uiribus, medium ita se habet ad postremum, ut primum ad medium, uicisimá; ut postremum cum medio, ita medium cum primo congruit, tunc quod medium est, er primum fit, et postremu. postremum quoq; & primum media siunt: ita necesitas cogit, ut omnia que sic deuincta sucrine, eadem inter se sint : eudem uerò cum sucta sint, effici- 20 tur, ut omnia fine unum.) Quibus in rebus fit ana logia,uel quo pacto cofideretur, in his oftendit Pla to. ait enim, in tribus terminis ad minus analogiam omne semper spectari, candemá; habitudme quandam ex omnibus terminorum rationibus ad se inuicem collatis effe, que unu quiddam ex ijs ipfis cofti tuat. Verum ut nos bac apertius exponamus, quotuplex analogia sit, et in quibus cernatur, dicamus: demceps ad physicam rationem id accomodemus. num, ut Nicomachus in Arubmetica, & Boetius, ceteriq; docent: Arithmetica, Geometrica, & Musi ca. Arithmetica proportio est, quando equalis m omnibus terminis excessus seruatur: ut 1 2 3 4, 5 6. In ijs sanė omnibus numeris aqualis unitatum est excessus. sequentes enim, priores superant unitate semper. Geometrica est, cum equalis proportio in omnibus terminis seruatur, siue ca sit dupla, siue tri pla, siue alia quæuis:ut 2 4 8 16. in illis quide om demum, quando sic se babet maximus terminus ad minimum, ut differencia maximi & medij, ad differentiam medij & minimi: uelut 3 4 6. Senarius quidem maximus est, ternariumq; superat media sui parte: differencia uero 6 ad 4, est tertia senarij ipsius pars, hoc est binarius: differentia deniq; 4 ad 3, est quarta pars sui, hoc est unitas. itaq; ut 6 supe rat 4 binario, & utriusq; discrimen est 2, ita 4 superat 3 unitate, differentiaq; est unum. Ergo diffe rontie utriufq; dupla est proportio, quemadmodu & 6 ad 3 est cadem dupla. Ex his igitur tribus proportionibus fola Geometrica uerè analogia dicitur, si Proclo & Psello credimus:cetere uerò po tius medictates appellari debent, siquide illa unam Cr eandem proportionem in omnibus terminis efficit. Que proportionis unio ad mundi unitate explicandam accommodatisima est . Has demum tres

proportionum formas in ijs uerbis Plato intelligit:

Quando enim in tribus molibus, aut numeris, aut uiribus mediñ ita fe babet ad postremñ. ) Nam per moles, fiue öynəs, Geometricam analogiam indıcat, quæ coniunctarum magnitudinum propria est:per numeros Arithmeticam, quæ numeris trībuitur: per uires, siue Awapes, Musicam, que in grani, acuto, alijsq; eiusmodi tonis cernitur. Iam uerò, cũ quotuplex analogia sit, dixerimus, quibus nam in rebus, aut quomodo spectetur, dicatur. Analogia om nis, ut Euclides lib. 5. docet, in tribus saltem terminis cernitur.nam si sit in pluribus, quatenus relatio inter tres fit, consideratur. Quod ipsum Plato nobis oftendens, inter tres (inquit) magnitudines siue coniunctas, fine deiunctas, fine fonoras, analogiam omně mueniri, ita ut eodem modo affectus fit prior terminus ad secundum, et secundus ad tertiu, quo tertius ad secundum, ac secundus ad primum. hæc enim fingulorum trium communis habitudo, u= nam edit proportionem. Sed nos hæc demostratione quadam clarius exponamus, ut Platonis uerba melius declarentur. Sint bi numeri inter se dupla proportione connexi, 3 6 12.ex his rationes omnes, quecung; sum, colligamus. Quemadmodum 3 ad & est affectus, ita 6 ad 12. bæc est prima ratio. Item ordine retrogrado, quemadmodñ 12 ad 6, ita 6 ad 3.hec est secunda ratio:in utraq; autem primus numerus, & ultimus, tum primi, tum ultimi fium. primus quidem fit 3, quando ab illo rationem colligere Tres sunt proportiones, seu medietates magnitudi- 30 incipimus, desinimusé; in 12. idem autem 12 sit ulti mus. Postremus idem sit ille 3, quando nicenersa ab illo 12 incipimus, definimusq; in 3. Hac igitur ratione uterq; numerus extremus diversis coparationibus tum primus, tum ultimus fit . Quinetia 6, qui intermedius cst, ad utrunque extremum collatus, primus et ultimus fit, hoc modo: Sicut se habet & ad 3, ita idem 6 ad 12. Ecce in ea collatione duo extre mi medij iam fiunt, medius uero 6 fit primus er ul timus : primus, quando rationis initium ab illo sumibus una 😋 cadem dupla proportio est . Musica 🔸 mimus ad extremos : ultimus, quando ab extremorum alterutro in illum terminamus rationes. Atqui banc Plato rationum collatione analogiam uocat, eandemq; unam esse dicit in ijs uerbis, quæ suprare tulimus. Age uerò rationem physicam, & mundi constitutioni accommodatam ex eadem analogia doceamus. Mundum esse unum,et ex quatuor qualitatibus proportione quadam compolitum, non mo dò Plato,sed alij quoq; multi affirmant. Proportio uerò illa qualitates ipjas complectens, ac sub mundi 50 unitate commens, anima mundi est, ut Plotinus m lib.de Colo, Proclusq; testatur. eadem enim corpus tuetur ac retinet, ne pars aliqua effluat, ingruat 'ue, qua mundus eruatur. Item numeri, terminiq; in qui bus proportio illa cernitur, qualitates elememoru, formeq; rerum corporearum, rationes demu inter numeros eofdem diuerfo modo collectæ, qualitatum communionem significat. Ignis enim, quatenus ta-Au per-

Elu percipitur, cum terra conuenit: terra cum igne, quatenus colorata est, ac in sensum cernendi cadit: quatenus aute cadem illa humoris, frigiditatisq: aliquid admixtum habet, cum aere aquaq; conuenit. Itaque fit, ut quamuis singula elementa proprias babeam, peculiaresq; qualitates, tamen in unoquoque ipsorum permixtæ sint aliorum qualitates, quibus cum conveniunt : quemadmodum Plotimus idem testatur.

Quòdsi uniuersi corpus latitudinem 10 habere debuisset, nullam uerò profunditatē, unum sanė tum ad seipsum, tum ad extrema uincienda interiectum me dium suffecisset. Sed cum soliditatem mundus requireret, solida uerò non uno, sed duobus semper medns copulentur,inter ignem & terram Deus ae rem aquamés locauit, eacs ita inter se inuicem, quoad fieri poterat, compa-20 rauit, ut quemadmodum ignis ad aerem, ita aer ad aquam: ut aer ad aquã, sicaqua ad terram congrue coferatur.

Quomodo mundus constructus ex quatuor qua litatibus fit, in his Plato nobis oftendit, simula; connexionem elementorum declarat . Siquidem traftationis buius finis est, mundi ortum exponere, quo pacto genitus fit, quod ad eius corpoream naturam coningationem elementorum inter se Plato declarans,geometricis demonstrationibus id probat.Nā cum unum esse elementum duntaxat non posit, que admodum lib. 1. de Elementis Galenus docet, principiaq; rerum contraria fint, necesse est comrariarum qualitatu coniugationem aliquam fieri. Quam quidem rem ut apertius nos exponamus, primò cur Mathematicis demonstrationibus ad mundi ortum, rerumés naturalium generationem explicandam utatur, aperiamus: deinde, ipfas demonstrationes huius loci interpretationi accommodatas, fubijciemus: postremò elementorum connexionem illis demon strationibus respondentem, explicabimus. Ma gnam effe Physica cum Mathematicis consensione, non solum Plato ubiq; docet, fed Aristoteles etiam, aliją; philosophi. Ambo enim illi in plerisą; tractatiombus Mathematicorum demonstrationibus utuntur : et subiectum utriusq; facultatis idipsum ma gis declarat, quando boc differt Physicus à Mathecorporis naturalis effentiam, accidentia, constitutionemá; considerat, hic magnitudines à corpore separatas : sed ambo circa idem subiectu uersamur, quamuis diversum sequantur finem. Quo nomine Plato, utpote Mathematicarum peritisimus, in na turalibus trastationibus Mathematicas demonstrationes affert, tum ut firmiorem rei propositæ sidem

faciat, tum ut magnam utriufq; difcipline communionem declaret. Quod fanè cum in locis alijs, tum maxime in boc loco facit, ut ex ijs qua sequuntur, apparet. Sed ut demonstrationes iam proponamus, & ex Geometriæ præceptionibus desumptas buie loco accommodemus, illud nunc explicandum uide tur, quomodo duo corpora folida non uno, fed duo bus umculis colligari dicat, duo uerò plana unico tantum uinculo contenta esse. Ergo ut rem altius repetam, magnitudo omnis cum una eademq; fit, ra tione tamé distinguitur: alteraq; coniuncta est, que in re aliqua coniuncta cernitur, ut linea, superficies:altera deinncta, qua in re diuifa spectatur , ut numerus. Sed tamen numeri quamuis deiuneta magnitudinis per fe fint, similitudine quadam coiuncti dicuntur : promdeg; lineares, plani , folidiq; etiam Sunt. Nam cum naturali ordine ab unitate in multi tudinem diffonuntur numeri,lineares dicuntur, ut 1 2 3 4 5 6. quoniam ut à puncto in infinitum linea produci potest:ita ab unitate, que puncti rationem babet,in in finitum numerum multitudo potest congeri. Iam uerò & plani funt numeri, quemadmodum & plana corpora, si in se ducantur: uelut si 6 in 3 duelus efficiat 18. tunc enim linearis numerus in fe ductus, superficie efficit. Eadem quoq; ratione numeri folidi funt, ijq; omnium figurarum:ut py ramides, quadrati, cubi, triangulares, eiusmodig; alij, de quibus prolixius Nicomachus, & Boetius. His ita uelut fundamentis iaclis, plana corpora,ut attinet, cu alioqui eternus à Platone dicatur. Ideo 30 numeri plani, sunt, quicumq; longitudinem, latitudinem q; folum habent, quemadmodu Euclides defi nit.Eadem quoque plana, que हेर्ना नहतीय dicuntur à Grecis, unum dum axat medium babere dicuntur, quia duo folum interualla babem : nec enim in planis corporibus differencia plures sum, quam dua, ante, pone, uel dextrorsum & sinistrorsum. Incer duo itaq; interualla una tamü medietas,connexioq; est. At uerò in folidis corporib. quoniam præter fu perficiem, craßities est etiam, non modò duo illa internalla, sed tertium etiam alind, quod crasitici sit proprium,inerut. Igitur duorum solidorum duo funt internalla, quia unumquodq; ipforŭ tria quoc babet, duo quidem propria, tertium uerò commune alterutri. Sed bæc nos demonstrationibus apertius explicemus. In planis corporibus unam esse so lum medietatem, sic apparebit. Sint bi duo numeri quadrati, planiq, 4 & 9. ij enim, quia quatuor aqualia latera babent in longitudine ac latitudine, quadrati sunt. Horum unü esse medium duntaxat, matico, ut Aristot. lib.2. Physic. tradit, quod ille 50 siue mediam proportionem utriusq; unam esse dicimus:nimirum 6. nam 4 ad 6 eandem habet propor tionem, quam 6 ad 9, boc est sesquialteram: ergo comunis utriusq; quadrati medius est 6, alius uero minime. si enim 7 sit medius, erit in equalis in utroq; extremorum proportio: fiquidem 4 ad 7 sesquiter tiam babebit proportionem, 7 uerò ad 9 sesquialteram.Ex quo fit,ut duorum planorum unica tantum sit me−

sit medietas que nirung extremum connectat. Sed ad inneniendam duorum planorum quadratorum medietatem utrig: communem, latera illorum multi plicanda in se mutuò sunt, productus q; ex ijs numerus communis crit medietas: ut quaternarij latus est 2, nouenary nerò 3. Qnod si 2 in 3 ducae, proueniet 6, commune utrio medium. In quo tamen numerum illum medium concinue proportionis effe oportet, alioqui communis non erit. Hinc igitur Platonicum illud theorema, Plana omnia unico tantum medio contenta sunt, demonstratu esse patet.cuius demon- 10 Arationis principiŭ ex Euclide lib.8.Prop.18 pendet, in quaille sic ait : Δύο ὁμοίωμ દેશા ત્રદંતી અμ ત્રંગની μῶμ, હૈક μέσος αὐάλογός ἐσιμ αριθμός, και ὁ ἐπίπε-Αος προς επίπειου ομπλασίονα λόγου έχει, μπορ κομόλογος πλουρά περς τίω ομόλεγου πλουραύ. Ομά quidem demonstratione geometrica figura, ut facit Chalcidius, boc loco docere longü est : ideoq; nunc omittatur, cu numeris illud explicatu iam fatis sit. Præterea duo folida corpora duob. medijs colligari, binc potest demostrari. Sint duo numeri cubi, 8 er 27. ijdem aut cubi dicutur, quia superficie crasi 20 tieg; constant, folidig; sunt. illorum itaq; duorum duo esse media dicimus, 12 er 18. eandem enim rationem habet 8 ad 12, quam 18 ad 27:boc est, sesquialteram. Etenim sumatur latus octonarij 2, er latus illius 27, nimirum 3. ex his enim lateribus in se multiplicatis, duo illi cubi fiunt:ex binario nimiru quater multiplicato 8, er ex 3 nouies in se ducto 27. Quod si ergo duo illa latera utriusq; cubi mutuò in se bis ducas, dua meditates prouenient. Nam bis 3 efficier 6. atquiterum bis 6 multiplicatus faciet 12, qui ad & sesquialter, er continue proportionis est. Eodem item modo alterum medium sic produces. Duc 3 in > semel, efficiet 6.iterumq; duc 6 in idem 3, emanabunt 18, qui etiam proportionem candem babet cum. 27. Ergo utriusq; cubi latera in se mutuò bis multiplicata ordine commutato, medictates duas producent, que no medò continue proportio vis cum extremis cubis funt, sed solida etia, er cubi-siquidem ex planis plana solum corpora, & ex folidis folida fiunt, ut Euclides lib. 8 demonstrat. 40 uenit frigiditate,repugnat ficcitate: aqua item cum Quamobrem bec erit soldorum illorum numerorum proportio et communis medictas, 8 12 18 27. quam ex lib. 8. Euclidis, Prop. 19. demonstrare faci le est, in qua sic ille: Δύο ὁμοίων σερεῶν, οθύο μέσοι ἀ− νάλογον έμπίπβεσιν αφιθμοί, και δ σοβεός περος του ομοιορ σοβεόρ τριπλασίονα λόγορ έχει, μπερ κόμόλο yos mhove à meòs thủ ouchoyou mhoveay. Sed sduct tendum quidem est, non loqui bic Platonem de planis quibufq;, uel de folidis etiam: fed de ijs folum quæ babeant eandem proportionem, eam q; cotinuam, ut Proclus explicat, er ex Euclide patet nam Democritus in quatuor lineis duo media demonstrabat, quæ tamē demõftratio ad hunc locum minimė pertmebat. Atqui bæc ultima folidorum corporum demonstratio mundo er eius partibus conuenit, quia

non planus est is, ut Plato dicit, sed folidus, ac rotur due, omniach corpora einsmodi trinam habet dimē fionem. Vnde cum duobus medijs constare mund**ü** propter soliditatem dicit, rotunde figure internalla considera, que duo sunt, unum in superficie, alte rum in profunditate.Ex quo fit, ut cum mundus fit rotundus, atq; etiam elementa fuperiori quidem par te illa,id est superficie commgant sefe mutuo, superiora nimirum cum inferioribus, profunditate uerð instriora contingant: ut ignis superficie superiori contiguus est cœlo lune, inferiori autem aerene contingit, codemá; modo reliqua elementa . His igitur demonstratis, physicam barum proportionum, mediciatum q; rationem doceamus. Cum supe rius duo elementa ignem ac terram Plato posuerit, mediaq; alia interiecta totum mundum corporeum efficere dixerit, bac nunc demostratione idipsum de clarat. Duo funt folida corpora, ignis 🖝 terra. funt enim extrema, propter magnam nature diversitatem : folida ucrò, quia corpora omnia mundi trina costant dimensione, solidaq; sunt, ut Plotinus in lib. de Cœlo docet. Inter illa igitur duo extrema, esse duo alia media dicimus, cum Platone, aerem Craquam,quæ eandem habent proportionem er inter se ipsa, er ad extrema sua . Nam ut ignis ad acrem, aer uerò ad aquam, aquaq; ad terram fefe habent, ita uiceuerfa terra ad aquam, aqua ad aerem, aerás ad ignem. Et ut Macrobius lib. 1. in Som. Scip. ait, quaternarius numerus duas medietates primus ommum sortitur, ijsq totum corpus deumetum stabili tur, firmumą est. ideoą Pythagorici in quaterna-30 rio plenitudinem, tum mundi, tum animi ponebāt. indeq; quatuor uidemus elementa,quatuor qualitates, quatuor humores, quatuor corporum constitutiones, quatuor deniq; anni tempora. Ex quo intelligitur quaternarij perfectio. Igitur quatuor elemē ta co sunt inter se uinculo connexa, ut unum mundi corpus constituant, propter qualitatum inter se ratione. singula enim binas babent qualitates, quarum alteram quidem cum altero comunem babent, alteram uerò repugnantem:ut terra cum aqua conaere cofencit humore, diffemitq; frigiditate: aer deniq: cum igne communem babet calorem, concrarià uerò siccitatem. Atque andem etiam rationem uiceuersa ab igne ad terram peruenientes demonstrare possumus. Ceterum ut ipsam demonstrationem Ma thematicam apertius in elementorum connexione declaremus, corudem qualitates prius exponamus. cum magnam esse Mathematicarum cum Physica comunionem dixerimus, Platoq; semper naturalia Mathematicis demonstret, quaternarij numeri foliditate mundi constitutionem in his nobis ostendit: er cum res omnes corporee numero, pondere, ac mensura costem, bis Mathematicoru terminos comparat. Nam per folida, mixtorum corporum qualitates, naturales quires significat: per plana, substan

tiales rerum formas : per mensuras, corporu illoru magnitudines ijs formis accomodatas. Atq. inde fit, ut cu duo plana unico folu medio conecti dicit, duas formas substătiales unico medio formali cotentas effe intelligat.Cum aŭt duo folida duob. medijs ligari inquit, duo naturalia coposita duobus medijs cone-Eti, uno quide formali, altero materiali fignificat: fiquide elementa per formales qualitates mutuo inter se connectutur. Hæc cum ita sint, per solidoru eor porum medietates, comunes elementoru qualitates 10 Proclus refert, er earunde duas effe cuiq comunes nobis oftendit Plato. elementa enim folida corpora Sunt, boc est, ex forma materiaq; copolita:qualitates uerò, ut plani numeri uel superficies suns. Igitur cũ alij duas unicuiq; elementorũ qualitates tribuat, ut igni calore & siccitate, aeri calore et humore, aque humore er frigiditate, terre frigiditate et ficcitatem, quoru è numero fuit Aristoteles : aly unicam folum qualitatë, ut igni calorem, aeri frigidita-

tem, aque humiditatë, terre frigiditatë : Plato qui dem sub Timei persona, quemadmodu Proclus explicat, triplice unicuiq; elemeto qualitate tribuit: atq; earum unamquang; à substancia, uirtute actioneg; ipforu fumit. Itag; igni fubtilitatë, acumë, mobi litatemą; tribuit:aeri subtilitate, obtustatem, ae mo bilitate:aque crasitie, obtusitate et mobilitate:terre craßitiem, obtusitate,immobilitate. Hoc igitur modo fingula elemēta tribus his costare qualitatib. cum alijs dicit, unā uerò ipfi propriā . Nam ut folida omnia corpora trină babet dimenfione, ita etia elementa tres habem qualitates. duas uerò folu ba bere non posse, tum ex corum actione, tum ex natura probat. Sed barŭ nos qualitatŭ coniugationes im elemetis demonstremus huiusmodi figura,in qua ignis et terra quafi duo extrema fim, media uerò acr et aqua, quoru coniugationes simul explicabutur.



Ecce igitur, ignis ac terra qualitates omnino co traria funt.nam ignis fubtilis, acutus, & mobilis:ex diametro aduerfatur terre, crasse, obtuse, ac immo bili. sed aer tamen er aqua mediæ inter illos natu- 30 re sunt, cum unoq; conveniunt qualitate aliqua, ab alteroq; differum. Nam aer cum igne couenit subtilitate ac mobilitate, differt obtufitate: aqua etia cum terra crasitie obtusitateq; conuenit, mobilitate dissemit. Ergo extremæ qualitates singuloru communes cum alijs extremis sunt, medie uerò differences. Atquiex hac elementorum dispositione proportionem, medietatesq; inuenire poteris : siquidem eandem qualitatum cosensionem ignis ad aerem habet, quam aqua ad terram:in eag; per duas illas habitu- 40 etiam,tres habeant interuallorum differentias,londines medictates binas intelligat. Eodemá; modo, si rationum coparationem ab intermedijs duobus in extrema deducas, totidem duas rationes medictatesq; inuenies. Nam ut aer ad ignem, ita aqua ad ter ram sese babet sic enim tota elementorum series mu tuis colletionibus annectitur, unumq corpus efficit. Hec igitur hactenus ad Platonis sensum expli candu fatis fint, omißis alijs Procli, Iamblichi, Chal cidij, cæterorumą; Platonicorū interpretationibus longisimis. Interim tamen Plotinus circa hanc Pla 50 tonis sententiam inquirit in lib. de Coelo, num in naturalibus etiam ratio ea Mathematicorum ualeat, inter duo extrema folidorii rationem habētia, duo itidem media interponi debere? quando aquam terre sine medio aliquo misceri uidemus? Cui obiectioni respondens idem ipse, ait, elementa quidem proprias suas qualitates retinere, quod ad corum natu-

ram attimet: interim tamen unumquodq; ipforum particeps alterius qualitatis effe, ut sui sensum hominibus pariat, percipiq; poßit. Nam ignis, quatenus tangitur, soliditatem à terra mutuatur : terra etiam, quatenus cernitur, ab igne lucem accipit:om mia demum elementa impura funt, aliorum q; qualitatibus admixta, quemadmodu & Aristoteles alijás affirmant. Que cum ita sint, rectè quidem Plato, ad oftendendam mundani corporis unitatem, elementorumq; connexionem, qualitates inter se colligari sub proportionum medietatibus indicauit,trinamés unicuick elemento magnitudinem tribuit : quoniam corpora omnia non folum simplicia, sed composita gitudinem, latitudinem, & craßitiem. Cui fententiæ Aristoteles lib. 1.de Cœlo aßētitur, cum tres so lum corporum omnium dimensiones esse, nullumas corpus folidum ijs tribus carere dicit:fiquidem ternarius copofitionis perfectione obtinet, quem itide quamuis diuerfa ratione cœlo, elementisq; tribuit.

Qua ex conjunctione it a conflicutus elt műdus, ut alpici tangiés polsit. Propterea ex huiusmodi rebus numero quatuor, mundi corpus conflatum est, ea connexum comparatione qua dixi. Ex quo seipsum amicitia concor di complectitur, atcp ita aptè cohæret, utnequeat disfolui ullo modo, nisi ab eodem à quo est colligatum. Quatuor igitur earum rerū quamlibet integrā

mundus

miidus accepit. Ex omni quippe igni, aere, aqua, terra, iplius faber ita iplum composuit, ut nullam cuiusquam istorum partem aut uim extra relinqueret. Idos ea ratione fecit, primum quidem, ut totu hocanimal quam maxime per tectum ex pertectis partibus ellet: deinde ut esset unum, cum nihil extrà reli clum luerit, ex quo alterum generetur. 101 Postremò, ne quis ipsum morbus aut senectus attingeret. Videbat enim ea elle naturam corporis, ut importuna ca loris uel frigoris aliarumés rerû nimis uehementium accessione lædatur, & in morbos seniűés impulsum deficiat. Quam ob causam rationem g unum totum ex omnibus totis & perfectis perfectum, morbi & senectutis exper- 20 ab inserioribus qualitatibus, constat. Sed si queras, tem Deus mundum constituit.

Ex mutua elementorum connexione constitutum effe mundum, unumq; effectum, Plato in his dicit:in quo non tantum mundi constitutionem declarare mobis uult, sed eius etiam essentiam. Qua de causa cum duplicem esse mundi regionem, alteram eleme tarem, alteram cœleste, Aristoteles in Meteoris dicat, dubium est, an utraq; regio eiusdem natura sit, nec ne: aut si sit, qualis nam eadem sit. Que ut nos ea in re sententiam subijciamus. Vniuersum mundu non folum cælestem, sed elementarem etiam, ex qua tuor elementis compositum, Pythagorici ac Platonici omnes affirmane, ac de inferiori quidem parte, que sub luna est, nemo est qui dubitet:quando sensibus percipitur, experimento q; id copertu est. Ca lum autem ex iffdem elemeneus compositum esse, sic probant Platonici. Primò, quòd in mundi artifice Deo elementorum ideæ sint, m mundo uerò sensibinerfi cadem materia est, quanuis diversa sint partiu cius forme. Tum in calo ipfo elementorum omnes qualitates non mixtæ, sed persecte sunt.er cælestis quidem ignis, quo ipsum constat, essentia idem est cum inferiori isto:differt tamë, quòd is nullo alimë to indiget, uelut iste : quodq; gignit potius, quam corrupit. Iam ucrò & sic argumetantur, dum qualitates elementoru in calo esse probant:Si calum, inquiunt, uirtutem aliquam inferioribus corporinon potest, si uiribus elementoru caruerit: atqui ma gnam nidemus è coclo um corporibus inferioribus impertiri:ergo er elementorum uirtutes cœlum ha bet. Si enim non haberet, nullam uim habere posset: cum nihil ex eo præstet, quo ipsum careat . Atque buic sentencia Astrologoru rationes astipulamur, qui stellis similes inferiorum corporum qualitates

tribuunt. nam Saturnum frigidum ac ficcum, Maytem calidum & ficcum, Iouem calidum & humida esse, reliqua demum sidera proprias quasdam qualitatum uires obtinere dicum. Himc etiam Py:hagorici, ut Proclus Macrobiusq; referunt, in cœlo elemema ratione quadam ponebant, ante folem quidem uno modo, post ipsum uerò alio.nam Lunam terrã cœlestem, quòd humda, frigida, er opaca sit, appel labant: Mercurium aquam, Venerem aerem, Solens ignem. Atq; hoc fanè post solem:ante ipsum autem, Martem uocabant ignem, Iouem aerem, Saturnum aquam, firmamentum seu àndava terram. Que no immeritò cœlestibus sideribus tribuebatur, quando similes earum qualitates ab ijs infundi, experiemia doceat. Eandem ob causam Alcumista unicuiq; siderum metallum aliquod asignam:ut Lune argen tum, Saturno plumbum, Ioni stannum, Marti serru, Veneri æs, Mercurio argemű uiuum, Soliq; aurű. Ex quibus omnibus, diuersam no esse cœli natura ecque nam Platonis fententia uera fit: dicam cum Proclo, ceteris q; Platonicis: ignee nature cœlu ab eo dici,ita ut ignis ille purisimus,diuersusq; ab infe riori isto sit, quatenus summam forme persectionens habet:lacidumq;omnino,& afþectabile fit.nam ut` ignis fplendor, m idea artificis est:ita in cœlo posi– tus usfibilis fit,instrioremą́; mundum illustrat. Cul fememia, Numenius, Plotmusq; in lib.de Cælo affencitur. ait enim hiv, idcirco à Platone dici mundi**t** distincte declaremus, ucram Platonis, Aristotelisq; 30 siue vælum ex igne terraq; componi, quòd maltum habeat igne a natur a. uidemus siquidem magna stel larum cœliq; lucem emicare, que ex ignea natura prouenit. Hac ipsam semencia prior omnibus Trismegistus in Pimandro habuit, his uerbis : Deus autê uerbo suo sancto, intellectuali, or artifice inclamauit, Esto sol: simulá; dicto, ignis qui nature sublimi rohærebat, dico mmiru purum sincerumá; illud, & luminosum, efficacius & sacundius natura suo ipfius spiritu attraxit, & in altum ex aqua sustulit. 🕯 forme corudem substantiales. Demde, quòd uni- 🛕 In quibus cum de sole loquitur, igne e nature illum esse dicit. Postremò Aristoteles, ut Plutarchus lib. 2.de Placit. philof.testatur, cœlu esse ignee nature dixit, non quidem in bis libris qui nunc extant, sed in alijs qui fortè interierunt. fic enim Plutarchus de illo refert: œjigoré) us èn méumos obuaros ovojos, in θεγμέ και ψιχεού μίγματος . Sed tamē ut Platonis Aristotelisą: sementiam planė cosentientem exponamus, quid de cœli essentia Aristoteles iudicarit,quàm breuißimè proponatur.Aristoteles lib.12 **bus imfu**ndit, illaq; regit, regere influereq́; aliquid <sub>eo</sub> de Cœlo, alijsq́; locis, cœlū quintam quandā naturam ab elementis diversam, ingenità, nullis mutatio nıbus obnoxia, sed codem semper modo permanentê esse dixit. Ex quo aliqui mepte interpretatur, differre ipsum à Platone:quonià ex quatuor elementis copositu esse mundu Plato dixerit, Aristoteles uerò minime. quoru sane semetias non modo inter se no differre, sed easde prorsus esse, probabimus. Primò quiden

quidem Plato (ut Diogenes Laertius in eius uita, & Alcinous, docens) constare cælum ex quatuor qualitatibus dixit,hac ratione, quòd quatenus aspe-Cabile est, igne e natur e dicatur : quatenus ucrò fo lidum,ex terra. Quatenus itaq; foliditas,colorq; lu cidus connectuneur, ex aere, aquaq;, quafi uinculis coffituatur. Atqui banc sementia Platoni eide tri buune Plotinus, Proclus, & Simplicius. Quod cum ita sit, cœlum quimam esse quanda essemiam ab elemencis diversam, illorum tamen virtutes in se babentem, Plato manifeste dixit cum Aristotele : queadmodum Simplicius lib,1. Comment. in lib. illius de Cœlo multis argumencis confirmat. Quin potius in Commentarijs Proclus, Aristotelë inquit à Platone id accepisse, ut colum quintam natura uocarit:cum Plato prius quintum elementum illud nominasset. Sic enim refert de Aristotele: nædei ys neu Top Bga ของ สยุมส์แม หิฮเฉม. สเ วุณา ปเฉอร์ยุย, สยุมสือมรอง χώου καλάν, ‡πέμπου κόσμον, καί οχύμα πέμπον, ώς ο πλάτωμ εκάλεσε; Quod etiam ipsemet Plato 20 his uerbis confirmat: Qua ex coniunctione ita constructus est mundus, ut aspici, tangiq; posit.) Hoc est, ex quatuor quidem elemencis constitutum esse mundu, unumq; factu, ratione illa, quam diximus, coftat . tangitur enim, no quod terreus sit, sed quia folidus: cernitur uerò, quia lucidus,non quòd igneus uerè sit . Ex quo scipsum amicicia concor di complectitur, atque ita aptè cohæret, ut nequeat diffolui ullo modo, nisi ab codem, à quo est colligatum.) Explicata in universum mundi constitutio- 30 ne, fingula Platonis uerba, que difficultatis aliquid babent, explicentur . Constitutis iam quatuor elemencis, & analogia quadam connexis, unum esse mundum factum, cocordi amiciciæ umculo constru Aum, ita ut diffolui nisi ab artifice Deo non poßit, Plato ijs uerbis dicit. In quibus confiderandum est, mundi ortum (ut Proclus & Macrobius aiunt) ab unitate ad quaternitatem prouenire. nam si totum mundum æternum & indissolubile resoluere in sim plicisimas partes cogitatione uclimus, cius gortum 40 effecerit, disolucre g posit. Nec tame ita putes, cau doctrina gratia cum Platone explicare, inueniemus quidem, quaternarium elementoru numerum mundi constituendi principium esse,ipsaq; quatuor elementa proportione qualitatum inter se deuincta, unum quoddam corpus efficere. Quare proportio qualitatum unitatem mundi efficit,unitas amiciciã 🖝 concordià . neq; enim aliud per amiciciam illam à Platone hic dictam intelligere oportet, quàm fym pathiam omnium mundi partium, ex analogia elementorum prouenientem. Vnde fit, ut in mixtiscor 50 poribus idem cernamus. Nam qualitatum inter se commoda proportionalisq; conexio, unitatem corporis efficit:uel ut repugnans diffentaneaq; connexio,dissolutionem parit, conexio demum 🖝 unitae Sympathiam, amiciciamq; gignit. Quo nomine Plato post explicatam mundi unionem, ex elemencis Proportione cõiunctis, concordem amiciciam pro-

MORZILLI uenire inde dixit. quod etiam Plin. lib.2. alijsq; locis exprimens, sympathiam, & antipathiam in rebus naturalibus ponit, ad illaq; rerum causas reducit,ex Empedoclis sementia, qui concordiam & di scordiam, naturaliŭ rerum principia statuebat. At uerd, cur nam idem mundum indiffolubilem effe in quit, ab eius autem artifice Deo dissolui poße? Cer tè si Plotino, Procloq; credimus, boc modo mundus dissolui potest, nec tame dissoluetur aut à se, aut ab eius artifice. Primò, quicquid corrumpitur, uel ex fua natura corrumpitur, uel ab alio : atqui mundus ex sua natura non potest: igitur ab alio potest duntaxat. Quòd autem ex se dissolui nequeat, himc liquet,quia cœli forma præstātißima est,materiamģ Juam Juperat, ita ut immutari non ualeat. Nam cum materia formam superat, res corrumpitur : cum uerò præstantior est sorma, quàm ut posit immutari, perpetuò inbæret.Idcirco cœlum, quoniã præstantißima constat forma, mutari ex se nequit:quinimò anima illius ipsummet corpus universum semper co timet, nibilq; aliunde ingruere, excedere ue ab eius substătia, quò ipsum intereat, permittit. Igitur cum ex natura sua mundus interire, tum propter corporis natura, tum ob animæ uim nequeat:restat, ut ab eius artifice diffolui folum poßit. At nec ab hoc etiā dissoluetur mundus:nam si eius dissolutio malū est, ( à forma enim ad privationem tendit ) atq; opifex nullius mali est autor, ergo nullo modo artisex mun du dissoluet. si enim dissoluat, mali auctor iam eset: quod ab eius natura est alienu. Quare his, alijsq; rationibus huiufmodi, mundi durationem Platonici cofirmant. Quod ucro Plato inquit, à nemine diffolui posse mundum,præterquam ab eo,å quo est sã Aus, quando eius uoluntate eternus est:ita Proclus înterpretatur, ut artificis uim in ijs declaret. nam fi qui rem costruit, potest eam eruere, si uclit:Deus etia, qui mundu fabricatus est, eunde dissoluere poterit, dum uoluerit.Ex quo intelligitur, mudu ab alia caufa priori, prastatioriés contineri, que ipsum fam illam mundum uelle eruere, ut aliquando eruat: sic enim æternus non esset: sed quod ad mundi naturam,utpote composità, attinet, idipsum dici. Deus enim artifex, minime quidem erit mali, hoc est disfolutionis, auctor : nec modò hoc, modò illud uolet, sed idem semper. Quatuor igitur earum rerum quamlibet integram mundus accepit:ex omni quip pe ignizaere, aquasterra, ipfius faber ita ipfum com poluit, ut nullum cuiulg: istorum partem, aut uim extràrelinqueret.) Mundus cum ex quatuor elementis compositus quodammodo à Platone dictus fuerit, unusq; ac universus sit, nibil extra se positie habet, sed in se cuncta complectitur: alioqui uniucr sitas non effet. nam si quidesset, alius fortasse mundus extra illum foret, eodemá; modo plures effent mundi:quod Plato in Superioribus, & Aristoteles lib,1, de Cœlo,negăt. Qua de cauf4 ex uniuerfa,im-

quit Plato, elementoru natura mundum Deus fecit, mibliq; extrà reliquit, quo perfectior effet. na fi quid effet extrà relictu, perfectus no effet:et ex parte illa relicta mundũ aliũ fieri posse, facilè quis affirmaret: ideoq; istum interire, cum pars aliqua effluere ex eo posset. Ex quibus omnibus perspicuu est, mundum uniuersum esse, uniuersaq; complecti, totaq; corporea substancia constare. Atqui hec ipsa Platonis ner ba lib. 1. de Cœlo Aristoteles boc modo trascripsit, eum nullum extra mundum corpus relictum esse di- 10 Cat: Paveçop roivur in tap eignpirup, ori ste égip ifw, bre in the govies on commerce of non indexes, if ભ્રંથલેના મુર્જ દેવા મોદ ભાલલ પ્રેમક જ મહેર મહેન્યલક . પ્રેમ γαθρ ών αυτῷ τὸ φυσικὸν σώμα, και αἰαθατόν . ώς ε જૈંદર જેમ લેવો જારેલંકડ જે દુલ્લાગો, જેમેં કે ગુજરાજ ૧૦, જૈમર દર્જ લીકે ગ્રુર-THE YOVE DOE THE BS, AND ES ROW HOVES ROW TENERS žτος ο Βρανός έσιν . Hoc ipsum Trismegistus m Asclepio costrmans, mundana omnia intra mundum contineri, nibilq; extrinsecus relictum esse inquit. At si queras, quid nam extra mundum sit? Cum Ari 20 Stotele lib.1.de Calo, ac 12. Metaphysic. respondeer posum, neq; corpus, neq; locum, neque uacuum, neg tempus, sed eternitatem, divinitatemé, maxi-Ida; ea ratione fecit, primum quidem ut to tum boc animal quam maxime perfection ex perfe-Chis partibus eset : deinde ut eset uman, cum nihil extrà relictum fuerit, ex quo alterum generetur.) Cum nihil extra mundum relictum eße Plato dixerit, causas nunc reddit, cur id ita sit. Eædem autem, ut Proclus annotat, tres funt : unitas, aternitas, er 30 pter hac quide hactenus ad corporea mundi natupersectio.que omnes ita sunt in mundo coniuncte, sit neutra earum defit. Nam si persectum est id, cui nibil deeft in suo genere : ac mundu persectum ese, etq; ad perfecti imaginem fuctum dicimus:nibil ex eius natura deerit.proindeq; cuncta in se, extrà uerò nihil habebit. Quod si ucrò extra ipsum esse aliquid dicamus, unus iam non eßet, sed multiplex! quando materia extra mundum posita, nuda ese no poset, sed in alio quoquam mundo eset. Ex quo fie ret, ut unum non eßet exemplar. Item quia nibil ex 40 trà mundus babet, universus est, er eternus: quandoquidem à nullo alio corpore dirui potest. nam si quod unum idemá; semper est, eternitatem habet: babebit etiam mundus,quia unus est,& ad Dei ima ginë fullus. Praterea mudus intra se cuncta cople Aitur, perfectusq; idcirco est, & à nullo alio mteri mi potest. Quo fit, ut cum unus fit mundus, ex omni bus sui partibus persectus, seipsum conseruans, er eternus, nibil extra se habeat : sed integer ac totus semper manes, nunqua senescat, intereat ue. Atqui ,0 eo de nomine Plato nihil extra mundum relinqui dicit, ne morbo intereat, senescat ue : quonià corruptio omnis propter abscessionis, accessionis ue mutationem fiat. er si mundi pars aliqua extrinsecus eßet relicta, uel accedere aliquid mundo poßet, quod ipfum augeret, er immutaret : uel abfcedere, quod imminueret. Quam etia sententia confirmas,

nullam inquit partem extra mundum eße: quia corporca omnis natura, frigoris, calorisq; accessione, decessione ue, alteretur, er senescat Nam si corporea illa substâtia externa caliditate, frigore, alia ue qualitate uebementi uim suam ad mūdum transfunderet, immutare illum posset, eademá; ratione interimere:uel fi etiam ab eodē qualitatīs nis aliqua nehementior decederet, eodem quoque modo propter abscessionem mutationibus obnoxius esset mundus. Que cum ite fint, nibil extra mundu ex eius sub-Stantia relictum esse constat. Interim tamen hic no tandum eft, Platonem retulisse potisimum qualitates illas duas, calorem et frigiditatem: quoniam redem magnam efficiendi uim habeant. Ex qualitatibus enim quædam quasi patiuntur, ut humor & siccitas:quædam agunt, ut calor er frigiditae. Iant 🖝 illud confiderandum eft,eam Platònis rationem. que nihil extra mundum relicit probabat esse, mutuò reciprocari. Nam fi nulla, inquit, extra mundu pars posita est, sed ipse est integer : igitur æternus est mundus, cum à nullo alio mundo interimi posit. atquice nerfa, si mundus est æternus, nec ab alio, nec à se dissoluitur:ergo unus est, nibilq; babet extra fe. Atq; binc Aristoteles uidetur sumpsisse ratio+ nes illas lib. 1. de Cœlo, quibus mundum nec generari,nec interire, nec augeri, nec imminui, nec alterari posse costrmat:quando unus sit, nullumá; aliud contrarium habeat, à quo patiatur:nullum denig; ex insdem essentia corpus, à quo augeatur. Quaproram explicanda satis sinu:ad reliqua progrediamur.

Cui & figuram maxime congruam & decora dedit. Animal quippe hoc, quodintra fuum ambitum erat anima lía omnia contenturum, eam figuram præcipue requirebat, in qua figure om nes continerentur. Quapropter sphæ ricum fecit, in quo omnis extremitas paribus à medio radijs attingitur. quæ quidem figura omnium perfectilsima, fibig ipfi fimillima iudicatur.Patabat enim simile dissimili multo pulchrius esse.Lenem præterea hunc globum ex trinsecus undique expoliuit. Nec immeritò summa eum æqualitate torna. uit. Nec enim oculis indigebat, quia ni hil extrà quod cerni posset, relictum erat. Nec auribus, cum nihil iupereliet foris quod audiretur. Nec erant aere circumfula externa mundi, ut relpirationem requireret. Nec membris quis dem talibus opus erat, per quæ noua alimenta susciperet, aut décocti cibi ex cremeta emitteret: nulla decessio fierl poteras nulla accessio. Nec enim erat

aut quo, aut unde talia fieret. Ipsume nim le columptione & senio sufpsius alit. Ita nempe diuina arte fabricatus est mundus, ut omnia in seipso & à seipso patiatur,& agat.Ratus enim est ilde autor, mundum, si sibi ipse sufficiat, præstantiorem fore, quam si aliorum adminiculis egeat. Nec ei manus nedum quicquam erat, neque repellendű. Necpedibus, aut alns ad progres Lum statum ue membris opus erat.

NO nemadmodŭ Aristoteles in lib.de Cœlo, postquam multum de mundi natura disservit, de corporis eius figura, magnitudine, motuq; difputat: fic etiä in his Plato, hactenus de mundi esfentia multa disse ruit, nunc de figura ipsius loquitur. siquidem prior est natura rei, quam sit eius magnitudo. Ergo mun cit . id autem diversis rationibus demostrat, quas ut nos breuiter colligamus, primò sur mundus fit rotundus, ex Platonis femencia declaremus : deinceps Aristotelis ea de re iudicium fubijeiamus . Rotum dum esse mundu Plato probat, quia unus sit, er ad unius imaginem factus:quodq; unitati fimilis figura conuenire debeat, nimirum rotunda. Nam ut mundus unus est, ita figura sphærica una est, sui similis, er ab omrubus diuerfa. siquidem figurarum aliære Ailinee sunt, ut triangule, quadrate, parte altera 30 longiores, pentagone, atq; adeò relique omnes que fub rectilineorum genus cadunt:una uerò folum ex ijs omnibus sui generis est rotunda, que nullo sub ge nere cotinetur. Quo nomine, sum unus sit mundus, quemadmodum suprà retulimus, er unica sit spheri ca figura, rotundum esse illum concluditur. Iam ue rò er alia ratione idipsum confirmat, hoc modo: Quoniam sensibilem hunc mundum ad ideam-mun di intelligibilis Deo insitam factum esse dicimus, ineft, sensibile tanquă illius imagine infinitate illă imi tari. Sed cum nullu corpus infinitu fit, quemadmodu ab Aristotele in Physicis demonstratur: insinitatem ipsam mundus no in corporis magnitudine, sed in fi guræ cotmuitate adeptus est. sic enim sit, ut rotuda figura principio fineig, careat, & in se semper redeat. Quamobre rotudus motus menti maxime accomodatus à Platone dicitur. ut enim mens una & eade manes in se semper redit, ita rotuda figura una est, semperq; in se reuoluitur. Quare cum mūdus 🚓 fit unus, pulcher, et ad imaginë Dei factus:figuraq; rotunda una, perfecta, pulchra, infinitatiq; similis: rotundus prosectio erit. Atque hæ sunt Platonis ra tiones de mundi rotuditate. nam illam quæ ex corporis rotundi capacitate sumitur, postea explica-His quoq: rationibus argumenta Claudij Ptolemai lib. 1. Magna compositionis, rotunditatë

mundi asserētis, breuiter addamus, que buiasmodi funt. Cœlum, atq: adeò mundum univerfum rotundum esse constat, quoniam stellæ ab ortu in occasum paulatim progresse, tum mediŭ cæli occupant, tum declinant, semper tamen à terra equè distant : quod maximūrotunditatis indicium est. Item,urfa maior, ac minor, cetereq; septentrionales stelle, certa quadam ratione circa polum convertuntur, circularemá motum efficiunt.ex quo fequitur, ut si orbi cessarias esse duxit: quia nech capien- 10 cularissit motus, rotundum sit corpus. Preterea, si planum esset coclum, stellæ in nostro uertice maio. res apparerent, quàm ex que in remotioribus locis forent:quod tamen contrà fit. equalis enim earum magnitudo ubiq: cernitur, nisi quid aspectum impe diat. Ex his igitur argumencis relinquitur, rotundum effe mundum, quando cœlum ac terra rotunda Postremò ratio illa ab omnibus frequenter usurpata, que mundum esse rotundu propter fbere capacitatem docet, haud magnam uim habet, sed di figuram rotundam esse, & in orbem moueri di- 20 ex ea tamen mundi rotunditas etiam confirmatur-Quoniam mundue universum quiddam est, cuncta complectens, neceße fuit capacißimam illi figu-. ram dari:at ex omnium figurarum genere nulla est sapacior, quam rotunda: igitur rotundus est mundus. Quod autem spherica omnium capacisima sit,ratio quidem est, quòd nullos habeat angulos, an fractus ue aliquos, quodé; omnes sub se figuras aliae coplesti posit. Nam ut Archimedes in lib. de Sphæ ra & cylindro, eiuſdemĠ interpres Eutochius demonstrant, figurarum omnium, que equales habeat mensuras, quae iconspinieres nocam, capacisima est sphæra:emius rei demonstrationem, utpote pro lixam, er ad banc tractationem parū utilem, copful tò omissmus. His ita expositis, argumenta Aristote lis breviter colligamus ex lib. 2. de Coclo, eademq; cum Platonicis conferamus. Has ob causas Aristote les rotundum esse mundum probauit : primò, quia fphærica figura prima omniŭ fit,ideoq; primo corpori, nimirum cœlo conueniat. Esse autem primam telligibilisq; mundus principio fineq; caret, necesse 🚜 figură, à divisione figurară docet. Cum enm quadam rectilineæ, quædam circulares fint : atq; illæ 🛦 multis imperfectisq lineis contineantur, he uerò ab unica,maximeq; perfecta,nimirum peripheria, quā uocant:circulus quidem, sue sphæra persettismæ, prime que figure est, quando persecta en simplicia priora sunt impersedis er copositis. Preterca st circulari motu mouetur, inquit,cœlu, et extra illud nihil mane eft, necesse est ipsum rotundu esse. nam si no sit, sed alterius figura, anguli illius motu suo cir cumuoluti partem aliquam inanem relinquerent, in qua prim fuerat corpus. quod quia falfum effe, ex Superioribus demostrauit,rotundum esse cœlū con− cludit. Deinde sic argumentatur: Cocli motus menfura reliquorum motuum est: motus autem meties, quia uelocißimus,omnium est minimus. Sed minimiz spacium motus habent rotunda corpora:ergo cαlū rotundum eft. Postremo, quia aqua terraqs rotunda sunc

da funt,ido; multis argumentis patet, cœlum etiam, atq adeò universum rotundum effe concludit:siqui dem continens contente rei fimile est. Huiusmodi ergo rationibus cosli rotunditatem Aristoteles con firmauit. Quarum priorem illam, qua rotundam fi guram primam effe omnium, maximeq; simplicem astrebat, ex priori Platonis ratione sumptam esse conflat. Plato enim rotundum effe cœlum affirmaba, quoniam unum sit, & simplex corpus. figura uero rotunda cu una simplexá; sit, illi maxime con 10 neniat. Quin etiam tertia Aristotelis ratio, qua probat rotundam figuram minimum motus spacium babere, ideog; cœlo conuenire, quòd hoc minimò motu couertatur:ex illa etiam Platonis ratione deducta eft, quemadmodu Simplicius annotat, in qua is capacifimam omnium figurarum efferotundam dixit. Quamobrem hec ad mundi rotunditate probanda fatis fint : plura enim Cleomedes in libro de Circulari theoria , Ptolemausq;, ac eius interpres Theon. Nunc Platonis uerba exponamus. propter fphæricu fecit, in quo omnis extremitas pa ribus à mediogradijs attingitur: que figura omnium persectisima, sibiq, similima iudicatur. In his omnibus mundi rotunditatem afferit Plato. antea enim propter congruitatem, capacitatem q; figura, rotundum effe mudum dixit. nunc à perfectione, similitudineq; partium fibere,idem confirmat.aitq; rotundam figuram unam, libiq; similem esse, maximeg; perfectam : eamq; mundo, quia eiusmodi sit, conuenire. Itaq: cum fphæricam figuram paribus à 30 medio radijs attingi dicit, rotunde figure proprie tatem intellige, ut in ea lineæ omnes à centro ad am bitum equales semper sint. siue enim circulum, siue spharam describas, multasq; à centro ad periphèriam limeas deduxeris, eadem semper aquales erunt.ldeog: circulum Euclides lib. เ. sic definit : พย่αλος έσὶ σχαμα έπὶ πεδου, ὑπὸ μιᾶς γραμμάς περιε χόμςνου, ή παλεῖται πιζιφέζεια, περος δεν άφ' νόδε ση μέν τῶρ οντὸς το σχήματος καμούων πάσαι αἰ autem, quoniam solidum corpus est, idem sic definit libro 11, σφαῖρά ἐσιμ, ὅταν ἡμικυκλίδ μονέσκε τῆς διαμέτρη, περιονεχθού το μμιπύκλεομ, είς το εώτο πάλιρ ἀποπαταγαθη, όθον ήρξατο φέρεδαι τὸ πεγιληφθού χάμα. Quare si figura rotunda æquali**bu semper lineis à medio atttingitur, quemadmodü** omnes asserunt : mundus profecto, quia rotundus est, equè ab ipso medio undiquaç distabit. Age uerò, ecquid na ijs uerbis Plato fibi wult? Que quidem figura omniŭ perfectisima, sibiq; ipsi similima 50 indicatur:putabat enim simile disimili multo pulchrius esse. ) Certè in issem mundi rotunditate ab exemplari mundi buius sensibilis probare uult, simalq: fihere perfectione nobis oftendit. Sic enim argumetatur, queadmodu Proclus explicat: Quicuid alia cotinet, cotentis præstantius est, cademá: fibi reddit similia.nam si que sint inter se disimilia,

nibil ex ipsis est, quod alijs excellat: siquidem omnia eque continentur. Igitur quicquid alia commet, fimiliaq fibi efficit, ipsum fibimet multo similius est. At spherica figura, quoniam universa commet, ma ximè libi similis est:ergo mundo maximè conuenit. mundus enim er omnium capax est, er sibi quam fi millimus, proindeq; perfectisimus. Quare cum mis dus ad imaginem exemplaris unius, maximeq; fibi f milis, uidelicet mundi intelligibilis, factus fit, necefse est ipsum quam simillimum sibi esse . at figura rotunda fibi eft fimilima, quia una & fola fui generis est:ergo rotundum esse mundum relinquitur. Itaque sibi simile esse cœlum, ad ideam mundi intelligibil**is in** Deo fiti, qu**e une &** eadem est, res<del>erri</del> o= portet . nam si exemplar est unum, & imago eius mundus unus, cum nulli alij hæc fint fimilia, fibi folum similia erunt. Item, mundus idem perfectus est, quia factus ad fimilitudinē perfecti:perfectum enims er simile sibi compositum non est, sed simplex. simplicisima nerò perfectaq; admodu figura est rotunda:ergo mundus hic fenfibilis perfectionem illam in telligibilem in figura babuit,cum in effemia corporea habere non posset. Quare propter ideæsibi simillimæ imitationë, mundus est sibi similis, ac proinde rotundus . Vt enim idea mundi eadem semper existens sibi est similis: ita quoq; mundus, cum sibi fimilem natură, hoc est unam, & nulli alij fimilem adeptus fuerit, figuram huic natura conuenientem. uidelicet rotundam,babet.Siquidem fphæra perfectisima, similimaq; figura sibi est. Leuem preterea hunc globum extrinsecus undiq expoliuit, nec immeritò summa eum equalitate formauit.) Rotüda figura, uti diximus, cum paribus à medio radijs attingatur, læuis extrinfecus eft, planisimamá; babet peripheria . cum enim fphæræ extremitas univa tantum linea cõtineatur, nihil eminės, cauum 'u**e** habet. Qua de caufa prius mundum rotundum esfe dixit Plato:nunc fumma equalitate perpolitim ex trinsecus, lauemá; factum ait. ex rotunditate enims कुरुवनां क्रीवव्या क्रेवेसेव्या विव्या क्रेम्प्रेमेव्या संवर्ग . Sphera 40 leuitat extremitatis sequitur. Nec tamen putes obstare, si in terra montes, cõualles q; profundi, rotum ditatis perfectionem adimere uideatur:quando terra univerfa, nedum montes illi, puncti inftar fint, fi cum cœlo conferantur:& hic de mundi extremitate summa, non de terra rotuditate solum agatur. Ve rùm bec omnia de mundi rotunditate perfectißima, dicta fint hactenus quæ, fi Simplicio credimus, Aristoteles etiam ad uerbum lib.2. de Cœlo fic ex+ preßit: ότι μςν δυ σφαιροαθώς έσιν ο κόσμος, διλλομ έκ τέτωμ, καὶ ότι καταὶ ακρίβειαμ εντορνος οὐτως, ώ**γε μυσίον μότε χαιρόκ μυτομ έχαι μπαραπλυσίως, μφ** - ε καις εξόμακθού νου μίμα και ματυμέτη ολά και τ Necetia oculis indigebat, quia nihil extrà, quod cerni posset, relictum erat.) In his ucrbis Pla to folum id docet, mundu animatum effe, fed non co modo quo reliqua animatia. Nam cum anima constare illum ancea dixisset, nec qualis ea esset, exposuißet.

fuißet, nunc demum inquirit, ex quo animarum genere mundi anima fit. ideoq; sensus omnes animantium aliorum, ut uisum, auditum, odoratu, gustum, tactum, respirationem, facultatem denig; nutriendi sese connumerans, nullo illorum sensuam præditum esse mundum, inductione cosirmat: quoniam hisen-Sus particularium animatium sine proprij: mundus nerò, utpote universalis animas, qui cuncta comple ctitur, alio universaltori sensu constare debeat. Cui etiam accedit, ut cum mundus unus sit, nihilq; extra 10 fe habeat, nec oculis ad cernedum utatur, nec auribus ad audiendum, nec tactu ad percipiendum, nec alimento quo sese alat, sed ipse seipsum cernat, audiat, tangat, alat. Nam fensus if omnes no modo insiti animali esse debent, ut illis utatur, sed obiecta re etiam egent. Indeq; fit, ut cum extra mundum sen suum illorum obiectum nullu sit, nullus sit quoque fensuum usus. Cum ergo sensuum eorundem nullo præditus fit mundus, quis nam illius fenfus effe dice tur? Certe is, qui memem imitatur, siquide omnia 20 id imitantur, quod ante se est. mens autem in se ipsa cuncta cosiderat, nihulq; ab externis rebus patitur. Mundus ergo, qui ad mentis, id est opificis Dei ima ginem factus est, sensus in se omnes habet, & in se est uisus, tactus, auditus. Quemamodum enim in communi sensu, quem nocat Aristoteles, uisus est, auditus, finguliq; fenfus coniuncti: ita in mundo cuncte fensuam uires simul collocatur, quatenus ad metis, que sensum omnium facultatem in se habet, imagi nem est factus. Vnde solem ac lunam aliqui mundi 30 oculos appellarunt. Igitur sensus iste, quo mundus constat, nihil aliud est, quam actio quædam mouen di conseruandiq, se perpetuo: quam Plotinus, cateriq; Platonici, anima mundi uocant, Aristoteles uerò naturam. Badém autem semiens dicitur, quatenus sympathia quadam, confensioneq; partium om nium mundus constat. Quod idem Trismegistus in Asclepio assirmans, mundi ait conuexitatem rotun dam esse, ipsamq; sibi qualitatis formæq; suæ caure:ut intelligamus, sensum in mudo nihil esse aliud, quam perpetuam illam formarum, qualitatum, atque adeò ortus rerum uicißitudinem, ex mundi fym pathia prouenientem. Hunc enim ipsum ordine, sta tumq; rerum tam providentem, tum animam mundi,tum sensum Plato esse intelligit. Hec ergo ad Platonis uerba explicanda satis iam sint. uerò ad alimentum mundi attinet, utrum ex se alatur, nec ne, aut quo pacto ex suo ipsius senio ali à nihil esse, quo idem alatur, nec egere alimento: dici tamen à Platone eundem ali suo ipsius senio, quatenus in perpetua est generatione. Quemadmodu an tea diximus, cum de mundi æternitate loqueremur, Deus mundu semper ex eius substancia gignit: mun dusq; in perpetua generatione est, quatenus ab illo coferuatur, ac pendet. Quod etiam Plutarchus lib.

2.de Placit. philos. de mundi alimento loquens, Platoni nidetur tribuere, his uerbis: Τλάτων, ἀυτον αὐ τῷ τὸρ κόσμορ ἐκ τὰ φθίνον]ος κατὰ μεταβολίου τὸ જ્રુંલ્ક્ક્રમ જ્ર્ય્યાર્થ સ્વાપ્ત વ્યાગતે itidem Aristoteles in libris de Cœlo confirmans, nullo egere mundum alimento inquit, quoniam eternus fit. nam fi aleretur, incrementum etiem, decrementumá; susciperet, ac propteres interire poßet.

Motum enim illi congruum luo cor pori tribuit, qui ex septem motibus unus ad mentem maxime & intelligentiam pertinet. Ideo & cum illum per ea dem, & in eodem, & in leiplo circum. duxillet, effecit ut circulari conuersio. ne moueretur. Sex autem reliquos mo tus separauit ab eo,& ab eorum errore & peruagatione penitus liberauit, Ad hancigitur conuerlionem quæ pedibus non egebat, crura pedes & non de dit.Cum hæc igitur Deus ille qui sem per est, dealiquando futuro Deo cogi taret, lene eum effecit, æqualemés, & à medio ad fummum undica parem, corpusci ex corporibus totis & perfe chis totum atque perfectum: animam autem in eius medio collocauit, perég totum tetendit, atce ea corpus ipsum etiam extrinsecus circumtexit, mundum¢; hunc unữ & folữ, folitarium�; et circularem uolui in circulum statuit, qui propter uirtuté lecti iple facile coer cere possit, nullius alterius indigens, latis & iplė libi notus at amicus.

Quando bactenus de cœli figura dictum à Platone est, ad cœli motum explicandum nunc accedamus.Siquidem constituta corporea natura, ipsiq; fi fam, totam muisibile, er per formas cuncta cerne- 40 gura indita,motum illi accommodatum messe opor tet:quando corpora omnia Aristotelis testimonio, motu aliquo necessario mouentur. Quo nomine cum de cœli motu in his Plato disserat, à dinisione motuum circularem coelo tribuit. Septem sunt motus genera, nel auctore Aristotele: fur fum, deorfum, quando à superiori parte ad instriorem, uel ab inferiori ad superiorem motus sit:dextra, sinistra, cum ad aliquam harum partium corpus mouetur: antè, ponè, & in orbem.Sex superiores formæ cor Platone dicatur, intelligedum ita est: extra mundu so poribus rectilimeis conueniunt, circularis uerò folo circulo accomodatur. Omnis enim motus, pro corporis impulsi figura monetur . At cum mundus, uti diximus, rotundus sit, moneatur q; semper motu per petuo, ut experimento apud omnes costat, circulari motu cœlum moueri necesse est. Nam sex quidem illi contrarij inter se sunt:postremus autem folus cum fit,nullum habet contrariii,qui cælo propterea accommod4-

comodatisimus est. Siquide mundus unus cum sit, motu folum uno indiget, no pluribus. Preterea cum ad mencis, que una ctiam est, imaginem sit factus, unus crit ité ipsius motus circularis : qui ut mens in se reflectitur, in seq; omnia cosiderans redit, ita mo tus ille ad seipsum semper revertitur. reliqui verò sex cum in se nunquam reflectantur, sed ad partes alias oppositas, alijs potius sensibus quam menti attribui possunt. Ergo mundus animatus cum sit, ani meq; non alius motus preter circularem istum con 10 uenist, cœlo circularis motus insitus est, isq; ab cius anima. Namut Plotinus in libro de Motu cœli ait, motus mandi nec ab alio impellente extrinsecus fit, nec ex ipso mundi corpore, sed ab anima illi indita. Anima enim, hoc est naturalis ille impulsus à Deo concessus, mundum ita mouet, ut animancium anima animata sua corpora. Cum enim anima corpus quasi comineat, nullama, partem eius effluere permittat, sed ipsa intra corpus sese mouens, necessariò idem moucatur circa animam ipfam:mundus etiam 20 ab anima fibi infita impulfus, in orbem mouetur, ue lut sphæra circa mediu. Vnde errant prosectò illi. qui cœlo proprium motum à natura eius insitu ese negant, sed quod idem ab alio externa ui moueatur. quos Aristoteles in Physicis refellens, nibil ui impul sum perpetuò moueri dicit:siquidem primum illum motorem dininum, & eternum, primum mobile effe dicit, mouendiq; cœli um illi tribuit. Verum Pla to uerius, & religioni Christianæ similius, cælt ait motum istum circularem proprium cius cse, ita ut eundem illi Deus eius opifex dederit, cum eum qua si impulsum mouendi sese perpetuò in orbe concessit:qui simplex cum sit, & ex omnibus motuum generibus folus, suiq; generis, simplicisimo corpori, ni mirum cœlo, conueniebat. Atq; hinc Aristoteles axioma illud lib. 1.de Colo, frequencer usurpatum mutuatus est, si Proclo credimus, Omne corpus sim plex unico tantum motu mouetur: ut calum, quod simplex est, uno tamu motu circulari cieri probet. Hæ sunt de cœlesti moturationes, à Platone hic rela 40 te, ques partim Aristoteles lib. de Coclo, partim Pto lemeus lib. 1. Magne compositionis, imitati sint.om nes enim circulari motu coclum conuerti affirmant, multisq; argumentis id probant. Quòd antem cœ lum moueatur, quanis aliqui minuti philosophi nega rint, cœlumq; stare, terram moueri dixerint, ut Ni cetas quidam olim, or hac etate Copernicus:nemo tamen est qui dubitet, cum experimento rationeq; id constitutum apud omnes sit. Nunc autem ad Platonis uerba exponenda ueniamus. Sex aute reliquos 5 o memis, constitutus, unam quandam perfectamq; na motus separauit ab eo, er ab corum errore er peruagatiõe penitus liberauit.) Reliqua sex motuu ge nera,antè, ponè, dextrà, sinistrà, sursum, deorsum, contraria inter se esse diximus, quatenus rectà fiunt ad lineam: m motu recto, initium, finis, ac mediu eft, que cotraria sibi mutuo sum. motum autem circularem, quia folus efet, mentig; accommodaretur,

mundi proprium ese dixit Plato. Nunc demum id apertius cofirmans, diversos effe inquit motus illos sex ab isto circulari,ideog; hunc quasi ab erratione alienum mundo tribui:quasi diceret, sex illa motus genera reliquis sensibus animi accommodari, quoniam ijdem facile decipiantur, uel propter obiectu, uel medium interuallă, cum aliud percipere nos putamus, quàm uerè sit:mentem autem minimè errare, quoniam omnia dijudicet, nullumq; ex se admittat errorem.Igitur sex illi motus cum ad lineam fiam re ctam, ab initio ad finem, itemq; sensus eodem modo moueaneur à sentiendi facultate ad obiectum, recté quidem Plato eadem motus genera ijs fensibus attri buit . Sed quia sensus ÿdem facilė decipiūtur,uarias ob causas,motus itidem illorum proprius errare di cetur:siquidem sex ijdem motus confundi facile posfunt, cum recta sinistrorsum, aut dextrorsum sinistra moueantur:quando reuera distincti ij non sint. nisi relatione quadam inter se seiungatur. Hanc ob causam motus reclus colo tributus non est, ne errore aliquo confunderetur, sed certa semper ratione cursus suos coficeret. Atqui motu hunc non errante et andava primo mobili potisimu tribui oportet. ide enim præsertim motu isto simplici aç metis proprio cieri, Plato dicit, ut in sequentibus docetur. Cum ergo cœlum nullo illorum motuu, quos diximus,moueatur:reliquum est,ut simplici,circularig folum conuertatur, quando motus iste memis proprius est, quemadmodum superius Plato Plotinus q: docent. Hinc Platonis rationem, qua certu circularem motum cœlo tributum esse à Deo probat, col lige. nec enim ad proximas, uelut Aristoteles,causa recurrit, ad id probandu: sed ad exeplar ipsum, ad cuius imaginem factus est mundus. Ait enim, coe lum certo ratoq; motu, uidelicet circulari, moueri, quoniam is mentis proprius sit : cœlum autem,cum ad mencis, hoc est mundi Indanici & intelligibilis imaginem sit factus, constare motu illo maximè de-Cum hæc igitur Deus ille qui semper est, de aliquado futuro Deo cogitaret, læuem eum effecit, equalemý;, & à medio ad fummum undiq; parem, corpusq; ex corporibus totis et perfectis totum atque perfectum.) Pracedentem sermonem de mundani corporis generatione in his Plato concludit, et perorationis modo breuiter, que de mundo dixit hactenus, colligit. Ait enim, mudum rotundum perfectumq: à Deo factum, ut motu illo circulari moue retur, unusq; esset ad mensis architectricis imaginem, er ex omnibus corporibus suis, nimirum eleturam compleret. Qua in re cum pleraq; à nobis su perius exposita sine, illud nunc interpretatione dignum uidetur, ecquid nam in ijs uerbis Plato intelli gat : Deum, qui semper est, de suturo deo illa cogitaße. Deus ille qui semper est, quem bora aci rop leòp Plato uocat, artifex mundi est, à quo mundus, uniuerfag: facta funt, quem to del ou initio idem appellauit.

SEBAST. appellauit . Futurus aute Deus, fine deòs è o o povos, mundus.Illum autem semper esse dixit,quoniam eternus sit, ab ipsoq; omma, ipse aute à nullo babeat ortum. bunc uerò futurum nominauit, prioris illius respectu, quoniam ab illo pendeat, gignaturq; semper. Nam ut Deus artifex semper est, er nunquam immutatur : ita mundus sensibilis, quatenus ab illo procedit, futurus dicitur Deus:non quod uere Deus sit, quemadmodum Cicero lib. 1. de Nat. deor. Platoni falfo attribuit:sed quia factus ad exemplar Dei 10 sit, quadamé, habeat diume nature perfectionem, qua similis artifici menti dicitur . Siquidem ut mens diuma universa cominet, connectit, ac producit:ita mūdus fenfibulis unus ex multis fingularibus factus, cuncta fenfilia procreat. Igitur similitudine quadă Deiartificis, Deus appellatur mudus:isq; futurus, ut in perpetua ipsum generatione effe intelligamus. Atqui fentenciam hanc Plato à Mercurio Trifmegi Ro,ut reliqua, accepit. ille enim in Asclepio, Deum participatioe ese Deum, quatenus imago illius est. Quemadmodum enim filendorem ex radiorum lu sidorum reflexione proueniemem non minus lucidum ese cernimus, quam radios ipfos: sic etia mundum, quatenus ab artifice Deo effluxit ab eterno, fi milisq; illi est, Deus nocatur. Que cum ita fint, re-Aè quidem Plate Deum futurum mundum nomina uit, tum quod Dei artificis participatione Deus sit, tum quod in tempore cft : er quicquid tempore quemadmodmodum Proclus explicat . Ideo, Deum femper existencem, ad aternitatem referri oportet, quoniam eadem semper sit: sutur u ucrò ad tempus, quod cum in motu decursaq; cosistat, aliquando non eße Plato inquit. Animam autem in eius medio collocauit, perq; totu tetendit, atq; ea corpus ipsum etiam extrinfecus circumtexit.) Quando mundum animatum ese, dictum in superioribus est : id nunc queri oportet, in qua nam mundi parte fit anima. quam obtinere debet. ut in homine alij anima in ce-

rebro posuere, alij in corde, alij in alijs partibus.

Igicur cum anima constare mundu dicamus, in quá

nam parte illius erit? Num in coclo? num etiam in

terra? an in stellis potius, ut aliqui putarut? Pro-

festò in medio mudi illa est si Platoni credimus. At

quo nam pacto anima medium mundi locum obti-

net? Idex Platonicorum sementia breniter explica

bo, relictis multorum expositionibus. Platonico-

di sitam esse, indeq; universitate ui sua monere, quo

run tamen sememiam minime probarim ego, cum

anima nullum certum corporis locum tenere poßit,

sed eader ubiq; sit. Porphyrius autem, lamblichus,

ac Proclus, in medio mundi animam à Platone collo

cari dicunt, quatenus media est cius essemia inter

corpoream & incorpoream. fiquidem anima, nt po

stea dicetur, partim materie compos nidetur, partimés intelligibilis nature. Quo nomine cum mundus, ut Proclus ait, tribus his, meme, anima, corporeq; constet, ut animans intelligens sit: anima profecto media inter duo illa est, parting, mencis, partimá; corporis natura costat. Ideo à Platone in medio mundi positam esse animam, dici propterea putam, quòd eiufdem naturam mediam explicare uoluerit,eandemés per totum mundi corpus diffusam dixerit:non quod nis eadem anima certo aliquo loco sit, sed quod equaliter per omnia sese diffundat. Huic sementie astipulatur Plotinus in libro de Mo tu cocli, cum in anima inquit medium effe non ea ratione, qua in corporibus ponitur, ita ut locum aliquem occupet: sed quòd in illa id medium dicatur, à quo reliqua nita pendet . Siquidem corpus mundi ab anima uita motumés accipiens, circa illam ipsam neluti circa cenerum moueturmon quia verè illa sit cenerum, sed quatenus eadem universum mundi mo inquit perfecte Deum effe:mundum autem secundo 20 lem amplectitur, uiq; sua mouet. Quam etia sementiam Platonis uerbis confirmare nos ut ueriorem possumus, in quibus ille meneë in anima, animamés in corpora infufam à Deo dixit. Ex quibus intelli- 1 gere possumus, mencem supremam effe, corpus autem infima, animam nerò mediam, atq; in corpore quasi in medio collocatam. Hac igitur uera est Pla tonis interpretatio: multis alijs, qua ad rem parum attinem, omisis. Atque a corpus ipsum etiam extrinfecus circumtexit.) Anima mundi per totum transigitur, está; sensile, sieri à Platone dicitur, 30 corpus diffusa est, ipsumá; intro extraq; complectitur.nam si qua pars anima careret, minime moueretur, coferuaretur ue:ideoq: ipfa,ne corpus diffolua sur, universum commet. Nam ut Plotinus in codem libro de Motu cœli inquit, anima ubiq; est, nec in lo co aliquo solum, nec extrà fertur, sed in se potius re torquetur, orbemé; cœlestem commet:unde in medio nigere dicitur. Eadem autem quafi corpore, fic universa mundi mole circumdetur, ac uestitur: quonià anima semper corpore, ut integumeo quo-Siquide anima omnis sum in corpore eft, parie ali- 40 dam indiget. Asq. idipfum Plato intelliges, fic ait: γυχέρ j' eis το μέσορ ουτέ θεις, δία παυδος έπεινε, nai iti ifulty to saya adt à mopienale fep. Que nerba Cicero sic transtulit : Animũ antë ut in eius medio collocauit, ita per totum tetedit, deinde eum circudedit corpore, & uestiuit extrinsecus in quibus eleganter ille Platonis fenfum expreßit,dum ani mum corpore circundari, eumq; intra late sese diffundere dicit. Marfilius autemboc modo, sed non adeò rectè: Atq; ca corpus ipsum etiam extrinse rum quidam existimarunt, animam in medio mun- 50 cus circumtexit.) Videtur enim in ijs ab anima cor pus circumdatum esse dicere, quod Platonis inter-Qui propter nirtute pretationi mimme couenit. fecu ipfe facile coercere posit, nullius alterius indigens, stisch ipse sibi notus er amieus.). Nibil extra mundum effe, in superiorib. Plato dixit : sed ipsum tueri fe, mouere, mbilq; extrà quarere. Nunc quafê idem cofirmans, propter infitam mundo uirtutem,

animæ nullius indigentem, cognatumý; fibi effe dicit:hoc eft, cum in se cuncta persecte posita habeat, nihil desiderare, sed sibi satis notu esse, id est, se conseruare ui sua, quatenus animu ab auctore Deo insitum habet: quemadmodum animata omnia eum habem à natura instinctu, ut sibi ipsis charisima sine, semperés tueri se uclint. Vnio enim animi er corpo ris arctifima est . propter animum fiquidem confer nare se corpus semper cupit, animusq; propter cor pus: que tamen confensio, er amor arctisimus non 10 effet, si alterum careret altero. Igitur mundus, propter animum sibi inditum, perpetud consernatur, seq; semper contentus, charisimus sibi est.

ltacpomnibus his de caulis mundữ opifex eius beatum Deum effecit: sed animam haud ita, ut modò dicere cœpimus, tum denice cum corpus ei effecisset, procreauit. nece enim qui hæc coiunxit, parere iuniori antiquius per- 20 tiat, ut Platonici omnes de illo aserunt: qua ratiomilisset. Sed nos multa, utpote fortunæ participes, inconsiderate & temere loquimur. Ille uerò tam generatione quamuirtute priorem antiquioremés anima corpore constituit, utpote quæ obedienti corpori ellet imperatura, ex his uidelicer, arcy hoc pacto.

Cum mundo insitum à Deo animum medium di xisset,qui eundem uegetaret,ac moueret:nunc rur- 30 fus correctione quadam usus, non esse ita inditam il li animam inquit, ut codem tempore, quo mundum Deus construxit, animam illi corporis moli iniecerit, sed quòd longè antè. Sic enim ait: Animum quidem haud iuniorem Deux fecit, hoc est, non produxit post corpus, ut prior subijceretur mundi corpus, postea uerò animaretur, itaq; iam animus corpore iunior esset : sed edinerso, quoniam antiquior est animus ipso corpore. Vnde si corpus uniuersi prius in constitutione quam animus fuisset , equum 40 mobili re prior esse debet. Quare aperte Plato mun non effet, ut antiquior, id est animus, iuniore, id est corpore, inferior foret. Igitur antiquiorem effe ani mum corpore dicit, corpus uerò post illum esse genitum. De quo quanqua multa bactenus Plato disse rucrit, copositionem solum corporis explicare uoluit, generationis autem ordinem minime. siquidem primò genitus est animus, si ad origine spectes : con trà tamen non prius corpus animatur, quam idem sit constitutum. Sed cum priorem esse animam corpore Plato dicat, qua nam ratione intelligen- 50 dum id est?partim enim æternam uocat illam,et ingenitam, partim uerò genitam. Aeternum effe ani mum inde probat, quòd à seipso moueatur, principiumq; motus sit, ut in libris de Rep. or in Phedro confirmauit. sic enim argumentatur. Quicquid à seipso mouetur, or non ab alio externo, eternum est animus scipsu mouet:igithr eternus est. At cor-

pus moueri à se non potest, nisi ab animo impellatur:ergo ab illo mouendi se principium habet,proindeq; posterius illo est . Quare anima corpore est antiquior. His alijsq; rationibus buiufmodi, quibus tum in Phadone, tum alijs in locis ad animi immortalitatem tuendam est usus, eternitatem animi Plato confirmat. Siquidem in eadem fententia, qua Pytha goras fuit, ut animas omnes genitas fimul ab eterno crederet. Cum enim uellet animi immortalitatë tne ri,ıllu dixit ante corpora ab aterno fuiße, cui propterearecordationem priorisuitæ in Menone tribuit . Hanc fententiam Aristoteles lib. 3. de Anima. & lib. 2. de Animalium generatione sequi uidetur; cum intellectum ait aliunde prouenire corporibus, ut Bessarion lib.3. in calumniatorem Platonis prolixe docet. Id tamen D. Augustinus lib. 10. de Ciuitate Dei refutat, cum Platonicos reprehendit, quòd animam aquè eternam cum Deo faciant. Cum itaque eternum eße animű Plato dicat, idá; uerè senne genitus ab illo dicatur,uideamus. Animū priorem ese corpore dixit, non quidem tempore, it a ut longe ante animus fuißet, quam mundi corpus instrucretur:sed ordine ac dignitate.prius enim est mo tionis principium, qu'am rei mobilis edatur motus: ८ ut motus temporis est caufa, qua ipfum dinumeratur, ac distinguitur:ita in animo principium mo tus causa crit temporis . Nam si animus quiesceret, in eternitate sua semper maneret : cum auté mouen di ui fit preditus, motusq; tempori tribuatur, in tepore fuisse genitus dicitur . Ergo quo antiquior est caufa suo effectu, co est prior animus corpore . Sed ut caufa fimul est cum esfectu, codemá; tempore & illa efficit, et bic fit,præterquam quod ratione differunt : quia illa præcedit , hic fequitur : ita etiam cum mundum Deus fecit, simul quidem & animum O corpus effecit: tamen quia animus principium motionis, or animationis, mundi eiusdem constituebatur, prior illo fuit ratione quadam, quia mouens dum esse eternum hic docet, cum ingenitum esse ani mum dicit:modum aute generationis illius explicat, dum ortu effe ipfum inquit. Quamuis enim animus ante corpus fuiße dicatur, genitusq; à Deo nocetur, ratione quadam intelligendum id est, quatenus par ticipatione eternitatis diume, utpote Dei imago eternus est : quatenus uerò ab illo profluit, in tempusq: profertur, factus nominatur. Atque banc effe Platonis fentencià ucram, Plutarchus in lib. de Ani mi generatione, atq; Atticus, Platoniciq; affirmant. Interim tamen ne quid restet dissicultatis, ecquid nă ijs uerbis Plato fignificat, Sed nos multa,utpote fortune participes, inconsiderate er temere loquimur? Si Proclo credimus, id ita intelligendum eft, animum nostrum ad rerum intelligibilium cognitio nem caligare, propter sensum naturam errantem, Vt in animi origine explicanda, cum natura nostra

omnino certum nihil perueftigare posit, sed probabilitate folum rationis contenta fit, multa inconfide rate, er quasi obiter sese offerencia loquitur,quando rem attingere omnino nequit. Sed quoniam bec uerba aliter ab alijs transferuntur, Græcus codex fic habet: ἀλλά πῶς κμῶς πολύ μετέχοντες το προσ τυχόν βε τε καὶ εἰκᾶ ταύτη πη λέγομον . Η**ες uerba** rectè fic transtulit Cicero:Sed nos multa incosidera te ac temere dicimus. Marfilius hoc modo: Sed nos multa, utpote fortune particeps. In quibus illud, 10 πολύ μετέχοντες τε προστυχόντος, non fortuna par ticipes interpretandu uidetur (nec enim fortuna est in nobis aliqua) fed ita erit transferendum,ut obuia queq: temerè pronunciari fignificet: Quando fenfi bilis nostra natura, res omnino intelligibiles peruestigare non nalens, quasi cæca er ignor äs desertur, multaq; temerè er obiter loquitur, probabilitate so lum concenta. Quibus ita expositis,animi generationem Plato ingreditur, quo nam modo, er quibus ex rebus fit ille constitutus.

Ex ea substantia, quæ individua & ſemper eadem ſimilis⇔ eſt,& ex ea rur sus quæ circa corpora diuidua sit, tertiam substantiæ speciem commiscuit mediam, que rurlus ellet naturæ iplius eiusdem, & naturæ ipsius alterius particeps: eam per hæc mediam constituit inter individuam substantiam, & eam quæ circa corpus diuidif. Ea cum 30 tria lumplisset, in unam specie omnia temperauit. Vbi naturam eius quod alterum diuerium is uocamus, commixtioni repugnantem, cum eo quod idem dicitur, ui quadam conciliauit. Postquam uerò duo illa cum substantia comiscuit, & extribus unum fecit, rurlus id totū in ea quæ decuit mēbra partitus est, quorum quodlibet ex tri- 40 nia inuenta eius, annunciat. His breuiter proposi bus, eodē, altero, substātiaco costaret.

Quando mundus, corporate animantium omnium anima constant, ac de universitatis corpore di ctum est bactenus à Platone : in boc rursum sermone de animi origine difputat, quando animum generatum ratione quadam suprà retulit, quamuis reue ra eternus ab eo dicatur. Quo nomine, ut ordine cuncta explicemus, quid sit animus apud Platonem, primò dicatur: deinceps, an hoc in loco de universa ramus: er utrum communis animus idem cum fingularibus fit, nec ne:ultimò, Platonis uerba expli-Plato, ut de illo refert Plutarchus, animü definiuit intelligibilem substantiam, ex se mobilem: eum q; non harmoniam effe, ut falfo quidam patant, sed harmonia quadam partium omnium uti dixit, quemadmodum in sequentibus dicemus. quamuis e-

nim eius essenciam ex numeris harmonicis compost tam dicat, non effe tamen barmoniam incellige, sed naturam quandam magna partium conscnsione & quafi harmonia constitutam. Quando igitur quid sit animus apud Platonem cognoscimus, hoc in loco, cum de eius ortu disseritur, non de singularibus animis, sed de communi & universali, à quo singuli emanant, diffutat Timeus. Siquidem de universi na tura prius loquitur, quâm ad fingularium rerum na turas explicandas accedat. Qua de causa animam mundi singularum esse animarum foncem, Plato exi stimauit:ita ut mens, que superior est anma, ex Deo nascatur: anima uerò, quonia corpori adiuncta est, nullum q; corpus est preter mundum, ex animatione corporis eiusdem. Atque animam quidem mundi originem elle reliquaru animaru inquit, quia prius universalia sunt singularibus, er tota ipsa anima fingulares animas præcedit . Quam fencenciam Ma crobius lib. 1. in Somn. Scip. Platonició; alij, Platoni 20 tribuunt:camq:Trifmegiftus prius habuit in Piman dro.ibi enim, ab una mundi totius anima uniuersas animas effluere, er tanquam in partes distribui inquit. Cui etiam accedit, quòd Plato animas omnes ante corpora fiusse, uariaq; in corpora subire, multis in locis affirmat. Ex quo intellige, animas omnes fingulorum animamiū ab una mundi anima qua si distribui in corpora : dissolutis ucrò corporibus, in illam ipfam redire. Quod lib. 10.de Rep. Socrates confirmans, certum quendam animorum numerum à Deo constitutum, quem nec excedant, nec à quo defint, ait. Idem afferit Olympiodorus, cæteriq: Platonici, Platonem sensisse: quonia anima sine corpore no sit, corpus autem mundi prius sit singu lis corporibus : quo fit, ut anima mundi reliquis fit animis prior. Hoc ipsum asseruit Plotinus, er Apuleius in lib de Dogmate Platonis, his uerbis: Sed illa cœlestem animam fontem animarum omnium, optimam & sapientißimam uirtutem esse genitricem, subseruire Deo sabricatori, & præsto esse ad omtis, ad reliqua progrediamur. de illis enim latius postea dicetur. Res omnes, quæcung; sunt in mun do, Platone auctore, composite duplici ex substantia funt:uel ex eadem fubstancia, fine immobili, sem peré; fui fimili, quam eandem & individuam Timæns nocat:nel ex mobili, & mutationibus obnoxia, quam ipfe alteram feu dividuam nominat.Illius prioris complexu bec continentur: Deus, mens, ani ma,atq: adeò intelligibilia omnia:quæ cum corpoli omnium animo, an de fingularibus agatur, inqui- 😮 re careant, mutari, diuidié; minimè poßunt. Huius forme funt corpora omnia:que cum ex elementorii mixtione constent, facile immutantur, ac dividutur in multas partes. Ideoq; individua esfentia, siue eadem intelligibilis & incorporea dicitur, quoniam intelligibilia omnia una funt, nec in partes dividun tur . Nam ut unitas numerorum principium est, in ijsqk omnibus adeft actu uel potestate, ipfaq; femper cadem

eadem manet:ita intelligibilia sensilium causa sunt, nec tamen propterea illis se admiscent, sed essentiam fuam intactam semper tuentur. At uerò ut dualitas, que ab unitate iam discessit, omnibus est mutationibus obiecta, utpote qua dividitur, multiplicatur, subducitur, omnes demq; numeroru formas suscipit: sic etiam sensilia dividuam sortiuntur naturam, dividunturq; in varias rerum formas, ac nunquam in codem semper remanent. Quemadmodum constantes, cum diverse inter se nature sint, unam quandam ex ijs duobus simul mixtis conexionem fa ciunt:codem ctiam modo individua fiue intelligibi lis substancia, cum dividua sine sensili connectitur, quandamý; tertiam naturam mediam costituit, par tim intelligibilem, partim corpoream, hoc est animam. Quia enim animus partim intelligibilis nature,partim corporeæ uidetur esse, ex indiuidua, diniduaq: natura misceri dicitur. At quo'nam pacto corporeum & dividuum intelligibili potest commi 20 sceri! cum res sint diuersisime. Et sicut punctum apud Geometras lineam non componit, quia diversa naturæest: ita natura intelligibilis fensibili admixta, tertium quoddam non constituit. Quia ut animus medius est inter corporea er incorporea,partemás habere ex utroa; uidetur: fic dicitur ex intel ligibili sensibiliá; natura componi, non quòd uerè · in codem subiccio duo hec misceantur, cum no possim: sed quia ratione quadam duo illa in eadem re cosideraneur, ad animi naturam explicandam.que- 30 admodum or eundem animum factum esse diximus, cum eternus effet. Quo nomine cum in animo pars quæda à corpore aliena et intelligibilis sit, ut mens, ut ratio: pars uerò altera sensibilis er corpori anne xa, ut fensus uidendi, audiēdi, cæteriq; omnes:illam quidem superiorem ex substancia intelligibili sumptam Plato dicit, banc ex corporea natura. Atq; ea de causa intelligibilem animi partem immortale esse dicit, sensibilem uerò interiturà. Quod idem Aquam Plato uocat, intellectum agentem appellauit, fensilem autem irrationalem partem. Quod autē enima omnis mediæ naturæ sit, partimá; incorporea, partim corporea dicatur, non Plato folum, fed alij etiā multi philosophi asseruere: quos ut hic bre uiter nominemus, sententias corundem colligamus. In primis Aristoteles lib. 2. de Animo, mentem inquit ab anima differre, quòd illa incorporea, immor telisa; fit, bec corporea mortalisa; uideatur . Sicenim ait : สอุติว วิ ของ ของ, และ ขพิร ขียพฤพิโทพิร อในเหล่ 50 μεως, મેલી πω φανερομ, άλλα έσιπε Δυχώς γούσς είναι, παὶ τετο μόνομο ολθέχεται χωρί βεωαι, παθάποβ το ἀίσλιορ τοῦ φθαρτοῦ. In quibus aperte cum Platone confereit, quando animam à mente seiungit, illamé; sensibile, banc intelligibilem facere uidetur. Quod paulo post his uerbis idem confirmat: Teixas yaj માં પંસા છે. જેના મેના માના જેના તેમ જ મારા કર્યા ક

117 Aos, Tò để ਪੈਨੇਸ, Tò để हेंई लेपकाए , उर्करका में प्राप्ते चैत्रस duύαμις, τὸ ໆ ને dos έντελέχη x, ἐπά de τὸ ἐξ ἀμφοῖμ έμψυχομ & σωμα έσὶ οἰτελέχαα ψυχῶς, άλλα αὐτά σώματος τινός, που διού τοῦτο παλῶς ὑπολαμδαύχ\_ σιν, ο is done μότε αν συ σώματος, μότε σώμα τὶ μ Ψυχθ. Hæc, pluraq; alia, Platonicæ sementiæco senta nea ijs in locis Aristot.sensit . Quinetiam Peripate tici cognitionem animi mediam inter Phylica, Metapbyficamą; ponunt, & quafi ex altera parte Ma igitur compositi omnes numeri, ex pari impariq; 10 thematicis respondere dicunt:quoniam in utraque fcientia res partim corporea, partim incorporea có sideratur. His accedit Plotinus in lib.de Animi esfentia, qui duplicem essentiam, de qua uel Plato loquitur, animum componere inquit. Quatenus enims anima una est, & Deo similis, intelligibilis natura ab eo dicitur: quatenus autem corpori est inclusa fensiburq; corporeis utitur, fensibilis uocatur. 🛛 🏖 🥕 stremò Nemesius philosophus idipsum consirmat. auctoritatech scripture sacre idem probat : quonie propter peccatum morti homo est addictus à Deo. cum immortalis effet antea. Quapropter Platonici omnes animi substantiam mediam inter corpus exspiritum facientes, Platonis uerba ita interpretantur, ut nos in superioribus. La cum tria sumpsisset, in unam speciem omnia temperauit.) Duo maximė contraria principia, idem 🖝 alterum, animä constituere Plato dixit:eadem uerò tertium quiddã medium, boc est animam unicam efficere, in his inquit:ideoq; animam communem quandam & intel ligibili er sensibili naturam habere. Que ut Plato nicorun more interpretenur, breuiter ex Proclo, alijsq; Platonicis, sententiam de animi effectione col ligamus, quibus uidelicet ex rebus composita illa di catur.nam modum copolitionis, postea suo loco docebimus. Proclus, Platonició; alij, generationem animi tribus ex principijs deducunt : ex subsistentia, facultate, actione. Tria bac uclut capita & fun damenta generationis animi ponunt:quoniam quicquid natura est, aut in natura sua babet idipsum ristoteles in libris de Anima ascerens, intelligibilem 40 quod est, aut in propria quadam facultate. Anima uerò cum ex individua, dividuaq; natura componi dicatur, numeriá, pares dividue nature fint, imparesq; individue:necesse est, eiusdem constitutionem ex paris imparisq; numeri connexione deduci. siquidem per impares numeros naturam candem & indiniduam intelligunt Platonici, per pares naturam alteram & dividuam.Hoc cum ita (it,animu**m** quinario numero constitutum esse Proclus refert: quoniam is omnium primus pari, impariq; constat: animus autem, utpote primus, er ante corpus geni tus, eodem constare debet. Quo nomine quinq; reri genera, ex quibus omnia componuncur à Deo, ad animi effectionem Proclusidem adducit : nimirum જૈમ જ ફ્રામુમાં dest essentia: જ જો જો છે. id est idem : કંપ્ જ જેમ id est alterum: જલંગમ, id est કીતાંઘળ : માંગમગમ , id e& motum. Ex bis quinq; generibus que Plotinus lib. a,de Generibus entis, pro categorijs flatuit, compo

fitam effe animam, medie q nature factam, Platoni ci dicunt. Sed antequa ad compositione eius ueniamus, que nam quinq; illa genera fint, explicemus. Essentia, siue va appres, sormă cuiusqurei subiectă significat.Idem uocatur illud, quod 🖝 secum 🤝 🛻 lijs congruit. Alteru,id quod tum in fe, tum ad aliud differt.Status nominatur, cum fuam quidq; unitate retinet, codemá: modo permanet. Motus denia: progreßio quadam est, à potentia rei ad actum aliquem effluens. Hoc ita statuto, triplicem ese anuni 10 eßenciam unitate comprebensam dicumenta ut cum eadem unaq; sit anima, trifariam consideretur eius Triplex auté illa substantia animi est: Swapfer, id est subsistencia: dubaper, id est facultas: origyan id eft actio. Hee tria in animi compo fitione quafi genera confideramur, que inter fe desincta quinario numero, unam efficiunt animam. Nam ipfa quidem animi substantia trifariam consideratur, uel ut fubfistemia , uel barmonia , uel specieszita ut subsistentia ipsum eße animi distinguat, 20 harmonia subsistentia partes concentu ac proportione contineat, species animi propriam nim ex ijs rebus constitutam efficiat. Quod si ergo partes bas omnes, ex quibus anima consernatur, inter se conferat, quinarium numerum inuenies: quia subsistentia, barmonia, species, mutuò colligantur, una és animi substantia trifuriam considerata illas comple-Aitur. Siquidem tribus ex generibus, substantia, codem, altero, animam componi dicit Plato: & fubfistentia ad substamiam maxime refertur, harmonia 30 ad idem, species ad alterum. Quamobrem, ut omnia breniter explicemus, quando triplicem ese animi substanciam diximus sub unitate quadam, singula genera ex quibus ipsam componi dixeramus, sie erum inter se affecta. Triplex animi substancia, quam initio posuimus, in tria bec uelut prima gene va distinguetur, in substanciam, sucultate, & actionem:quoniam anima prater effentiam suam multis est uiribm prædita, & in actione aliqua uersatur semper. Secundò, substanciam ipsam trifariam ite- 40 rum dividimus : in subsisteiam, in barmonia, in spe ciem, fiue ideam.Ex bis numerum quinarium confituemus, boc modo : ut primò fit subsiftemia sec un dò barmonia,tertiò fpecies,quartò facultas, quintò actio. Ergo cum quinq; bæc genera in animi constitutione cosideremur, de singulis illorum uelut ca pitibus Platone agere ordine Proclus inquitim pri mis uidelicet, de anımi fubfiftemia:fecundò de proportione, rationeq; partium : tertiò, de illim forma & specie, que nam sit : quarto, de eiusdem uiribus: 50 qumto, de actionibus. Quo nomine quinq; illa genera in unica animi essemia considerata, si rem nolumus intelligere, ad animi folum tractatione explicandam conducut, no quòd ex ijs uere animus copo natur (una enim & eadem substatia animi est) sed quia ex eius uiribus & actionibus genera illa confi derancur. Nam subsistemiam in illa ponimus, quo-

niam alind effe ipfins effentiam, alind nero ficultates er actiones, ut uidere, intelligere, recordari, aliaą́; huiuſmodi cognoſcimus - Item harmoniam cidem tribujmus,non quòd ipfa barmonia quadă fit, quod Plato negat in Phedone: fed quia magnam uirium suarum proportionem seruet . Praterea speciem in ea confideramus, tanquam formam quanda essemie ac subsistentie ipsim. Quinetiam ficultatë fine dubann propter animi einsdem nires, siteeyear fine actionem propter um ipfam agendi animo infitam, quam Aristoteles tum ovigyear, tum citilizan nominare folet. Hec igitur funt, que Plato ad animi effemiam explicandam fumit in boc fermone:quemadmodum Proclus,cæteriá; Platonici afferunt. Qua in trastatione numerorum propor tionibus, numeris harmonicis, figurarum q; gcometricaru initijs utitur, ad oftedenda media naturam animimter sensilia er intelligibila. Vt enim aritbmetici numeri, figurarii initia, barmoniaq; partim ratione intelliguntur, partimés in corporibus sunt: ita anima tum imelligibilis, ciufdemá natura, tum sensibilis & alterius dicitur. Ceterum cum Plato dicit,animam ex imelligibili fiue individua, & fenfili fiue dividua natura componi:minime quide intelligas ex duorum illoru mixtione illam constare, fed media natura inter illa eße,ita ut cum eadem ab utroq; dinerfa fit, tamen utrinfq; fit particeps. Itaq primum natura individua dividua iuncta concen-. tu,ac proportione quadam tertium quoddam medium efficit, babitudo autem trium illorum inter se animam. Quemadmodum in superioribus, cum de analogia loqueremur, tres terminos propofuimus, querum communis habitudo analogia dicebatur: eodem quoq; modo ex tribus ijs principijs,codem, altero, er connexione utriusq; sine harmonia, ut ba bitudo quedam animus nascitur . Nam ut idem sehabet ad alterum, & ad alterum idem , ita barmonia media est ad utrunq. sic enim sit, ut duo extrema, idem, & alterum, & ultıma fiam, & media, & prima, si ratione dinerfa consideremur. Ergo com munis habitudo ex tribus illis deducta animum effi ciet. Siquidem anima intellectum, qui individua naturæ eft, habet : ac sensum, qui dinidue. Quain re quanicobscure Plato sinceritate animi subtiliter do cet, eum tamen partim intelligi, partim in sensus ca dere aperte inquit. Qui etiam illum è triplici ortis principio fecit, quoniam tria babet anima: substantiam, que uerè est idem, siue nature intelligibilis: er alterum, boc est sensibilis. actum deniq er potentiam, quorum actus memis est proprius, potentia uerò sensuum. Quare duo principia diuersisime nature ad animi generationem Plato ponit, idem fine individuam naturam, & alterum fine diuiduam:atq; illud in Dei mente, à quo animi omnes defluut, tanquam exemplar facit, ad cuius imaginë animus eiusde dicitur natura particeps:boc in corporca substatia mundi divisili in cerpora collocat. barmoniam:

barnonià deniq er speciem ex utrog ortam.quasi essentiam & subiectum statuit:ex quoru trium connexione inter se animus oritur. Quare animus sepa vata quedam res ab ijs tribus erit, quasi babitudo. nec enim einfle folum nature erit,nec elterius seor**fum,nec mixtus etiam ex utrog, fed respectu quodã** inter utrāg, naturā medius, quafi species & sorma. Ex quo etiam intellige, animă à Platone specië seu formă cum Aristotele nocari, cum ait : Ea cum tria fumpfiffet, in unam foeciem omnia temperanit. Sed 10 ne quid restet difficultatis ad Platonis intelligentia, fingula exponamus nerba. Ex ea substantia, que individua est.) id est, ex intelligibili. que in corpora dividitur.)id eft,ex fenfibili & cor porea. Tertiam substantie speciem comiscuit median.) id est, aliam quandam effentiam ac formam, partin intelligibilë, partimý, fenfibilë effecit Deus: boc eft,animam, que respectu quodam media inter duas illas naturas dicitur, non quod ex utraquerè misceatur. Ba cum tria sumpsisset, in unam specië 20 Demperault.) id est, animam quidem mediam secit ex tribus his principijs, codem, altero, er connexio ne:ita ut babitudo illa ex tribus terminis profluens, unima sit, non autem connexio utriusq solum. Vbi haturam eius, quod alterum diuersumq, uocamus, commixtioni repugnantem, cum eo quod idem dici tur, ni quadam concilianit.) id est, Cum eadem, in-Liniduaq; natura cotraria omnino fit dividue, quip pe illa intelligibilis, bæc fensibilis est, commixtæ inter se ambe proportione quadam sunt, ad animi es- 30 sentiam constituendam. In quo utriusq; natura proprietatem Plato declarat, sum candem naturam repugnare alteri dicit, ut magnam intelligibilis sensibilisq: effentie differentiam demonstret. Postqua uerò duo illa cum substantia commiscuit, er ex tribus unum fecit, rurfus ad totu in ea que decuit mem bra partitus est, quorum quodlibet ex tribus, eode, altero-substantiaq; costatet.) Hinc poteris sacile in telligere, animam non effe mixtum ex codem er al-Verba bec, quoniam difficultatem afferre possunt, quam breuißime explicentur: fiquidem ex illis ad modum generationis animi deducimur. Prius tamen, quando animam mediam esse incer dividuam indiniduam que substanciam dicimus, Platonico rum quorundam sementias ea de re subijciam, ut eo quafi principio statuto, rem melius intelligamus. Aristander, er Numenius, animam definiere mumeru ex indinidua unitate, dualitateq; dividua puncto individuo, interuallog, dividuo. Plutarchus & Atticus, dividuam naturam irrationale anini partem appellant, rationalem uerò individua: atg; illam uelut subiectum esse, hanc uelut sormam dicunt. Plotimus, mediam inter sensum ac mente po fuit animam. Theodorus duas intelligentias pones, unan que univerfales ideas contineat, alteran que

fingulares, mediam inter eas animain fecit. Proclut denicy, animam inquit ratione quadam ex individua diniduaq; natura compositam à Platone dici, non quòd ex ijs uerè coponatur, sed quia respectu quo= dam tum intelligibilis, tum sensibilis natura particeps dicatur. Cum hac sit animi effentia breuiter & Proclo ex Platonis fententia explicata, que na tria ista principia sint, que ad eius generationem Deus accepit, uideamus. Tria itaq; sumpsisse Deum ad and mi substantia efficiendam, Plato dicit : idem, alteria, er tertiam quandam naturam. Hec autem in Deo tanquam ideā esse affirmat, ut Proclus annotat:quo niam tria illa non ab alio, sed à seipso tanquam prima caufa, que cuncta cotineat, sumpsit. Ideoq; ipfa quasi forma quedam er idea una in Deo erant, ad cuius imaginem anima esse particeps corundem dicitur. Nam ipsamet tria in Deo unum principium funtim entibus uerò, ut ita dicam, fiue in anima, ut tria cosideramur. Quo nomine nihil alind per ead& illa mitia significare nobis Plato uult, quam ideans animi partim intelligibilis, partimų fenfibilis nature in Deimente sitam, quam ad anime effectionem sumpsisse tanquam exemplar intelligit. Iam uerð ecquid nam uerba illa fignificant: Postquam uero illa duo cum fubstancia commiscuit, ex tribus unum fecit?) Duo illa funt, idem & alterum : que Plato comixta fuisse inquit, ad animi generationem . cade autem cum substantia fuisse composita inquit, ut unam quandam ex tribus initijs formā constituerentz quoniam substantia omnis, ut Proclus ait, identitatis alteritatisq; particeps fit. Vnde cum tria principia,scilicet idem,alterum,& connexionem utrius. que in substantia, à Deo suisse sumpta ad animi pro ductionem Plato dicit, hoc folum fignificare nobia uult, substanciam esse uelut genus, candē tamen tum intelligibilem fiue ciufdem naturæ, tum fenfilem fi🗕 ue alterius effe:mter bas uerò duas substancia partes animam ese mediam, eamq; unam et simplicem. Quamobrem his ita expositis, hoc solum ad Platotero, sed respectu illorum tanquam medium esse. 40 nis intelligenciam considera, animam medie naturæ esse, partimá; sensilem, partim intelligibilem ap parere:ideog; mediam ex individua, dividuaq; fubstancia factam, à Platone dici. Nam substancia quidem omnis uel intelligibilis & incorporea eft, uel fenfilis & corporta, quemamo du in Categorijs 🗛 🗕 ristoteles dividit. Cum autem idem & alterum cum fubstantia commixtum animam efficere, ip∫amq; ex tribus ijs initijs constare Plato dicit, idem est ac st dicat, universam essemiam, tam intelligibilē quàns constitutam. Seucrus Geometricum subiectum ex 50 sensilem, trifariam considerari ad animi natura explicandam:uno quide modo, quatenus essemia est: altero, quatenus intelligibilis:ultimo,quatenus fen fibilis. Inter hac tria genera uerfari anima dicitur, quoniam substancia sit, eadem q; sit tum intelligibili naturæ fimilis,tum etiam fenfibili . At uerð fubstátiæ anmæ una cum fit, trifariamq; cofideretur, tres io partes dividitur à Platoneim idem, alterum, et substantiam,

FOX.

Renti em, cum ait: Rurfus ad totum in ca que deemi membra partitus est, quorum quodibet ex tribus codem, altero, substantiaq; constaret.) id eft, Cum animi substancia ex tribus generibus Deus unum effe iffet, ad oftendendam illius generationem, in ca que decuit membra divisam fuiße illa inquit: ita ut, cum tota anima ex his tribus, code, altero, er esentia constaret, partes etià ipsius constarent tem peratione quadam partiu facta. Sed hac omnia breuiter ita proposusse satis sit. nam in ipso Platonis 🛰 contextu res melius explicabitur, cum ad animi co politionem deueniemus.

Fuit autem talis illa partitio. Vnam principiò accepit ex uniuerso portionem. Secundam autem, primæ partis duplam.Deindetertiam, quæ secunde iciquialtera effet, primæ tripla. Postea quartam, secundæ duplam. Quintam deinceps,tertiæ triplā. Sextam primæ 🕬 octuplam. Postremò septimam, quæ partibus sex & uiginti prima excederet. Post hæc dupla & tripla interualla repleuit, partes rurlus ex toto delecãs. quas interuallis ita locauit, ut bina esfent in fingulis media, fiue, utita dixerim, medierates: quarum una eadem parte exceditalterum extremorū, eadem ab altero superatur. Altera medie 30 tas pari numero extremum unum superat, pari superatur ab altero. Cum ue rò sesquialtera interualla, sesquitertia & sesquioctaua sumplisset, ex his nexi bus in primis spacijs, sesquioctauo interuallo sesquitertia omnía explebat, particula lingulor relicta. Huius aut particulæinteruallo assumpto, ea inde minis comparatio, quæ est inter ducentos quinquagintalex, & ducentos quadragintatres.

Quo pacto mundi anima, ceterorumq; animan tium componatur, arithmeticis, musicisq; proportionibus Plato in bis docet:non quòd illa uerè ex ijs numeris coponatur, ut amea diximus, sed quia nul-Li alia ratione etus essentia uiresq; magis explicari possunt, quam si ijs proportionibus demonstremur. Quomodo autem anima ex proportionibus nume. so rorum nascatur, Plato, quamuis obscure, nos docet. dum tres uel quatuor fesquialteras sesquiquartasq; proportiones, proposito quodam ordine conjungere præcipit. Qua in re cum arithmeticis, musicusq; rationibus utendum frequenter fit, ne ignaros eius rei difficultae deterreat, Mathematicorum more fingula ordine declaremus. Ac in primis defi-

nitiones nominum hoc in loco propositorum tradamus: deinde proportionum genera, tam arithmetice quam musice, tum figurarum numerorumq; demonstrationem ad Platonis uerba explicanda: ultimò, phyficam earum rationem inquiremus. Itaq; ul definitiones nominum exponamus: fonus, five elip γ•ε,est numerus melodijs aptus, diuidīturģ; in grauem er acutum gravis fonus est remissus ac tardus, acutus autem uclox. Internallum, fine Aráguna, eft babitudo quadam spaciorum quanis er acuti soni. Spacium appellamus, chordam, nermun, expiratis aerem, et quicquid est à quo fonum educinnus. Cons positio, seu ovenue, est congruentium sonorum ex aptis proportionibus fonantium connexio. Proportio, est babitudo rationu, ex diversis terminis profluens. Tonus, est consonancia principium, ex proportione sesquioctana ad sonum provenies. Semito nium, fine hardrop, eft forus tono minor. Semitonia minus, fine diseas, est minor toni pars. Atque bumfmodi semitonium Plato dei pua nocat. Semitonium main, est maior toni pars. Hista propositis, bre niter de proportionibus Arithmeticis Masicinq; alt quid dicamus. Proportio quidem, cum babundo quedam ex collatione numeror inter fe fit, quintuplex ab omnibus effe dicitur. diniditur enim in tres simplices, er duas compositas. Prima propor tio est ea, que multiplex nocatur, quoniam numerus maior minorem aliquoties exacte cominet:ut de pla, tripla. Eadem & innenitur in naturali numerorum serie, fi numeri omnes pares, imparibus inter-

mißis, fumantur : ut 1,2,3. 4.5. 6.Secunda est sa

perparticularis, que tunc fit, cum maior numerus minorem continet semel, ac unam insuper minoris particulam:ut sesquialtera, sesquitertia, sesquiquar ta. Tertia, superparties, cum maior minorem semel complectiturset minoris insuper partes aliquot, ucl duas, uel tres, qua prout minoris partes babuerit, habebatur numeri ad numerum in ter 40 ita nominabitur:ut super bipartiens, si duas habeat: Supertripartiens si tres: superquadripartiens, si qua tuor. Ex his tribus proportionibus simplicibus due alie componuntur, Multiplex superparticularis, multiplex superpartiens: de quibus dicere, ad hunc locum non pertinet.prolixă eßet enim, omnia persequi. Ex omnibus ergo ijs proportionu generibus, multiplex precipue concemibus apta est. uerò, quando Musica ex Arithmetica oritur, 😁 fymphonia rubil c\$ alind quàm numeri fonori propartio, quo pacto symphonie Musice ad proportiones illas Arithmeticas iam explicatas accommodentur, uideamus. Ex omnibus numerorum proportiombus, auctore Macrobio, & Boetio, sex potissimum ad concentum efficiendie accomodantur: nimirum Epitricus, Hemiolius, Duplus, Triplus, Quadruplus, Epogdous. Epitritus, sine sesquitertius est, cum minorem numerum maior convinct fe-

mel, er tertiam insuper illim partem: ut 4.3. quaternarius ternarium semel continet, & semel etiam weitate. Hemiolius, sine sesquialter est, cum maior minorem continct semel, & mediam eius partem:ut 2.3. Vtrag proportio ad superparticularem refertur, musica q; accommo data nomen mutat, nam sesquitertius diareosapop, sesquialter diancire uo catur. Quinetiam duplus est, cum minor numerus în maiori bis continetur : ut 2 4 uocatur (3 à Musi- 10 cis Acamarap. Triplus est, quando minor à maiori ter comprebenditur : ut 1.9. diciturq; Aiawaowi, nei diancite. Quadruplus est, cum ex duobus nu meric maior minorem quater complectitur:ut 1.4. idemá; dis नाले मलवलें। appellatur. He omnes proportiones ad Multiplicem referentur. Epogdous, fine sesquiostanus est, cum maior numerus minore semel continet, & eius octanam partem:ut 9.8. qui tonum efficit integrum, referturq; ad superparticu 20 larem proportionem. Ecce igitur ex proportionibus Arithmeticis sex numeroru rationes Musica apte desumpte sunt, ex quibus quing, symphonie constituuneur, quas tonus ipse cominet. Eædem autem sunt he: Diatessaron, que ex duobus tonis er femitonio constat, respondetá; sesquitertiæ porportioni:Diapente, que ex tribus tonis er hemitonio fit, referturq; ad sesquialteram : Diapason, que ex sex tonis costituitur, respodetas duple proportiomi:Diapason diapente, ex nouem tonis et semitonio 30 constat, ac subest triplæ:Disdiapason,cominet duo decim tonos, fitá; ex quadrupla. Sed quoniam magna hic apud Platonem mencio toni fit, pauca de illo subijciamus, quo pacto fiat, quomodo ue dividatur. Tonus est, ut diximus, [ymphoniæ principium:idem aute ex proportione sesquiostana conflituitur, quoniam Musici ueteres octo solu chordis utebantur, ideoq: Epogdous à Platone dicitur:ut 8.9. Nonenarius semel continet octonariu, er octafe, omnes negant: quoniam è nouenario constat, qui in duas partes aquas dividi non potest. Quo fit, ut in duas dividatur partes inequales, que semitonia dicuntur, à Platone uerò λάμματα. minor tame to ni pars à Pythagoricis Diefis nocata fuit, eademás à sesquitertia proportione duobus sonis superatur. maior demu, quam Apotomen appellane, est maior reliqua toni pars, qua ipse superat minus semitomium. Ex bis patet, tonum dividi in duas æquales partes non posse: cuius rei demonstrationem bre 50 uiter adiungamus, ad maiorem Platonis intelligentiam. Primum ex proposit.8. lib.8. Euclidis constat, nullam superparticulare proportionem in duo equalia dividi posse, geometrica nimirum ratione, non autem arithmetica. Deinde uulgare est receptumá; à Musicis postulatu hoc: Bande esse propor tionem font ad fonum, que est spaciorum internalli

inter fe. Hoc ita statuto, iam id fequitur : Tonus ex superparticulari proportione nascitur, est enim sefquioctauus: superparticularis autem proportio diuidi in duo equa non potest:ergo neq: tonus divide tur. Vnde errare quidem Martianum Capellam m lib.de Musica manifestum est, qui tonum in duo equalia,& in tria, quatuorq; dividere conatur. Sed cum ad huius loci interpretationem satis sit, rem breuiter attigi∬e,plura dici nŏ oportet. Iam uerò quoniam ad concentuum copositionem genera har moniarum explicari oportet, triplicem esse harmoniarum rationem aduertendum est:Diatonicam, Enarmonicam,Chromaticam,quemadmodum Plutar chus in lib.de Musica docet. Diatonicum genus est, cum partitio cius per semitonium minus, & duos to nos continuè progreditur. Ezarmonică, quod per duat dieses, sine minoris semitonij medietates, procedit. Chromaticum, quod per duo inæqualia semi tonia,& tria semitonia sine reinmisóriop, ut nocat, conscendit . Ad hæc tria genera instrumenta omnia Mufica redigütur, quontam ex his harmonijs iam dictis componuntur . Sed quamuis diversisima sine 🔹 instrumentorum genera, philosophi tamen bis tribus potißimum utuntur, Monochordo, Tetrachor do, & Polycbordo:ad quæ reliquorum instrumentorum compositionem reservat. Igitur ex ijs omnibus Plato Diatonicam harmoniam sumpsit, utpo te nature magis consentaneam, in qua Tetrachordum quoduis per semitonium minus, & duos tonos procedit: quoniam à semitonio minori, quasi à materia tenui, ad ualidiore tonum, uelut ad maiorem fubstanciæ uim progreditur. Ergo cum in ijstribus generibus instrumenta omnia uersentur, Plato, ut Proclus explicat, Diatonicam harmonia elegit, diatonoá; folum sine duobus tonis utitur, cum sesquitertias, sesquioctauas, semitoniag, siue limmata aut dieses implere iußit. His etiam breulter illud addamus, de fonorum ratione à Muficis explicatum:nimirum altisimum grauisimumą sonum à Musicis nam eius partem. Tonum in duas partes diuidi pos- 40 Hypaten uocari, sequentem Parypaten, tertium Ly chanon, quartum Mesen, quintum Paramesen siue Triten, sextum Paraneten, septimum Neten: qui omnes foni musicum concentum efficiunt . Quibus ita in universum explicatis, ad Platonis verba enarranda, demonstratione quadam utamur, quam Platonici plerique adducere solent.eadem autem hu iufmodi erit. Triangulus deferibatur, in cuius apice sit unitas:in utroq; autem eius latere terni numeri collocentur, in uno quidem pares, in altero ue rò impares.itaque ex parte altera ternarius scribatur, deinde novenarius, tum uige simus septimus. itë ex altero latere post illam ipsam unitatem binarius collocetur, deinde quaternarius:postremò octonanarius.lidem autem numeri oppositi esfe

inter se debent, ita ut ex utrog latere mutuò fibi respon deant.

Ecæ

Ecce igitur in bac figura proportiones omnes, quas Pla to dicit, demonstrare possumus. Nam in uno latere numerorum pariu, si ab unitate au spicemur, statim sese offeret bi

narius unitatis duplus, deinde quaternarius duplus binarij, postremo octonarius quaternarij duplus: ergo pares omnes dupla proportioe sese cosequuntur.lam uerò in altero latere imparium numeroru, post unitatem est ternarius triplus, deinceps nouenarius triplus ternarij, ultimo uigesimusseptimus nouenarij quog triplus. Itaq; in hoc latere triplam proportionem numeri omnes seruant. Igitur tota anuni effentia, ex qua copositus à Deo est ille, septe nario numero continetur, & ex pariu impariumq; connexione coftituitur, quoniam septenary numeri uis ad rerum generationem magnam uim habet. Sed ut proportiones ipsas in figura illa iam descripta de claremus, in primis sanè Plato parté unam ex uni- 20 nerso à Deo sumptam ad animi generationem fuisse, inquit. eadem autem per unitatem illam in triàguli apice positam significatur. Deinde secundam parte prime duplam fuisse additam, boc est, binarium uni tatis duplum: tum tertiam partem secunda duplam, ac prime triplam, id est ternarium: deinceps quartam fecunde duplam, hoc est, quaternarium : mox quintam tertie triplam, uidelicet nouenarium: preterea sextam primæ octuplam, id est octonariu:postremò septimam, que partibus uigintisex primam 30 unitatem excedat, hoc est uiginti septe. Quare pars prima est unitas, secunda hums dupla 2. tertia prima tripla, or secunda sesquialtera, 3. qui ad 2 est sesquialter, er ad i triplus. Quarta secunda dupla 4, qui ad 2 est duplus. Quinta est 9, que tertie tripla est. nam 9 ad 3 comparatus triplam babet proportionem. Sexta est 3, qui prima, hoc est unitatis octuplus est . Septima est 27, primam unitate uigin tifex partibus superans. Atq hac figura nobis propolita,tota animi copolitio ex leptem illis partibus 40 duos terminos propolitos coniungas. nam producti facta intelligitur. Sed ut physicam nos huius rei ra tionem simul cum Mathematicis demonstrationib. declaremus, per numeros quidem illos impares naturam individuam intellige impares enim dividi ne queunt, ideoq; substantie individue accommodantur. per pares dividuam cogita, siquidem pares numeri in divisionem cadunt. Vt autem bi numeri diuerse sunt nature, ac inter se collati uarias proportiones complectutur, unumq quasi concentum efficiunt:ita animi essenia media inter dividuam in 50 tas. Musicam deniq; medietatem sic inquires primò dividuamq; naturā diverfas habet vires, magna pro portione cocentuá; connexas. Quod autem omnia que funt, ex dividua individuaq; natura constent, Plato ipfe tum hic, tum in Philebo docet:idem& Py thagoricus Philolaus confirmauit, qui omnia que funt, uel infinita uel finita effe dixit:per infinitatem quidem pares numeros, qui dividue nature sunt, in

telliges:per finitatem, impares er eiusdem nature. Sed ut ad illam ipfam figurā redeamus, quas proportiones, concentusq; musicos reperire in ea poßi mus, declaremus. Id primim in illa confideranduns est, tot proportionum capacem effe numerum multiplicem, quot locis ab unitate distat in natural, nu merorum serie. ut primus multiplex est binarius, in eadem:bis enim cõtinet unitatem, ideog; multiplex dicitur. bic unum sesquialterum babet, nimirum 3. 10 nam 2 ad ternarium comparatus, sesquialteram ha bet proportionem, ternarius autem quoniam diuidi nequit, nullumq; medium habet, ad quod compa retur, ad nullum alium est sesquialter, praterquam ad binarium. Iam verò 4, secundus multiplex est, binarij nimirum duplus:bic tamē nullum habet [efquialterum in figura illa, tertius multiplex octona rius,ad 4 est duplus, ad 2 quadruplus:idem autem nullum sesquialterum habet. Atq; id sane in serie pa rium numerorum intellige. Sed ut uno uerbo concludam, aduertendu etiam est, in triangulo illo hanc esse rationem sernandam, ut in unoquoque latere proportiones duplas, triplasq; queramus: deinde collatis inter se ambabus, sesquialteras. Nam in numerorum parium serie omnes sunt dupli, in ordine. imparium omnes sunt tripli:sed si pares cum impari bus conferas, sesquialteros inuenies, ut am ea declaraumus. Preterea in eadem quoq; figura non mo dò proportiones illas iam explicatas inuenies, sed barmonicas etiam omnes: quas tamen antequam explicem, breuem quandam proportionum fine medietatum rationem ostendam. Triplicem in superiori- 🦠 bus medietatem seu proportionem proposumus: Arithmeticam, cum equalis in omnibus numeris excessus servatur:Geometricam, cum eandem servant numeri omnes proportionem: Musicam, in qua eade est proportio differentiarum in numeris proposicis, que est excessus corundem. Quod si ergo tres illas medietates in quibufq; numeris inuestigare uelis,unamquanque sic quære. Arithmetica inuenietur, si ex illis numeri media pars medietas ipfa crit:ut fi 20 -T 40 proponas, alterum alteri coniunge, efficieses 50. buius media pars 25, arithmetica medictas est. Geometricam boc modo inuestigabis. primò numerum proportionis inter duos terminos inuemæ dinide, mediaq; pars divisi medietatem Geometrica indicabit:ut 10 💇 40, quadruplă babem proportione. Ergo diviso numero proportionis, nimiru 40, media eius pars, videlicet 20, Geometrica est medie duorum terminorum propositorum disserentiam in ter multiplicem seu maiorem terminum, & minorë numerum, nota: postea coniunctis in unam summa illis duobus, differentiæ utriufq; eorundē summans diuide per fummam duorum extremoru, ac produ-Aus ex ijs munerus minori termino additus, medietatem ipsam oftendet: ut 10 ad 40, differentiam ba-

bet 1%

bet 30, que différentia in minorem terminum, boc est in 10 ducta, 300 efficit. Posteauero duobus ijs terminis 10 & 40 commelis, efficies so. que rursus si per 300 dividas, prodibunt 6:quos si minori ter mino, hoc est 10 addas, habebis 16 medietatem Mu-Cum igitur tres sine medietates, nunc harmonicam medietatem in figura illa suprà descripta demonstremus, quando Geometrica iam retulimus. In primis inter octonarium er nouenarium sesqui octauam proportionem inuenies, que tonum efficit 10 nouem Musis respondentem. Preteres inter 2 er 3 sesquialtera est proportio, que eadem est diapente. Imer 3 er 4, sesquitertia diatessaron constituit, inter 1 er 2 er 4, ac 2 atq; 8 er 4, dupla est proportio, que diapason parit. Item inter 3 er 1,00 3 ac 9, o inter 9 ac 27, tripla gignit disdiapason. Ecce igitur in figura illa non modo Geometricæ medieta tes, sed Musice quoq; mueniumtur, ex quibus totam animi compositionem intelliges. At uerò, cur namboc in loco per trianguli figuram, perq; numeros et 20 concentus, animi ortus explicatur? Primo, triangulus animo quadrat:quia ut triangulus ab uno apice in duo latera distinguitur, ita anima ab una intelligibili diumaq; natura profluens, ad corpoream dinifibilemá; deuenit, fiquidem ab intelligencia ad rationem, sensum, ac uegetandi uim progreditur. Se cũdò, numeri cocentusq; animo tribuutur: quia ut illi mobiles funt, ita quoq; bic principiŭ est motus: & ut illi incorporei, ita bic corporis expers. Iam tionem demonstrandam utitur Platos Tum quia in Musica ad septimum usq. gradum omnis uocum discrepātia progreditur, indeq; regreditur: tum quia numerus septenarius magnā uim in rebus naturalibus babet. Constat enim ternarijs duobus, & unitate, que illos duos coniungat:ideoq; à Macrobio lib. Lin Somn. Scip perfectus plenusq; numerus appella tur, cuius perfectione à Platone, Pythagoricisq; om nibus traditam, explicare boc loco no oportet. Sed ficare nobis wult Plato ? Certe per unitatem initiò propositam, animi substanciam unam, ac simplicem: per binarium, unitatis duplum, intelligentiam: per ternarium, rationem: per reliquas demum proportiones Musica medietate connexas, diuersas animi nires magno inter se consensu deuinclas. Ac si singula coferre inter se nolumus, cu sex sint apud Platonicos animi uires, uoluntas, intelligentia, imaginatio, ratio, gignendi facultas, connectendiq; uis, atque ipsemet animus unam habeat essentiam, prose- 50 Aò unicuiq; parti finguli numeri in proposita figura respondebunt. Nam cum unitate proposita, animi unitatem coferemus: noluntatem cum infinitioe, que sub unitate quoque intelligitur intelligentiam cum termino, hoc est binario: maginationem cum al teritate, que per binarium etiam explicatur:ratio. mem cum identitate, boc est ternario : generandi fa-

cultate cum motu, qui etiam ternario tribuitur:con nectendi deniq; um cum statu, hoc est quaternario. Igitur in ijs omnibus numeris animi uires aperte cer nuntur, ut in bac figura patet.

essenti4 1 infinitae terminus 2. 2 alteritas identitas 3. s motus status 4:

Itaq; effen tis uelut unitas,reliquas o• mnes partes co plectitur, eft 4: uerus concentus ex sesquioctaua proportione. Demde infinitas, boc

est unitas, duplum babet terminum, hoc est 2. Item alteritas, siue binarius, identitatem, boc est 3, in sefquialtera proportione. Vltimò motus, qui ternario describitur, statum, boc est 4, habet in sesquitertia. Ecce omnia illa quimq; genera, ex quibus componi animam suprà diximus, uidelicet effentia, idem, alterum, motus, status, ad duo bec, infinitatem ac ter minum referuntur : quoniam per infinitatem diuiduam naturam , per terminum individuam intelligebant Pythagorici, quemadmodum de Philolao di ximus.Siquidem, ut Proclus annotat, Plato putauit cum Pythagoricis, ex cadem natura & altera omnia gigni, & identitatem termino, infinitati alteritatem tribuit. Ex uniuerso unam partem accepit.) id est, ex tota illa principiorum animi quasi conneuerò, cur'nam septenario numero ad animi genera- 30 xione, unam partem sumpsit : hoc est, totam animi substantiam composuit, quam in uarias postea uires diuisit. Nam cum ait, ex indiuidua diuiduaq; sub&ā tia ortam esse animam, quinq; illa principij generaà nobis prius relata intelligit, effentiam, idem, alterum, motum, statum . quamuis cadem illa ad tria folum alia, uidelicet idem, alterum, er effentiam re ducantur. Siquidem ad idem sequitur status, sirmitasq; identitatis:ad alterum, motus, id est abcesio illa identitatis ad alteritatë . Itemq; per idem esfen quid nam per proportiones illas numerorum signi- 40 tiam significat, que in se eadem est: per alterum, di uisione essentiæ, in uires alias, quæ quanquam una eademq; sit, ratione tamen distinguitur. Ideo Plotinus in libro de Animi essentia, nihil aliud esse inquit, anima ex individua dividuaq; substantia com posita dici, quam esemiam animi partim apud supe ros permanere, partimá; ad inferiora deduci : quæ tame er simul inde dependeat, et se interim ad hæc ष्मृद्: propaget,uelut è centro linea deducitur. Siqui: dem anima mundi ab una illa anima in idea Dei posita pendens, ac perpetuo defluens, totum mundum agitat, illiq; sese admiscet. Post hec dupla, triplaq; interualla repleuit , partes rursus ex toto defecans:quas internallis ita locanit, ut fingulis bina media in essent.) Hactenus de numerorum proportionibus, medietatibusq; dictum generatim est : numerorumą; rationem animi niribus accommodani– mus. Nunc à Platone iubemur, duplas, triplasq; nu merorums

go

merorum corundem proportiones alijs rursum pro portionibus ,medietatibus q implere , ut internalla biantia in septenario illo numero trianguli propofiti Muficis medietatibus copleamur, copulemurq. inter se, quemadmodum er omnes animi uires magnainter se sunt partium consensione copulate. Quamobrem, ut nos id aperte declaremus, alium quoq; triangulum superiori similem describamus, ᇌ quo eade numeroru ratio seruetur, sintá; in altero latere pares dupliq; numeri, in altero impares 10 o tripli:præterqua quòd maiores sint numeri illi, quo mekius interualla repleantur. Quin etiam in eo dem interualla duplarum , triplarumq; proportiomum, sesquiteriys, sesquialteris, sesquioctauisq; repleri debent, tum ut proportiones omnes mutuò col· ligentur, tum ut concentum quendam musicum e-Esto igitur trianguli figura huiusmodi, ut in eius apice 6 describatur, post huius duplus 12, duobus medijs intermisis, nimirum B & 9.tum eiusdem 12 duplus subscribatur, 24. intericelis etiam 20 duobus bis, 16 & 18.item huius 24, alius duplus codem ordine collocetur, nimirum 48, adicciis in medio 32 @ 36. Atq; hoc modo duplorum interualla, intermisis semper duobus numeris proportio nalibus,repleatur in uno latere, quod prioris trian guli lateri refpondeat, in quo dupli erant numeri. Iam uerò in altero illi opposito idem siat, ut triplo rum interualla duobus semper interpositis implean tur, hac ratione. Primò senarij illius qui est in trian zuli apice,triplum subiunge 18, interposit is his 🤊 3º habet, sic etiam 24 ad 16: hoc est, 16 superat 12 🖝 12. Similiter eiusdem 18 post duos alios numeros 27 @ 36 collocetur 54 triplus. Huius etiam 🗚 triplum adde, 162. imermißis quoq; 81 🖝 108. Ecce igitur in utroq; latere & dupla, & tripla interualla suas habem imerpositas medietates, quibus copulentur, ut in hac figura liquet:

162

Verùm ut sin gulas nos ordidemonstremus, numeros omnes à summitate ad trianguli bafi**m** descriptos con-

feramus. Primò in duplorum nu merorum ac pariu latere id perspiciamus hoc modo. Senarij nume riduplus est 12, inter utrunq; tamen 8 & 9 interpositi, & Musicam medietatem efficient, & hians interuallum replent. Nam ut 12 ad 6 duplam babet proportionem, sic eius intermedia ad extremum utrung: collata, sesquialteram, sesquitertiamá; habebunt:ut a ad 8 est fesquialter, er 12 ad 9 est sesquitertius. Item ordine commutato 8 ad 6 sesquialter est, sed 12 ad eundem 8 sesquitertius. Deinde discrimen inter 8 er 12 est quaternarius, diserime nerò inter & cr 6 est binarius. Vt ergo dif-

ferentia quaternarij ad binarium fe habet, in dupla nidelicet proportione, fic etiam extrema duplà babent proportionem . Præterea si 🤊 ad 6 conserus, ऌ 9 ad 12,ille fefquialterå, bic fefquitertiam proportionem babebit. nam 9 ad 6 eft sesquialter, & 12 ad 9 sesquitertius. Postremò 8 ad 9 sesquioclauam proportionem habet, que cocentum efficit. Vides ergo in duplorum numerorū interuallis duas medietates, sesquialteram & sesquitertiam propor tionem habètes, quae tonus fine harmonica propor tio connectit. Qua in re non harmonicam folum me dietatem, sed etiam arithmetica eadem ratione posfumus inucnire. Nam 6 ad 12, medietas est arithme tica: siquidem 9 superat 6 ternario, er à 12 superatur code ternario. Hoc igitur modo si per omnes numeros dupla proportiõe descriptos procedamus, conectamusq; semper duos extremos inter se, duplam proportionė habentes duobus medijs, quorum alterum sit sesquialterum, alterumq; sesquiter tium, er internalla hiantia replebimus, er sesquioclauam proportionem, siue tonum Platonis pracepto producemus. Vt in codem illo ordine 12 nume ri duplus est 24 : fed illorum duorum media funt, 6 er 18. que eandem habent differentiarum proportionem, quam extrema sua. Nam 16 ad 12 sesquial ter est, er 24 ad 16 sesquitertius. Itaque tertia sui parte alter numerus alterum excedit . nimirum 16 superat 12 quaternario, & 24 quoque 18 senario. Quòd si ergo illos inter se construs, ut 16 ad 12 se quaternario, & 24 octonario 16, que dupla itidem proportio est,ut duorum extremorum.Præterea 18 à 24 senario superatur, boc est tertia sui parte: ipse uerò 18 superat 12 codem senario. demum ipfa inter fe media colligata fefquioctavă proportionem habebunt, ut 18 ad 16 comparatus oetaua fui parte illum fuperat. Atqui hoc modo in du plorum latere fesquialteras, fesquitertiasq; propor tiones muenies, eas q; sequioctaua copulabis. In quo ne proportioes 40 tamen considera, ut duorum extremorum numerorum duplam proportionem habentium duo intermedia coferas, alterum uidelicet mediü alteri extro mo, atq; alterum eorum alteri. fic enim in ea medio rum collatione cum extremis sesquialtera, sesquiter tieq; prodibut:tum sesquioctauam in comparatione medioru inter fe inuenies facillime, ut exemplo documus. Sed ut idem in triplorum numerorum latere demonstremus, 18 quidem triplus est ad 65 duo uerò media interiecta sunt 9 er 12, ex quibus 9 ad 6 sesquialter est, at 18 ad 12 sesquitertius. Quòd si ergo media cum extremis conferas, singulorum differentiæ eandem habebút rationem,quane extrema ipfa inter fe:boc est, 9 fuperat 6 ternario, fed ab 18 superatur nouenario. Vt ergo nouenarij ad fenariŭ differencia est ternarius , fic etiam ipfius 9 & 18 différentia est 9, triplum uidelicet prioris differentia, que proportio eadem est cum duobue extremi6

Extremis. Ato hec est Musica medietas, 9 nimiru. Sed medictas arithmetica est, 12 ad 6,00 18 ad 11 comparatione facta. Ergo in triplorum & duplo rum latere observanda ratio illa est, ut utriusq; medietatis cum alterutro extremorum proportio note tur:deindeq; ut medietates ipfas communiumculo connectamus, nam in sesquialteris proportionibus diapente, in sesquitertijs diates aron, in collatione uriufq; medij, fiue in fefquiostaua tonus inuenietur. interualla repleri debent. Sed ante omnia opus est, trium medietatum, Arithmetica, Geometrica, Muficequac proportionum rationem teneamus. At illud interim hoc loco monendi sunt lectores, medietates quidem illas duas, quas duplis, triplisés interuallis mterponimus, non effe harmonicas folum : fed Marum alteram arithmeticam, alteram harmonicam. Sed nos iam ad Platonis nerba redeamus, ubi propolitis duplis trīplisģ; proportionibus , fingula mterualla impleri dicit duabus medietatibus, ita ut 20 fingula duas habeant medietates, quas medienias nocat : quarum una extremitates superet eadem sui parte, inuicemá, superetur eadem ipsa:hoc est, arichmetica medietas sit, cuius hoc proprium est, ut zquali internallo numeri fefe fuperët, fuperenturq; inuicem: ut in ifsdem numeris 6 9 12 nouenarius fenariñ superat ternario, idemá; à duodenario co-Zem ternario superatur. Itaq; cum idem Plato ait,

Quarum una cadem parte excedit alterum extremorum, eadem ab altero superatur. ) arithmeti- 30 cam medietatem intelligere oportet. Cum uerò pau lo post manit. Altera medictas pari numero extremum unum superat, pari superatur ab altero.) harmonicam intelligit, cuius etiam proprium est, nt propositis duabus extremitatibus, inter quas est edietas, eadem parte, superetur minor extremitae à suo medio, qua medium maioris extremitatis supe ratur à sua maiori: hoc est, simili proportione medius terminus superet, er superetur. Vi tribus his tremitates sunt, medium uerò 4, quod à maiori ex tremo e superatur cadem proportiõe, qua ipse minorem terminum, scilicet 3 superat. Nam 6 superat 4 binario tertia sui parte, at 4 superat 3 tertia quoq; parte: quo fit, ut 4 medium & superetur à maiori extremitate, & superet minore ipse.

Cum nerò sesquialtera internalla, sesquitertia, & se squioctana sumpsisset, ex ijs nexibus in primis fracijs sesquioctano internallo sesquitertia ommia explebat, particula finguloru relicta.) Hoc eft, 50 Duplarum, triplarumą; proportionum internalla fesquialteris & sesquitertijs, sesquioctauisq; implesut Deus, collatis nimirum inter se medietatibus, ut documus : ita ut ipse sesquialtere, sesquiterties; proportiones internalla hiantia impleant, internallum tamen ipsarum medietatum sesquioctauis compleatur, ac mhil uacuum relmquatur, dum du-

plorum triplorumq, mterualla medietatibus, medietates communi sesquioctaue umculo connectan tur, id quod nos antea explicuimus. Sed quomana ad sesquiostauam proportionem implendam, tonumą; ex intermediorum numerorum comparatione efficiendum, sesquitertie rationes non modo ex duobus tonis fiunt, sed ex semitonio etiam minori addito, quod Pythagorici Diefim, ac Plato l**im**ma bic nocat, particulam quandam ex sesquiterije Quamobrem hac ratione duplorum, triplorumg: 10 relictam inquit, quasi ex ipsis sesquitertijs desectam, que seorsum sernata unum postea concentum efficit, ut in borum triplorum 6 & 18 interuallo medietates quidem 9 er 12 sesquialtera er sofquitertia extremos numeros coniungunt, ipse uerò sequioctano connexe unum quiddam relinquunt. Nam 12 ad 9 reservata unitate ab ipso 9 sesquiostauam habet proportionem, quasi uinculum. Siquidem 12 octonarium seniel, arq dimidiare fui parte continet. Hoc modo igitur in triploru duplorumá, imeruallis particula quedam ex sesquitertijs nelinquitur, de qua Plato ipse nos edocebit.

Huius autem particulæ internallo assumpto, ea iterum babebatur numeri ad numerum in terminis comparatio, que est inter ducentos quinquagimafex, & ducemos quadragimatres ) Cur nam a sefquioctauis proportionibus ex fesquitertiarum cole latione particulas quasdam relinqui Plato inquit? quia sesquioctana proportio, qua imos dosp ide no. cat perfectisumu tonu efficit, est q; harmonie prus cipiu, qua Disdiapason nominat Musici, quòd rela quos coplectatur tonos. Cum ergo sesquioctauus to nus perfectißimus sit, dividiá; in duas equales partes nequeat, una semper particula in eius diuisione relinquitur, ut 9 sesquiostanus ad 8, in duas partes fiue equales semitonos dividi non potest: ideog; Py thagoras duos alios semitonos addidit, quoru unus dimidio tono nouenarij maior, alteraj, altero dimidio minor effet, ita ut pars illa nouenarij, que dividi non poteratzboc est unitas, in alijs tonis compensanumeris propositis 3 4 6, illi quidem 3 er 6 ex 40 retur, cum id quod in altero tono nouenarij eiusdem parti simili addebatur, in altero detraberetur. 198 tur quamă semitonus iste minor ab mtegro tono, be rog, ipsius semitono disserat, in discrimine horum duorum numerorum 256. & 243. Plato nobis o-Rendit. Nam cum oftana pars minoris numeri 243. sit 30, er serè semis, maior ucrò numerus 256 mino rem illum semel, ac tredecim insuper partibus con tineat, octauam q; partem 32 habeat, nec tonum efft cit, nec integrum semitonum quoniam Pythagorae nullum admittit semitonum, ex quo bis accepto sesquioctava efficiatur proportio:quamuis Aristoxe nus posse id fieri aurium solum sensu, non ratione aliqua dixerit. Quamobrem differenciam nos illorit duorum numerorum muestigemus, ut particule illius relicte rationem cum alijs, Platonis precepto inuenire poßimus. Primò duo ılli numeri propofiti 256, cr 243. ad superparticularem proportionem restruntur

referutur: que cum dividi in duas partes equas no posit, ut Euclides lib.8. demonstrat, nec ipsi etiam numeri dinidi poterut . Quo fit, ut nerus femitonus on ijs duobut minimė inueniatur, cum alter alterune tredecim solu pertibus superet. Quo nomine ut me-'diam quandam harmonicam æqualitatem in illis in

quiramus, id prius theorema à Proclo demonstratu tenendă est: si ciusde termini duo alij termini proportionales sint, it a ut bic duplus sit, ille uerò triplus,capiaturq; in duplo illo medietas aliqua arith 20 -metica,hæc fanè eadem in triplo altero accepta medietas fiet harmonica.comrà uerò, maior terminus, `qui duplus crat, in triplo fumptus medictatë arithmeticam efficiet hoc modo:si numeri huius 384,duplus sit 768. huius deinde sit triplus 2252, medietas quidem illorŭ erit 576,que eadê in triplo barmoni ca crit.ipse aut 768 duplus in triplo positus, medie

\*as arithmetica efficietur:cuius propriū id est, ut in maioribus terminis minore habeat proportione, in minoribus maiorem.Contrà uerò harmonica; in ma 20

ioribus terminis maiorem habet rationem, ac minovem in minoribus. Ideog: maiorem illam rationem Απορμήν, minorem λείμμα Plato nominat. Hocigi tur statuto, proportionem duorum numeroru 256 🖝 243 à Platone propositorum uideamus. Esto 256 numerus sesquitertius ad 192. Si horum duo-

rum internallum hians sesquioctana impletur proportione, tantu internalli relinqui in illis dicimus, quantun est in 256. Itaq; detur huius 256 sesqui-

uus. Cum ergo 243 superet 216 uigintiseptem partibus, ipse autem 216 superet quoque bune 192 partibus uiginti quatuor, necessariò idem 243 sesquioctanus crit illius 226. Bodemá; modo 216 sesquiostanus buine 192 erit: siquidem differentia ciusdem 243 uiginisceptem est. & disseremia 216 est 24, & 192 habet quoque différentiam 24. que sanè differentie inter se collate, cum fefquioctauam habeane proportionem , & numeri illi maiores in quibus sunt, eandem itidem habebunt. Quod fi ergo illorum alter alterius eft fefqu**i** octanus, erunt etiam borum trium numeroruma

243 duoffquioલ4-

ui alter quidem maioris termini, 4d medium, alter ucrò minoris termini ad alterum medium . In quo tamen considera extremitates duas esse 256, OF 243: inter medios verò 192 & 216 efficere unap quandam medietatem:quoniam unica folum barmo nica seu sesquioctana medietas inneniri inter duos illos extremos no poterat. Ergo cum duo sine sesqui octavi in illis numeris uidelicet 256 ct 216, at 9; 24,3 @ 192 duo toni efficiantur ex duobus, unufquisqs etiā illorū fefquioctauus erit . fed fi voņundē duor**ū** tonoru alteru auferamus, relinquetur interuallu inter 243 er 256 nimirū 13. Quem tamē numerum, quonia imerualli exceffum defigat, sappa Plato nocat, quod ea duorum numerorum differentia to Octaum, 216. cuius er hic etiam 243 sit sesquiveta- 30 num concemum g faciat. ut in bac patet figura:

23 differentia, que tonum efficit extres mitas. Sesquioctauus Sesquioctauus.

praceptis instructus es, proportionales numeros co fequenter ac uicißim alternatam proportione duorum extremorū cum medijs, & mediorum cum extremis habere. Eandem enim proportionem habet 256 ad 243, quam 216 ad 192, hocest sesquiostanam:in quibus etiam differetia proportionalis est, ut in barmonica medictate. Vnde proportionem utriusq; numeri à Platone proposits aperté uides, ex qua ipsum intelliges dicentem, dupla triplaq; internalla fefquialteris fefquitertijsý; medietatibus, me- 05 dietatesquesquioctanis replēda esse. Qua in re tāetsi sesquialteraru mentionem non secerit, cum sesquitertias impleri dixit, no tamen propterea relin quedas esse illas censuit : quando si sesquialteru ses-

quitertio addatur, coniuncto simul sesquitertio

ей [equioctauo, ip[um [e]quialterй repletur , Na**m** 

Vides igitur, si Euclidis elementis, Musicorum q: 40 sesquialterum sesquitertio additum, at in Musica demonstrat Boetius, duplum sit:itemq; sesquitertio altero, & sesquioctano addito illi ipsi, sesquialteria repletur, unà cum sesquitertio, quod Plutarchusite lib. περὶ Վυχογανίας Platonis prolixe docet. Quapropter cum nos Mathematicis demonstrationibus essentiam animi ex Platonis sententia docuerimus. Physicam eius rei rationem breuiter explicemus. Irs primis igitur, quando numeri proportiones q; animæ generationi restè accommodari à Platone comstat, quemadmodum in superioribus diximus, per medictates quidem illas numerorum animi medicta tem inter corporea incorporeamq; naturam intelligemus. Deinde ut numeri inter se dissimiles proportione quadam coniuncti harmoniam efficiunt, in qua repugnas mhil eft, fed fui femper fimiles fumé partes omnes:ita etiam animus maximű suaruw u i 🔫

rium

136 vium fernat concentum. Nam nires corporis quanmis ab animi uiribus difimiles fint, arctifime tamen inter fe colligantur, nibilý; repugnant . Quinetiam sit unitas diversas numerorum rationes ex se gignit, ipleq; rationes conexe inter se sunt: sic animus unus cum fit, narias profert nices, cafdemes inter fe maxi me contunctas, que uno codemá; anmo semper ma neme, in divisionem sadunt. Qua de causa effectiomem animi Plato docens, ex cadem substantia quasi principio sumptat esse proportiones mas numero- 10 rum inquit, cum unain partem ex toto, deinde alte ram huus duplam aoceptà à Deo dicie . Nam ani-·mu quidem mundi in partes distributa, nariè mundum cirt:anime auté hominu aliter corpus ipsum, ialiter fenfuum organa monens. Siquidem cadem est mundi, ceterorumą, animancium animajex Platonic sencencia: quamuic abi diffencianesus postea uidebimus. Iam uero consumptam fuille generuns abcefionem, ex qua ortus est animus, Plato dieit, cum ex toto generum principio fit ille compositus, er ad perfecti exemplaris ideam factus. Etenim ut mundum ex universa materia conditum à Deo di-Rit, ita animus ex omnibus generis sui partibus fu-Au est: siquidem parsilla è singulu sesquitertijs relicta extra animi essenciam non est, sed eliter compa rata ad proximum numerum medietatum interstitium implet, tonumg-efficit. Preterea-concentus barmonicus, differencias; proportionum in numeris demonstrata, animi uirium consensione indicat. 30 Atq; ut barmonia maius internallu, seu maior proportio, ad minorem comparata concentum efficit, uelut fi ex acutisimo granisimo q; tono suanis sonus edatur: ita quoq; ex prestancioribus animi uiribus, nt mencis, intelligencie, rationis: at minoribus, ut fen fitricis, uegetatricis, altricisq; facultatis, connexio quedam nascitur, que unam candemás ebstituit ani mam, quemadmodum uariarum uocum sonus unum efficit concentum. Atqui hoc modo fleriq: Platonicorum animi copolitionem per numeros à Platone 40 sectione partes ille distribule flierint, exponit. si traditos similitudine quadam explicant. Quanqua Porphyrius non animi compositioni, sed mundi con stitutioni, ordini que numerorum rationem illam tribuit, cum internalla mundi partium internallis numerorum accommodat, ita ut quantum est à terra internallum ad lunam, sit duplum a terra usq; ad Solem, er triplum sit etiam à terra ad Venere, eius facij quod à terra est ad solem. Atq; codem deniq; modo traditas iam à nobis numerorum proportiones cœli orbibus adhibet cui etiam Macrobius uide 50 tur consenire lib. 2. in Somn. Scip. Sed huic se sencë tiæ Proclus oppones, Platonem negat de mundi con stitutioe hie disserere, sed de animi solum generatio ne:ideoq; uiribus eius proportiones illas effe compa randas mquit:quod Plutarchus etiam confirmans, stires animi omnes ijs numeris propositis prolixè comparat. Igitur ne prolixas Platonicorum omniñ

expositiones sequamur, breui bac contenti, ad reliqua properemus.

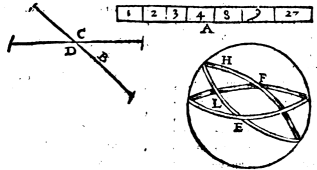
lam uerò commixtű illud unde ifta secernebat, totum huiusmodi partium lectione confumptum erat. Tunc serié hanc uniuerfam in longum fecuit, et ex una duas fecit, mediam & mediæ in spe ciem X Græcæ literæ accommodauit. Deinde in orbem intorsit, quoadita coirent inter le capita, ut lineæ iplæ& secum & seinuicem eregione interse-Ctionis iplius coniungerentur: atcp eq motu qui in eodem & limiliter semper revoluitur, undicpelt eas circuplexus: & circulorum alterum exteriorem, interiorem alterum fecit. Exteriorem qui 'dem lationem eiuldem nature, interio propter eius perfectione: utpote cui nibil defuerit, 20 rem uero alterius nominauit. Atcuilla quæ erat iplius eiuldem naturæ cogna ta, in latus ad dexteram partem; eam uerò quæ alterius, per diametrum ad læuam flexit. Sed principatum dedit eiuldē iplius limilis & agitationi . Eam namqyfolam indiuifam reliquit, interiorem uerò cum fexies divilisset, sep. tem& orbes inæquales dupli&tripli interuallis effecifict, lingula quum tria sunt, utriusque contrarijs inter se cursi bus orbes peragere iussit: et ex septem interioribus tres quidem pari celeritate,quatuor uerò,& ad se et ad reliquos tres celeritate quidem impari, debita tamen ratione conue**rti.** 

Postquã de mundanæ animæ fubstantia, generationeg: dictum à Platone est, quo pacto ipsa affecta ud fe, partesq: suas proportione sit:numc cuiusmodi mulo animi motu oftendit, X litere similitudine. Ait enim, in duas feries, seu potius uires per illus significatas diductam effe, ac decuffatam animam, ita nt in medio quoda puncto ille conectanur, duosos in orbes rotundæ fiant. Siquidem 🗶 litera, si medio fixo circumagatur, orbem quenda efficiet:quemade modum linea omnes à puncto dato, fixoq; ctrcumducte, circulum necessariò describunt. Hoc modo igitur cum figura illa 🗙 decussata in medio circumagatur, rotundamá; figura describat, animus etiam illi literæ comparatus, & in duas feries uirium distimpuetur, o in orbe mouebitur. Quo autem modo animus in orbem moneatur, tum in superioribus est dictumstum postea dicendum est. Dicimus enims moueri illü circulari motu, non quòd rotundus fit, sed quia ut figura rotuda, simplex, unaq; est, unoq, motu contenta, à se ipsa incipiens in se rédit:ita animus unus

- 53. )

mus unus, simpliciso, nature, in fe motu fuo redit, ac reflectitur. Sed quid nam divisio illa in longum protenfa decuffataq: fignificat ? Naturalem animi motum rectum ad sensum, & ad uegetandi sacultatem. Ex quo duplicem esse anımi uim, motricem, sen sitricemo; Plato intelligit. Quinetiam in corpore duos esse motus ab animo provenientes, unum cr multiplicem,ostendit. Interfecantur quoq; due ille linee in medio quodam puncto, ut animi unitas, dua litasq; significetur. nam ut lineæduæ eadem parte 10 connectuntur, fimulq; mouemur, & orbiculari motum feredeut: sic animi uires diverse inter se natu ra sua cum sint, motur, recto forme ferantur, tamen in una anima coniuncta in orbem conjuctuntur, motumá; intelligentie similem conficiunt, propter compositionem eius substancie. Atq; inde fit, ut linece eadem in orbem mote, fe ipfas mutuò comingam, dum aliæ alijs fuccedum in motu illo circulari, Jicq; uacuum nibil wiinquat . Ex quo animi uirium connexionem, quamuis ille diverfa exerceam mini 20 terior autem L nominetur alterius. Itemés circulus steria, cognoscimus. nam eisi uideamus, audiamus, gustemus, intelligamus, moucamur, omnes deniq; unimi uires exerceamus, unus est animi motus uniformis, ac fui fimilis, que on mes ille uires, quas Plato mous apellat, efficium consumcta. Sed quando -butis divisionis à Platone tradite significationem

cognoscimus, demostratione quadam Geometrica. qua Proclus ac Platonici alij uti folene, illud ipfum oftendamus, boc modo. Primo deferibatur regula quedam A lata, & internaliis distincta, quali nun tur Musici, que numeros omnes in triangulo superrim descriptos contineat. Badem autem secundum longitudinem dividatur, ut in utraq; fectione numerorum propositorum rationes complettatur. nec enim secundum latitudinem dividi potest, quoniam rationes corundem numerorum minime contineres codem modo. Divifa igitur hoc modo regula A. in longitudinem, fiant fectiones alie due illirespon demes, B & C, que mutuo fe connectam in pun-Ao D medio: ita tamen, ut ad angulos restos minime erigamur, fed curue fint, quo facilius in fuis extremitatibus iterum coniungi posiue. Fiant proterea duo circuli, H & L, alter intra alterum descriptus, ijá, inter se obliqui scribantur : atq; circulus exterior, failicet H, novetur einfdem natura, ininterior L aquinoctials fimilis fiat, exterior nerò H fimilis Zodiaco. Igitur circa Zodiacum, boc est. circulum H, circulus equinoctionalis, nimirum L mouebitur, idq; in X litere figuram, non ad angulos rectos, fed inequales, quemadmedum Plato pracipit.



Ecce igitur due ille linee B & C, in puncto D commate, et ad angulos rectos non excitate, dua- 40 ra. bus sectionibus illius regule A, in qua sunt numeri, respondentes. Pratèrea m circulo illo maiori duo funt parui circuli, duab. illis fectionib.respõdentes. H & L. ac circulus H.zodiaco similis est, L aut similis æquinoctialı, ambo tamen obliquè se secant in duobus punctus E & F. ac in extremitatibus unoquodam circulo connestuntur. Ipfi quoq: fe circuli interni mutuò complectuntur, H nimirum zodiacus circulum L equinostialem concinet, @ circa monjiratur. Quando igitur demonjirationem mathematteam diutsionis animi explicumus; ad Platonis sententiam exponendam redeamus. Vnum cfse anumum, omnibus suis uiribus quast numeris constitutum, naturaq; sua rectum, quatenus motu recto est preditus, per regulam illam mtellige.Dmidi an tem bifariem eine motum, uti diximue, in femiendi

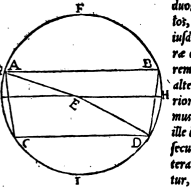
monendia: facultate, per sectiones illas duas conside Preterea duos circulos, alterum interiorem, et alterius naturæ:altexum exteriorem, et ciusdem, qui zodiaco respondeat, duabus illis uiribus accome moda: quoniam vires omnes animi que muis recto motu vatura sua impellantur, quatenus tamen intelligemie participes sunt, motu recto convertuntur, 📂 in se redeut. Itag; corum duoru motuum una est caufa,nimirum anima, que uelut cenerum circuli, circa quod orbis mouetur, ita memem unam stabilemá; babet. Quare una est anima, quatenus à se mo ipsum mouetur, quemadmodum in sphæra latius de- 50 uetur, unica é; constat essencia: quatenus uerò ex cadem, alteraq; natura componitur, biformis dicitur. Sed ut longiores uitemus interpretationes, fingula Platonis uerba exponamus. Tunc seriem bane uniuersam in longum secuit, & ex ea duas fecit.) boc est. Vi regulă illam numeris proportionalibus descriptam, in longum protendimus: sic animam in reflum motum ordine, proportioned; uirium sua-

rum mo-

**146** : vum moueri, & ('ut Proclue ait ) potestate esse insi nitam dicimus. Badem verò cum recte cuidam linee fimilis dicatur, in duas dividitur partes: ut intelligas unam 💇 duplicë esse animam . unam quidem, quòd adeius effentiam:duplicem uerò, quòd ad compositionem attinet. Nam quemadmodum anima æterna cum sit, genita dicitur ratione copositionis, et quod temporis sit particeps, alijsq; intelligentijs posterior: ita quoq; duplex dicitur, quatenus ex eadem, alteraq; natura constat. partimq; intelligibilis, par 10 tim est sensibilis. Mediamý, media in speciem X litere Grece ecommodauit.) Mediam animi naturam hinc posis facile cognoscere, cu divise in duas partes lmeæ illam Plato coparat,eandemq; in X li tere formam factam effe inquit . Nam ut due lince medio quodam puncto conectuntur, circa quod in orbem moueancur:ita anima media natura cum sit, unitate quadam substantie conectitur, quamuis respectu duplex dicatur ob dinersas eins nires. Atque eam ob causam Plato sub enigmate quodam animi 20 naturam figura illa literæ X, connexionemý; often dit:idá, si Proclo credimus, ab Aegyptijs accepit, qui mundi animam X litera significabant. inde in orbem torfit, quoad ita coirent inter fe capita, ut linea ipsa & secum, & inter se inuicem ere gione intersectionis ipsus coiungerentur.) Ex his animi unitatem, motusq; simplicitatem consideras Vt enim lineæ illæ puncto quodam connexæ, ac in orbem ducte, circulare efficient motum, sefec con tingentes in motus successione colungunt, unumq; 30 orbem efficitt: ita animi uires diuerfæ in una quadam essentia illius insitæ, motu recto ab anima ortæ moneunt, er in ipsam reflectuntur:ita tamë, ut foa cia illa interfectioni in lineis descripta, coniunctione linearum impleantur : hocest, adeò inter se uires animi omnes consentiant, ut ab una esentia tanquam fonte profluentes, ad ipfam commeent, unicunq; circularem motum mentis propriti ex diuer fis motibus conflituant. Quod latius idem Plato iit & similiter semper revoluitur, undique est est cir cumplexus, & circulorum alterum exteriorem, al terum interiorem fecit.) Id est, Cum fectiones illas linearum in orbem duxißet, duplici utriufque lineæ motu duplicem descripfit circulum:unum interiorem, alterum exteriorem. Ex quo intellige, duplice esse motum, ex biformi illa animi natura productu: unum ciusdem natura exteriorem, alterum alterius mteriorem:itatamen,ut exterior interiorem contineat. siquidė prastandior animi pars, ut mens, ratio, 50 memoria, quam per motum ciusdem nature fiue exteriorem intelligimus, minus prastantes partes, ut mifum, auditum, sensusq; alios concinet, quemadmodum er unitas uirtute numeros omnes coplectitur. Quare non immeritò etiam Plato exteriori circulo partem animi intelligibilem coparauit, quando men

tem à Deo pronenire idem ait:er ut Aristoteles etià

lib. 3. de Anima confirmat, non ex corporea natura, sed extrinsecus mens aduenit. Exteriorem quidem lationem eiusdem naturæ, interiorem uerò alterius nominauit, atq; illam que erat ipfius eiufdem nature cognata, in latus ad dextram partem, cam ucrò que alterius, per diametrum ad leuam flexit.) Hec omnia ad animi motum, ex dividue individueq; nature connexione profluentem, declarandum pertinent : quæ quamuis superius magna ex parte dista funt, ad planiorem Platonis intelligenciam demonstratione quadam Geometrica doceamur. Verborit illorum Platonis sensus est, animi motum eiusdem natura ad dextram in latus fieri, motŭ uero alterius in sinistram per diametrum.id autem boc modo demonstretur. Describatur quadrilatera figura A B C D, enius diameter sit A E D, qui ad interio rem circulum referatur. item circa quadrilaterum describatur circulus F G H I, qui exteriori circu lo ciusdem naturæ respondeat, et secundum quadri lateri latus describi putetur. Praterea circa diametrum, quæ quadrilaterum intersecat, circulum inte riorem describi cogitemus. Atquexteriorem quidë circulum illum à lateribus quadrilateri descriptum, iú dextrum latus moueamus:contrà nerò circulus in terior, quem à diametro describi cogitamus, aduer so metu in sinistram mencatur. Ergo in data figura



duos circu -. tos, unum eiusdem naturæ exteriorem, alterunt alterius inte riorem cerni mus:quorum ille in dextr& secundum la tera moue tur, hiç u<del>crð</del>

in finistram fecundum diametrum, quod Plato nos his nerbis confirmat: Atq; eo motu, qui in eodem 40 docet. Quo ita demonstrato, animi orbiculare motum hinc intelligere oportet. Siquide duplex est eius uita, intelligens & senties, quemadmodu Plato-. nici dicunt: atq; intelligentem motu exteriori siuè einsdem natura tribui oportet, sentientem motu interiori, er alterius nature. Vt enim exterior interiorem impellit, hic tamen contra illum nititur motu fuo aduerfo:fic etiam intelligibilis pars animi fen: filem mouet, bec uerò contra illam nititur. Ergo per duplicem illum motum in uno quodem circulo excogitatum, duplicem animi uim cum Platone intelligamus : unam, que eadem, suiq; similis semper eft,nimirum intelligētiam:alteram, que mutabilis, diverfæg; ab illa naturæ, nidelicet fenfum. Atg; hoc modo Platonici aliqui uerba illa Platonis interpretantur. Alij tamen, cum de mundi anima mentio hic fiat, ad coclorum motum illud tribuunt, ut exterior motus firmamento, quod «ndarie uocamus, tribuatur:

tribuatur:interior reliquis stellarum errantium or bibus, qui disimiles inter se motus conficiut. Quod sane quamuis Platonis interpretationi quodamodo poßit couenire, tamen cum Proclo quide dicimus, de animi motu Platone bic loqui, no tame de cœli motu.quamuis enim motus ille orbium ab animæ mundanæ impulfu proficifcatur:tamē quia motus idem prius tribuitur anime, quam corpori, de motu animi hic edisseri censemus, ita ut hec omnia subfigura quadă dicătur, ad essemiale motu explican- 10 dum. At cur Plato exteriore motu in dextram fieri à latere dixit, interiore uerò in sinistra circa diame trum? Non quod motu firmameti ab ortuin occasum rectà fieri intelligat, ipsas uerò errâtes stellas ab occasu in ortu cotrario motu cieri:sed ad illa animi duplice um referedum est potius, ita ut dexter motus intelligetia, similiter sensui accomodetur. Quoniam ut melioribus dextrum, peioribusq; sinistrum tribuimus : ita exterior motus, utpote prastantisimus,ac mentis proprius, dexter erit:tamē mterior, 🙎 mis,fed de anima uniuerfali dißerit,quemadmodum quatenus sensuum est, sinister ac inserior. Quod etiam Socrates in Phædro intelligens, allegoria quadam duorum equorum uim illam animi duplice explicuit. nam intelligibile partem meliori equo, sensi bilem peiori coparat. ac Macrobius lib.1.in Somn. Scip.duplices animi motus ex Platonicorum senten tia facit:unum à ratione nascentem, ut cogitare, intelligere, recordari:alterum ex affectibus, ut irasci, furore efferari,odio babere. Quemadmodu igitur progreditur codem modo semper: contrà uerò stel-'larum errantium motus uariantur, diuersiq; ab uni tate illa sunt: sic etiam motus animæ rationalis dextri simplicesq; sunt, motus uerò sensuum perturba ti ac errantes. Ex quo percipimus, motu animi dextrum eum esse, quo ad intelligibilia, uereq; entia fe rimur: finistrum uerò illum, quo ad sensilia, ac mutationibus obnoxia. Quinetiam exteriorem istum animi motum seu intelligibile in latus fieri dicit, ut per babentem oftendat:interiorem uerò secundum diametru converti ait, ut mutabilem esse, multipli ciá; progressione gaudere significet . Nam laterum quidem propria est, si Proclo credimus, rectitudo, proportio certa, angulorum continentia: diametri uerò, ignorare proportionem, & dividere res unitas, er ipsam cotineri. Quo fit, ut rectè Plato intel ligibilem animi partem motui exteriori secundum latus fieri dicat, quando immutabilis, certus, proportionalis que sit: motum tamen interiorem secundum diametru factum sensibili parti anime com paret, quando sensus multiplices, uarijo; sunt, ab illaq; mencis unitate plurimum discedunt. Quo nomi ne motui exteriori tanquam intelligibili principatum tribuit, quoniam unus simplexá; sit, & simpli cia copolitis priora esse oporteat. Motum uerò interiorem dividi in fex partes ait, ut variam multi-

plicemá; illius naturam declaret. fic enim ille inquit: Interiorem uerò cum fexies divisisset, septemą orbes inequales dupli & tripli interuallis effecisset, singula cum trid sunt, utriusq; contrarijs inter fe curfibus orbes peragere iußit, et ex feptems interioribus tres quidē pari celeritate, quatuor uerò ad se er ad reliquos tres celeritate quidem impa ri, debita tamen ratione conuerti. ) Mundi animam nihil aliud esse,quàm spiritum illum, siue impulsum à Deo illi tributum, ut sua se ni moueat certo statutoq; ordine, diximus in superioribus. Quoniam uerò motus ille duplex est, unus simplex, eiusdemá; na ture, quem firmamēto seu primo mobili tribuimus: alter multiplex, & alterius, quem errantium stellarum propriŭ diximus : hunc rurfus explicemus eodem ordine, quo antea. In quo tamen aduertendum est, duplicem illum motum non folum mundanæani mæ tribuendű effe, fed animis etiam hominű:quando in bis Plato non de fingularibus animantium ani Proclus, Platonició; alij affirmant . Verùm ut nos melius bac exponamus, ad Platonis interpretationem, rationem Astrologicam horum circuloru pri mò declaremus, deinde animi motibus illam accoms Octo cœli orbes ab antiquis nume modabimus . rati funt, omißis aliorum fententijs:Primum mobile, feu απλανές, quod reliquos mouet orbes, quodá: motui exteriori ac eiusdem nature coparauimus, Saturnus, Iupiter, Mars, Sol, Venus, Mercurius, motus octaui cœli unus est, & m occasum ab ortu 30 Luna.Hi orbes septem, cum ab octauo illo, die uno rapiantur, suos habent peculiares motus superiori illi cõtrarios,inter feģ; difpares,quibus diuerfa tem porum interualla conficiunt, quemadmodum à Pto lemæo in libris Magnæ copositionis demonstratur. Cum ergo ijdem difpares cursus conficiant, ut omnibus notißimum est, magnam tame proportionem, consensumá; seruant. tres enim illorii uno anno con uertuntur,nimirum Sol,√enus, Mercurius:reliqui uerò quatuor, Saturnus, Iupiter, Mars, Luna, imindeclinabilem effe, unicum, codemą; fe modo fem- 40 paribus curfibus moučtur, alij nimirum celerius, alij tardius. Itaq; omnes fimul certum quendā quaft, cocentum ac proportionem suorum motuu edunt, quem harmoniam Pythagoras uocabat, quamuis fo num illi tribuebat. Sed cur'nam dupli,tripliq; in> terualli proportionem septem illos orbes interioris motus efficere Plato inquit? Profesto non ut Musicum concernú cœlo tribuat (nec enim hoc uerè sen sit, quamuis allegorijs quibusdā id dicere uideatur in libris de Rep. cum unicuiq, orbi Sirenas quasdā 50 imponit) sed rationem illam de duplorum triplorumq; internallis in septenario numero explicatam, motui cœlorum atque animi accommodat . Nam ut septenarium animi numerum proportionibus distin chum tradidit, ita septem esse cæli orbes proportionem in suo motu habentes dicit : quamuis alij in rectum, alij in orbem diffonantur . Itaque proportio quidem dupla & tripla fingulis orbibus ineft. Nam fi secun-

si secundum unicum internallu interior motus seca retur, alia internalla in alijs circulis desecta essent, ut Proclus explicat:quoniam uerò secundum singu la internalla illorum septem sectio circulorum est sa Aa,omnes circuli participes illarum proportionu funt, atq; inter se omnes rationem septenarij nume ri, duplorumý ac triplorum proportione babent: octauus uerò simplex est, atq; unus. Quare, si Pro clo assentimur, id ita intelligendum est, ut nos dixiparati, proportionem duplorum triplorumq; serment. His ita expositis, ad animi motu illud nunc transferamus, quando hac de mundana anima dieta à Platone sunt. Quemadmodum coelorum mo tue est duplex, unus simplex, qui stellato cœlo tri-Buitur, alter dinersus ac narius, qui septem errantiu fellarum motibus accomodatur : ita anima una est, er multiplex, una quidem quantum ad totam cius essentiam, multiplex uerò quatenus diuersas habet tinentur, ueluti communis sensus reliquos quinque Sensus complectitur. Item ut mens uires alias babet, ut intelligentiam, memoriam, uoluntatem: sic exterior princi mobilis motus, reliquos omnes septe con Dinet: ijdem a'utem priori illi aduersantur, quemadmodum er animi ures à mentis unitate divise, con trarios inter se habent effectus, ab eade origine ma nantes. Alia est enim intelligendi uis, alia memoria, alia uoluntatis, alia deniq reliquorum fensuum cor porcorum, eadem tamen omnium origo est. Vnde 30 cum contrarijs inter se motibus, diversisq; muneribus fungantur, ununfanimi concentă seruant:queadmodum diuersarum uocum unus editur concinnus atq: aptus sonus. Quare cu unitate anima subflantie per motum illum exteriore ac simplice intel ligamus, multitudinem ac disserfitatem ad eiusdem uires referri oportet, proportionem ad consensionem uiriu facultatumq; eiusdem. Hoc igitur modo Platonis uerba exposuise satis sit, nec prolixiores interpretationes, allegorias & adduxife: cum ex his 40 abunde tum anime mundane, ceterarumq; anima rum motus uiresq: cognosci posint, tum cœli couer fiones breuiter explicate fuerint.

Poltquam igitur secundum creatoris illius mentem tota animæ constitutio absoluta fuit, mox omne corporeü , intra iplam effinxit, medium¢s mediæ accomodas, apto modulamine copulauit. At illa à medio per omne usquad cœli extrema se porrigens, eich extrin, so lecus circumfula, lect in leipla conuertens,ita sempiternæ sapientis & uitæin universum tempus divinum dedit exordium. Et corpus quide cœli spectabile factum est, anima uerò oculorum ettugit obtuitum, rationis & modula-

minis compos ab autore suo omnium quæ semper sunt,&ad intelligentiam pertinent, optimo, ipla quocy optima omniñ quæ genita funt effecta. Quoniam igitur ex tribus partibus, eodem scilicet & altero, & essentia costata est, ratione proportionis distincta at \$\sigma co\_ pacta, nec non in leiplam orbereflecti mus:no autem, quòd in motu suo alij cum alijs com 10 tut, quoties aliquid attingit quod este. tíam díuiduam habet, & quod indiuidua, in leiplam omnino cõuerla, quid sit utrumes discernit, & cui quid idem sit: à quo alterum & diversum, ad quid quæq,&ubi,quomodo, &quando effe huiusmodi aliquid uel pati contin gat, tam in ijs quæ gignuntur, quam in illis qua semper sunt eade. Ratio poruires, que ab una illa proficifcutur, er uirtute con 20 road ipsum quod idem uergens, atch uerídica,tam círca alterum, quam cír ca idem uerlata,& line lono strepituty omni in eo quod seipso mouetur reuo luta, quando ad fenfibile aliquid fe co uertit, li tunc etiam alterius diueriæis naturæ circulus recte per omne iplius anima, remiplam nunciet, opiniones fideiás affentiones firmas uerasás produciti. Quando rursus circa rationale se uersat, & ipsius quod idem est, circu lus se apte reuolues, re denüciat, intel lectus necessariò scientiaca perficitur. Hæc quisquis in also quam in ansmafi erí dixerit, à uero penitus aberrabit.

> Quecunq; de animi substantia, motu, conexioneganirium dicta sunt, in his que sequumur, Plato latius declarat , quomodo composita ex codem & altero dicatur illa, aut qua ratione moueri in orbem putetur. Que quoniam magna ex parte dicta supe rius sunt, breui explicatione erunt concenta. Duplicem esse animi facultatem, unam cognoscendi, alteram mouendi sese, diximus : atq illam quidem circulo eiusdem nature comparaumus, hanc circu lo alterius. Quoniam nerò tota illius compositio media inter utrang; illam naturam eft ad exemplaris dinini similitudinem, absolutam inquit Plato fuisse eius constitutionem, camés ad creatricis mentis similitudinem, siquidem animam ad sui exemplar Deus producit, mundoq; infundit . Cum etiam eadem media sit inter corporea, incorporeach, nti di-- ximus, totam ait corpoream substantiam intra animum effinxisse Deum, ita ut medium media substan tie accommoderet. Questi diceret, respectu quodem medium dici animum inter corporea & incorporea,quatenus particeps utriust nature nidetur. 1tag; quod in X lifera demonstrauit antea, nunc apertius

pertius animi effentiæ tribuit. In quo tamen minime intelligas, corpus in animo includi, quoniam dixerit, corporeum omne intra ipsum effingi : sed animi potius uim confidera, que totam mundani corporis molem continet, ac gubernat. anima enim tum mouet mundum, tum æternum efficit. Vnde sociam com struedi mundi fuise illam Deo aliqui dixere, quatenus eadem ab illo profluens mundum conseruat, ac tuetur:quemadmodum lib. 1. in Somn. Scip. Ma crobius confirmat. Quare non folum animam uni- 10 nis fue habere necesse fit. Ergo mundus ex se mmiuersum ui sua animare, souered; hine intellige, sed apto modulamine copulată esse mundo: hoc est, ut magna partium proportione ac symphonia cuncta animemur, nullag: mundi pars animo uacua sit. Quod cum ad mundi sympathiam, mouendiq; fefe facultatem referri oporteat: Cicero tamen lib.2. de Nat.deor.alio modo uidetur intellexisse, cum animantem ac sapientem, uirtute praditum, er deum facit mundum. Quam certe mterpretationem non ueram Platonis sememiam, sed adumbratam indica 20 re, perspicuu est. At illa à medio per omne usq; ad cœli extrema se porrigens, eiq; extrinsecus cir cumfusa.) Mundi anima nullum certum locum obtinet, sed ubiq; adest, ac per totum se mundu diffun dit, ut cum animet. Quam ob causam illam inquit Plato, à medio per totum mundi corpus late diffundi, et ad extremum usq; coli asbendere, totumo, per mundum intra extraq; uagari:ut intelligamus)eius origine non ex corporea substantia duci, sed abipso artifice Deo emanare. Siquidem pars ista animi cor 10 porea er sensibilis è media materia sumitur, quatenus eidem conexa est:pars uerò intelligibilis à Deo profesta, extra omnem corpoream concretioneest posita, quamuis sensibili se parti admisceat . Ideog: progreßio illa ad mundi extremum & extramundum ipfum facta, ad animi originem referenda est, ita'ut descensus ille mentis à Deo in mundum per progresione animi extra cœlum significatur, diffufio uerò per totum mundi corpus ex eius melliò, corpoream sensibilemq: partë animi indicet . Nam 40 actus simplex, prior est actus potestate ipsa:ubi uemens à Deo proueniens, corporig; infufa, propter cocretionis corporeæ copula fit anima: id est, partim corporea, partim incorporea substantia. Ergo corporea concretio à medio, id est ex ipsa materia nascitur: intelligibilis uerò portio à Deo prouenit. Atg: ea de causa Plotinus tria ponit solu principia in lib.contra Gnosticos:ipsum bonu, hoc est Deum; mentem, atq; animam . ac Deus quidem, constituto corpore mundano, mente ex se producit : mens uerò inclusa corpori, sit anima:anima demum corpui so sibi alligat, animatumą; essicit. Verum ecquid nam ijs uerbis intelligere wult Plato? Seq; in seipsa conertes, ita sempiternæ sapietisq; uitæ in universum tempus diuinu dedit exordium.) Quemadmodu ra tionale animu circulari motu moueri, propriumas hunc motu mentis effe, sæpe diximus: sic etiam, quia mundo illum Plato tribuit, cunde inquit infefe con-

uerti, orbicularemá curfum conficere. Quonian preterea sapičtia, eternitas q; mentis propria sunt, quatenus hæc intelligibilis est, intelligibilibusq; rebus constare debet : mundi itidem animus sapientie uite particeps, eternitatisq; principiu bic dicitur ab eodem. Siquidem intelligentia non in fenfus, fed. in mentem folum cadit: eternitas uerò nulli corpori conuenire potest, cum corpora omnia composita sint, & composite omnie principium compositiomè eternus erit, quando corpus est, proindeq; fa-Aus à Platone dicitur:propter ipsam uerò anima eternus est, quoniam eadem corpoream illus connexionem tuetur, semper & conseruat, quemadmo= dum in lib.de Cœlo Plotinus refert. Eadem quoque ratione mundi ahima sapiemis uitæ particeps dicetur, non quòd uerè sapiat, uelut bomines: sed quatenus summa providemia, consilioq; mundum admini strat . Quia etiam providentia hec memis propria est, sapientem esse mundi animam Plato resert. Ex quo intellige, soli menti sapientiam ueramé; scientiam Platonem tribuere, opinione nerò sensibus:ut in Phadone, atq; Epinomide Socrates, nosq; superius docuimus. Et corpus quidem cali fectabile factum est, anima uerò oculoru effugit obtutu.) Anima corporisq; naturam his uerois apertisime declarat ait enim, illam incorpoream effe, folag; ra tione perceptibile, corpus uerò cerni, ac tangi . Ex quo etiam animi sinceritate, corporis autem constitutionem intellige. Siquidem illa, utpote intelligibilis essentiæ particeps, in sensus cadere nequit:corpus autem, utpote compositum, sensibus percipitur. nec enim res simplices, sed compositas solum sensibus capimus:quoniã fenfus participes corporeænæ turæ sunt. Quarenon solum genitum animum cum corpore, sed ingenitum etiam esse, ac æternum, con sidera: quoniam genitus dicitur, quatenus corpor**i** annexus est, & à Deo procesit:æternus, quatenus semper cum mundo fuit. Nam ubi potentia est, 🖝 ro simplex actus no est, sed adiuncta quoq; potestas, actum potentia precedit.ideog; animus mudi, quatenus actus quidem est ipsius, potemiam pracedit: hoc est, corporea mole prior est, ut superius Plato dixit. Quam quidem ob causam substanciam animb sic demonstrans, breuiter concludit, cum ait: Rationis & modulaminis compos ab auctore suo, omnium que nuper sunt, er ad intelligenciam pertinét optimo, ipsa quoq; omniŭ optima, que genita sunt, effecta.) Hoc est, anima mundi intelligemi e harmo nieg; particeps à Deo est facta, idq; ad optimi exemplaris similitudine. Itaq; inuisibilem primò esse animu dicit, quia simplicis naturæ, sensumá; fugientis sit. Rationis deinde participem, atq harmonie uocat, quòd fumma uirium fuarū proportione constet.nec enim sine ratione harmonia, aut sine harmo nia ratio est in anima. Deniq: ab optimo artifice, co148 rum que facta sunt, oprimam esse suctam illam inquit: quòd is ad fui exemplar eam effecit, magnamás illius fimilitudinem ipfa habet. Quamuis enim reliqua omnia Dei artificis imaginem babeant, & illi quodammodo conferri posimt:animus tamen maiorem babet fimilitudinem, quatenus intelligibilis efsentie particeps est. Postremò eternarum rerum, semperá manentium compos esse animus dicitur: quoniam ratione folum comprebenditur, resq; folk intelligibiles percipit, seu uere semperá; entia, ut 10 Deum, angelos, ac seipsum contemplatur. Nam simi li quide sui parte res ciusmodi eternas comprehendit,ita ut sensibili facultate res sensiles percipiat, mtelligibili res intelligibiles. Atq; ea de caufa ad intel ligibilium contemplationem hortari nos Plato sepe folet, ut intelligibiles quoq; nos efficiamur: quod Plotinus in lib.de Contemplatione & uno, ac Porphyrius prolixè docent.Hec igitur est uerborum il lorum interpretatio, Platonis sencentie consona. Sic enim ipse loquitur: with i disputes moi, doysous if 20 שנדו אים מו מיף שיות לעציי, דפון ציסהן שון מבו דו לצ-Que uerba Cicero sic uertis: Animus autem oculorum effugit obtutum:est autem unus ex omnibus,ra tionis, contentionisq: ( «puorin Grace ) sempiterna Fun rerum, & fub intelligentiam cadentium compos, er particeps: quo nihil ab optimo er praftan tißimo genitore melius procreatum. Marfilius autem tum obscurius, tum durius sententia illam tran-Sulit, ut in eius interpretatione patet. Quonian 30 Γαίη μεργαζο γαΐαν οπώπαμον, υθατι εί εθως, igitur ex tribus partibus, codem scilicet, er altero, Er essenia conflata est, ratione proportionis distin Eta atq; compacta, nec non in se ipsam orbe reflecti tur.) Animum ex tribus principijs, eodem, altero, substantiaq: media constitutum diximus, quatenus Morū particeps uidebatur:eundemą; circulari motu cieri, quoniam à se ipso prosectus, ad se iterum re deat ucluti circuli motus. Quo autem modo motus Ele circularis fiat, aut qua ratione ex ijs tribus gemeribus componatur animus, in his Plato nunc docet. ait enim, eum ex tribus illis initijs proportione quadam distincta copositum dici, circulariq; motu conuerti, quatenus eiufmodi res coprebendit. Nam dum intelligibilia, er eiusdem nature res considerat, particeps illorum fit:dum autem fenfilia, corpo reaq;, ac dividua cotemplatur, ex eadem itidem ef-Centia compositus dicitur. Ergo dum utriusq; nature res cogitat, circulari motu mouetur. Siquide duplex ille motus, exterior er interior, ad duplicem anemi perceptionem, er fenfilium er intelligibiliü, 🕫 fe motu alterius natura mouet ad res fenfiles perc**t** referendus est. Vnde animi motus apud Platone per ceptio queuis rerum tam ciusdem nature, quàm alterius est. idemý, circularis dicitur:quonià à ratione profestus ad res externas, ex his iterum ad illam regreditur, quod circularis motus proprium est, ut ab eodem puncto ad idem convertatur. Itaq: illo mo in à rebus sensilibus ad mentem & intelligentiam

conuerfus animus, quid fit quæq; res ratione confiderat, senfiliaq ab intelligibilibus discernit. Atque ut uno uerbo concludam, propterea dicitur animus in orbem moueri, quoniam in rerum cognitione ad seipsum semper reflectitur, in seq; cuncta considerat : quatenus uerò fenfilia, & que in generatione funt, id est corporea percipit, corundem particeps dicitur:quatenus uerò intelligibilia, semperá; cade contemplatur, er ab illis distinguit, compos eiusdē nature dicitur, quod in superioribus uerbis Plato intelligit. Cuius sanèrei causa est, quòd similibus fenfibus res fimiles percipimus, cum fi nature indiuiduæ ac intelligibilis particeps animus non effet, il lam ipfam intelligere non posset, quod si etiam partem alterius natura, ac dividua non haberet, eam etiam percipere nequiret. Igitur in rebus cognoscen dis animus seipsum considerat, perés imagines sibi impressas cuncta cognoscit. Vnde ex elementis com poni illum quidam dixere, non quòd effet idem corporeus, sed quia rerum, quas intelligit, insculptae haberet notiones, ut similibus sensibus res similes comprehenderet. Cui fententiæ Ariftoteles lib. 1.de Anima uidetur assentiri, cum inter alias hanc probat Platonis fententiam, quòd ex elemencis animum componi dixerit, quatenus similibus similia cognoscuntur, cum ait: του αυτου ή τρόπου ου τῷ τιμαίψ πλάτωρ τω ψυχω in τῶρ σοιχάμρ ποιά. Ηος ipsum uidetur Agrigenimus Empedocles prius asseruisse his uersibus, quæ ibidem recitat Aristoteles: Jogyn મું Jogylib, venos de TE vent Luxe.

Quinetiam Aristoteles idem lib.3. de Anima, its tellectum inquit quodammodo in res ipsas conerti, dum in se rerum perceptaru imagines confiderans, cuncta cognoscit, seq; ipsum intelligens, res percipit intelligibiles. Ratio porrò ad ipfum quod idem uergens, atq; ueridica, tam circa alterum, quàm cir ca idem uerfata, fine fono strepitué; omni in eo quod 40 fe ipfo mouetur reuoluta, quādo ad fenfibile aliquid fe convertit, si tunc etiam alterius, diversæq; nature circulus rectà per omne ipfius anima rem ipfam nunciet, opiniões, fideiq; affenfiões firmas uerasq perducit.) Modu intelligedi, cognoscendia; animo peculiare nobis oftendit Plato. Cum enim dixerit, propter similem naturæ uim res omnes animum cognoscere, ipsum cognitionis modum explicat. Ait enim, animū circulari motu conuersum, bifariam mo ueri:uel circulo alterius nature, uel eiufdem . Cum pičdas progreditur: cum ucrò motu naturæ ciusdë, res intelligibiles cognoscit. Vterq; tamen motus adeò est coniumetus, ut alter sine altero esse nequeat. fiquide à sensibilibus ad intelligibilia, aut uice nerfa, semper animus mouetur . Igitur cum motus alterius naturæ ad fenfilia corporeaq; pertineat, nihi**l** erit aliud, moueri eo motu animum, quam res senfiles percipere : aut moueri motu eiufdem natura, quam res intelligibiles cognoscere. Ideoq: ex motu alterius natura opiniones, asensionesq; fidei certa gignuntur, quoniam res percepte ad mente illo mo tu deferuntur, ex motu uerò ciusdem sciemia intelli gentiaq, fit neceßario: quia perceptio illa iudicio, rationeq; confirmatur. Atq; id Plato uerbis ijs figni ficare nobis mult. Sed ut hanc rem enodatius declaremus, breuiter quomodo opinio, aßēsioq; fidei gignatur, et quo pacto intelligentia, feientiaq, fiat, 10 uideamus. Demceps de animi motu aliquid dicemus: Quoniam perceptio omnis aut rerum intelligibilium, aut sensilium est, duplici motu anumum mo ueri dicimus:motu ciusdem nature in rebus intelligibilibus, motuq: alterius in scnfilibus. Sed uterque sanè coniunctus boc modo est: ut primo res sensiles sensibus percipiamus, ut uisilia uisu, in tactum cade tia tactu, ceteraq; alijs exterioribus fenfibus. quie uerò perceptio hac à potentia sentiendi ad obiectu sensile, er ex ipso obiecto ad potentiam iterum re- 20 greditur, resq: sensu comprebensa memi denunciatur, circularis motus, er alterius naturæ dicitur: siquidem ab eode progreßus, in idem redit, resq: senfiles coprehendit.lam uero perceptis per sensus rebus, hoc modo, ratio in sese conceplans illas, et quasi in orbem agitans examinat, examinatacq; iudicio confirmat, scientiam q; parit. qui etiam motus, quomiam in eadem mente fit, resq; intelligibiles percipit, circulus eiusdem natura uocatur. Quare in pri mo illo sensuum motu opinio, assensionesq; infir- 30 mæ funt : quia res sensibus perceptas imaginatio co iungit, & estimandi uis examinat, donec cognitio quadam er asensus infirmus gignatur. In secundo deniq; motu memis, quoniam res magis examinantur, iudicioq & intelligentia confirmantur, sciencia, hoc est certa stabilisq; cognitio paritur. Nam in mente scientia solum est, in sensibus autem opinio. ideoq; Plato opinabile pro sensibili sepe capit, pro scientia intelligibilia. Hinc igitur bre uiter non modò animi in cognofcendis rebus omni- 40 duobus dulcibus amarum unum non fit. Quod fi er bus motum, intelligere possumus, sed rationem etiam ac modum cognoscendi, qui orbicularis motus a Platone dicitur. Sed quoniam moueri animum in cognoscendis rebus Plato dicit frequenter, eumq motum circularem esse affirmat, huic se sententiæ obijciens Aristoteles libro 1. de Anima, moueri animam morbem negat, his de causis. Primò, quia principium illud motus, ultimum cuique rei insitum immobile sit:animaý, si motus principium sit, moueri nequeat. Necesse enim esset, ut si aliud, nimirum corpus mouendo, ipsa quoque mouetur, ab alio prius moueretur, sich motus principium non esset. Deinde quia si sponte moueretur anima, spon te quiesceret: er cum moueri desineret, interiret, quando eius essencia est moueri. Item, si in orbe animus moueretur, perpetua circulatione circa eandem rem imelligendam uersaretur, unumq; solum

semper intelligeret, in quo sese uersaret. Vlimo, quoniam omne quod mouetur, ab alio mouetur: a-, nimam etiam,quia monetur, ab alio moneri necesse esset. His atque alijs rationibus Aristoteles in eo li bro nec moueri animum dicit, nec in orbem etiam conuerti, sed principium quidem motus corporis esse, ita tamen ut ipse non moueatur. Quam sanè fementiam Plotinus in libro de Immortalitate animi,alijs& locks, & Macrobius lib.2.in Somn Scip. multis rationibus refutam, probamá; animam ctia in mouendo corpore moueri:non quod uerè illa uelut corpus quoddam moueatur, fed quatenus corpus ipfum impellit, & infită in fe motus principiă habet. Cum enim airroniva os à Platone dicitur ani mu, causam esse quandam mouendi corporis intra ipfum intelligit. Nam motus animi, ut Platonici om nes dicunt, actiones omnes, uiresq; in mouendo cor pore, rebusés cognoscendis à Platone uocamur. Quamobrem ne plura in hanc rem dicamur, satis est, uerba Platonis breuiter exposuisse:ut quomodo animus in orbem moueri dicatur, er qua ratiõe res eiusdem, alterius q; nature percipiat, omnes intelligant. Nam si quis exactiorem de animi motu dispu tationem requirat, Plotinum in eo lıbro, et libris de Dubijs animi, Macrobiumų lib.2. in Somn. Scip.ae Simplicium legat. nos enim breui commencations contenti fumus, ad Platonis sententiam explicandam. Hec quisquis in alio quam in anima fieri dixerit, à uero penitus aberrabit.) Hec est dictos rum omnium coplexio, in qua Plato concludit mo tum omnem animi non ab corpore,toto 'ue compofito prouenire, fed ab ipfo folum animo. Nam ut Pla tinus in lib. de Animi immortal. refert, uel mouetur animal ab animo, uel à corpore, uel à toto composito. A` corpore quidem moueri no potest, siquidem illud immobile est. Moueti etiam à toto compo fito dicendum non est . nam fi compositum ex duobus immobilibus, corpore nimirum & anima constat, moueri ipsum non poterit : quemadmodum ex go nec à corpore, nec ab animato corpore siue com posito animal monetur, relinquitur necessariò, ab anima folum moueri, ita ut motus omnes tam eiusde naturæ,quàm alterius,ab uno principio proficifcan tur. Quamobrem becest Platonis sententia breuiter explicata, cuius etiam meminit Macrobius in co loco, quem nos amea citaumus, Platoniciá; alij.

Cumigitur hoc à se factum sempiternorum deorum pulchrum simulaso crum moueri & vivere pater ille qui genuit animaduerteret , delectatus est opere: & hac ductus lætitia, opus sutt multo etiam magis primo illi exempla ri simile reddere cogitauit. Itaque queadmodum illud sempiternum animal est, ita universum hoc pro viribus tale

facere

facere statuit. Illius quidem animalis æterna natura est: quod genito operi congruere omnino no potest. Idcirco imaginem æui mobilem effingere de. creuit, ac dum cœlum exornaret, fecit æternitatis in unitate manentis æternam quandam in numero fluentem imagine, quam nos tempus uocamus. Dies porrò, et noctes, et menses, et an-10 nos, qui ante cœlum non erant, tunc nascente mundo nasci iussit. quæ omnia temporis partes funt. Atqui erat & erit, quæ nati temporis species sunt, no recte æternæ substantiæ assignamus. Dicimus enim de illa, est, erat, & erit. Sed illi reuera solum esse coperit. Fuil seuerò & fore deinceps, ad generatio. nem tempore procedentem referre de 20 bemus. Motus enim quidam duo illa sunt. Aeterna autem substătia cum eadem semper & immobilis perseuerer, neck senior seipla fit unquam, neck iunior, necy fuit hactenus, necy erit in po iterum:necerecipit eorum quicquam, quibus res corporeæ mobiles que i. pla generationis coditione subjiciun. species sunt. Sepe etiam dicimus quod factum est, esse factum: quod fit, in generatione esse: quod fiet, esse faciendű: &quod non est, non esse. Quoru nihil recté & exacta ratione dicimus. Sed exquilitam de jis discussione præsens disputatio non requirit. Tempus uerò unà cum cœlo factum est, ut unà orta, una etiam dissoluantur, si qua his disso 40 mant. lam uerò ecquid animal aternum opificem lutio unquam contigerit. Et ad exemplar æternæ naturæ ideo factum est, ut mundus hicilli præstätiori, quoad po test, simillimus sit. Ille enim mudus, hu ius exemplar, omne per æuum est. Hic uerò perpetuò per omne tempus fuit, fités solus, & erit.

Cum animam ad Dei exemplar factam,immobilem, ac uitæ participem hactenus Plato docuerit, , o similitudinem factum esse constet, nunc genitü eternunc ad eius perfectionem oftendendam, delectatu fuisse Deum inquit, quod talem se effigiem expresse rit. Quo disto, temporis originem prolixe tradit. nam cum ex mundi animatione motus, ex motu uerò tempus sequatur, equum est, ut quando de conftitutione mundana anime, deq; ipfius motu actum in superioribus sit, de tempore etiam disseratur. Sed.

COMMENT. antequam buius rei trastationem explicemus, Platonis uerba declarentur. Primò dininitatem illorum uerborum admirari oportet , in quibus delectatums fuisse Deum ob animæ generationem dicit, at eiusdem perfectionem oftendat. Nam cum moneri animus mccepit, Plato inquit, uidissetq; imaginė hanc quàm simillima ipsi esse, delectatus summo pere est, er quasi id approbanit:quia quo similior exempla ri suo animus suit, co est persectior. Atqui uerba. bec Platonis Mosaicis cosentire maxime uidentur, cum in lib. Genes. ille inquit : Viditq; Deur cuncta que fecerat, er erant ualde bona . Ex quo non folum magnam in Platone ingenij uim admirari opor tet, sed summam quog eiusdem philosophiæ cum no ftra confensionem. At cur deorum eternorum s mulachrum animum uocat, ac non potius Dei artificis: cum unum bactenus opificem Deumomnum induxerit, quem nunc patrem appellat? Quia, ut Proclus ait, eternos deos Plato bic uocat effencias omnes intelligibiles, que post summu Deum sunt, & tanquam ab illo relucem, mediæq; funt inter e≠ xemplar intelligibile, & opificem omniŭ. Itaq; par ticeps dininitatis illius sit mundanus animus, quate nus imaginem in se babet eiusdē . Sed alij tamē Pla tonicorum, eternos Deos uocant ideas omnes, que in universali animante & duresión cotinemur, qui bus similis sit mundi anima. Ego uerò eternos deos. nominari hic à Platone putarim, Deum ipfum, fiue 🦠 bonű,ideamý; illi insitam, ac mentem.hec enim cuns tur. Nempe hæc omnia temporis imi-tantis euum, secp numero reuoluentis, of the second fensilium est principium. Nam Plato quidem ad in-. diuiduam trinitatem Dei attigiße quodammodo ut detur, illamý; deos æternos uocat, ut Platonici mul ti declarant, Siquidem Plotinus in libro de Tribus substārijs,primo summum bonum statuit,huic mentem subsungit, tum deniq; animam. Huic assentitur. Numenius, qui Patrem Deum primum, secundo uerò filium ab illo procedente posuit. Postremò Proclus, & Amelius, Platoniciá; alij idipsum confiranimi appellat? Quia cum mandum animatum is fe cerit,ipseq; animal seu potius corto swop dicatur, 4nimal itidem est · Nam quod animo constat, seu potius ipsemet animus est, animal uocatur:quonid ome ne id quod animam habet, animal nominatur à Platonicis. Quare Deum ipsum artisicem, qui mundit animatum ad sui imaginem construxit, non modò bic animal appellat Plato, fed alijs item locis . Igitur cum animum ad optimi, animantisq; exemplaris numq; esse Plato dicens, ad temporis generationen digreditur. ait enim: Quemadmodum illud sem piternum animal est, ita universum boc pro viribus tale facere statuit. ) Id est, mundl quidem animus, quoniam eternus ex se non est, utpote qui ab alto quodam comuniori principio pendeat, tamen propter eterni illius animalis er exemplaris similitudi

nem, eternitatem affequitur. ideoq: factus effe dicitur, quatenus à primo quodam principio defluit: eternus uerò, quonia ab eterno ex illo pendet. Quic quid enim principium babet, eternum non est. Atque id certè Plato intelligens, naturam inquit animalis eterni, boc est exemplar eternum effe, quid primum sit:animum uerò aternitatem illam assequi non posse, quatenus ab codem illo procedit. Ergo quia in animo tum tempus, tum etiam eternitas ponitur, ad ea pertrastada progrediamur. Id- 10 circo imaginem eui mobilem effingere decreuit, ac dum cœlum exornaret, fecit æternitatis in unitate manentis eternam quandam in numero fluentem imaginem, quam nos tempus uocamus.) Quoniam ex anima ui mundo insita tempus oritur, in his qua sequuntur, naturam temporis nobis explicat Plato. Quam rem utpote obscuram, prolixeq; ab omnibus tractată, breuiter nos explicabimus. In primis quid fit tempus, or quid eternitas, or quomodo inter fe differant, dicamus: deinde ueram Platonis fententia 20 hac de re exponamus:ultimò Aristotelis, aliorumq; philosophorum sementias subijciemus. Tempus esse progressionem quanda cœlestis motus, qua cun Eta transigaur, omnes aperte fatetur. Ecquid nam uere idem sit, dubium adbuc inter philosophos est. Acternitas uerò, non progreßio aliqua motus, sed fabilis, semperá; manens duratio esse dicitur:quan-🎤 quam uariæ diuer sorum philosophoru ea de re sentencia sunt. Pythagoras enim, ut Plutarchus lib. 1. de Placit.philos. ait, spheram commencis universi 30 natur, quatenus per motum tempus aperte declatempus definiuit. Eratosthenes, solis conuersionem. Plato deniq; ut alios omittam, imaginem eternitatis mobile, siue mundani motus internallum. Differt ab eternitate tempus, quòd illa una er cadem semper manet, nulloq; motu mutatur: hoe aute nec idem manet semper, sed in perpetuo motus decursu uersa tur : ideoq; cœli motui annexum est, ut Plato postea docebit. Hoc ita breuiter statuto, propositam sentenciam breuiter exponamus. Plato, quemadmodum Apuleius de ipsius dogmate, & Alcinous 40 tiatur. Omnes igitur hi,Platoniciá; alij, ide de ten scribunt, tempus esse dixit imaginem quandam eternitatis, in motu cæli perpetuo uersantem, principioq; constantem aliquo: eternitatem uerò à tempore dinersam esse, quod in perpetua quiete semper duret apud ipsum mundi opisicë, quodes nunquam mutetur. Igitur ut imago ab exeplari differt, ita tempus ab æternitate. Nam æternitas eadem & sui similis semper est, motuq; non distinguitur, sed infinita quedam, imperceptibilisés est duratio : tem pus uerò diuisile est in partes, ac motu cœli distin- 50 in eo prius aliquid est, er aliquid posterius, à quo guitur, certaq; magnitudine durationis continetur. quamuis cum eternitate conuenit, quod fecundum totam fuam durationem fimile ipfi eft, successioneds infinitatem illam habet, quam æternitas obtinet fimul coniunctam. Hanc fui Je Platonis sententiam, tum ij quos citauimus asserunt, tum etiam Diogenes Laertius in eius uita confirmat, qui tempus ab illo

definiri conucrsionem cœli ait, ut ad eternitatis imaginem fluere ipfum in perpetuo motu fiderum di cat. Or quemadmodum eternitas una est in artifice Deo, ita tempus dividuum fit in coeli conversione. Huic sententiæ Proclus assentitur, dum æternitatem primò esse per se dicit, ab caq; omnia participatione quadam æterna effe : ut mundus æternus ex fe nos fit, sed quatenus imaginem æternitatis in se babet. Itag; differre ab eternitate tempus ait, quòd illa une indiuisibilis, or in opifice mence sit : hoc uerò multiplex, dividuum, er mundo sensili msitu:tum quòd duo sint rerum termini, eternitas er tempus, illa re rum intelligibilium, hoc sensilium & corporearu. Quinetia Plotinus in lib.de Acternitate ac tempore, illam ab boc diftinguit tanquam exemplar à sus imagine. nam intelligibilë quandam naturam, que omnia fimul complectatur, eternitatem definit: ean demá; in statu perpetuo collocat, ita ut nec principium nec finem habeat, sed omnia simul comineat: denig; uitam quandam plenam, integra, candemás prorsus ubiq; in Deo positam non ut accidens, sed ut eius effentiam effe concludit . At uerò tempus a-Aum quendam anime transitorium, ab una uita in aliam perpetuò decurrente esse inquit, quod in cali motu cominuo uerfetur, partibusq; distinguatur: ut eternitas una er eade, indistinctag; in Deo est. Itaq; tempus extra animam effe negat : quia cadem mundi anima, que motum efficit, tempus fimul gignat: quod non metitur motum, sed ab eo determiratur, ac distinguitur. Adde quod Iamblichus in eadem fuit sententia, ut æternitatem exemplar effe dicat, tempus uerò imaginem:illamq; in mundo intel ligibili, hoc in fenfili ponat . Ac tempus ille defin**it** essemiam quandam secundum actionem, procedente mundi ordine, er creata omnia disponente. Pofiremò Marcus Tullius lib. 1. de Nat. deor. tempus ait à motu confici, eternitate uerò ab infinito tempore fuiße, quam nulla temporum circuscriptio me pore, eternitate qui iudicant . Sed Aristotelis nune sententiam subijciamus ex lib.4. Physic. alijsq; locis, ubi de tempore disserit. Tempus enim ille sic defi nit: αριθμον κινήσεως κατά το πρότορον και ύσορον. In quo illud nec motum esse dicit, illo tamen minimè carere : nec distinctum etiam in partes, sed contimuum esse uelut motum. nam ut motus cominuus est,ita & tempus. Item prius & posterius in teni pore dicit effe, tanquam partes ipfius motus : quia tempus ipfum distinguitur. Itaq; re unum effe tempus, commuumq; dicit, ratione tamen distingui in partes. In qua sanè sententia differre à Platone Aristoteles uidetur, quod ille tempus ab ætermitate feiungat, hic uerò minime : quodq; ille æternitatem indinidua uocet, tempusq; diuiduum in partes, bic unitatem illam & continuitatem tempori tribuat." Sed

Sed revera Aristoteles tempus ab eternitate distimxit, atq; illam rebus divinis, er extra mundum posi tis aßignat, quoniam illæ motu careant, quieteq; in perpetua uiuant: hoc demum coclo tribuit, quatenus ex motu illius pendeat. Vnde idem fere Aristotelem cum Platone sensisse costat, quamuis alijs ner bis idem dicant. Q nod Simplicius lib. 4. Phyfic. cofirmans, ait idem effe, imaginem eternitatis fecundun numerum defluentem definiri, quòd, tempus secundum numerum subsistere, qui nec exemplaris 10 tempus conuenire, eternitate nerò soli Deo, euum fit,me ex unitatibus collectus, ut Aristoteles sensit. Ergo utrunq; philosophu idem sensisse dicit, quando tempus in continuo quodam fluxu existere ambo asservere, it a ut tempus causa progrediendi semper in motu sit, eternitas uerò permanendi semper. tamen similia effe aternitatem ac tempus ait ! illam quidem, quatenus caufa est, ut res femper eodem mo do maneat:boc, quatenus semper manet dum res fit: Itaq; duplex effe illud semper concludit: aliud simul totum, ut eternitate: aliud dum fluit, ut tempus. Igi-20 tur pleriq; philosophorum, quos citaulmus, eternitatem à tempore seiungut, quod illa semper eadem, suig similie sit, er in perpetua consistat quiete:hoc antem in motu cominuo nerfetur. Qui tamen reneranon effentia, sed modo utrung; distinguunt. nam er tempus eternu ficiunt, nulloq, principio ac fine terminatum, id quod eternitati conuenit: er utrung in continuitate quadam durationis ponunt. quamuis differre ab æternitate tempus dicam, quòd æter nitus suum esse prasens, ac simul semper babeat, tem 30 pus uerò minimè:ideoq; quatenus boc in motu, illa m quiete sit, differant, consentiant uerò ambo in du rationis perennitate. Quo nomine tempus imagine eternitatis Plato mobilem uocauit. Vt enim eterni tas uclut exemplar infinita durationis, semperq; uno modo permanentis eft, ita tempus ut imago illius infinitam quoq; durationem habet: fed eam quidem minime permanentem, quatenus in motu cœli heret, nec ab eo seiungitur. Verum hec quidem sententia tum religionis nostra dogmati repugnat, tu 40 effe quandam cœli, stellarumq; omnium à mundi arationi minime consentanea est.nam si tempus ab eternitate folum illi distinguunt, quòd alterum in mo tu, altera in quiete sit, cateroqui tamen idem esse putant:igitur si cœlum non moueretur, aternitas à tempore non differret, unaq; foret, atq; eadem, & sensilium er intelligibilium duratio. Praterea si quicquid fit, antequam fieret, nondum erat fuctum, tempusés à Platonicis factum dicitur:necesse est, ilhud aliquando non fuisse. Quod si ergo aliquando non fuit, eternum non est: siquidem quecung prin so cipio constant, eterna non sunt. At si respondeas, fuiffe quidem factum tempus, fed ab aterno: ideoq; ab eternitate differre, quatenus factum eft, et ab illa procesit:consentire tamen cum illa, quatenus eandem babeat durationem:nec isto etiam modo eter- . num ese tempus concedam. Nam si quod fit, in aliqua transmutione, ut ait Aristoteles, sieri debuit,

prosecto non potuitita tempus ab aterno sieri, ut non aliqua mutatio praceßerit ante illius effectio nem:alioqui idem tempus erit, & eternitas. Quòd si uerò mutatio aliqua à non esse ad esse antecessits necesse est, tempus ab eterno non fuisse faciu. Que re rectius nos Christiana religiõe perfuati, nec teta pus eternum ese, nec mundum etiam ipsum dicimus, sed tempus ac mundum potius aliquado incœ piße:ideoq; rebus ortis, & principio constantibut autem rebus intelligibilibus, quemadmodum Theslogia nostra nos docet. Sed his demum difputationi bus omißis, ad Platonis interpretatione redeamus?

Dies porrò, er noctes, er menfes, er annos, qui ante cœlum non erant, tunc nascente mundo mafei iußit, quæ omnia temporis partes sunt.) Acternite tem mquit Plato unam sémper, coniunctamo, slucre, imò cande perpetuò uno modo permanere:tempus nerò partibus, cotinuationeg, decurrere . O no nomine cum tempus hoc distinctum und cum cælo fit ortum, noctesq; ac dies, menfes, anni, hor e, atque adeò momenta omnia, que ra ruo Aristoteles uocat, ex coclorum motu pendeant, eadem illa tempori attribuetur, partesq; illius erunt, in quas ipfum diuidatur: sed æternitati tamen, quæ una est, et semper eadem, nulla partium divisio asignabitur, quomane nec unitas in partes potest distribui. Vnde erat, nel erit, uel fuit, cum temporis partes sint, eternitati, que in Deo una est, non accommodabuntur. Nam ut unitae, etfi dividatur, multiplicetur, uarieture multis modis, una semper er cadem manet:ita eter nitas, quoquo modo sit, cadem semper permanete tempus uero in cominuo fluxu est, dividio; in partes potest. Sed quoniam temporis uarietas ex motas decursu perspicitur, eternitatis uerò consistentia ex perennitate; statusq; quiete: quomodo tempus motui adbæreat, ab eog; defluat, et in partes distingua tur, er quomodo eternitas in statu esse semper indi nidua cogitetur, uideamus. Motum, progreßione nima, seu primo motore, ut ait Aristoteles, impulfum, omnes affirmant. Hunc nec tempus effe, nec eo tamen tempus carere, tum Plato tum Aristoteles dicunt. ambo enim, ut Simplicius docet, mensuram omnem durationis, aut eternitatem, aut tempus efse dixere : atque illam quidem rebus intelligibilibus, perpetuoq; quiescentibus, hoc autem mobilibus et corporcis tribuunt. Ergo tempus motus non erit, sed mensura illius . nam per motum, ut ait Aristoteles, tempus metimur, ac per tempus motum. ideog; tempus à motu non feiungitur, quanquam diuersa quædam res est ab illo. Qua in re Plato ab Aristotele uidetur disserre, quod Aristoteles motus menfuram, ac numerum illum quo motus diffiniqui» tur, tempus effe definiuit:Plato uerò cum Pythagoreis animam ipsius motus, seu durationem, tempus esse aseruit, id quod Plutarchus in Platonicis que-Rionibus

ftionibus annotat. Huc etiam pertinet Plotini sentencia, qui in lib. de Aeternitate ac tempore, comra Aristotele probat, tempus non effe mensura motus bnic inhereme, nec etiam revolutione cœli, sed ab ed potius declarari. Tempus enim, inquit ille, per se res queda alia est, à motu diversa, que etia sine motu manere posset:adiuncta tame motui est, ut ab illo distinguatur . nam per motum clarius dignoscimus tempus, quam per quietem. Itaq; nec mensuras aliquid, nec mensuratu tempus esse dicit : sed duratio- 10 est. Ideog: Plato Deum, intelligibiliaq: omnia, que nem quanda continua, ad quam distinguenda motu cœli utamurcindeq; fieri, ut cum numer u motus tem pus nocat Aristoteles, potius dicat, enius nam sit propri tempus, quam quid uere sit . Etenim si tem pus menfura motus est, igitur qualis fuerit motus, ta le etian erit tempus, cademá, ratione o uclox, or Lardu & ordinatu et mordinatu tempus erit, uelut motus . Deinde uel mensura illa motus diuersa est à motu pel coniuncta illi. Si dinerfa, ergo motus fine menfura est, or menfura fine motu: fin autem coiun- 20 Aa, necessariò cum motu cocurrit.tuncq; maior ratio no erit, cur motus tempus metiatur, quam tem-Dus motu, sed alteru alteru metiri potest: Quibus ra tionib. Plotinus perdocté ac subtiliter mensurà mo tus effe tempus negat: quanis huic fefe obijciat Simplicius. Age uerò, quo na pacto tepus motui adberett Certe si Plotino, Platonicisq; alijs aßetimur, gemporis essentia diversa que da res est à motu : eademá duratio potius, er continuatio quedam reru Jensilium appellabitur, quam motus cœli distinguit. 30 Cum enim motus pro rei mote magnitudine per partes fiat, durationem certè temporis per partes il Las distinguemus. Iam uerò quo nam pacto eternitatem cogitamus? Sanè, ut Plotimus declarat, per æzernam quandă animi nostri potentiă ulterius semper progrediente, nusquamq; quiescente, quatenus mës nostra sine defutigatioe candë rë semper coside rans perfeuerat. Quamobrë cum ex ifta durationis perseueratione eternitac, ex progressione uerò rezum sensiliü per partes motus tempus intelligatur, 4º stoteles, quod est res,uel non est, uera eße, uel falfa meritò quide Plato partes istas motus cœli, ut dies, amenses, annos, ad temporis continuatione distingue dam tradidit, casdemý, ante cœlu fuise negat:quoniam nullus tunc motus fuißet, qui duratione illam distingueret . ista enim omnia, ut idem ait, motus funt.atq; Erat, Erit, Est, motus distinctiones funt, quibus temporis progressio determinatur, no aute tempus ipsum erunt. Atqui erat, et erit, que nati zemporis species sunt, no recte eterne substâtie affignamus.) Aeterna fubstâtia, fiue ipfa æternitas, u- 5 0 tis, eo ijs quæ aliquando eße definunt, maximè cors 🚜 cum sit, in partes dividi no potest. quamuis enim de illa dicamus, erat, uel erit, uel est, bæc tamen om nia unum quiddam efficiunt in eternitate:nec Est so lum, nec Fuit, nec Erit, seor sum dicemus. una siquidem est eterna illa essemia, siue Deus, qui eternita Sed cur nam Plato so tem fibi habet adiunctam. lum Est aternitati competere, reliquas uerò tempo

ris differentias ab illa esse alienas dicit? Quonians erat, & erit, extrema sunt, autore Proclo, & inter se contraria: eternitas uero cum una sit, nibil babebit contrarium, siquidem nibilest sibi contrarium in unitate. Quòd si ergo necerat, nec crit, eternitati conueniunt, solum Est instantis temporis illi conuenire poterit:quia illud Est,essentiam quandà perfectisimam, que semper est, significat . quocunque enim tempore sumatur, de illa recle dici poterit, eternitatem ip se babent, uerè entia nominat:sensilia uerò, er temporalia, non encia. Fuiße uerd, er fore deinceps, ad generationem tempore procedentem referre debemue:motus enim quidam duo il la sunt.) Hec est precedentium uerborum confirmatio, qua Plato eternitatis unitate, identitatemá: tuetur huiusmodi argumento: Erat, inquit, uel erit deinceps, aliculus rei initium babeneis ortum significat:que cum ab eterno non fuerit, ex aliquo temporis principatu est orta . tempus autem, quoniam simul est cum cœlo factă, de illo erat & erit dici po test. com rà uerò eternitas, quia nullam babet originem, folum boc instans, est, illi coueniet. Sed cur' nam,erat,er erit,motus esse dixit Plato? quia in re bus genitis motus est, & contrarietas, quicquid enim fit,ex cotrarijs fiat necesse est: er in ipsa etiam effectione ab uno cotrario in aliud motus fit, quem nirnasy communi uocabulo uocat Aristoteles. Cum igitur, erat, er erit, cotraria fint, generationiq; idcirco conueniant, tempusq; cum coelo fit natum: cer tè illa duo tempori competent, proindeq; tempus per motum distinguetur. At uerò eternitas una cr eadem immobilis est: nec enim in quo, uel ad quem moueatur, habet, sed in se semper eiusmodi est. Ergo folum BA illi conveniet : erat autem, & erit, aliena ab illa erunt, quantum ab exemplari simulacbrum Sepe etia dicimus, quod factu est, esse factum:quod fit, in generatiõe esse:quod fiet,esse fa ciendum:quod non est, non ese.) Ab eo, inquit Ari dicitur enunciacio: id quod buic loco uidetur aftipu lari.Cum enim tempus imaginem quandam æternitatis se numero revoluentem, boc est motus mensura declaratam ese dixerit Plato:uti quidem nos ad rerum durationem explicandam nunc inquit ijs uerbis, que maximè rebus ortis coueniant. Nam rebue preteritis erat, uel fuit, adbibetur: futuris autem, erit, uel futurum est:presentibus denique, ipsum fit. Siquidem he omnes temporum différétie rebus or ueniunt : eternitati uerò nullo modo, quando bec semper eadem sit, nunquamq; esse desinat. Quare cum hanc uerborum distinctionem Plato explicuerit, ad eternitatis ac temporis discrimen declarandum, non ese magnam in eare operam hoc loco impendendam inquit, ut unicuiq; rei conueniens uerbum applicetur:quando de horum uerborum impo fition**e** 

ficione tracture, buius loci non fit, cum id magis ad Dialetticum Metaphyficumq; pertineat. Qua in re ne plura etiam nos, quam Plato wult, dicamus, ad re tiqua pergamus. nec enim opus est prolixe hic differere, utrum nomima rerum & appellationes infite à natura fint, an ex bominum potius instituto: quod diffuse Plato in Cratylo, er Alexander Apbrodiseus lib.3. de Quast. naturalib. disputant. pus uero una cum colo factum est, ut una orta, unà etiam difsoluantur, si qua difsolutio his unquam 10 contigerit.) In his Plato repugnare sibi forsan uidebitur, quod tempus dicat natum cum mundo fuiffe,quando prius & mundum aternum efe, & tem pus eternitatis imaginem affernerit. Sed tamen is mi nime fibi repugnat, si naturæ ordi em spectemus. Recte enim & genitus, & eternus dici mundus di uerfa ratione poterit. Prius enim est subiectu, quam res subiecto insita: hoc est cœlum, cui motus inest, prius est, quam tepus quod à motu distinguitur. Mo tum enim prius intelligimus cu colo coiunciu,tan- 10 quam illius actum: postea eius motus numerum tem pori adhibemus, tanquam distinctione eiusde. Que fit, ut ijs uerbis Plato natura ordinem declaret, cum post factum coelum motum illi tribuit, post motu uerò tempus distinctum. Quod tamen exponens lamblichus, idem eße inquit, tempus und cum cœlo fa-Etum uocari, ac tempus cum mundi difoositione simul ordinatum effe dici. Nam ab codem opifice, qui mundu ordinauit, temporis effentia orta eft : ideoq; tempus ab eterna illa unitate discedes, in ijs semper 30 fluit, que naturam stabilem non habent. Quamuis igitur tempus cum cœlo natum Plato dixerit, natu re ordinem, compositionisq; modum fignificare nobis walt, non eternitatem mundi antea concessam fu Stulit. Quaus Iustinus Martyr in Paranesi ad Gra cos, hime nelit mundi ortum Platoni tribuere. Verim boc in loco Proclus eternum ese mundum ex Platone iterum probat, planeq; illos irridet, qui sen tentiam de mundi ortu Platoni ascribunt. Sic enim inquit, est coelum, in tempore est factum: nibil enim sine tempore sit. quod si aute una cum tempore est fultum, non fuit factum in tepore: nec enim tempus in tempore fieret, sic enim tempus ante tepus esset. Ergo si und cum tepore factus est mundus, non fuit in tempore aliquo genitus. Quidquid enim fit tempore ipso recentius sieri oportet . cœlum aute post tempus non est, imò ipsum pracestit:siquidem illius est principium. ergo si cœlum disoluatur, dissoluealiqua teporis semper remanebit, ac proinde ipsum met tempus:igitur dissolui non posse cœlum,conclu ditur.Hec argumenta Proclus prolixè inculcat, eternitatemé; mundi cofirmat: que tamen Philoponus dicato în illu libro refellit. Qua de re quia mul 14 nos superius retulmus, plura reserre no oportet. Interim cum Plato natum cum coclo tempus inquit,

1Ko

ut una orta simul diffoluantur, ad mundanam corporis naturam respicere necese est. disolubilem enim ese mundum ait, quatenus factus, corporea & nature est, ut antea retulimus:est tamen idem eternus, quatenus ab eterno principio est genitus. Ideo aternum ese mundum non ex eius natura, sed propter eternam caufam dicens concludit: Si qua his disolutio unquam comigerit,) id est, Quamuis æternus fit mundus, ex sua tamen natura genitus est, ut latius in superioribus est dictum. Quain re Alexandri Aphrodifei obiectiones in Quest. natural. omittendæ in præsentia sunt, quibus mundum ex sua natura disolubilem ese negat: ita tamen, ut eter nus propter causam primă sit, cum Plotinus in lib. de cœlo multis argumetis fieri pose eternum probet:que,ne lectorem uarietate obruam, pretermittendæ hoc loco sunt.

Hacratione confilio & Dei tempus creare uolentis Sol & Luna, & aliæ quinque stelle, quæ uocantur erratice, factæ sunt, quo temporis numeris distinguatur atcp observetur. Cum verò stellarum huiusmodi corpora septem fecisset Deus, septem orbibus, qui alte rius iplius diuerlæcB naturæ circuitu uoluuntur, adhibuit. Lunam in primo lupra terram circuitu poluit, in lecundo Solem, Luciferi deinde globum, et Mercurij sacrum, ut dicitur, orbem cir culis affixit. Soli uelocitate equalibus, potentia uerò illi cotrarijs. Quo fit ut apprehendant se inuscem, & à se uicis. sim apprehendantur similiter hæstel. le, Sol, Lucifer, & Mercurius. Cæterarum itellarum ordines progressus & rationes li quis omnino percurrere ue lit, plus erit opere ipso, quod operis urgumentatur ex ipsius Platonis uerbis: Si factum, 40 gratia sumet. Hæcenim forte à nobis pro dignitate rei aliàs, si dabitur otis, tractabuntur. Postquamuerò singula quæad seriem temporis pertinebant, conuenientem libi progreilum sortita sunt, corpora o nexibus compacta uitalibus animalia eualerunt, præscriptű tenorem & institutum ordinem tenue runt: ut uidelicet secundum alterius di tur quoq tempus. At hoc fieri non potest, quia pars 50 uersæch nature obliquam agitationem eiuldem iplius agitationi subiectam, orbes illi partim ampliore, partim angultiorem circulum peragant: & quæ minorem, uelocius: quæ maiorem, tardius reuoluantur. Secundum uerò iplam eiuldem naturæ latione, quæ uełociſsimė

locissime percurrunt comprehendentia, à tardioribus comprehendi uidentur. Omnes quidem eorum circulos fu perna illa uertigo uaria circuitione reuoluens, proprerea quòdisti duobus simul contrarifs motibus agitantur, id quod tardissime ab ipsa quæ uelocisima eit recedit, proximum declarauit. Vtautem esset quædam uelocitatis il- 10 ratione confiliog; factam dicit. Igitur facta, inquit lorum tarditatis im mensura certilsima, omnium cocto motuum prodiret in lucem chorea, accendit lucem clarisimam Deus in secundo à terra circulo, quam modò Solem uocamus. Cuius splendore cœlum omne illustraretur, & animantes omnes quecunce natura numeri capaces funt, iplius participes efficerentur, ulum numerandi discen 20 tes ab illo eiusdem similis quaturæ cir cuitu. Hinc quoq noctis dieiq uarietas orta est. Propter hæc etia unius sapientissimics circuitus reuolutio. Men sis uerò prouentus, quando Luna lustrato circulo suo Solem consecuta est. Anni, ubi Sol suum peragrauit orbe. Cæterorum autem liderum ambitus ignorantes homines, preter admodum paucos, neck nomine certo illos appel 50 lant, nece numeris inter se distinctis cometiuntur. Itacy, ut ita dixerim, nesciunt horum peruagationes idipsum esse, quod rite dicitur tempus, multitu dine infinita & uarietate mirabili præditas. Est tamen intellectu facile, quòd perfectus numerus teporis, perfecti tunc demum compleat annum, cum quos orbis ille semper idem similiter & procedens metitur, ad idem se caput retulerint. Has ob causas nata sunt ea altra, que per cœlumeantia conuerlio nes habent, ut hocomne animal quod uidemus, effet perfectissimo animali illi quod mente perspicitur, harmonie imitatione limillimum.

Quoniam hactenus de temporis generatione di- 50 Aŭ à Platone est, tempusq; cæli motu distinguitur, cosequens est, ut de eius uarietate, distinctioneq; dis seratur. Quo nomine cum tempus, inquit Plato, ad eternitatis imagine factum à Deo eset, idemq; motu distingui oporteret, Sol, Luna, reliquiq; planetæ quing; facti sunt, ut motu suo totam illam temporis durationem distinguerem. In quo duplex fuße tem

MORZILLI 165, pus productum, Proclus intelligit:unum ad aternitatis imaginem, cum ipse nimirū opisex uno intuitu in eternitatem fuam tanquā exemplar inspiciēs, tempus, hoc est totam illam continuam durationem eternitati similem effecit : alteru confilio rationeás factum, quatenus divisum in partes est, boc est, per solem caterosq: planetas determinatum.Itaq; totam illam integram temporis durationem imaginë æternitatis eße,temporum autem distinctionem ex Dei Plato, errantia illa sidera fuisse à Deo, ut temporis numerus distingueretur . Siquidem tota ea duratio, quam tempus nominamus, er à motu declaratur, ut ancea diximus, & ab illo continetur, quatenus nu+ meratio temporis ex motu fideră pendet, quanquă tempus ipsum dinersa quadam res sit ab ipso motu. Cum igitur temporis instrumenta, boc est errantia fidera fucta à Deo eßem, ad ipforum iam explicatione Plato accedit. Ait enim, duplice fecife Deum circulum,unum eiusdem natura,alterum uerò alterius:atq; illum quidē unico motu preditū dahavē, id est, minimè errantem eße:bunc uerò in septé alios orbes,nimiră stellas errames diuisum fuiße.De quibus orbibus quando generatim dictum in superioribus est, ad septem solum stellarum motus explicandos nos conuertamus. Lunam in primo supra ter ram circuitu posuit.) Alterius natura motus in septem errantium siderum orbes diuisus est, ideoq: fe ptem sunt planete: preter ultimum illud coclum, quod eiusdem natura circulum Plato nocat . Lidem autem certum quendam in coclo motum ordinemá babent, quem cum boc loco Plato docere nos uelit, primò communem fiellarum fitum tradamus, dem 🧸 ceps illilu sentetiam exponemus. Ptolemeus.lib. 1. Magnæ copolitionis, octo cæli orbes eße dicit:primum motorem, septemá; alios planetas, atque illum quidem unico tanum motu ab ortu in occasum mo ueri ait, eoq: reliquos septem impelli. Septem uero planetas cotra motu illius ab occasu in ortum eniti, octo ambitus confectis suis cursibus, 40 diversisq temporum spacijs converti affirmat. Eorundem etiam septem bunc ordinem ponit, ut primò sit octavum cœlum, deinde Saturni circulus, deinde Iouis, tum Martis, deinceps Solis, postea Vene ris, mox Mercurij, ultimò Lunæ. Hunc stellaru ordinem & Mathematici, & philosophi multi consti tuunt.Plato uero quanquam in alijs non dißemiat. differt tame ab illis, quòd fecundo loco post Luna, Solem collocat:atq; id fanè non bic folum, fed in li-. bris etiam de Rep. fecit. Cuius rei caufa est, ut Proclus refert, quòd Luna cum natura ratione babeat, atq; in rerum ortu matris loco fit, quippe eius bumore cuncta augentur, primo loco supra inferiora regione est: Sol uerò secundò buic adiumgitur, quo niam is calore suo cuncta uelut parens gignit, ac fouct.humore enim, quem Luna infundit, & calore, quem Sol diffundit,cuncla oriñtur,alunturq;. Quo fit,ut Sol pater, Luna mater appelletur. Cum era go Phyfica 164 go Phyfica ratione coftet, secundo loco Solem post Lanam reste pose collocari, merito Plato Lunæ proximum Solem adiunxit:nec Venerem & Mercurium inter utrumque interiecit, quemadmodum Mathematici uolunt, cum pari celeritate omnes illi tres Sol, Venus, Mercurius moueamur. Quibus de causis.Plato, secundo loco Solem post Lunam posuit, quod Proclus er Apuleius de illo testamur:idq; ab Aegyptijs, ut Macrobius refert lib.1. in Somn. Scip.mutuatus est, qui hunc ipsum ordine Soli tri- 10 buerunt, boc est fextu ab orbe Saturni. Verum nec folus Plato fextum ei locum tribuit, sed Aristoteles etiem, & qui Eudoxum secuti sunt, ut Proclus te-Statur. Nam & Aristoteles idem in lib. de Mundo ad Alexandrum, manifeste cum Platone cosenties, Lune Solem proxime adıügit.in lib.item 2.de Cælo ide indicat, cum inquirens illud, cur errantes stelle, quo magis primo mobili accedunt, eo tardius moueantur, cum cotrà fieri debuißet, Lunam ac So νω δε συμβαίνα τέναν [ίορ . ελάτ] νε γαρ ο πλιος સલો ઉદદર્શિય મામલે જાય મામલે ઉલક , જે જાણ જારે લાખ બાદ છે અમ લેં-Τρωρ ενια, καί τοι ποβρώτερου το μέσο, καί πλ μσιώ मार्वित महिल्म का मार्थी के संविध को मार्थ. Quod autem eum ordinem Soli uelit Aristoteles ijs uerbis conce-

dere, Simplicius in Commentarijs affirmat. Hic igitur est siderum errantium ordo à Platone traditus. Cum autem eædem omnes stellæ sese mutuò comple ctamur à primo illo cœlo usq; ad Lunæ globum, ma ioresą: semper orbes sint, quo magis incrranti orbi uicini fuerint: Sol tamen, Venus, et Mercurius pari celeritate conuertuntur, unoq; quasi spacio mouen tur,quod Plato bis uerbis ait: In fecudo Sole, Lu ciferi deinde globu, & Mecurij sacrum, ut dicitur, orbem circulis affixit, solis uelocitate equalibus, potentia uerò illi contrarijs. ) Sed ut Platonis ipsius uerba melius declarentur, singula suo ordine explicemus.Primò, fidera errantianon eße orbem illum qui mouetur, sed stellă illi inhærentë, 😁 in eo se orbe conuertentem,tum Mathematici, tum philosophi affirmāt.ideoq; Plato Solem inquit, Venerem, ac Mercuriu orbibus suis affixa fuisse, ita ut stella Veneris orbem suum, Mercurii quoq: ac Solis stelle suos orbes obtineant. Iam uerò cum Sol, Velem ut infimos reliquoru siderum ponit, bis uerbis: 20 nus, Mercurius coniunctos inter se orbes obtineat, pari celeritate couerti dicuntur: sed cotrarià tamen unusquisq; illorum uim babet. Que ut nos apertius doceamus, subiecta prius cœlestiu orbiu ordinis figura,quomodo pari celeritate ijdē tres couertātur, quamq; um cotraria inter se habeant, oftedamus.



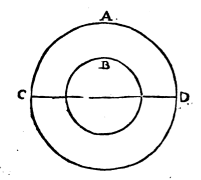
Quando Solem, Venerem, ac Mercurium, ut in precedenti figura patuit, coniunctis orbibus moueri constat, omisis nunc Ptolemei rationibus, quibus Solem medium inter septé planetas quarto loco esse probat, causam nos reddamus, cur ijdem tres pari celeritate moueantur, cum inaquales sint illorum orbes, maiorum q, orbiŭ tardiores sint motus. Por 50 portius ac Theodorus equales cursus conficere So len, Venerem, ac Mercurium inquiut, propter cuiusq: illorum uitas. cum enim sidera omnia sint animata, ex propria uita motum illum habent. Iamblichus cam equalis motus causam tollens, Lunam mquit terræ proximam matris loco effe, quando omma eadem increscente augentur, er decrescente mi-

nuuntur : ideog: Solem quasi patrem eidem adingi, Mercurium autem ac Venerum Solis comites ad ge nerationis perfectionem concurrere, paresq; curfus conficere. Sed hæ tamen rationes non ueram, fed adumbratam cius æqualitatis caufam proferunt . Melius igitur Mathematici huius motus equalitatem motui epicyclorum tribuunt. cum enim experimen to compertum sit, eos tres orbes pari celeritate moueri, causam eius rei hanc esse dicunt, quod epicycli horum trium planetarum-in linea quadam coniungantur, unicumq; centrum tunc babeant . Nans quemadmodum una quadam linea mota,una est instauratio:sic etiam illorü epicycli eandem efficiunt instaurationem motus, atq; corundem epicyclorii extremi

extremi minores funt, medius autem est maior. Ex quo sit, ut equales sint illorum motus. Nam Venus eodem tempore mouetur in epicyclo suo, quo Sol in suo deserente orbe: semper enim lineæ mediorum motuum utriusq; planetæin uno Zodiaci signo con iunguntur. indeq; fit, ut ne duobus quidem lignis à Sole Venus unqua digrediatur. Eadem quoq; Mer curij ratio est, siquidem codem tempore illius epicyclus mouetur, quo linea medij motus Solis unam conficit couersionem. Quoniam itaq; lineæ medio- 10 rum motuu Veneris, Mercurij ac Solis eædem semper fiunt, equales sunt corundem motus, ut latius in Theorijs planetarum apud Ptolemæum explica tur. Cum hec ita fint, meritò Plato tres illos stellaru orbes pari celeritate moueri dixit. Sed quam tamen duss illes stelles, Venerem & Mercurium, um Soli contrariam habere inquit? Nempe cursus suos inter se contrarios. Quamuis enim una cum Sole mo. ti idem temporis spacium in conversione sua consumant, tamen motus alios diuerfos à Solis motu ha- 20 bene:ut epicyclorum conuersiones, quibus inter Septentrionem er Austrum mouentur. Cæterarum stellarum ordines, progreßusg, & rationes si quis omnino percurrere uelit, plus erit opere ipso, quod operis gratia sumetur. Quoniam de ijs sideribus, quibus tempora potisimum distinguuntur, dicere mcœpit Plato, de ijsdemq; breuiter nonulla attigit, ut temporum uarietatem oftenderet, Cæteroru mquit siderii motus explicare alienii ab hoc loco est: hoc est, Saturni, Iouis, ac Martis motus prolixè do 30 longius distant, minores id quod Plato pluribus uer cere, superuacaneŭ foret, quando cius rei tractatio ad Astronomos pertinet, atque hic solum breuiter queda dicamur ad temporis explicatione. Postquam uerò singula, quæ ad seriem temporis pertine bant.) Septem errantium stellarum ordinem suprà explicuit: nunc corunde naturam ostendit, cum sin quia sidera & animata esse, & divinioris uita participare dicit, ita ut non modò ipsa animata sint, sed animatis etiam umculis copulentur, auctorisq; sui imperio parêre didicerint. Itaq; primum animata 40 esse, quemadmodum & universitate ipsam, inquit: tum animatis uinculis colligari, diuinisq; iußis parêre. Nam Plato quidem, ut Apuleius de ipsius dog mate testatur, stellas ese animales deos putauit, ingeniumq; orbium cælestium ex igne coalitum dixit. Idem confirmat de illo Alcinous, cum intelligibilia animalia, deosą: uocari planetas ab co refert . Id quod lib.2.de Nat. deor. Cicero uidetur expreßiffe,qui non modò mundum, sed stellas etiam divinas, animatasý; eße, & ex purißima ætheris parte geni 50 A in duplo temporis fpacio quàm B, uidelicet 🕹 tas, cum Platone aßerit . Atqui hoc ipsum lib. 12. Metaphysic. Aristoteles docet, dum cœlum ese ani. matum inquit:ita tamen, ut finguli orbes fuam habeane animam, siue intelligētiam, quam uocat, quæ ipfos moueat, quæq; ad primi motoris impulfum or bem suum cieat. Qua in re hoc uidetur ab Aristote le Plato difentire, quòd hic animas orbibus infufac

putauit eße,ille uerd em ipsis prafecit. Quanquam non me lateat, eundem Aristotelem lib.2.de Cœlo, ट animata eße sidera, ट rationalem uitam habere, uel Simplicio etiam id attestante, apertè dicere.

At cur nam animatis uinculis cœlestes orbes colligari dixit? Quia ut corpus, quandiu in co manet animus, animalibus facultatibus præditü e& : fic cæli animati cum sine, diversam habent animam à corpore. ex corpore enim & anima coffant:utriufque autem connexio animatum uinculum bic uocatur à Platone,ut arclisimã animæ cum corpore col ligationem declaret.Iam uerò cur nam cœleftia cor pora paruiße iußis dinimis inquit, cum uinculis ani matis copulata sunt? Quoniam corpus prius ex ma terie cocretione conflatum animatur:postquam ue rò anima est præditum, uires animales exercere incipit. est enim ut instrumentum animi,corpus.Praterea cum orbes omnes calestes ad primi motoris impulfum moucătur, quando anima, id est ui illa mo uendi sese sunt donati, illum ipsum sequuntur, eigs obtemperane . Quam etiam ob causam bæc postea Vt uidelicet secundu alterius di Plato subiungit: uersæq; naturæ obliquam agitationë eiusdem ipsiue agitationi subicctam, orbes illi partim ampliorem, partim angustiorem circulum peragant.) Idest, or, bes cælestes quo magis ad primum mobile accedut, eo funt tardiores, celeriores ue alijs, itemą; alij m4 iores, minoresą́; alij. Nam qui ad primū mobile magis accedunt, tardiores funt, ac maiores : qui ab eo bis significat. Sed ut nos breuem buius rei demõstra tionem addamus, qua Aristoteles lib.7.Physic. & Proclus utuntur, hoc modo probabimus circulos ra tionem aliquam inter se habentes, similem celeritatë motus habere maiores cum minoribus. Primò sint duo circuli, duplam inter se proportionem haben-



tes, nimirum A duplus ad B: moneaturés circulus: puncto C per A, ad punctum D. Igitur dimidiato tempore illius A mouetur circulus B. Quod si ergo circulus B in dimidio illius fpacio mouetur, fimilem inter fe ambo proportionë habent. Siquidem ea que in codem tempore mouentur, similem celeritatis conversionem babent. Itag; si temporis ad tem pus, ac circuli ad circulum proportio est, minor sanè cirnè circulus maiorem percurrit, quia minor maiorem metitur. Ex quo fit, ut minores circuli celerius, maiores autem tardius moueantur: quod ad Platonis explicationem demonstrare oportuit.

His ita demõstratis, ecquid nam in ijs Plato sibi wult, cum secundu obliquam alterius naturæ agitationem per motum eiusdem naturæ euntem, duisionem illam motuum fecit? Quia ut initio documus, primum mobile eiusdem naturæ uocatur:reliqui ue rò septem orbes alterius. Itaqialterius natura motus, id est reliqui septem orbes errantes præter octa wum inerrantem per motum eiusdem nature euntes, id est unà cum octavo ipso impulsi ab illo superancur, id est ab eo rapiutur uelut à supremo. Que omnia si cum superioribus recte coiungas, nihil alind significationt, quam si sic Plato dixisset, Cum primu mobile reliqui errantes orbes sequantur, fit ut in eo motu alij minores, aliją; maiores sinu, quorum illi uelocius,bi tardius mouentur. Præterea mo tum alterius nature siue orbiu errantiu mayaw, 20 id est obliquum appellat, quoniam Zodiacus circulus obliquus eft, diuerfosq; polos à mudi polis ha bet, in quibus planetæ omnes convertuntur, siquidë septem illi orbes Zodiaci obliquitate consectantur, quamuis motu epicyclorum à Septentrione in Austrum dicantur moueri. Secundu autem ipfam eiusde nature latione, que uelocisime percurrunt, coprebendetia, à tardioribus coprebendi uidetur.) Cœlorum alij maiores sunt alijs, uti diximus, ac ma iores minores intra se coplectutur, inuicemá; ab a- 30 lijs coprebenduntur ufq; ad octavii illum coclum feu motum eiusdem natura, qui cunctos orbes comprebendit, motuq; suo rapit, ut omnibus notisimu est.

Omnes quidem eorum circulos superna illa uertigo naria circuitione renoluens, propterea quòd isti duobus simul contrarijs motibus agitantur, id quod tardifime ab ea que uelocisima est, recedit, proximum declarauit.) Exif, nos uertigine aut mflexionem significat, atq; ita Plato uertigine inquit contrarijs motibus agitentur. sic enim is ait: παύτας γαρ τος κύκλυς αὐτώρ σρέφοσα, έλικα δια το διχι πατά ταύαντία άμα προϊούαι το βραθύτατα απίορ ἀρ' αὐτῶς ૪٥κς ταχίσκς ἐγγύτατα ἀπέραινε. in qui bus uerbis duplicem cœli motum fignificat , & raptum, quo cuncti orbes à primo inerrante impulfi ab ortu in occasum 24. horis mouemur, er proprium singulorum planetarum ab occasu in ortum. stq; illum certè ita fieri putat, ut proportionem illi octauo proximi sune, ut Saturnus ac Iupiter, tardisime mouentur: qui longius ab codem distant, set sol er luna, celerrimè. id quod Plato sic docet: Proptered quod isti duobus fimul cotrarijs motib. agitatur.) Id est, uertigo illa orbes omnes cœlestes Toctavum inerrantem, Teptem errantes circumuoluit, quoniam ijdem in duos contrarios mo-

tus mouentur, ex quibus unus communis efficitur motus. Sed eum tamen motũ ita-effici Plato inquit: Id quod tærdißimè, ab ipfa quæ uelocißima est , recedit,proximum declarauit.) id eft,cum motus ille octani cali celerrimus sit, quippe qui 24 boris fiat, tamen orbes eidem proximi tardius mouemur. nam quo funt illi propinquiores, eo tardius conuer tuntur:er quo remotiores, eo celerius. interim tamen duo illa à nobie explicentur, cur orbes cælestes primo mobili uicini, tardius moueaur, cum primu mobile moueatur celerrime. Deinde cur illa uertigine moueri cœlos Plato dicat, quòd duobus contrarijs motibus illi moucantur, er qua'nam contrietas illa fit , uideamus. In primis si rationibus Ariftotelis lib.2. de Cœlo credimus, in causa id est, cur remotiores à nobis orbes tardius moucantur, quòd primum mobile unico motu contenum est, & quo uiciniores illi fuerint orbes, eo paucioribus mo tibus impelluntur:siquidem ea que ad natura simpliciorem accedut, magis sunt illius participantia, quàm illa qua longius recessermt. Itaq:potisimam eius motus uim animæ ac ui orbiu tribuendam esse cĕfet, ut Simplicius annotat, nec enim in eo loco fo lum animam cœlis tribuit, fed aliàs etiam. Præterea cum uertigine illa totius cœli orbes omnes et erran tes, & oftanú moueri dicat Plato, quia duobus con trarijs motibus uniuerfum moueatur:ita effe intelli gendum Proclus ait, ut proprios planetarum mo tus fignificet, no modò ab occafu in ortum, fed à Septemrione etiam in Austrum, siquidem eædem stel Le errantes in suis orbibus modò Septentrione uersus,modò in Austrum epicycloru motu incitancur, ut latius apud Ptolemæum traditur. Sed ego tamen per duos illos contrarios motus, propter quos uertigo illa,id est motus totius cœli conficitur, ipsum eœli duplicem motum intelligendum esse putarim: ita ut cœlum uniuerfum motu octani orbis ab ortu in occasum uno motu moueatur,qui simplex est,reliqui uerò septem planete contrarijs motibus ab illa cælestes omnes orbes moueri, quoniam duobus 40 occasu in ortum contra illud enitamur. Itaq; idem erit illud, quod Plato ait, ac fi diceret, Vniuer fum cœlum ynica uertigine, id est agitatione motum bifariam impelli, uel fimplici illo motu rapto, uel pro priosingulorum orbium, ut antea docuimus. autem esset quædam uelocutatis illorum, tarditatiség mensura.) Quanquam orbium cœlestium motu tem pora distinguantur, per omnes tamen tempus non metimur, sed per Solis aut Luna cursum. ideoq; Pla to, Vt effet, inquit, menfura quædam euidens in if\$ quandam cum alijs orbibus teneat. Nam qui primo 30 octo cœlis tarditatis, celeritatis q;, Solem Deus qua+... si luce quadă illustrauit, cum secundo post Lunane loco eum collocauit, ut omnia nobis suo lumine patefaceret.Nam Sol quidem lucidißimus cum fit, non modò cunsta quæ in mundo funt, fuo lumine uidere nos facit, sed tempora etiam distinguit: siquidem ex eius eurfu dies, noctes, annos, et annis cœloru motus Jupputamus. At quo nam pacto cœli motum Sol lu

m ne suo nobis oftedit? Quoniam cum is lumine suo nos illustret, eundem & oriente & occidente cer nimus, motusq; ipsius hoc modo observamus, dum me dò supra horizonte citius, modò tardius ipsum or iri cernimus, unde temporis fiacia colligimus.ui su enim, ut Plato postes dicet, rerum omnium cogni tio peruestigata est . et ut idem in Epinomide latius docet, ex cæli siderum q; motu numeros didicimus, cum noctium dierumq; numerum deprehendimus. Sed cur nam Solem secundo loco post Lunam ac- 10 censum à Deo esse dixit? Quia non modò cœlu uniuersum sed stellas etiam omnes ignea natura sunt, ut anțea retulit. Idem enim igneæ naturæ cœlum ac sidera putauit esse, quia lucem ac splendore ab igne habeant. Ideo Sol cum omnium stellarum sit lucidissimus, ex ignea natura costare, & secundo post Lu nam loco, ut cuncta melius illustret, collocatum esse inquit. Atq; hoc ipsum Plotinus in lib. de Calo, bunc locum Platonis exponens, affirmat, cum idem esse inquit, Solem accensum à Deo suisse à Platone 20 dici, ac si diceret, cundem fplendid: simum er affe Etabile ex omnibus stellis esse. Iam uerò quonia tem pus, motus est numerus, ut antea retulmus, idemá; numerus non tam in re ipsa que numeratur, ut in Physicis docet Aristoteles, quam in numerante est, ( siquidem numerus alius est numeratilis, alius nume rans in mente numerantis infitus) non omnia anima lia res possunt dinumerare, sed ea solu quæratione utantur, in qua numeri funt. Itaq; fi non omnibus animantibus numerorum usus concessus est præter- 30 quam hominibus, tempusq; motus numero distingui tur, ijs igitur solum numerare tempora tributu est. Vnde Plato rationales uocari homines dicit hoyenis, quasi numerorum peritos. Quo nomine, Ani mantes, inquit, quibus ius effet doceri) id est, illis qui scietiæ capaces sunt, quod rationis est propriu, concesit Deus, ut ex Solis motu tempora distingue rent. Sic enim is ait: ivæ ori μάλισα es anavτα φαΐνοι τόμ ές ανόμ, μετάχνται αφιθμέ τα ζῷα, μοίε πόριφος as.) Hoc est, Sol quide magno fuo lumine post Lună est positus, or ut cœlū illustraret, et ut numeroru capacia essent animalia illa, quibus ius erat discere cursum eiusdē, similisq; naturæ. Cum er go fola rationis, scientia q; capacia animalia eum nu meru motus coloru coprehendat, ecquid fibi Plato uult, cum animalia inquit eunde numeru coprehen dere, que cursum ciusde similisé; nature cognouerint? Quia, ut antè retulimus, eternitatis, que in Deo est, imago est tempus, illaq: sensib.aliena mente 50 solum concipitur:boc uerò in sensus cadit . Quare ut ex sensibilibus res intelligibiles deprehendimus, quia res prius sensibus coprehensas ad mente tradu cimus:ita ex tempore hoc sensibili, quod motus numero colligitur, eternitatë illam intelligibilë, que in Deo una est, deducimus. Que cu ita sint, тестой મલ્પે અન્નાં ઝ તિમ્ફુ ભૂલો, id est motu einsde nature eter

nitatis progreßionem non motu fluentem, sed æterna duratione candem semper manentem intelligamus, ut Proclus uidetur exponere. Nos tamen fi fen tenciam nostram proserimus, per motum illum eiusdem naturæ octani cæli conuerfionem diurnam mtelligendam censemus, ita ut per eandem noctiù dierumq; fpacia, quibus costant tempora, dignoscamus. Siquidem raptu primi mobilis cœlă uniuerfum impulsum, dies ac noctes efficit, solis accessione, recef-Hime quoq: noctis dieiq; uarietas orta est.) Quecunque hactenus dicta sunt, ad temporis esfectionem spectant. cœli enim animati in suos orbes dividuntur, ut cursus uarios conficiam, ex quorum numero tempus distinguatur: tempus aut cum diuifile in partes fit, factuita est, ut ex universa eius reuolutiõe, quam 24 horis efficit, dies naturalis fiat: hoc enim spacio primu mobile colos omnes secum rapiens conuertitur. Igitur cum de Solis lumine Pla to loqueretur, ob illius inquit causam nox diesq; est effectus. Sol enim nostrum hemifphærium illustras, diem efficit : cum uerò occultatur, illustratq; alterü hemispherium, nobis est nox. Itaque revolutio hec diei er noctis 24 horis fit, diesq; naturalis uocatur. Hoc loco inquirit Proclus, cur noctem dici præpofuerit Plato? Quoniam privatio lucis, inquit, mundo adfuit prius, quam lux, noxq; die prior fuit, ac proinde hoc loco prius ponitur. Ergo noctes & dies tempora diftinguunt.ex ijs enim menfes, anniq; constam. mensis enim, ut Plato ait, Lunæ cursu con ficitur: Sol uerò 365 diebus circumuoluens se in suo orbe, annu efficit:reliqua uerò sidera per motus eorum duoru numerantur. Cæteroru aut fideru am bitus.) Solis ac lunæ cursu tempora numeramus, quoniam facilior notiorq; ratio illorum est:at siderum reliquorum, ut Martis, Iouis, Saturni, quamuis noti sint cursus, per eos tamen tempora non distin guimus, cum ipsi etiam tempora costituant . Nam si cæli uniuerfi motu tempus diftinguitur, fingulorum etism orbium conversiones idem distinguent . Eo-စီဝေးန મેંગ મફુગ્રુવેમાગ્ય, μαθόν નિ સસ્કૃત્રે ત્રમેક ત્રસ્થાન્ગ મનો છે- 40 rum igitur motuum supputatione tametsi tempora distinguantur, tamen facili & expedita folis ac lunæ cursus ratione utimur, quod Plato nobis signisicat. Sed cum banc orbium fingulorum conversionem, utpote obscuram uulgaribus, soli Astrologi, qui eius rei cognitionem tenent, agnoscant, paucos inquit Plato, illorum motuum rationem cognoscere, cum ait: was ws inos einap, un koaoi zoop orτα, τὰς τέτων πλαίας πλήθα μον άμηχαίω χζωμούας, πετικοιλμούας dè θαυμασῶς. id eft, Reliqua quidem sidera cum tempus constituant, ignorant quidem multi illorum errores, id est cursus aspectu nostro errantes, qui tamë minimè errant, sed certa ratiõe fiunt. Errores inqua multitudine infinita utentes, mirabili tamen modo uariates.) Hoc est, ijdem motus errantes infinitam quandam, id est incertam rationem obseruant:sed illam tamen mira bili modo uariantē. nam nostro afþectu ydem cum modò

modo tardius, modo uelocius iffdem foacijs mouean tur, nidentur quidem nobis incerta quadam, uagaq; ratione id facere:cum tamen certas et ratas fuorum cursum couersiones efficiant, ut latius in Theorijs planetarum explicatur. Est tamen intellectu faci le,quòd perfectus numerus temporis perfectu tunc demum.) Sidera omnia errantia, ut antea Plato dixit, tempus suum complent, dum suos cursus peragunt: fed cum universum coclum, siue primum mobi unde copit conuerti, magnus annus seu uertens dicitur:quem Astronomi aliqui 39000 annorum solarium effe afferunt.tunc enim feelle omnes tam errantes, quam fixe, que in in codem coclo funt, una cum illo mote, ad eundem locum redeunt, à quo ini tio mundi converti coeperut. Quem tamen annum Macrobius in Somn. Scip. mundanu appellat, eundemá: 15000 annorum effe dicit . bine autem & oftamum colum, or errantes fiellas ad eundem locum redire, indeq; iterum suos cursus, ut antea, effi- 20 cere inquit . Itaq; octo tunc cœli orbes ad idem caput or locum confectis fuis curfibus redeunt, quos idem, ac fui similis orbis, id est primum mobile metitur, quoniam ex proprio illius cursu amus bic magnus conficitur. Siquidem coeli omnes cursus suos conficiunt, ut Luna mensem: Sol, Venus, & Mercurius, annum: Mars duos annos, lupiter duodecim, Saturnus triginta: octavum coclum 36000 annoru, nt Ptolemeus supputat, accommodatis unicuique Zodiaci gradui centum annis . Nam octavum coc- 20 tum preter motum illum raptum dici ac noctis, alium babet cursum rapto contrarium, qui secudum Zodiaci signa progreditur, quiq; singulis centenis annis gradum unum perambulat, seu ut alij uolunt, ducentenis. Quare motum sanè bunc Plato uidetur intelligere, cum de anno isto uertente loquitur. nisi quis forsan obijceret, motum illum post Platonis etatem ab Hipparcho ac Ptolemao peruestigatu effe:cui tamen fucile respondetur, ab Aegyptijs prius, & Chaldeis, ut Proclus ait, eundem finsse cogni- 40 tum, à quibus Plato id potuit accipere. causas nata sunt ca astra.) Hec est dictoru omniu de tempore conclusio, in qua ideireo Plato inquit, fidera omnia creata fuisse à Deo, ut tempora distim guerent, uer, eftatem, hyemem, autumnu. Nam dum Sol Zodiacum lustrans, ad Cancri tropicum afcendit, wel ad Capricornum descendit, duo efficit solsti tia, æstiuum er bybernum inter eadem autem solsti tia bina illa tempora distinguutur:uer scilicet, cum Arietem, Tauru, ac Geminos percurrit : astas.cum 50 stram circa polum per universum ex-Cancrum, Leonem, ac Virginem: autumnus, cum Libram, Scorpsum, & Sagistarium: byems, cum Ca pricornum, Aquarium, ac Pifces. Quare ordo hic tam constant er pulcher seruatur, ut exemplari suo quant simillimus sit mundus. Nam er ipse animal cum sit, animanci illi aterno, er intelligibili, siue mundo archetypo fimilis est, ideog, ad illus se e-

xemplar coponit, ut quemadmodum essentia æternum est illud, ita ipse temporis decursu eternitatens imitetur. Atq; ita omnia quæ in mundo funt,ad fimi litudinė corum quæ sunt in archetypo exemplari, Deus effecit, nequid buic deesset.

lam uerò cetera usce ad temporis or tum, ad imaginem propoliti exempla ris effinxerat. Sed quia mūdus hic nõle, suo illo motu circumuolutu, eò iterum perueniat, 10 dum animalia omnia inter suum ambio tum continebat, ex ea parte deficiebat ad illud exemplar imaginis huius iimi litudo.Hocigitur quod deerat, superni illius exeplo Deus explebat. Quot igitur & quales mes ideas, in eo quod est animal inspicit, totide & tales hoc mundo contineri oportere excogitauit.Sunt autem quatuor. Vna quidem deorum cœlestium genus continet. a. lia uolatile & aeriuagum, tertia aquæ líquoribus accommodatum, quarta terrenorum animantium genus. Diuis ni quide animalis speciem ex igni maz xima ex parte componebat, ut splendi dissimum esset, uisucp pulcherrimum. Cumépillud univerli figuræ simile uel let fore, rotundum fecit, posuités in is plius optimi sapientia: atchillud sequi iulsit, circumq omne cœlū distribuit, ut uerus illi ubick ex hac uarietate ornatus accederet. Dedit autem diuinis duo genera motus, alteru, quo in eodem semper & similiter voluerentur, cum de eisdem semper secum ipsis eadem cogitent alterii, quo in anteriorem partem ab eiulde iplius limiliscs uertigine duceretur. Reliquos autem quinque motus ab his esse uoluit alienos. ut unumquodo; illorum, quoad fieri potelt, optimű ellet. Qua ex causa facta sunt altra illa erroris expertia, que divina animalia funt, propterea (3 in eddem semper circuitu perseuerat. Que uerò uaga sunt, & mutabili ratione labuntur, ita deinceps, ut lupra dixi mus, funt. Terram autem altricem notenium alligată, diei noctiscs effectricem & cultodem elle uoluit, nec non primam antiquissimamés deorum om nium qui intra cœlum funt geniti. Horum uerò deorum choreas, & interiplos cocurliones, circulorum (piplor u reuolu174

revolutiones varias & accessus, quales præterea fiant coniunctifibi inuicem uel oppositi, siue ante inter se, siue retrò, quid ue ex illorum serie nobis pro ueniat, quibus temporibus & quo pacto delitescant singuli, uel emergant, quid ue portendant, quando orientes hominibus harum rerum peritis timo remincutiunt. Hecinqua omnia abiq 10 diligenti simulacrorum ipsorum inspe ctione explicare uelle, inanis est labor. Sed de his satis: & iam quæ de natura deorum illorum, qui tales geniti funt ut cernantur, dicenda erant, finem habeant. Cæterorum uero qui dæmones appellantur, & cognoscere & enuncia re ortum, maius estopus, quam ferre nostrum ualeat ingenium. Priscis itacp 20 uiris hac in re credendum est, qui dis geniti, ut ipli dicebant, parentes suos optime nouerant. Impossibile sane, de orum filis fidem non habere, licet nec necessaris nec uerisimilibus rationibus eorum oratio cofirmetur. Verum quia de domesticis rebus loquise affir mabant, nos legem fecuti, fidem præ. stabimus, Sicigitur ut ab his est traditum, horum deorum generatio habea 30 tur atch dicatur. Terræ cœlica fili Oceanus et Tethys fuille traduntur. Ab ijs Phorcyn, Saturnus, & Rhea geniti, & reliqui horum fratres. Ex Saturno & Rhea lupiter, & luno, & reliqui, quos eorufratres quotidie memorari audiuimus, nati dicutur, Ex his deinceps, ut traditur, alij. Postqua orti sunt omnes, & qui colo voluuntur dij, nostris 40 or alios deos colestes illi subiectos solum à Platone oculis manifesti, & qui eatenus nobis conspicui fiunt, quatenus ipsi uolunt, tum ad eos mundi genitor ita tatur.

Hactenus mundi natura Timaus explicuit:nunc partes ipfius eodem ordine perfequitur, deg; anima libus, que mundo comineamur, edifferit, quando la tius in sequetibus de ijs est dicendum . Itaque in his cum omnia ad exemplar ipfum in Dei meme inficu redigat, animaliu etiam generatione inde deducit, 50 Quando igitur mudo huic sensibili mhil deest, quo illi intelligibili 🖝 archetypo fimilis non fit, necesse est, ut quemadmodu ille rerum omnum ideas in se complectitur, ita hic earundem imagines habeat. Quare cum mundus hic animans sit ad æterni animancis exemplar factus, animalium diuerfa genera m se commet, quoniam cade in exemplari suo prins

funt. Vnde in archetypo quatuor funt animalisms ideæ:una cœlestium deorum, altera uolatilium tertia aquatilium, quarta terrestrium. Earunde quoq imagines in sensibilis mundi quatuor locis, igne siue athere, aere, aqua, er terra collocantur. Sed ut nos hec enodatius explicemus, primò, que nam ani malia ista fint, uideamus: deinde Platonis fententia exponemus. Plutarchus lib. 1. de Placit. philof. Platonis de Pythagoræ opiniões recitas de Damonib. o heroibus hanc fuiße illorum sententiam inquit, ut Heroas separatas à corporibus animas esse putarint, eosdema; bonos uel malos esse dixerint, prout ille anime separate forentitem Demonas animatas effe fubstantias definierint. Demonum autem at que Heroum, fine deorum animatoru, ut Platonici uocant, multiplex est ordo. nam post summu Deunt universi auctore, deos alios intelligibiles ab illo irradiatione quadam uirtuis, ut Damascius Platoniciu ait, procreatos effe affirmant. Primo enim Den ponunt, deinde reliquas intelligibiles substantias, quafi lucis illius radios. Qua in sementia Hermias, er Damascius, Platoniciá; alij fuere: quos secuti funt Peripatetici, ut Simplicius, qui Aristotelem in lib.de Cœlo idem putasse dicit, cum substantias quasdam cœlorum motrices post primum illum motorem ponit.idemq; lib. 12. Metaphyfic.uidetur fen tire. lam uerò diucrfos eorum intelligibilium deorii ordines Platonici proponunt. Cum enim Plato sum mum Deum, & reliquos caelestes deos ponat in cae lo, Proclus tamen à Dionysio Arcopagita id transferens, tres ordines illorum fecit: vour be, id est mente folum comprehefos:vonfes nou vocabe id eft er mente coprehenfos, er intelligentes: vobre wirep, id est solum intelligentes. Hec tria deorum genera ex ijs uerbis Platonis in Philebo confirmat, in quibus ille triabec, namos, anistence suppergion, idest pulchritudinem, ucritatem er comensurabilitatem po nit. Huic sentemia Iamblichus er Damascius repugnant, cum unu duntaxat eternu, primumq; Deum tradi dicunt. Quin etia idem Iamblichus in lib. de Mysterijs Acgyptiorum, quatuor inducit animalia genera: Deos cœlestes, animas humanas, Demones, er heroas, atq; illa quidem duo extrema effe, maxi meq; dinerfa dicit, ut funt ignis er terra : hec uero duo intermedia ponit, que utriusq extremi participent, ut aqua etia, et aer, medie funt nature. Quens admodu igitur primò ignis est, ita esse cælestes deos inquit, his subijeit demonas aerea natura respondemes, postea heroes in aqua, ultimò animas humanas in terra . Hæc quatuor animalium genera po& fummũ Deum collocat in ijs mūdi partibus . Ab bis omnibus differnit Apuleius in lib.de Dogmate Platonis, ac de Deo Socratis, dum tria folum anumantium genera post summum Deum ponit:primu coclestium deorum, ut Lunam, Solem, cæterosq; plane tas, quos deos Plato nocat : secundum genus diner-

[HAP

sum ab illo primo rationalium animarum, qui natura,loco, uita, æternitateq; ab illis longe differāt:mediumá; inter bæc duo dæmonum genus, qui in aere degam, mediją; fint ad munera coelestiu deorum in terris obeunda. Porrò Plato tum in Symposio & & Phædro, tum alijs in locis, diuersa intelligibiliu deorum genera facit: ac in Epinomide potisimum bas eorum formas inducit, que ordine in mundo dispositæ sese inuicem interpretentur, superiorumás uirtutem ad inferiora deducant. Eadem autem ge 10 nera sunt, primò cœlestium deorum, qui ex ignea ethereaq; natura constant : secundò demonum aereorum, ac illis inferioru : tertiò beroum, ex aquea natura partim corporcoru, partimá; incorporcorum:ultimò animarum bumanarum, corporibus im merfarum.Hec igitur breuiter ex Platonis sementia de animalibus intelligibilibus dicta fine:plura enim Psellus in lib.de Dæmonibus,ac Proclus de Dæ mone atq; anima, scribunt. Que cum ita sint, ut ad le animalium genera ad exemplar quatuor idearum in Dei mente sitarum facta in mundo esse. Primum, eceleftium deorum: fecundum, aereorum: tertium, aquatilium: quartum, terrestrium animantium: in quibus quatuor illa animantia superius à nobis rela ta manifeste intelligit. Nam ut Alcinous etià in lib. de Platonis dogmate scribit, bunc ordinem deorum fiue animalium intelligibilium Plato posuit, ut primò in cœlo essent sidera, que animalia ac deos uoligibilis præfit, ut igni ac ætberi, & aquæ, ne qua mundi pars animo uacaret, & ut Deus corum demonum ministerio uteretur. At uerò Proclus ad primum genus, quicquid in coelo dininum sit, refert, fine ibi sint angeli, fine dæmones : ad secundum, quicquid in aere uersatur, sine sint aues, sine demones : ad tertiu, omne id quod uita in aqua degu, atq, oritur:ad quartu, omnia que in terris oriu tur. Hac ratione animalium omnia genera mundus stium, quam corum que sub cœlo sunt, generatione intellige, ut non modò mundi totius ortus explicetur, sed quicquid in eo etiam procreatum à Deo est.

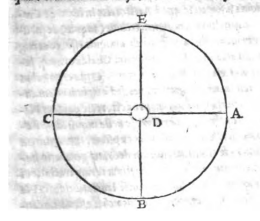
Iam uerò, cur'nam Plato quaternarium hunc idearum numeru m Dei mente posuit? Certe ut mun di plemitudimem, perfectionemq; ostenderet. Siquidem quaternarius numerus plenus est, quod Pytha gorici aiebant . idem enim media duo habet, conftatą; ex dividua individuaą; natura. Ideoą; animā beant communione, ut partim sensilia, partim intel ligibilia fint, ad quatuor idearum fimilitudinem dicuntur facta, ipseq; idee site in Deo sunt . Nam quatenus quatuor ille idee sub una Dei mente com prebendūtur, una sunt:quatenus uerò animatia uel mascula uel seminea sunt, idearum sit dualitas, que unitati addita, ternarium efficit:quatenus demq; a-

nimalia esdem ab unitate ideæ in uarias formas diuiduntur,quaternitas fit. Diumi quidem animalis speciem ex igni maxima ex parte coponebat, ut fplendidisimum esset, uisug pulcherrimum) Hine poteris facile dignoscere, per primum illud calestium deorum genus sidera & intelligemias caloris motrices, ut uocat Aristoteles, à Platone significari. Nam corum quatuor animaliu, de quibus dixit, singula in his proponit, corūdemý; naturam ac situm explicat. in primis autem à cœlcstibus dis, siue sideribus orditur, cum naturam motus q; ipsorum demonstrat. Quo nomine bactenus quasi totum cœli corpus, & animam, ipsumq; mundum animatum 🕏 ctum à Deo dixit: nunc rursum cœli fixi & merrancis, ut nomināt, naturam, situm, motumģ; docet, quando amea de fideribus errancibus eodem ordine disseruit. Qua re divini, inquit, animalis formam igneam composuit Deus, ut splenderet, ussuig: obijcerctur, eande ob causam quam suprà diximus. Er-Platonis explicatione redeamus, quatuor inquit il- 20 go Deus cum cœlum fecisset eterni ac splindidisimi exemplaris imaginem afficiens, mundum costru xit lucidum, propter igneam naturam illi inditam, quemadmodu latius in lib. de Cœlo refert Plotinus.

Cumq; illud untuerfi figuræ fimile uellet fore, ro tundum fecit.) Explicata cœli natura, figură illius describit, cum rotundu esse illud ad imaginem mun di archetypi inquit. De cuius quide rotuditate cum multa in superioribus dixerimus, cadem hic denuò repetere opus non est. Itaq; creatum calum & rocauit:tum unicuig: elementorum Deus aliquis intel 30 tunda figura factum, animoq; constans universitati ipsi circumpositum à Deo inquit, ut ipsum extremum esset universi, cunctaq; suo ambitu integeret. Quo fasto, inditam illi optimi sapienciam cum anima esse dicit,ut non modò cœlum animatum esse declaret, sed consilio etiam, sapiencia q; impulsum. A. nima enim, acuita cœli, ut Plotinus ait, motus est: ipfius autem motus ordo pulcherrimus & conftans sapiemia eiusdem appellatur, non quòd uerè sapien tiæ particeps sit cælum, sed quia summa ordinis cocomplectitur. Sed bine tamen animalium tam cœle- 40 uersionisq; sue proportione moneatur. Cum ergo sapiencia donatu esse cœlum, mundoq; universo cir cumpositu dicat, reclè (inquit Plato) eo modo x60wes, idest elegans or ornatus mundus appellatur, quando or natura prastancisimus, or aspectu pulcherrimus, & amplitudine universus, & motu sem piterno ordinatoq; costans sit. Atqui sapiencia banc optimi, quam Plato cœlo tribuit, Iamblichus in exemplari mundi archetypo collocat, ut ad eiusdem imaginem factus sit sapiens cœlum inerrans, de quo tia bec quatuor à nobis relata, cum eam inter se ha 50 hic loquimur. Sed ego tamen sapientiam illam cœli non errantis, eternitatem motus, ordinem 4; costan tem appellari potius iudico: ut quoniam id omne quod ordine in eternum mouetur, aliquid eternum ac prouides, à quo moueatur, habeat:ita quoq; octa uum illud cœlum, quia principium mouendoru reli quorum sit, & divinum, & sapiens. & eternum di catur. Vnde Aristoteles lib. 8. Physic. er in lib. de

Cœlo, illud ipfum cœlum tum primu motorem,tum Deum uocare solet.cui Cicero in Somn. Scipionis, ac Macrobius uidentur assentire, cum extimum illum cœli globum Deum nominant. Hinc igitur con stat ex Platonis sententia, cœlum ultimum propter animam motricem illi à Deo tributam, uerum esse mundum, et ad optimi exemplaris imaginem factu. Nam inferior, qui sub Luna est, ut ait lamblichus, uerus mundus appellari non debet, quando perpetuis mutationibus obnoxius est:idemq; semper non 10 solum motu cietur. At cum in anteriorem partem manet, ut cœlum, id quod Aristoteles aseruit. Igitur hæc sint ad cæli situm describedum breuiter explicata, que Plato ipse in his uerbis significat: 28 μερ έμ θεί ε τίλυ πλείσιω ιδέαν επ συρος απειργάζε το, έπως ὅτι λαμπρότα Ιομ, εἰ εἰερτε κάλλισομ εἰκ. **τῷ** j παντί προσακά ζωμ σύκυκλομ ἐποία. τίθκοί τε ώς τω το πρατίσο φρόγησιρ έπανω σανεπόμενορ, ναμας περὶ παίτα κύκλω τὸμ ἐζανὸμ, κόσμομ ἀλοβινόμ,ον αὐτῷ πετοικιλμένο μ ἀναι καθόλομ,id cfl, Di uini quide corporis ideam ex igne maxima ex par- 10 Quo nomine nullum illorum inquit Plato coelo pri te fabricatus est, ut fplendidisimum, uisuq, pulcbru idem effet.quod cum uninerfo accommodaffet, rotundum effecitsposuitá; in eo optimi sapientiam, at que illud sequi iusit:ac undiq; cœlum disponens,uerum mundum atq; universum uarietate hac ornatu construxit. In quibus sanè uerbis primò ignea cœli natura describitur, tum eius capacitas, cum uniuerfo circumpositum esse dicitur: deinde sapientis, eter nią; exemplaris particeps nominatur, ad idemą; imi tandum iussum à Deo esse, ut consilio sapientiaq; mo 30 ueri cœlŭ ostendat. ultimo uere pulchru, mundumý, uerum appellari ipsum inquit, si cum natura inserio ri conferatur. Dedit autem dininis duo genera mo tus.) Post primi ac inerrantis cœli motum, reliquorum siderum motus explicat, quo nam modo fingu la moueatur tum à primo illo cœlo, tum etiam à seipsis. Igitur cum astra omnia animata sint, quemadmodum er cælum universum, duplicem habent mo tum:alterum animæ proprium, alterum ipsius corille, qui ab occasu in ortum propria ui naturali fit, contra offaui cæli impulsum:corporis autem motus is uocatur, quo cuncta ab octavo coclo rapiuntur ab ortu in occasum, qui corpori tribuitur, quoniam ab alio impellitur. Atq; hinc Plotinus in lib. de Motu cœli, non modò inquit Rellis motum unà cum uniuerso orbiculare à Platone bic tribui, sed propriam etiam singularum conuersionem in proprijs centris factam exponi. Siquidem unufquifq; cæli globus di uina quadam necessitate, quam animam uocamus, mouetur. Eosdem quoq: duos motus stellis tribuit Aristoteles lib. 12. Metaphyfic. ac motü illum proprium ab intelligentia quadam unicuiq; orbi presi dentem cieri ait. Cum itaq; astra duos motus habeant, propriu, & raptum, ideo Plato inquit: Alterum, quo in code semper er similiter uoluerentur, cum de ijsdem semper secum ipsis cogitent.) id est,

Alter fiderum motus est proprius, quo suapte natura in suis centris semper connertuntur, & quast id cogitantes, hoc est naturali illo animæ suæ impulsu nno semper modo mouentur. Alterum, quo in anteriorem partem ab eiusdem, similisq; uertigine du cerentur.) id eft, Alter motus est raptus, quo à primo mobili ab ortu in occafum rapiuntur. Nam uer tigo illa eiusde similisq; nature primum coclum octauum significat, ut antea diximus, quando unico moueri astra dicit, motum illum raptum ab ortu is occasum intelligit, qui in parte anteriore sit. Quare primus ille motus unus ac simplex octavo colo tribuetur:secundus uerò in anticam partem progre diens, sideribus errantibus. Reliquos autem quin que motus ab his effe uoluit alienos. ) Sex effe motuum genera,antè, ponè, sursum, deorsum, dextra, finistra, superius diximus. eadem auté omnia in re-Aum fiunt, ideog, cæli motui eðuenire no poßunt. mo conuenire : quando unico tantum,fimpliciq; cir culari motu monetur. At uerò stellis errātibus, quæ in anticam partem moueri refpectu quodam dicuntur, unus motus ex illis sex, nimirum in partem anteriorem conuenit:reliqui uerò quinq; non item SL quidem stelle erratione omni carent, certaq; ratione semper mouentur: ijdem autem quing; motus rebus uagamibus quadrant . Qua de caufa, ut unumquodq; sidus esset optimu, carere motib. illis quinque Plato refert. Quemadmodum enim in errore malitia est, ita in motus certitudine bonitas, & opti mi exemplaris similitudo. Quam ob causam sucta esse sidera erroris expertia dicit, eaq; divina & ani mata. Terram autem altricem nostram circa po lum per uniuersum extensum alligatā, diei nociisģ effectricem & custodem ese uoluit.) Quando singularum mundi partium fitum naturamą́; ostendimus, equum est etiam, ut terre situ dicamus. quemadmodum & Aristoteles in libris de Cœlo,cum cœ poris raptum. Anima quide motus in sideribus est 40 li naturam, siguram, motum, aternitatem, parteség illius docuit, de terræ situ, figuraq; postea dißerit. Itaq; in his Plato terram univerfi medium eße, candemq; deorum, qui sub colo sunt, antiquissimam definit. Que ut nos melius exponemus, primo quo pe Ao terra mediŭ univerfi obtineat dicamus, tum que ratione deorum antiquißima uocetur, tum quo momodo dieinoclisq sit effectrix. Igitur ut physicas multorum rationes, ut Aristotelis, Ptolemei, Cleomedis, aliorumą, quibus terram in medio positam 50 probabat este, omittamus, breui demonstratione Es clidis in Phenomenis, ac Macrobij in Somn. Scip. cotenti, et rotunda ese terram sicut universum, & in medio mundi positam, costrmabimus hoc modo. Describatur circulus A B C E, qui colu reserat: intra ipsum uerò circulum terre loco sit D, in que cogitetur horizon A C. Esto etiam in eodem centro affectus noster, qui ortum occasumé, per dioptram, ptram, uel instrumentum aliud aspiciat, sitá; ortus in C, et occasus in A. Quod si ex eodem cemro per diopetram signum Cancri in C oriens aspicias, uidebis etiam eregione occidente Capricornú in A. Ergo si eodem in centro consistens utrung; signum, er oriri er occidere cernis, necesse est horizonta media cæli partem diuidere, ipseq; horizon diameter universi erit. Quam ob causam terra etiam, per quam diameter ille transit, media est universi.



Hime constat, cuncta fua foonte in terras delabi, nihila; praterire ulterius, quin contra natura sua uim furfum feratur . Quibus ita demonstratis, cur' nam terram deoru, qui intra cœlum sunt, antiquifsimam Plato nocat ! Quia eade, respectu cœli, mun dus alter, nimirum inferior est. coninet enim reliqua elementa, tametsi supra secestá; non modo cœli, 30 λομούνη dici terram putat. sed illorum etiam, atq; adeò uniuer si centrum. Ergo cum centru prius sit circuli ambitu, ita terra prior est dijs sub cœlo positis, id est reliquis elemetis, que boc loco dij uocantur: quoniam & animata, & diuine nature sunt. Quòd autem antiquisima terra sit, Plato uidetur superius declarare, cum ex terra er igne mundum constructum afferuit, igneamég naturam coclo tribuit. Itaq in hoc duplicem nobis mundum significare wult : supremum, id est coelum: inferiorem, id est terram. Atq; eam ob caufam poeta Tellurem deorum effe matrem commenti fortafse sunt, quòd eadem cunctorum altrix sit. Nam cuns bic sit deorum ordo apud Trismegistum, ut primò summus Deus sit, deindeq; mundus, atq; homo participatione di uocentur, profecto terra, que mundi pars est, er divina erit, er deorum, hoc est homi num, quos alit, antiquisima. Eam nerò, ne omnia prolixe declaremus, hac de causa terra dicitur à Platone diei ac noctis effectrix er cuftos, quoniam umbra sua solis lucem impediat, uel admittat . Cum enim cadem coclo undiq cingatur, folis luce illustra 24 diem efficit, cum sol nostrum horizonte illustrat: cum uerò bic nobis occultatur, umbram suam terra emittit, noctemq; efficit. Nec enim aliud eft nox, quam umbra terra, propter folis occultatione, horizontem nostrum opacans. Hac igitur ratione ter ra diem noctemá; efficit, cuftoditá;, quia in medio

•

manens, diuersas umbrarū formas propter solis accessum uel abscessum efficit:ex quibus magna dierü uarietas nascitur . Nam umbra terre coni figuram femper habet:ea tamen modò in unam, modò in par tem aliam uergit, prout sol nostrum ascenderit horizonta. Hæc cu ita sint, illud nunc uideamus, quod Plato in ijs uerbis inquit: Terram circa polu per uniuerfum extenfam, et alligatam effe.) Terram in medio mundi sitam, fixamq: esse, ac per eam axem 10 quendam, circa quem universitas moueatur, transmitti omnes affirmant, testamurq; id Aristoteles lib. 2.de Calo, ac Ptolemeus lib. 1. Magne compositio nis.Hoc tamen in loco Plato moueri terram dixisse uidebitur, cum eam per universum extensam & alligatam esse dicit.atque boc etiam Aristoteles lib.2. de Cœlo illi obijciens, terram moueri negat. Contra quem Pontieus Heraclides probare uoluit, moueri quidem illam,cœlŭ autem stare . Nos ergo nec Pla tonem hic terræ motum aliquë dedisse affirmamus, so sed fixam in mundi medio esse illam putase, ut ipsemet in Phedro testatur, quum Vestam in divino do micilio manere folam ait : & falfam effe Ariftotelis obiectionem, probabimus. In primis ergo, ut Sim plicius refert, tria fignificat apud Platonem polus: uel cœlum, ut in Phadone:uel extrema illa axis, in quo cœlum mouetur:uel axem ipsum, ut hoc in loco.Vnde cum alligatam esse terram axi ait Plato, eiufdem ftabilitatē fignificat, non motum. Ideoģ: Sim plicius, imporne per iota, quasi alligatam, no in-Quòd autem stabilis à Platone terra dicatur, uerba sequencia declarant, in quibus radicem omnium, ac basim aliorum firmatam esse terram inquit:idemq; latius in Phadone oftedit, cum in fine de terre stabilitate loquitur. Atqui hanc sententiam Platonis Simplicius ac Proclus eo pacto interpretantur, confirmatá: 1amblichus. Hinc demum falfo incufatum ab Ariftotele Platonem constat, quemadmodum Proclus ac Simplicius in eum scribens annotat, cum lib-2. de Cælo 40 ait: ονιοι di nau καμούημεπί τοῦ κούτρυ φασίμαὐτην άλειδαι περί του διά παυπός τε αγμούου πολου, ώσεις cờ τῷ τιμαίῳ γέγς απίαι. Itaque Plato no moueri terră, sed fixam esse in medio axe dixit. Nam dum illud incurving in Phedone ponit, terram ef**se fixam asseruit, quem**admodu annotat Simplicius**.** Huic sementiæ Diogenes Laertius in Platonis uita assentitur, cum terram inquit fixam à Platone uoca ri his uerbis: μόνημ διε τημ γημαμετάβολομ άναι φησί, πομίζων αιτίαν των σχημάτων διαφοράν, έξ ώμ συγπάτου. Alcinous deniq; apertius in lib.de Pla tonis doctrina, er mediam effe universi terram, er fixam ac stabilem affirmat. Quo nomine recte quidem Cicero uerba illa Platonis, insucino de negl τὸρ δια παιτὸς πόλορ τε Ταγρισύορ, fic traftulit: lam uerò terram altricem nostram, que traiecto axe suftinetur, diei noctisq; effectrice fecit. rò deorum choreas, er inter ipsos concursiones, cir culorum**á**:

culorumq ipforu renolutiones nariae, er accessus, quales praterea fiunt.) Institutum Platonis in hoc dialogo est, physicam rerum mundanarum ratione explicare, nec de astrorum motibus prolixe disserere:illud enim ad Phylicum, boc ad Aftrologu pertinet. Quo nomine discrimen utriusq; rei faciens, illorum mquit siderum, de quibus dixit, motus, concurfiones, affectionesq; reliquas explicare se nolle: quando boc sit munus Astronomi, ipseq; corporis cœlestis naturam, figuram, situmq; solum describe- 10 re instituat. cuiusmodi etiam distinctione Aristoteles lib. 2. Physic.usus, Platonis exeplo, Physici offi-· cium ab officio Astrologi distinguit, cum de corpore naturali uelit disserere. Quamuis enim ambo in utriufq; rei tractatione uerfentur, deq; coclo ac eius partibus tractent, diversa tamen ratione id faciunt. alter fiquidem motum, concursiones, revolutiones & cœli explicat, alter uerò naturam. Hoc igitur Plato in ijs uerbis intelligens, flexiones quidem,cocurfionesq, siderum bic ostendere opus non esse inquit, 20. beatur, atq, dicatur.) Coclestium rerum tractationi quando id potius ad Astrologu pertineat . Itaq; per zwęcias, id est agitationes aut choreas singuloru or bium proprios motus significat: per παραβολά αλ Ajamp, cocursiones corundem inter se, cocentumás motuum, ac proportionem, quam Rella sernant, ut Venus ac Mercurius cum Sole,Sol cum Luna,caterisq; sideribus. Item per αν ακυκλήσας τῶν πύndup nai neos χωρείας, revolutiones singulorum 4strorum in suis orbibus, diversos ortus occasusq;, coniumctiones, oppositiones, retrogradationes, reli 30 quasq; siderum affectiones intelligit, de quibus latius a Ptolemao, & in Planetarum theorijs diseri tur. Cum ergo de ijs rebus boc loco disserere Plato nolit, ad reliquorum deorum, ut Demonum & berou, naturas explicandas accedit. Satis enim iam de dis illis qui cadane in affectum, dictum esse putat : hoc est, multa se de sideribus, que Deos utsibiles appellat, tractasse inquit. nunc ad Demonum & beroum, qui affectum fugiunt, tractationem sese lamur, or cognoscere or enunciare ortum, maius est opus, quam serre nostrum ualeat ingenium.) Quando illorum quatuor animalium, de quibus suprà diximus, naturam explicare unit Plato, dec. Dijs cælestibus dißeruit, reliquorum etiam, ut dæ monum ac heroum, ortus describit. Sed antè tamen quam de illis quicqua dicat, difficile effe inquit eorundem ortus exponere: quando id potius ad Theo logum fectat, ac non ad Physicum. Ille enim divina nes explicare debet. Cum igitur rei difficultate amplificet Timeus, de illis etiam dißerere non recufat: sed antiquorum famæ fidem adbibens, corundem or tum enarrat. Ex quo intellige, Platonem semper Theologiam, quam Aristoteles Metaphysicam nominauit, Physicis tractationibus admiscuisse, nec easdem invicem separasse:quemadmodum & hoc in

loco, er ubiq; sepius facit. Semper enim non proxi mas cuiusque rei causas, sed primas inquirit. Brgo cum de dijs inferioribus uelit differere, antique bominum famæ credit, et ex eorundem auditione orth illorum explicat, ut fuo loco docebimus. In quo tamen magnam Platonis modestiam confidera, ut nul . li uelit apertè cotradicere, sed magnam semper antiquis sermonibus fidem adhibeat : ut in Phedone, Gorgia, alijsq; locis, cum rerum diuinarum tractationes suscipit. Id quod Aristoteles in lib. 2. de Calo, alijsq; libris mutuatus, cœlum (inquit) ac sublimem locum dijs attributu ab antiquis effe, codemás modo ab antiqua Atgyptiorum Chaldeorumá; fima eius eternitatem confirmat. Quia ergo rebus docendis non folum rationes, sed omnium etiam antiqua persuasio multum prodest, rectè quidem Plato antiquoru famæ credere fe uelle inquit, dum dæmonum inferiorum naturas explicat. Sic igitur, ut ab bis est traditum, borum deorum generatio baproxime adiungitur inferioru tractatio:ideoq; Pla to demonum atq; heroŭ ortus nobis ostendit, quando bactenus superiorum deorum generationem explicuit. Qua in re, quemadmodu antea in fabricando mundo assumptum suisse à Deo ignem ac terram dixit: sic etiam nunc, ad istorum deorum ortum do cendum, cœlum ut patrem, terram ut matre ponit. Quam quidem originē ab Orpheo, Pythagoricisģ accepit, eandemá: latius Hesiodus in Theogonia, Cicero lib.3.de Nat. deor. ac Lactamius lib. de Fal sareligione describunt. Nos tamen ut ordine cun-Eta declaremus, primùm Deorum illorum, quos Pla to hic recitat, originem describamus:deinceps phy ficam rationem addemus. Orpheus in sermone facto, deorum omnium reges ac principes hos tradë dit:Phanetem,Noctem,Cœlum,Saturnum, Iouem, Dionyfium . Ex quibus primum illorum effe Phane tem uoluit, qui imperium teneret: secundam posuit, Noctem, tertium addidit Cœlumex Nocte, quarti Caterorum uerò qui damones appel- 40 Saturnu, qui um patri intulit:quintum Iouem, qui patrem Saturnum superavit:sextum denig: Dionyfium. At uerò Plato duo pofuit deoru omnium infe riorum principia, Cœlum ac Terram . ab his,ut pa remibus, Oceanum & Thetym deduxit: à quibus rurfum Phorcyn, Saturnum, Rheamé; genitos dixit.Ex Saturno demum, ac Rhea, nati funt Inpiter ac Iuno, reliquiq; corum fratres, ut Neptunus, Pluton. Sed ne nos omnem deorum originem explicemus, quando eam latius Hesiodus, Phornutus, arum rerum eßentias, bic corporearum concretio- 50 lijá; multi descripsere: illud nunc queramus, cur Plato hanc prosapiam deorum bic adiungat.

> Quando mundum animatū effe ex superioribus . constat, nullaq: mundi pars animo uacat, diuersa nu mina quasi intelligentias er animos, in uarijs mūdi partibus Plato, eum q; fecuti alij pofuere. Nam post fummu Deum, coelestes deos sine sidera in coelo col locant, in aere demonas, in aqua beroas, in terris homines.

bomines. bæc siquidem animalia omnia er intelligi bilia, ac intelligentia, et generationem rerum absol uentia, Proclus, Platonició; alij nocant. Quoniam nerò partes omnes mundi, atque adeò elementa unius mundi complexu continentur, parentes illorii omnium deorum coelum ac terram esse inquit. quoniam terra ut mater est, er subiectum materiale:coe lum ut pater, er efficiens causa. Hæc ergo duo elemenea omnia complectuntur, in quibus numina illa sunt, er ex quibus omnin generationes fiunt. Quo 10 nomine cœlu quasi artifex & auctor rerum inseriorum crit, quando nim suam corporibus omnibus im pertititerra quasi mater er susceptrix eiusdem uirtuis, cuncta generabit ideog: Athenienses cœli as terre coniugium in mysterijs celebrabant. Iam uerò Thetys et Oceanus diversam efficiendi um signi ficant. Nam Oceanum motionis omnis principium theologi uocam, idemą; omnem corporearum rerum motum efficere dicitur. Thetys autem, difcerfeest enim, ut cum res funt ex colo terraq; gentte, motucio oceani, boc est motricis cause impulsu agitate, à Thetyde, sine discernente causa diftinguantur, pureq; seruentur. Quinctiam ex codem Oceame or Thetyde natos effe Phorcyn, Saturnum, ac Rheam dicit: quia ab una pracipua caufa diuersi effectus prodeunt alij nimirum ex alijs . Hoc itaque modo Proclus Platonició; alij hanc demonum profapiam interpretantur: quorum ego feutentiam non Physicorum, sed inanium philosophorum esse iudi- 30 co. Ineptum est enim, fabellas omnes ad Physicam rationem deducere, quemadmodu Stoici faciebant: presertim cum rerum naturalium tractatio nibile. infmodi admittat. Longè igitur uerior expositio effe uidetur, si hanc nos Platonis sententia ita interpretemur, ut cum inferiorum deorum, ut demonii & beroum, ortus narrare uelit, exempli gratia nomina corum demonu, qui ab bominibus recepti fint, commemoret:non quòd alios ab alijs oriri dæmonas puter, sed quia ex una coli terreq; conexione, qua- 40 si coniugio, dinerse mundi anime, que partes singu las tueatur, producta sinc. Vnde lamblichus in lib. de Mysterijs Aegyptiorum, naria demonum mundanorumá, deorum officia describit. Nam summo quidem Deo um distribuendorum officiorum uniuersale tribuit, ipsos uerò deos quasi singulares cau fat largiri aliqua inquit : Damones quoq; atque and mas definita tamum, er prascripta ministeria exer cere. Idem quoq; diverfos intelligentiarum ordines in mudo difonit, post prima omniu causam. Primo 50 enim Deos costituit, his deinde angelos, tum archan gelos, tum demonas, beroas, principatus, atq; animas demű fingulares adiúgit . Iam uerò Proclus ac. Porphyrius, quinq; demonti ordines comemorant, diversaq; ipsoru munia describut, cosdemą; ab una præcipua caufa mudi effectrice oriri aiunt . His ita propositis, ecquid nam Plato sibi unit in is uerbis:

Postquam orti sunt omnes, & qui cœlo uoluuntur, dij nostris oculis manifesti, & qui eatenus nobis cofficui fiunt, quatenus ipfi uolut, tum ad eos mun di genitor ita fatur.) Hec est conclusio dictorum. Cum enim deorum cœlestium ortum narraßet,tandem cocludens ad naturam corundem explicanda, fummi Dei sermonem ad illos fuctum inducit, ut hac quasi prosopopœia aliarŭ mundi partium generatiões recefeat. Sed ame tame, quam fermone ipfum subijciat, discrimen coelestium deorum ac demonic adducit:cum cœlestes deos aspectabiles, & uisui no stro obiectos dicit ese: demonas autem & heroas partim aspectabiles, partim nerò ese innisibiles. In quo etiam confiderandum est, per deos coelestes side ra lucida, or in affectium ueniencia, Platonem intel ligere: demonas aute partim corporeos, partimás incorporeos, appellare, quemadmodii Apuleius de deo Socratis testatur . Nam demones quidé tenuiffimum quoddam corpus aereum babere ille inquit, mentem causam rerum creatarum significat. Neces- 20. ita ut aspectui se nostro exponere posint, si uclint, uel ab eodë etia fubducere. Idem quoq: Iamblichus; சு Porphyrius, Pfellusq; docent,eandemg; mediant natură imer corporea & incorporea illis tribuuti Hincetiam collige, Apuleium, Iamblichum, aliosé; Platonicos boc discriminis inter deos coclestes ac da monas posuise, ut illi intelligibiles, nullis affectionibus obnoxij, inuifibilesą; eßent : bi uerò fenfibiles, patibiles, femicorporei, træ, odio, amori, alijsq; affo Clibus objecti. Qua in re uidetur quide illi a Platome disesire, quod bic deos coelestes fine fidera afte-Clabilia ese dicat qui tame idem nerè sentit cum il lo, quado ij diuerfos ese deos cælestes dicũt, ex ijsás quosdam superiores, instrioresq; alios facint: quosdamą; intelligibiles,et summo Deo proximos:quof-, dam uerò medie nature, et in diversis mundi partibus disitos. Qua de re ne plura nos, quam oportet, dicamus, ad reliqua progrediamur. longißma enim est buius rei tractatio, quam iustis uoluminibus Pla tonici multi exponunt.

> Dij deorum, quorum opifex ego & pater sum, hæc attendite. Quæ a me fa cta lunt, me ita uolente, indillolubilia funt. Omne siquidem quoduinctum: est, solui potest. Sed mali est, quod pul chre compolitum elt, fecp habet bene, uelle dissoluere. Quapropter quia generati estis, immortales quidem & indiffolubiles omnino non estis. Nec tamen unquam dissoluemini, nec mortis fatű fubibitis. Nam uoluntas mea maius præstantius is uobis est uinculum ad uitæ custodiā, quam nexus illi, quibus estis tunc cum gignebamini, colli gati.Sed nunc iam quid iubeam, co. gnoscite, Tria adhuc genera mortaliu-

> > nobis 3

nobis generanda restant, absorb horum generatione cœlum imperfectum erit. Omnia enim animantium genera ambitu suo non continebit. Contineat au tem oportet, si est mudus omnino perfectus futurus. Hæc uero si à me siant folo, uita és don entur, dis adæquabun tur. Quapropter accedite uos secundum naturam ad animaliu generatio. 10 explicemus. nem, ita ut uim imitemini meam, qua in ortu ueltro sum usus. Atqueius quidem animalis quod in iplis tale futuru est ut cum immortalibus appellatione conveniat, divinumés vocetur, principatumés teneat, & justitiam simul ac uos ultro colat, ego uobis semen & ini tium trada: uos cætera exequi par elt, ut immortali naturæ mortalë attexentes, faciatis generetis cpanimalia, subministrantes qualimenta augeatis, & consumpta rursum recipiatis.

Quando breuiter, qui nam fint iuniores dij in fu perioribus diximus, ad fermonem summi Dei ad illos habitum ueniamus. in quo primim explicandum illud est, quid sibi uelit in hoc sermone Plato: deinde singula ipsius uerba exponemus. Cum in rerum generatione quedam prime cause sim, quedem uerò fecundæ, illæq; fæpe fine fecundis agere 30 Proclus; Platoniciq; uolunt . ideoq; pater hic prinequeant, nec secunda sine illis: bactenus quide Plato primam causam, hoc est Deum artisicem prapofuit:deinde secundas, hoc est Deos iuniores illi subij cit.ideo huius fermonis scopus is est, quemadmodum Proclus annotat, effectricem omniŭ causam, ac prouidentem secundis mundi causis præponere. Siquidem Deus summus non per se, sed per causas alias medias cuncta efficit. Dum enim ipfe secundis cansis quasi nutu loquitur, intelligit, intelligendo autë omnia facit. Ac proinde sermo hic à Platone indu- 40 dem esse Dei uoluntate illos dicit : quia tamen facté Etus nihil est aliud, quam Dei summi intelligencia, ex qua rerum effectus sequitur. Quare hic prouidentiam non modo summi Dei, sed causarum etiam inscriorum, connexionemą; utrarumą; animaduer tere oportet . primo enim Deus nutu suo cuncta disponit, eadem autem secunde cause quasi ministre exercent. Vnde Plutarchus in lib. de Fato, triplicem apud Platonem providentiam notat . primam uniuerfalem summi Dei, cum is in superioribus dixit, Bunneles yag i biès ayada uçè navra, prangèn di 50 μક્રમીઓ નેંગલા. Secundam minus communem inniorii deorum, ac cœli propriam, quam ille ipse his uerbis postea explicabit: Αιαθισμοτήσαι παίτα αυτοίς. Tertiam deniq; Deorum iuniorŭ, de qua in sequentibus dicemus. Eandem ob causam Plotinus in lib. Vtrum stellæ aliquid agant, uim aliam efficiendi pri mo De o tribuit, aliam dijs iunioribus, siue stellis.

quamuis enim stella uimaliquam rebus inferioribus impertiant, primæ causæ non sunt, sed å prima pen dent. Q no nomine diverfa funt deorum dæmonum 4; apud Platonicos officia. Quidă enim animas à summo Deo deducunt, alij corporibus eas uestiunt , alij perficiunt, alij purgant, alij post uitam ad pristinie locum reducunt:ut latius in lib.de Mysterijs Acgyptiorum Iamblichus, Procluiq, ac Apulcius tradunt. Cum igitur bec ita fini, Platonis nerba nunc Dij deorum.) Qua de causa Deos deoru appellat iuniores deos! Di Deorum, fi Proclo credimus, funt mundani omnes, ac invifibiles dij, qui aliquam interfe babene connexionem . ex ipfis enim, fiue ex caufis fecundis nonnulla priores funt alijs, aliæģ; magis ad primā caufam accedunt quàm aliæ . igitur deos deorum Plato , inferioru**m** omnium causarum ordines nominauit. Quemadmo dum enim caufarum aliæ ex alijs pendent, er quedam aliarum junt caujæ:ita dij deorum nocantur dij omnes tam collefles ut sidera, quam sublunares ut demones, qui ordinem aliquem efficiendi interfe fer Quorum ego opifex, et pater fum. ) Prima omnium causa reliquas sub se omnes complectitur. easdemq; procreat, ideog; Deus supremus reliquorum effe pater dicitur, ipfosq; deos iuniores gignit, ad exemplar in se positum aspiciens: quoniam intelligentia omnes inferiores, ut angeli, demones, reliquag numina, quasi splendores quidam & corrufeationes illius supremæ lucis sunt, quemadmodum mum Deus Platoni dicitur, ut putat Chalcidius, quatenus æternitati , ac felicitati deorum inniorum consulit:opifex uerò, quatenus illos effecit. à me facta funt, me ita uolente, indiffolubilia funt. 🕽 Quoniam mundus eternus est, primaq; causa eterna fimul, fecundæ itidem ab illa prouenientes æternæ erunt, semperq; connexionem illam inter se habebunt. Qua de caufa, cum inferiorum deorum eternitatem Plato nelit indicare, indisoubiles quifunt, diffolui posse. Qua in re, quemadmodum in mundi ortu explicando fecimus, fic etiam hoc loco, qua ratione eterni, factif; dij inniores dicantur, uideamus : aut quomodo uoluntate Dei genitum aliquid eternum sit, explicemus. Si cœlum eternum est, ut claruit ex superioribus, stellag; ipsa dij colestes sunt, aterni quoq; sunt illi. item, si amma cor pore est antiquior, quemadmodum Plato antea dixit, dijá; iumores quasi animæ quædam diversarum mundi partium sunt, eterni quoq; ijdem sunt. Pre terea quidquid ab eterna canfa fit, apud Platonems eternum est: ut mundus, anima, diją; tuniores, qui 🌢 summo eternoq; Deo emanant. Cum ergo ex his, alijsą: Platonis rationibus , aterni cœlestes Dijac Damones fint, qua nam ratione facti dicuntur? cer te quia id omne quod ab alia caufa pendet, principiumą̃; aliud ame se babet, ficaū à Platone dicitur: ut mun-

ut mundus, ut anima, ut Dij iuniores. Nam primo ipsum bonum, siue Deus æternus est: reliqua nerò participatione illius, no autem ex se ipsa . siquidem eternitas foli Deo uerè conuenit, ipfeq; folus eternus est. mundus aute, anima, dij iuniores, quanqua ab aterno ex illo profluant, facti dicuntur in tempo re, quia ab illo pendent, ipsiq; sibi causa non sunt. Igitur ratio eadem, qua mundum er animam eterna esse, factaq; dici, probauimus, dis iunioribus accommodari debet, ut immortales, mortales & fint 10 dam. nunc ad ea que illis Deus precipit, ueniamus quodammodo. Iam uerò, genitum'ne aliquid uolutate Dei æternum esse potest? Maxime quidem. Nam in eo quòd mundus, anima, dijá; inniores par ticipatione prime eternitatis eterna sunt, uolunta te Dei sunt aterna, non aute natura sua. Ergo cum prima causa eterna sit, secunde q; cause eternitatis illius sine participes, immortales Dei uoluntate dicuntur ese. Item ut Plotinus in lib. Que er unde mala, hac ratione probat, aternos ese deos iuniores summi Dei noluntate. Quecunq, ait ille in hoc 20 mundo facta sunt à Deo, bona sunt : mala ucrò ab ipso pronemire nequeum, mali enim auctor non est. Atqui dij iuniores à Deo proueniunt, igitur æterni sunt. Quòd autem eternica de causa sint, hime pa tet, quia quicquid interit, uel à natura sua ad malu inclinate, uel ab artificis imbecillitate, uolutate ue interit. At dij iuniores ex sua natura nequeum interire, cum propter formæ præstantiam materiam malu no inclinat, sed semper coercetur: nec etià ex minimeq; caducum efficit. nec ex uoluntate rursus. quoniam ipse mali auctor non est, sed bona semper, boc est dissolutionis expertia procreat. ergo dij iuniores, Dei uoluntate æterni funt. Eafdem quoq; rationes de mundi aternitate dijs ipfis accomodare potes:ipseq; Plotinus in lib. de Calo, eternum esse cælum, factumq; dici, multis rationibus confirmat, que ad hanc tractationem non minus faciunt. Ex quo constat, ratione quadam genitos dici deos iunio nos, quòd ab æterna, primaq; causa proueniane, eiusch participatione sint immortales. Unde errare quidem Alexandrum Aphrodiseum lib. 1. Natural. quest. sicut Seuerum, Atticum, er Plutarchum con flat, quod fieri non posse dicant, ut mundus eternus sit Dei uolütate, quando ex sua natura factus sit ab aliquo principio:qui si quo modo factus, er quo eternus à Platone mundus dicatur, intellexissent, minime quidem in illum argumentarentur. Quamobrem cum bæc de iunioribus dijs breuiter sim dicta, 50 cur dij iuniores eadem efficere iubeamur : ultimò, recte Plato summum Deum loquente hoc modo inducit ad eosdem iuniores deos, ut ipsorum eternitatem oftendat: Quicquid à me, inquit, factum eft, diffolui non potest, quando aternitatis mea particeps est. quanquam quæcung; fiunt, eo maxime quod fa eta sunt, eterna esse nequeum. Quoniam uerò boni auctor semper ego sum, mali autem nunqua, uolun-

tate bac mea eterni eritis, quod maximum uestre immortalitatis uinculū eft. Ergo tres cause, ut Proclus ait, immortalitatis deorum iuniorum à Platone aßignamur : finis, cum auctore se boni malick nunquam esse inquit, ideoq; boni se causa illos fecisses exemplar, quoniam ab eiusmodi artifice æterno fa-Eti sint ijdem illi dij : perficiens, que illos eiusmodi indissolubili constitutione produxit. De bis igitur hactenus, ad naturam iuniorum deorum explican-

Tria adhuc genera mortalium nobis generanda restant, absq; borum generatiõe cœlum impersection erit.) Cum totam bactenus supremi Dei fabricam Plato ostenderit, iuniorum deorum nunc opus describit.De quo prius quàm aliquid dicamus, m primis quomodo Deus agere, iunioribus dijs agemibus, dicatur, & quod nam sit uniuscuiusq; munus in efficiendo, declaremus. Quecunq; Deus facit, uo luntate fua, & nutu,quafi uerbo quodam facit : dif uerò iuniores, præcepto ac impulsu illius faciut uniuersa inseriora. Ex quo intellige, primam causam immobilem semper manere, leuißimog; quasi nutu inferioribus imperare:fecundas uerò motu et impul Ju prioris incitatas, inferiora gignere. Velut in műdo Deus, siue primus motor, uolutate sua cœlum mo uet : cœlum autem, utpote fecunda caufa, motu fuo inseriorem naturam procreat, ac sustentat. Unde prima causa cum sirma & immobilis maneat, firmas quoq; ac stabiles res efficit : secunda uerò, quia Dei imbecillitate, quia quicquid ille facit, eternu, 30 motu suo cuncta gignit, infirmat er inconstantes. Atq; ea de causa immortalem animi partem à summo Deo prouenire, Plato inquit : mortalem uerò, à dijs iunioribus. Ergo nihil aliud in sermone boc **Jummi** Dei ad iuniores deos Plato fignificare nob**is** uult, quam ordinem primæ causæ cum secundis, & barum etiam cum illa. Nam primæ quidē caufæ fir> mitatem,costantiam, & in agendo solum,imperan> di, loquendiq; iunioribus dijs uim tribuit : secundis motum, & ministrandi facultatem. Cum itaque hiç res, cum aterni sint:ipsosq; Dei uoluntate esse ater 40 sit efficiedi ordo in rebus naturalibus prascriptus; er in illo Dei sermone à Platone explicatus, ecquid nam sibi uult in ijs uerbis: Tria adhuc gene ra mortalium nobis generanda restant.) Mortalia animamia dijs iunioribus efficere præcipit, idq; ne mundus impersectus sit, cum aliquibus animatibus careat . Causam uerò, cur illis eadem facere iubeat, reddens, ne immortalia illa fierent, fi à Deo fabrica rentur, inquit. Quo nomine in his etiam nos ordine declaremus, quæ na tria illa animantia sinc: deinde, quid in ea generatiõe Deus, er quid dij iuniores efficiant. Igitur tria illa mortalia animantia, quemadmodu Alcinous explicat, funt, nolatile, aquatile, ae terrenum. Eademá; tria esse dicuntur, propter ternarij numeri persectionem . Quecunq; enim siunt, ternario numero costant, ut in superioribus nos retulimus.Siquidem in co numero initium, mediu, & extremum

extremum est:que inter se unita, compositu quoddam unun cŏstituŭt. Itaq; tria bec mortalia animā tia ternario numero coffant, triplicemo; naturam babent : aquea, terrea & aeream:cœleste uerò minime, quia illa cœleftib. solu dijs couenit, qui aterni sunt, cadem autem mortalia er caduca. Porrò dij iuniores mortalia hec animantia faciunt, quia ipsi secude cause sunt, eternitatemq; suam, quam parti cipatione prioris cause babene, impartiri alijs nequeunt. Ergo Deus eterna facit omnia, quia ipse &- 10 ternus solus est:dij autem iuniores mortalia, quia eterni ex se non sunt, sed à priori causa. Vnde meritò Plato, cum mortalium animantium ortus describere uelit, iunioribus dijs eundem tribuit. In quo tamen aliud Deum efficere, aliud uerò deos iuniores, intel lige.nam Deus quidem rerum formas aternas dat, iuniores autem dij eas in fingula individua distribuunt,quemadmodum Proclus explicat . Hinc etiä intellige duplicem à Platone animam in hominibus quodam modo poni, ut Plotinus in libro de Cælo 20 docet, rationalem, & sensilem corporiannexam. rationalem Deus infundit, sensilem autem dij iuniores. Quasi diceret, animum à corpore separatum à Deo prouenire: conexionem uerò illam corporis, ex qua dinersa sensum nires dinersa que ingenia oriantur, à cœlo, sideribut, loci que natura. Vnde ratio Deo subiecta est, libera tamen: corporis autem constitutio, colo ac sideribus. Atq. binc fit, ut quidam Iouiales, quidam Mercuriales, aliją; Venerei sint:quoniam diversas habeant corpo 30 rum concretiones, ab ijs stellis prouenientes. Eande etiam ob causam animam istam sensilem & corpori annexam, utputa inclinationes, constitutiones q; corporis diuersas, subiectas esse fato, ac necessitati fidern, Plotinus ait in lib. V trū stellæ aliquid agant. Ex quibus omnib. perspicuu est, nihil mortale pofse Deum facere: ideoq; deos iuniores induci, qui mortalium animancium generationem absoluant. id quod Plato ipse indicat, cum ait: Hæc uerò si à me est, Deus eternas animalium formas in se compleхия, nibil nisi eternum potest facere : ideoq; dij iuniores ideam illam eternā imitati, mortalia gignunt animantia, cum eternitatem ipsam animalibus geni tis nequeant tribuere. Quare cum boc differant dif iuniores à mortalibus animantibus, quòd illi æterni tatis participatione immortales sunt, bec aute mortalia: Deus quidem animantium mortalium generationem dijs iuniorib.comendauit, ne si ipsemet produceret, immortalia illa redderet, uelut eos ipfos. 50 Quo nomine uim suam in efficiendo, boc est exemplar ἀντόζωον, imitari dijs iunioribus Deus pracipit: ut quemadmodum ipse illos produxitad æterni sui exemplaris imaginem, sic ijdem exemplar illud parentis sui imitentur. Quod idem est, ac si Plato dicat, potisimam agendi um à prima causa proficifci, perq; caufas medias progredi:fic tamē, ut be

impulfum illius sequantur. Id quod Aristoteles alia ratione indicat, cum primo motori uim potisimam impellendi cœlos tribuit, cœlis autem uirtutem in Atq; eius quidem animalis quod res inferiores. in ipsis tale suturum est, ut cum mortalibus appellatione conveniat, divinumq; uocetur, principatumq; teneat, er iustitiam simul, ac nos ultro colat, ego uobis semen & initium tradam.) Inter reliqua genera animantium, que iuniores dij iubentur à Deo facere, bominem in primis constituunt tanquam om nium præstantisimum, diumig; seminis participem. Hunc autem appellatione mortalem, alioqui tamen diuinu, iustitiæ ac religionis participë effici Deus iubet.In qua effectione semen ac principium tradere se uelle inquit : reliquam uerò partem mortalem & corporcam dij iuniores addunt, camq; immorta li parti adiungut. Quamobre, ut omnia nos melius declaremus, primò humani animi natura breuiter explicetur: deinde, qua eius partes Deus, iunioresq; dij addat, uideamus: postremò, quo pacto mor talem partem immortali annectant. Humanum ani mum media natura effe, partimá; intelligibile, par tim uerò senstlem, ut mundi animam, tum in superio ribus diximus, tum latius dicetur in fequentibus.Idem etiā, ut Plotinus in lib.de Animæ dubijs, ac Por phyrius testatur, duplex esse uidetur: aut omnino intelligibilis, & corporis expers, ut rationis,mentis, intelligentiæg; uis:aut fenfibilis,corporig; annexus, ut uisus, gustus ex tactus origo, illam quidem partem non à corpore, sed à Deo corporibus infun di, Platonici testătur, ita ut animam separată Deus procrearit ab æterno, hanc uerò dicant à corporea connexione proficifci : ideoq; illam à Dijs iunioribus, boc est stellis & elementis constitui affirmant, quoniam intelligibilis animi pars à corpore aliena, separataq; est, sensilis uerò corpori annexa. Cum er go hæc sit animi natura, ut Platonici asserunt, partem quidem immortalem Deus procreat, caq; diuinum illud semen est, quod ipse tradit : partem uerò fiam folo, uitaq: donentur, dijs adaquabutur.) Hoc 40 mortalem ac fenfilem addunt iuniores dij. ijdē enim animum corpore circumtegūt, naturamą; illius fequi illum faciunt. Siquidem nibil aliud est animum à dijs iunioribus uestiri corpore, fiue sensilem partem illos addere, quàm corporis connexionem, side rum naturæ, ac aeris, lociq; propriæ ficultati subie ctam animŭ fequi, ut postea dicemus fuo loco. Iam uerò cur partem immortalem mortali alligare iunio res deos inquit, aut quo nam modo immortale cum mortali potest cohærere? Sanè ut Albinus atq; Atticus dicunt, rationalis irrationalisq; animæ conne xionem Plato indicat;illamý; immortalě, banc mor talem appellat. Cui fententiæ Plotinus in lib. de Cæ lo assentitur. Sunt tamen Platonicorum alij, quorum è numero est samblichus, qui mortalitatem illam corporeæ conexioni animæ tribuat, ita ut ipsa ex sese immortalis sit, animal uerò ex corpore et anima copolitum lit, morti obnoxiu. Apertius igitur Nemesius

Nemesius philosophus, mediæ naturæ esse hominem inter immortalia, mortaliaq; dicit: ideoq; partem mortalem immortali annexam habere, ut confirmat etiam Plotinus in lib de Animi essentia.

Hæctatus, in eodem rurfus cratere, in quo mundi totius animam permiscens temperauerat, superioris temperationis reliquias miscendo perfudit, modo quodam eodem: non tamen per 10 fectas similiter, sed & secundo et tertio gradu à primis deficientes. Denice cit uniuerlum constituisset, astris parem numerum distribuit animarum, singulis singulas adhibens, eiscs tanquam uehiculo impolitis mõstrauit uniuersi naturam, ac leges fatales edixit: oftendens quidem primam omnibus generationem ordine quodam unam fore, 20 ne quis ab eo minus aliquid sortiatur. Satis autem & quali Iparlis animis per fingula fingulis conuenientia temporum instrumenta, fore ut animal nasceretur, quod omnium animalium maxi me ellet divino cultui deditu. Elle autem naturam hominis geminam, cuius id genus fore prestantius quoduiri no minesit appellandum. Cum uero ani- 30 mæ corporibus necessitate quada infertæfuerint, & corporibus earumaccesserit aliquid, uicissimés abscesserit, primű uticz necessario sensum unum omnibus intimum, & naturæ coniunchumillic à uiolentis passionibus exci tari, deinde uoluptate & dolore mixtũ amorem, post hæc metum & iram, & quæcuncs uel ista sequuntur, uel ab istis ut contraria dissident. Hæc qui superauerint, eos iuste victuros: iniuste uerò, qui ab his fuerint superati. Atq illum qui recte curriculum uiuendi à natura datum confecerit, ad illud astrū cui accomodatus fuerit, reuerium, bea tam uítam acturum. contrà uerò agen tem, cogi in ortu fecundo, fexu mutato fieri mulierem. Et qui ne tum qui de finem peccandifaciet, quatenus depra 50 uatur, eatenus in brutorum naturam suis moribus similem permutari: nec prius à mutationibus laboribus cessare, quam illam sibi insitam eiusdem iplius limilis& naturæ conuerlionem. lecurus iple, eich subisciens turbulen-

tos multiplices à affectus postea ex igni, aqua, aere, & terra contractos, ratione ledauerit, & ad primũ optimũớa lui habitum iam redierit.

Iuniorum deorum, Deiq; opificium in animalibus constituendis descripsimus:nunc ut singulorum munus apertius declaremus, quo pacto Deus intelligēdo folum intelligibilē, immortalemą; animi par tem efficiat, er qua etia ratione dij iuniores suo mu nere fungantur, uideamus: in primis tamen, quid sit crater ille Dei, ex quo animas humanas ille produxit, uel quo pacto ipsas producat, declaremus. Theodorus Asineus duplicem esse craterem putauit, primum ac secundum, tertiamé; utriuse; tempe rationem. Ac primu fanè autolozie, hoc est ipsum animarum fontem appellauit: secundu uerò, animarum omnium fingularum connexionem in priori illo, quem temperiem ipsam siue ngana nominauit. Iamblichus illum esse dixit, causam quandam anima lium procreatricem, uniuerfalemq; uitam complexam, & intra se cominentem. Proclus hunc à Platone uocari putat foncem animalis uitæ, in quo animarum omnium origo, quas Deus producit, inest. Plotinus lib.1. de Dubijs animæ, eundem dici existimat, ipsammet animaru ideam, in Dei mente sitam, ad cuius imaginem animæ omnes singulares siant. Que sanè sementia er Platonis uerbis conuenientior, & uerior etia est . nam cum Deus animas singulares ex eadem effentia, ex qua mundanam animam eduxit, uelit nunc producere, exemplar in se positum contemplatus est, in suamá; mentem aspexit. Quod itidem à Trismegisto desumptu in Pima dro uidetur, qui nihil esse aliud craterem inquit, 🍎 ipfam divinam mentem, in qua cunctorum ideæ col locatæ funt . Quo etiam in loco ille Tatium bortatur,ut in illo fe cratere contemplando immergat,ut uera mens fiat cognitionis participatione. Sed ne singulas Platonicoru interpretationes persequar, 40 quando craterem istum, de quo Plato loquitur, men tem ipsam animarum omnium procreatricem effe constat, uerba auctoris exponamus. Hæc fatus, in eodem rursus cratere, in quo mudi animam permiscens temperarat, superioris temperationis reliquias miscendo perfudit.) Id est, cum Deus iunioribus dijs præcepißet, ut cura reru inferioru gererent, mortaliaq; animantia gigneret, ad illam ipfam ideam respexit, ex qua mundi animam deduxit, reli quiasq; superioris temperationis permiscuit: boc eft, eodem modo hominum animam immortalem, et eterno exemplari similem secit, quo mundanam ani mam composuerat. Siquidem eadem est utriusq; ani mæ natura : quanquam eædem animæ utræque non fint, quemadmodum Plotinus ait. Quare reliquiæ il le superioris temperationis, quas in humanis animis conficiendis Deus acceperat, esentiam, similitu dinemá; universalis animi cum singularibus signist-

cant.

cant. Quamuis enim ille unus & integer sit, hig; multi & dividui, cadem tamen utrorung intelligibilis æternaq; esentia est. Atque idipsum Plato his uerbis indicat: Modo quodam eodem, non tamen perfectas similiter, sed & secundo & tertio gradu à primis deficiences.) Id est, Quamuis eadem temperatio sit universalis animi, que singulorum animorum, similisq; amborum constitutio, tamen modo temperationis differunt. alio enim modo uniuersalis animus, alioq; fingulares temperantur, funtq; di 10 uersi temperationis gradus inter illos. nam alij pri mi animi sunt, alij secundi, aliją; tertij : ut dij coelestes, demones, heroes, humane anime. Ergo cu non similiter perfectas esse inquit reliquias illas temperationis animarum, minime quidem intelligit, animos alios magis, minus 'ue alios temperari.nec enim intensione, remisionem ue animus capit, ut in Phæ done Socrates ait: sed diversos illorum gradus inter se significat, ut alij præcedane, alijá; inseriores sinc, quod in ipsa animorum divisione inferius dicetur. 20 Nam secundu istum, tertiumq; ordinem animarum ita esse accipiedum inquit Plotinus lib.1.de Dubijs anime, ut alie anime supernis magis inhereant, alie ab ijs longius difcedant, inferioresq; fint. Hinc autem dubiu nidetur, sint ne anima singulares eadem cum mundi anima, nec ne. multis enim in locis Plato candem esse dicere uidetur, in alijs uerò negat:itemá: Platonicoru multi id affirmant, non pau ci quoq; negant:Plotinus enim lib. 1. de Dubijs animi, candem esse mundi animam, er singulares ani- 30 mas, no putat: idq; ex ipsis Platonis uerbis deducit, cum is animos singulares ex eode cratere dicit deductos, ex quo mundi anima emanat. Idem quoque Proclus uidetur sentire. Sed cum magna Platonicorum in ea re difensio sit, alijq; aliud affirment, buiufmodi breui distinctione utendum uidetur, ut mun di anima cadem sit cum reliquis animabus singularibus, quod ad essentia attinet: differat tamen, quòd illa prior er universalis sit, be autem posteriores explicuit, barum autem ortum illi postea subiunxit.

Deniq; cum universum constituisset, astris pare numeru distribuit animarum, singulis singulas adbibens. ) Divisio ista singularum animarum, post mundi animam facta, non ad hominu folum animac referenda uidetur, sed ad animas etiam reliquorum trium animantium, de quibus dixit in superioribus. Quo nomine cum procreaset Deus, inquit, animas singulares, singulis coli sideribus eas accommoboc modo Proclus Platone interpretatur, uideturą; bic non animas solum hominu singulares intelligere, sed alias etiam . Alcinous tamen de humanis animis loqui bic Platonem censet, ita ut illos à se iam procreatos, singulis cœli sideribus Deus accom modarit, eosq; illis subiecerit. Que quidem sentetia et ucrior, or convenientior effe mibi uidetur, ut in fe-

MORZILLI 195 quentibus docebimus. Cum ergo totidem humanas animas procreaße Deum, quot sunt cœli sidera, Pla to dicat?, ecquid nam in ijs fibi unlt? aut quo pacto unamquanq; animam fuo fideri accommodauit? Plo timus in lib.de Descèsu animæ in corpus, id ita intel ligendum censet, ut rubil aliud sit animas in genera tione seri, quam ipsas ad uninersi persestionem descendere . nam si animus noster perfectionem illam uninersi spectet, in codem semper statu permanebit, quo mundi anima. Sed ne hæc quidem sententia ueram Platonis interpretationem sequi uidetur. At ue rò Macrobius, propterea inquit nostros animos comune habere aliquid cu cœlestibus sideribus, quòd ex eodě forue animati fint ílli, à quo bæc animas accepere. Cui etiam Cicero in Somn. Scip. his uerbis uidetur assemire: Hisq: animus datus est ex illis sem piternis ignibus, quæ sidera et stellas uocatis. Hanc igitur animorum divisionem nibil aliud esse maniststu est, quàm animas singulares propter comune illam originë subicetas esse cœlestibus sideribus, ita ut horum impulsus sequantur. Nam cum ex eodem animorū fonte,& mūdi siderumą; anima,& singulares anime nate fint, magna habet inter fe cofenfionč, hæq; ab illa regütur: fiquidē multas habēt affectiones animi nostri à sideribus infusas, ut iram, li bidinem, uoluptates, eiusmodia; propensiones alias. Vnde Plotinus in lib. Vtrum stellæaliquid agant, animam inquit, que nobis à cœlo pendet, subiectaq: siderib. est, fato subijci, stellisq; deumciri : cam uerð que à summo Deo tribuitur, libera esse, liberareq nos à fato posse. Igitur distributio hec animorum in cognata fibi cœli fidera, nihil aliud fignificat, quàns partem illam fensibilē animi affectibus fubiectā, cæleftibus influxionibus parêre, ac propter infu[as illas abstellis propesiones ira, odio, timore, caterisq; perturbationib. affici, quas dij iuniores bominibūs adhibent. Vnde animi alij folis naturam, alij Veneris,alij Iouis, aliją; aliorum fiderū influxus sequum tur. Hæc erga uera est Platonis fententia, quam ple gr fingulares . Ideoq; Plato generationè illius prius 40 riq, Platonicorü fic interpretantur. Ex qua intellige,animoru omnium ortum simul fuisse editu, animasq; omnes simul extitisse ab æterno:quod Pythagoras, Platoq; ipfe in Phadone, ac libris de Rep. fã tetur:et in Phædro, ubi causas amoris quorunda er ga alios inquirens, id ad fidera animorum focia reducit. Hinc etiam collige innumerabilem animorum numerum, equalem numero stellarum, quando unicuique stellæ suus animus subiectus est, qui eius sequatur influxus. Eisq; tanquam uchiculo dauit, paresq: numero illas cum stellis fecit . Atqui 🕫 impositis,monstrauit universi naturam.) Procreatis in universum animis, ijsq; in sidera sibi cognata distributis, necesse est, certum aliquem ordinem, uiuendią; legem ipfis prafcribi. Ideo in superioribus creatos suisse illos, stellisq; subiectos Plato dixit. Nunc ordinem, legesá; illis cöftitutas explicat, cum eos univerfitatis currui impofitos, fatales leges acce pisse inquit. Qua in re antequam de legibus bis fatalibus talibus animorum dicamus, quid nam sit ille currus uniuersitatis, quem ox nua Plato uocat, explicemus. Currus, seu uebiculum, ut alij nominant, cui animæ imposite sunt, cursus ille naturalis est, quem anime tam corporibus alligatæ, quam ab illis solutæ tenene:ita ut dum in corporibus manent, eadem moueant, alant, sensibusq; uegetent. dum uerò extra illa funt, uel ad astrum sibi cognatum euchantur, ut in Phædone Socrates inquit, si restè uixerint:uel si male, ad inferos deturbemur. quod in codem loco 10 renobis wult in ijs uerbis? Monstrauit universi Socrates, nosq; postea dicemus. Cum ergo illud sit animarum uebiculum, siue currus, cut impositæ à Deo sunt iam inde ab origine, in eo sanè, ut Platonici uolunt, descensum animæ in corpora declarat nobis Plato, obiterq; uehicula comemorat, per que ab intelligibili illa natura in corpus delabatur. Quod ut nos clarius exponamus, rem paulo altius repetere oportet. Triplex animorum uchiculum Platonici ponunt. primum ethereum, in quo animi omnes à Deo facti intelligibiles omnino sunt, ame- 20 salemq; naturam respicere, ut originem suam diuiquam in corpus descendant : secundum est, in quo ijdem spiritu ab elementari aeris natura accipiunt: tertium deniq; terrenum, ac sensibile, cum corpora fortiuntur animi, illisą; immerguntur. Ex hoc triplici uebiculorum genere tres animi partes deducunt. primam omnino intelligibilem, Deoq; simile, que primo uchiculo respondet, queq; mens ac ratio dicitur: secundam, communem sensum, qui reliquos singulares sensus complectitur, ac secundo uebiculo tribuitur, quoniam materia partim con- 30 explicare, inueniemus fanè uim illam necesfariò co flat, partimq; illius expers est : tertiam, singulares sensus corpori annexos, er patibiles esse dicunt, bæcq; tertso uébiculo accomodatur. Hæc ergo tria uchicula in animi descensu ad corpora finguntur, quòd per ea quasi gradus quosda animi delabamur in corpus.Primo enim, cum à Deo creati sunt, purißimi existunt, illiq; simillimi: secundo, cum corporibus annectuntur, mortalem caducamq; uitam for tiuntur:tertio,quatenus corpori sunt immersi, impuram,animamiumq; uitam agunt . Vnde Plotinus 40 sas rerum singularum. Apulcius de dostrina Platom lib. de Anime descensu in corpora, animos inquit in corpus delabitum propter natura foccunda, ac in germen pullulancis potestatem, tum quia in divinis ultra confistere non posint : ideoq; animum eadem proportione ad divina caducaq; affectum effe, qua aer medius inter ignem er aquam est. Quam etiam ob causam Porphyrius in lib. de Abstinentia animalium, remeare nos inquit ex mortali hac natura, quam fumpfimus, ad immortalem illam, ex qua furnus orti, si contemptis rebus corporeis ad con-50 to etiam agat, quando uim babet agendi necessaria: templationem divinorum erigamur, similesq; ipsis efficiamur. Hunc animorum descensum per diuersa uebicula Plato intelligens in Phadone, animam inquit nous ebrictate in corpus tradi, quonism ab illa entelligibili natura in materiæ concretionem de Labitur, & quasi immergitur. Atq; hæc animorum connexio cum corporibus, oblinionem illam párere

Platonicis dicitur, quam Lethaus fluuius prastat. Qua de re plura Plotinus in lib. de Descensu animæ in corpora, et Macrobius lib. 1. in Somn. Scip. cap. His ita expositis de animorum uchiculis, satis iam constat, animas tunc dici in curru à Deo poni, cum descensus iste, connexioq; illarum cum corporibus à Deo prascribitur. ipsa enim tunc & diuer Sas uires suscipiunt, er instrumentorum corporeorum usum ediscunt . At quid nam Plato significanaturam, ac leges fatales edixit.) Si Procli, aliorumq; interpretationem sequi uolumus, tunc Deus creatis animis naturam universi ostendit, cum originem ipsorum perspicere illis iubet, naturamq; diuinam & intelligibilem, ac ideam, ex qua non ipfl modò, sed mudi etiam univer sitas nata est, perspicere eafdem præcipit. Quemadmodu enim Deus, dum in exemplar suum respicit, animas, uniuersumg: procreat:ita wult eas ad illam intelligibilem uniuer nam agnoscane, nec ab ea ueline degenerare, sicut Plotinus in lib. de Animæ in corpora defcensu testatur. Hoc ergo pacto naturam universi anima creatæ agnoscunt. Iam uerò fatales illæ leges, quas eifdem animis Deus imposuit, minime quidem significam fatu illud ab Stoicis Epicureisq; introductum: sed divinam quandam legem, eternamá; cunclis re bus constitutam, quam ipfe semper consequuntur. Nam si ueram Platonis sententiam de fato uolumus gentem, quam fatum alij uocant, in nostris animis non esse, sed summam agendi libertatem, & consilium. Plato igitur hanc habuit de fato semetiam, ut idem Dei esse uoluntatem æternā dixerit. Id quod Plutarchus lib. 1. de Placit. philof. his uerbis confirmát, eiusdem sentenciam referens: πλάτων λόγον αίdιορ,ποù νόμορ ἀίθιορ τῆς τἕ παντός φύσεως. Alci≥ nous uerò sementia Platonis de fato hanc putat esse, ut illud univerfales leges præferibat, non tamen cau nis um fati multo melius explicuit, cum diumam le gem,per quam ineuitabiles cogitationes Dei, atque 🕟 incæpta cõplemur, fatum esse dicit. Itaq; prouidentiam summi Dei fitum esse inquit:et quicquid à pro uidemia fit, fieri etiam à fato existimat. Nemesius in lıb.de Natura hominis, omniŭ optime Platonis sententiam sic est interpretatus, ut duplex ab eo fatum dicatur esse:unum essentia, alterum actione. atq; illud mundi anima contineat, quæ quicquid agit, fahoc demum diumam legem esse meuitabilem dicit, quæ tamen sita in providentia Dei sit. Vude fatum in humanis actionibus omnino tollit. Siquide internum agendi principium positum in nobis est,quamuis finis necessariò eueniat. Atqui hæc eft uera Plato nis fententia de fato, quam pleriq; philosophorum cofirmant. Nam Plotinus in lib. de Fato, hoc modo folum : folum fată in nobis ponit, ut quatenus anima fe corpori submittit, necessitate agatur, siquide naturales impetus quasi ui quada sequitur:quos tamen, si uellet, refrenare posset, sicq; à fato liberari. cade enim Uberum actionum suaru principiu positum in se ba bet. Hanc quoq: sententia samblichus m lib.de My sterijs Aegyptioru cofirmat, cum fatu mquit à Deo cotmeri, etiam animis liberis manentibus : sed in 4nimo tamen partem illam corport annexam, ut impetus, propesionesq; naturales, necesitate quadam 10 natura regi putat, rufi mens illam cobibeat. Eandem ferè sentenciam habet Proclus, atque his omnibus prior Trismegistus in Asclepio, qui fatum his tribus quasi terminis comineri inquit, ei papaoin, id est fato, necefitate, ac ordme:itaut einaquoin statutum Dei sit:ordo sit, rerum ex statuto Dei consecutio: necesitas uerò, consecutionis etusdem necesarius effectus. Quamobrem hæc est uera Platonis,eiusq: sectatoru de fato semetia, quam Plutarchus in libro de Fato, ac Simplicius uidentur confirmare, 20 de ipfius generatione prius Plato differit, cum in ge quamq; Aristoteles lib.2. Physic. & Alexander Aphrodiseus lib.2.de Fato, prolixe tuenur. Quanquam ij um fati non adeò explicuerint . folus enim Plato, quemadmodum D. Gregorius Ny Jenus affir mat, fatt natura melius cateris expreßit, m eog, ma zime ad Christiana nostram religione accessi:praterquam quod fines humanarum actionum necessarios effe dixit, cum fortuiti etia fint, ac liberi, queadmodum & mitia ipfa agendi. Ostendens quidem primam omnibus generatione ordine quodam 30 una fore,ne quis ab co nimis aliquid sortiatur.) Animas omnes creatas simul à Deo susse, aperte bic Plato fatetur, alijsq; locus confirmat:1d quod à Pythagora mutuatus est. Nam cum leges & fata animis præscripsisset, cursusq; certos illis statuisset, in fingula corpora eofdem distribuit, ut animalia composita ex animo & corpore sierent. Itaq: prima animorum generatio fuit simplex & una, qualis in primo fuit uebiculo, quanquam Iamblichus candem Secunda generatio est, cum legibus fatalibus astri-Ae sunt anme : tunc enim in secundum uebiculum descendunt. Tertia demum, cum singulæ sua corpo ra sortiuniur, ijsq: annectuntur : quam quidem descensum animi in corpora Plotinus, alijo, Platonici uocant. At cu sparsas à Deo animas in corpora Pla to dicit, mbil aliud fignificat, ut Plotinus in lib. de Ammi descensu in corpora resert, quam ut nature ordinem in ijs que fiunt, er que confistunt, demon imperantemá; dijs iunioribus, inferiora hec ut face rene, ad explicanda universe nature generationem: ita hic farfiffe illum inquit corporibus animas, ad corporum singulorum ostendendam anumationem. Hoc modo igitur nate simul, sparseq; in corpora dicuntur animæ:atq; eum ortum primum unum effe, ac conflantem, ne quicquam ex co imminuatur,

Plato refert, ut animi eternitatem fignificet, de qua suprà dixit, cum animam ante corpus existere aseruit. Nam lib . 10. etiam de Rep.fuiße semel mquit unum animarum numerum certum productum, ex quo nullus detraberetur, sed eterni semper omnes manerene. Vnde immortalitate animi Plato in Phedone, ac Menone, & in Phedro docens, fuiffe animas ame corpus eternas afterit, ut easdem quock immortales fore confirmet. Quam etiam fencenciam Origines secutus, animas omnes fuisse simul editas, cum Platone asseruit. Satis autem, er quasi spar sis ammis per singula singulis conueniencia temporum instrumenta, fore ut animal nasceretur, quod omnium animalium maxime effet divino cultui deditum.) Generatis primum animis, & in multitudi nem ab unitate illa exemplaris diuisis, singula corpora quasi uebicula dij inniores illis accommodarunt, ut animalia efficerencur. Sed cum omnium animamium inferiorum prestantisimus sit bomo, neratione illa animalium ex corpore animoq; facta, inquit factum in primis bominem fuisse.Ex quo etid intellige, m hac eius productione animum rationalem à Deo prouentre, ut antes diximus, connexionem uerò illius cu corpore à difs iunioribus. Ideoq quanto nobilior est anima corpore, 🖝 ratio sensibus, tanto est sublimiori Deo propinquior, ac similior. siquide nobiliores anima sunt qua sublimierib. dijs subijciuntur, quam qua inferioribus, ut Proclus in lib.de Anima & demone refert. Cum ergo annexe corporibus anime animalia constituant, corporibuiq; sparse ob cam causam dicatur, ecque nam funt ista temporu organa, que singulis animis conueniunt? Nempe idipsum, quod antea retulit, animas quasdam ex tota illa productionis multitudine, cælestibus corporibus,que temporum sunt instrumenta, fu∫as e∬e. Quòd autē corpora cœleftia tem → porum instrumenta sint, ut sol, luna, reliquaq; sidera,latius in superioribus Plato docuit, in temporis illam uocat diffusionem animorum in sua uchicula. 🔸 generatione explicanda. Itaq; singulis sideribus accomodatas animas Deus sparsit, ut in primo uchiculo creatas fuisse omnes intelligibiles, er siderum animis similes ostendat, simuly; animos humanos sideribus subijciat. Igitur generationis hominum, at 🦡 aliorum animantium ordinem hinc oportet spectare. Nam primo quidem generati animi sunt, ijq; intelligibiles, ac Deo similes in primo uehiculo, deinde singulis sideribus sunt subiecti:ut intelligat, deos iuniores curam generandorum animalium [uʃcepiʃfiret. Nam ut antea concionantem Deum induxit, 50 fe, ipfosq; animos corporibus diffuffos illis ipfis, hoc est stellis subijci, ut antea diximus. postremò boc fa-Ao prestatifimus animantiŭ omniŭ homo, dinine religionis particeps natus est, cuius nos ortu in fequentib.explicabimus. Atqui hac Platonis uerba à nobis iam exposita, non satis bene Cicero transtulit in lib.de Vniuersitate, hoc modo: Satis autem, er quasi sparsis animis, sore uti certis temporu interu4llit

teruallis oriretur animal. Cum sic dicat, Aéo: 3, aon ράσας αὐτάς એς τὰ προσύκοντα ἐκάσαις ἔκασα ὁργανα χείτων, φιῶχι ζῷτρ τὸ θεοσεβέσατον. Ergo cũ fingulas animas conenientes unicuiq; aftro, quod est temporis instrumentum, sparsas esse Plato dicat, Cicero tamen certo temporum interuallo oriturum hominem inquit:id quod nec Platonis uerbis, nec sen. tentiæ consonum est. Esse autem naturam bominis geminam, cuius id genus fore prestantius, quod uiri nomine sit appellandum.) Quemadmodum 10 à rerum præstantiorum ortu ad minus præstantium generationem progressus semper est Plato, sic ab bo. minis animatione ad animationem fæminarum in his procedit. Nam cum duplex sit hominis sorma, altera maris, alteraq; fœmina, generatos prius homines di cit, quoniam præstantiores sint: fæminas uerò poflea, quòd sint minus præstates.id quod ex sacra scri ptura manistste uidetur desumptum, ubi generato mundo, factum à Deo esse Adamum, posteaq; Euam Moses testatur. Cum uerò animæ corporibus ne- 20 cesitate quadă insertæ fuerint.) Animis leges quasdam fatales prescripsise Deum, dixit in superioribus Plato, easq: ratione hac corporibus deuinctan esse.. nunc ad hominis animationem ostendendam, quomodo sensus, uiresq; omnes animales ex connexione animi er corporis orte fuerint, in his demon strat. Sed quia corporibus animæ neceßariò infunduntur à Deo, et ab ipso fati necessitas, agendiq; uis necessaria ad animas prouenit, necessitate quadam necessariò urit, aquaq; humestat:ita anima corpus necesariò fouet, atq; animat. que quidem necesitas naturalis, er ex suppositione ab Aristotele libro 2. Physic appellatur.Igitur constituto iam animali ex anima & corpore, uarij fensus, uiresq; diuersæ ex il la connexione proficiscuntur. Nam cum anima in primo uebiculo sunt apud parentem suum Deum, mbil mortale habent, sed intelligibiles omnino, æter naq; funt: cum uerò corpora fortiuntur, participes mune, que cum materie sit immersa, mortalis esse à Platone dicitur. Quare desegus iste ab artifice Deo in corpus, necessitate quadam, id est uoluntate Dei uim afferente fit. Atq; hec est accessio illa, quam fie ri Plato inquit his uerbis : Et corporalibus caru acseserit aliquid. Cum uerò anima eadem à corpore recedit ob interitu mortalis uite, abscessio hec fit, de qua ide sic ait : Vicissimq; abscesserit. Quod au tem mortalem partem in corpus anima descendens iunioribus Deus iusit, immorali parti, quam ipse prastabat, mortalem partem attexere. Ergo ex con nexione illa corporis atque anima, tum animal ipsum fit, tum sensus uiresq; omnes edutur, de quibus postea dicemus. Quoniam autem persape dicimus, mortalem partem immortali esse annexam,illamá à corporis connexione quasi umbram immor

talis esse profestam, quo'nam pasto animus corpori copuletur uideamus . difficile enim est, incorporeum ac intelligibile corpori fenfibili cõiungi, cum diuerfißima utriusq; natura sit. Ammonius, Plotini doctor, boc modo animu copulari poße corpori di xit, quanquã ille incorporeus, hoc uerò corpus esfet:quòd mtelligibilia omnia eiufmodi naturam habeant, ut quamuis rebus corporeis, qua illoru sunt capacia, uniātur, minimē tamē illis sese admisceāt, sed uelut illis adhæreant. Nam unio quidem illa mu tationem nullam affequitur, sicut alia omnia, quacung, alijs connectuntur. Et ut sol aerem suo lumine illustrans, minime quidem lucem aeri permiscet, sed per eum intactà ipsam diffundit:ita anmus cor pori annexus, nec certum aliquem locum obtinet, nec se illi comiscet, sed per totum corpus procedes, ip fum animat, nec partem aliquam eius inanimē re-Imquit. | Primum utique neceßariò sensum unum omnibus imimum, er naturæ cõiunctum illic à uiolemis pasionibus excitari, deinde noluptate er dolore mixtum amorē.) Anima, uti sæpius diximus, media est imer eßemias imelligibiles, & materiales. ideoq; duplex esse illius natura dicitur. pars enim illa que materia constat, sentiens dicitur : pars uerò intelligibilis, prorfus est à materia aliena. Itaq: fenfibilem illam,ac materialem, cum est corpori inclusa, pars intelligibilis à Deo nata sortitur. atque hae rursus quasi lucis quidam splendor & imago il lius prioris est, quam rectè Plato marino Glauco ainsertas esse illas corporibus inquit. Nam ut ignis 30 liàs comparauit. Quemadmodu enim,qui se in mariperspiciunt, turbidam quandam, aquaq; immersam sui figuram uident : sic in bomine anima rationalis ex se aliam quasi animă producit, corpori annexam, quam sensitrice appellamus. Sed ut ad Platonis fententiam explicandam redeamus:Primò, inquit, cum anime corporibus essent à Deo infuse, fensum illas sortiriseumq; ex uehemētibus affection**i** bus ortum:deinde uerò cupiditatem,ac demũ iram, et timorem. Qua in re tres animalis partes adducit, mortalis uitæ fiunt, hoc est sensibilem partem assu- 40 ita inter se coniunctas, ut altera cosequatur altera. Prime enim anime, dum in corporibus sunt, sentien di uim assequuntur. Omne enim animal sentiens neceßariò est, aut anima caret. Adepta igitur sensitri ce facultate, diversas sensuum vires cognitionemés uariam per sensuum organa adipiscuntur: sensatio tame illa non sine commotione quadam fit, quando sensus ab obiecto patitur, idq; uebementer. Neceße est enim, sensus ab externare moueri, patiq; quodammodo, ut perceptio fenfatioq; alicuius rei fiat: aßumat,apertè declarauit in superioribus,cum dijs 50 id quod Plato bic testatur. Post sensum autë,appetitum, cupiditatemq; animæ affequütur, cum ab obiecto nimirum commouentur. Nam post sensibilia rei comprehensionem,uel eius appetitus amorq; sequitur, uel ciusdem detestatio. Appetitus ab aliqua iucunditate, uoluptateq; rei coprehensa prouenu: detestatio autem ex dolore,quem fugit.ideóq; Pla– to, amorem inquit cum uoluptate doloreq; mixtñ,

FOX.

SEBAST. animas corporibus inclusas secundo loco postadeptum sensum assequatas esse. Vltimò, post illum rerum perceptarum appetitum, iram, timorem,ceterasq; affectiones habere : quoniam ira er timor, boc est commotio quedam animi uel ad res magnas inclinans, uel ad exiles deprimens, post rerum perce ptionem euenit. Ex quo patet, animam per irascibilem fucultatem, quam hic ponit, I vuorq; uocat, ad res magnas efferri, ut ad ambitionem, cotencionem, confidentiam, audaciam: per timorem ad res uiles 10 abijci, ut ad mortis periculorumq; terrorem. Itaque bec eft partium carum series, primò ut sit sensus ani malis, deinde cupiditas et appetitus rei in sensus ca demis,postremò ira uel timor, alij 'ue affectus ex sen satione illa profecti. He sunt animalis partes, uiresq; propositæ: quibus si reclè idem utatur, iu-Re uiuet : sin minus, iniustus erit. Aut enim anima perturbationibus his paret, aut imperat. si paret, quoniam corporis illecebris capitur, eiusq; uitijs sese contaminat, supplicio digna est: si impe- 20 rat, præmijs afficitur. quia cum corpori effet adiun Aa,illud contempsit: or ad primam suam naturam, quam in primo uebiculo puram retinebat, sese extu lit. Quod in Phædone Socrates latius disseruit, cum de illo duplici animorum ab hac uita discessu loqui-Atque illum qui rectè curriculum uiuendi 🌢 natura datum confecerit, ad illud aftru, cui accommodatus fuerit, reversum, beatam uitam acturum.) Animarum corpore utentium præmia, pænæq; bic tem abutentium. Quamobrem cum initio produ-Etas simul animas dixerit in primo illo uehiculo @. thereo, essá; unicuiq; sideri cœlesti accomodats, prout similem baberent naturam: premium'nunc rette agencium animaru ese dicit, ut post uita corporeæ cursum peractum, ad aliquod sui simule astru efferantur. id quod in Phadone latius, ac in Gorgia Socrates docet. Qua in re tria nobis Plato proponit. primo, conuenientem unicuiq; anima uitam, er cursum naturalem peragendum ese. deinde, ipsam præmij causa in sui simile astrū efferri. demu, beatamuitam post corporis discessum ibi habituram. Conueniencem, prescriptumq; unicuiq; anime cursum absoluendum ese inquit: quia si se illa à corpore absq: Dei uoluntate extricare uelit, indigna iam præmio illi proposito erit, uitiaq; et affectus corporeos minime purgatos suftinebit : queadmodum in Phedone Socrates refert prolixius, Plotinus in lib. de Rationali exitu ab hac uita. mæ aftrum id dicitur, circa quod animarum seminatio, diussioq; in corpora facta est : unde similitudinem quandam cognationemá; inferiores anime cum superioribus habent. Nam cum Deus mentem, ut Macrobius in Somn. Scip. testatur, ex se produxerit, eademq; parenti suo sit simillima, ex seq; animat hec procreet, dum posteriora respicit, anima

omnes ab illa productæ cognationem inter fe habebunt. Quo fit, ut astris nature sue consentancis unaqueq; anima adiungatur, post corporee uite interitum. Ad quem sanè locum animas ipsas à proprijs demonibus efferri, tum Plato in Phedone, tu Apuleius de Deo Socratis, et Plotinus de Damone proprio testantur. Hec igitur sunt bonarum anima rum pramia, breuiter à Platone proposita : quoru latius meminit in Apologia Socrates, & lib. 10. de Rep. cum absoluta iam de uirtutibus, iustitiaq; ora tione, pramia tandem, pænasq; hominum post uitam proponit. Contrà uerò agentem cogi in ortu secudo, sexu mutato fieri mulierem.) Bonorum pramia hactenus propofuit, nunc pœnas malorum fubiungit:de quibus cum latius in Phædone ac Gor gia Socrates disputarit, plura in cam rem dicere non oportet. illud tamen nunc explicemus , cur ani mas malorum in forminas, alia ue belluarum genera degenerare inquit, aut quid nam sibi ea in re Pla to uelit. Primum itaque non in boc loco solum Plato, sed in Phædone quoq;, humanas animas propter uitia mutari in diversa animalia affirmat, ut semper in deteriores animalium formas degenerent , quo fe magis uitijs contaminarint. Qua in re contrarium ordinem, ac in superioribus, nobis oftendit. amea enim à rerum prestanciorum generatione ad minus præstantium ortum est progressus, nunc ediuerso propter male factorum supplicium ex præstantiori natura in imbecilliorem ignobiliorem que mutari docet : premia quidem recte utentium, pænas au- 30 homines dicit. Primo siquidem in fæminas converti ipsos ait, que inserioris imbecilliorisq; nature funt.Deinde in alia animamium genera migrare, 🎉 ne tunc quidem à uitijs abstinuerine. Qua in re Pytbagoræregenerationem secutus est manifestè Plato, qui cum animas simul ortas fuisse dicat, ipsas in uaria corpora migrare pro meritis aßeruit. Sed ut nos huius fementiæ explicationem breuiter afferamus, quid in eare Platonici sentiant, exponatur. Platonicorum quidem alij uerbotenus sententiam 40 banc Platonis accepere, uereq; animas hominum in belluas degenerare putarunt. alij uerò allegoria quadam dictu id effe censuerunt . Prioris sementia fuit Plotinus in lib.de Dæmone proprio, qui ex eo, inquit, in quo animus excellit, tota cius forma cenfetur:ideoq; si ratio plurimum in homine uigeat, ra tionalis etiam in futura uita anima remanebit: si autem belluina imaginatio & deprauata excellat, in eam se formam transmutabit. in eadem sententia suit Cramor, antiquisimus Platonis interpres, et Theo. Iam uerò συνονόμου & 9 gop, id est simile cuiq; ani- 50 dorus Asineus. Contrà secundam sentenciam ample xi funt alij Platonici, qui animas rationales in brutorum corpora migrare negant, sed id potius à Pla tone dici asserunt:quòd homines uitijs contaminati belluarum mores sumant, similesq; illis propter eadem uitia fint. Huius sententiæ fuit lamblichus, Pro clus, er Nemesius. Ergo uerò superiorum sententià magis approbo, Platonemá; ipsum nere animas in belluarum

belluarum corpora pro commisis flagitiis migrare, dixisse affirmo. Nam Pythagoras, quem in hac parte sequitur, sentenciam hanc habuit, eandemq; Laclantius in lib. de Falsa religione refutans, illi ipsi tri buit. Quimetiam Plutarchus in lib. An bruta animantia ratione utantur, & Apuleius in Metamorphosi sua, uidentur id sensisse, cum in ipsis belluis ra tionem aliquam ponant:tum Porphyrius in lib. de Anima, rationem dicit brutis messe, sed cam quide est, facultas uerò rationalis omnibus animantibus. Eandem sententiam tribuit Platoni lib. 5.de Placit. philos. Plutarchus, his uerbis: πυθαγόρας, πλάτωμ, λογικάς μού ώναι και των αλόγων ζώων καλυμέτων ταις ψυχάς, ε μού λογιπώς ού δργέσας παρά τίν dιση εποίου των σωμάτων, και το μι έχειν φρασικου, ώσο όρ έπι των πιθικών, και των κυνών λαλέσι μεν γαρ ετοι, ε φράζεσι είε. Idem confirmat Trisme giftus in Pimandro, à quo hanc fententia omnes acanimas profluxisse inquit, easq; tum in melius, tum in peius mutari: siquidem terrestria in aquatilia, & becrursus in illa connerti, et homines in belluas degenerare confirmat. Quod autem hoc ita sit, ratione etiam confirmari potest. nam Plato ipse, cum ant mi immortalitaté in Phedro, locisq: alijs tueri wult, ab interno eius motu id probat, quoniam anima à se ipfa moueatur:id quod brutorum etiam animis con uenit, ut Lactantius affirmat. Adde quod easdem esse omnium animas, tum ex pracedentibus, tum ex 30 alijs rationibus, quas huc possem adducere, Plato iu dicauit. quod ne à me putes denuò inuentum, Iustinum Martyrem in lib.cotra Tryphonem audi, qui fententiam hanc Platoni tribuit his uerbis: P ao au A વાં માં ના જે તાલું મામ લાં મુખ્યત્વે મુખ્ય કે જારા માટે માટે છે. τα, μ ἄλλη μου αὐθρώπε, ἄλλη δί ίππε καὶ ὅνε ; ἐκ, Αλλά αι αυται ου πποιρ είσιρ, απεκρινάμιω. Cum igitur bec ita sint, manifesteq; id Platonis uerba significet, quorsum attinet, uera dogmata ad allegomoralia consilia afferre? prasertim cum nec omnia fub enigmate à Platone dicatur, nec in Physice tra statione illis uti allegorijs liceat. Sed his nunc omifsis, ad reliqua progrediamur. Nec prius à mutationibus laboribusq; cessare, quam illam sibi insita eiusdem ipsius similisq; nature.) Explicato poenarum genere, quo puniri debeant maloru anima, tem pus durationis, quo ipse sint puniende, declarat:siquide pro meritoru ratione anime remunerantur, pro flagitijsą; puniūtur. Itaą; cum diuersis supplicij 50 generib. apud inferos torqueatur anime, alieq; in formas alias pro comißis uitijs transmutentur, inde tamē non exeŭt, quoufq; cunclis expurgata fuerint uitijs. Nam cum triplex animoru uehiculum constituerimus, primum cœleste ac purum, alterum impu rum & acrea natura, tertium terrestre, si anima in terreno hoc uchiculo, id est corpore constituta, la-

bem ex eius natura contraxerint, tandiu apud inferos punientur, quandiu buius quasi sordes purgarint,& omnem irrationalis uita naturam exuerint. Duplicem igitur animi uitam Plato statuit, unam rationis participem, alteram expertem. priorem il lam habet animus in primo uehiculo cum purus est. er corporea contagione carens: secunda uerò hanc in reliquis duobus uebiculis affequitur, cum à primo illo delapsus in corpus descendit . Quòd si ergo perturbată . nam recta, inquit, ratio hominibus în - 10 purgătus animus irrationale hanc uitam exuerit, ad priorem illam redibit, er naturæ pristinærestituetur. Quod etiam Plato significans: Non ante, inquit, tempus supplicij peractum erit, quam conuersionem similis eiusdemq; natura animus secerit, turbamý, illam multam ex igne, aere, aqua, terraý, nascentem, acrationis expertem enicerit ratione: boc est, si animus intelligibilē uitam agat, affectusq: corporeos coposuerit ratione, tunc demum è supplicijs liberabitur. Quibus uerbis, id quod nos hacepere, cum ab una mundi anima singulares omnes 20 ctenus de motu eiusdem naturæ diximus, Plato hic recitat: quoniam anima cum in primo uchiculo est, intelligibilis omnino, expersq; materiæ est, ideoq; circulari motu ciufdem naturæ moueri dicitur. Iam uerò magna illa turba ex igne, acre, aqua, terra pro ueniens, secundum ac tertium uchiculum significat: in ijs enim corporeæ mixtionis labem animus contrabit. Nam cum idem in corpus descendit, diuersa indumenta, que x1/wrxs Platonici uocant, ex aere, igne,aqua & terra fumit : hoc eft, fenfibili naturæ, ac mixtæ ex qualitatibus inhæret, ab eaq; quasi inquinatur. At si post certum temporis spacium purgata fuerit, multam hanc turbam, id est corpoream mixtionem ex affectibus adeptam exuit, rationeq; il lam euincit : hoc est, irrationali parte cohibita, ad pristinam naturam intelligibilem reuertitur. Quare sensitricem anima partem, expertem rationis, et materiæ corporeæ immersam uocat : intelligentiam uerò,rationis participem. Hinc igitur purgationis animorum modum intellige,quo nam pacto à rebus riss deducere, et in naturalis philosophia narratioe 40 corporeis ad intelligentiam efferri debeant, ut purgati plane sint: deinde qua ratione post uitæ discessum apud inferos corporea uitia expiet, purgatæq; demum ad sua corpora denuò redeant. Quamuis enim animæ in uaria belluarum genera commigrent, eoq; modo à uitijs purgentur, cum tamen purgationis tempus constitutum peregerint, ad priorem hominis uitam redibunt.

> Quæ cum illis ita delignauisset, ne qua penes le futute prauitatis caula elfet, alios in terram, alios in lunam, alios inalia temporis instrumenta spargens quali serebat. Post huiusmodi sementem, quod reliquum erat, dis iuniori. bus agendum mandauit, ut corpora mortalia fingerent, quantūca ellet humanæ anímæ quod reliquum huic de-

beretaccedere,id omne, & quæ confe quentia essent, adiungerent regeretco, & quam optime & pulcherrime tieri posset mortalis animalis naturam gubernarent: nisi ipsum sibimet maloru causa esset. Atop is quide qui hæc cuncla disposuit, rite in suo habitu permanebat. Quo quidem permanente, eius eum protinus sequebantur.

Vniuersum opificis Dei munus ac prouidétia efficiendi hic absoluitur. hactenus enim, quo pacto nniuersitatem Deus construxerit, animumq; illi adiunxerit, animas omnes diviferit, uimq; efficiendi iu moribus dis prestiterit, Plato docuit. Quibus gene ratim statutis, iuniorum deorum, qui à Deo hæc inferiora efficere iußi sunt, opificiu exequitur. Quapropter cu Deus, inquit, hæc omnia, quæ diximus, effecisset, pracepissetq; dijs iunioribus, inferiora 20 bec fabricare, ut ipse extra omnem culpam effet po fitus, nec uideretur alicuius mali auctor, in diuerfac mundi partes animos sparsit, in lunam uidelicet, ter ram, reliquaq; teporis organa:illisq; libertate permisit,qua uti posent,ut cum satali lege, siue Dei opificis uoluntate in corpora descenderint, ipsis quibertatis suæ ius fuerit permisum, si quid mali egerint, in nullam eius uitij culpam incurrat Deus. Ani mi etenim in primo illo uchiculo purisimi à Deo sunt producti: postea uerò, cum ad secundum ter- 30 tiumq; uehiculum demittutur, liberi relinquumur, ut quod ueline agant, siue se corporis uitijs coinqui nem, siue ab illis abstineam. Ergo necessitas ac fatalis lex in productione animorum fuit, siquidem cau sa sua ui efficiens necessariò agit:libertas uerò in animarum iam productarum potestate est. Quam sa ne Deus illis permisit, ut ipsæ suorum malorum, bo norum'ue causa sibi sint, non tamen ipse. Quicquid enim Deus efficit, optimum, memiq; consentaneum est, aliterq; fieri non potest. Quòd si uerò animis li 40 bertate illam non permisisset, ei, si quid boni, mali ue agerent, tribueretur. Quare hec que de animorum origine hucusq; Plato disseruit, quasi leges fatales à Deo animis constitutæ sunt . ideoq; inquit, dιαθεσμοθετήσας ή παύτα αυτοίς ταυτα. Que ucrò ab ipsis animis postea fiunt, libere fiunt, liberaq; agendi potestatem & arbitrium in se habent. Quin etiam leges ille fatales animis imposite à Deo, decem funt numero, ut Proclus refert. denarius enim numerus opifici rerum cause tribuitur: quoniam ut effectrix causa cuncta in se habet, ita numerus dena rius reliquos complectitur. ab unitate siquidem ad denarium omnes progrediuntur, indeq; iterum numerationem reflectut. Quare leges eadem, quas ge neratis animis Deus statuit, in eiusde mente tanqua una quadam lege comprehense inerant, ex caq; ce. teræ deductæ sunt. Itaque leges illæ decem hæ sunt.

Primò, ut anime simul orte post natum mundum, fhargamur in diversas mundi partes. Deinde, ut unus fit ijs omnibus communis descensus in unaquaq conversione, item ut anima in prima generatione ad animal religionis particeps constituendum descendat.Præterea, ut ad hominis naturam, non autem fœ minæ, in eo descensu anima perueniat. Deinceps, ut cum in corpore est anima, materialem, dividuamq uitam fortiatur. Tum ut in eodem corpore inclusa, fili cu parentis ordine cognouillent, 10 uite illius imperet, nec se uitijs contaminet, si iuste uelit agere:sin minus, iniusta, deprauataq; sit : item, ut iusta anima ad consimile sibi astrum præmij cau-Sa redeat . Dem, ut peccatis uitiata, in sœminam in fecunda generatione degeneret . Postremò, ut si adhuc in uitijs persistat, in belluam aliquam mutetur. Ha sunt leges omnes diuma illius legis in Dei mente insite, o ab eadem cotente, quasi prima omniu Haclenus igitur Dei opificis institutum in caufa. spargendis animis declaratum sit . nunc rursus, cur eosdem animos in terram, lunam, cateraq; temporis organa sparsisse illum dicat, explicemus. Qua in re secundum illud animorum uehiculum Platonem hic indicare cogitandum est. nam cum primum animi purißimi à Des producti sunt in primo, ad secudum postea, quod ex aerea natura constat, emittum tur. Atq; bec est animorum in diversas partes seminatio, qua ijdem incer se diuiduntur. Animi enim o> mnes cum apud primam illam diuinam memē mundi effettricë erant, diuifionis erant ignari, & eiufdem plane similisq; naturæ: hoc est, quasi unus crat animus, quo illi omnes continebantur. postca uerò, cum ijdem diffunduntur, in divisionem cadunt, singulæresq; fiunt, quod Macrobius libro 1.in Somn. Scip.refert . Igitur singulares animi quoniam alterius iam naturæ fiunt in divisione, cum unius, eiusdemq; nature prius effent, in diversas mundi partes diuinæ memis uolutate sparguntur:hoc est, per uaria descendunt uchicula, ab illo priori some. Nam si secundum uebiculum, uti diximus, est id, quod à primo illo athereo ad natura inferiore descedit:animi certè diffusi, diuersa indumēta ex unoquoque elemento ac colo sument, hoc est, uarias uires er fa cultates. Nam in Saturno ratiocimationem, in loue agendi uim, in Marte animofitatë, quam 🛭 υμόμ Pla to uocat, in Sole uim scittedi, in Venere appetitum, in Mercurio facultatem pronunciandi & eloquendi,in Luna auctricem facultatem, in terra demum corpus ipsum accipiunt: quemadmodum latius Macrobius explicat. Quòd fi ergo restè attendamus, 50 in animorum hoc descensu secundum uebiculum inueniemus, in quo diuersas uires illi sumune. Itaq; in primo uehiculo memem, quæ una est, animi habent: in fecundo uarias uires, ideoq; dicuntur dividi : in tertio demum, siue in terra, corpus ipsum concretum ex quatuor qualitatibus induunt, tuncq; animal costituitur . Hæc igitur est animorum in lunam terramq; diffufio . quanquam Chalcidius hoc iuxta Pythagore

Pythagora fententiam intelligendum existimat, ut feminari dicat Plato animas in luna ac terra: quomans ficut in terra, ita in lune globo esse bomines Pythagoras putauit. Sed cur nam lunam ac terram temporum organa uocat? aut cur in illa duo fo lum sparsos animos dicit? Quia ut Luna & terra extremi illius globi, in quo nati sunt animi, partes ultima sunt, luna quident colorum, terra uerò elementorum : ita quoq; extrema animorum uebicula, ed que tandem descendunt, ista duo sunt. Itaq quo- 10 niam anime uires diuersas in secundo uebiculo ade ptæ, maximam cum corpore quod in tertio asumitur, cŏfensionem habent : sic lunam, terramą́; solum commemorauit, quòd fimillimæ naturæ fine. Nam et luna etherea terra dicitur:& lune commune cum terra est, opacam esse, luceq; propria carere, nisi quam à sole acceperit. Iam uerò temporum organa lunam ac terram appellat, quia luna per se tempus distinguit ut reliqua sidera, mensemq; motu suo efficit:terra uerò, quamuis fixa fit, & in medio mundi 20 bærens, tamen temporis organum hic dicitur, no ex se, ut Plutarchus in Quest. Platonicis docet, sed quatenus in medio constituta, astroru motus tum or tu tum occasu distinguit. Eadem enim interpositione sua inter nostrum aspectum et astra, noctes diesés efficit, que temporum mensure sunt. Vnde horològiorum in terra positorum umbre, temporum etiam numeros, ut tota ipfa terra, declarât. Quo fit, ut tam terra quam luna temporu organa fine, queadmodum ibidem explicat Plutarchus. Igitur in eas 30 partes sparsiffe animas Deum inquit Plato, que tem porum instruments sunt, ut ostendat, in secundo ter tioq; uchiculo animas temporariam ultam habere, contrà uerò in primo illo eterna. Quo nomine duplicem animi naturam intelligit:alteram immortalë & intelligibilë, qualis est in primo uebiculo: altera saducam & sensilem, quam in secundo tertioq; as-His generatim explicatis, ad reliquam Jequitur . nos conuertamus rerum generationem, quam à dijs iunioribus fieri, iusisse Deum inquit Plato : ijdem 40 ut falfo quidam putabant:qui duplex statuebant ini enim inferiora hac efficitt, & gubernant. Vt cor pora mortalia fingerët,quantumq; esset humana anime.) Vi formarum, auctore Aristotele, altera est prima, alteraq; secunda:ac prima quide divina est, 🖝 una, reliquasq; omnes complectitur, secunda uerò inest corporibus, ab illaq; prima inducitur: ita etiam opifex Deus prima est rerum omnium caufa, ट quali forma: dij autem iuniores secunda causa Sunt, secundag; sorma, non quòd ijdem corporibus infint, sed quia corpora eadem informent. Quare 50 boc ipfi à Deo differunt, quòd hic univerfa quafi unum quiddam ad sui exemplar crearit, illi uero id unum in partes diduxerint, singulariaq; corpora effinxerint:itemá; quòd bic quasi efficiens causa per Se fit,illi uerò effectionis instrumenta. Deus enim ad inferiora hæc fàbricanda dijs iunioribus utitur, ut Plato putat. Que si nos reste uolumus intelligere,

Deum quidem principe omnit causam esse dicamus, deos uerò iuniores proximas, accomodatas q rei cuiq. Hoc modo igitur dij iuniores quasi ab omniu parente Deo universale efficiendi principiu accipientes, singula effingunt corpora, caq; morta lia:quia si à Deo fierent, eterna essent. Iidem etiam animam abfoluunt, 🖝 perficiunt, dum corpore illi circuducto, sensus, uitam corpoream, atq; adeòtotam banc animæ partem à mente, quam Jolus Deus produxit, diuersam, corporiá, cognata adiungut, que pars mortalis à Platone Aristoteleq, dicitur, il la uerò altera immortalis. Atq; hoc modo dij iunio res immortali parti mortalem attexere, quod nos la tius suprà retulimus. Regerentés, & quam opti mè et pulcherrime fieri posset mortalis animalis na turam gubernarent, nisi ipsum sibimet maloru cau Ja eßet.) Quomam eiusdem est mundo pro uidere, er eundem construere:eademq; ratione qu bominem effecit,confulere ipfi debet,curamq; illi us gere re:in superioribus Plato hominem à dijs iun oribus effici docuit:nunc ipſum ab illis curari gubernariģ dicit. Nam si curam hominŭ dij luniores gesserine. ad optimaq: femper illos inclinent, ipfi caufa malorum non erunt:sed homines ipsi, qui parêreillorum consilijs deberent.Itaq; tum bonunum cura m iunio res deos habere inquit, tum etiam ad bonum adducere, non autem trabere. Quòd autem dij iuniores, fiue angeli, curam hominum gerant, cum bic Plato fignificat, tum in Phedone latius, cum deos inquit recte dici curam nostri habere, nosq; illoru possesfionem esse. quod & Diogenes Laertius ex Platone referens, eundé ait deos res bumanas curare afseruisse, eosq; deos siue dæmonas esse. Quinetiam in Politico,& libris de Legibus, manifeftè fatetur Pla to, Deum hominibus divinos quosda custodes adhibuisse, qui curam corŭ babeant. Porrò cum dij ijdë siue angeli bominibus presecti sint, ut curam illoru gerant, ad bonum femper illos inclinant, ad malum uerò minime. nec enim mali principiù aliquod est. tium, unum mali, alterum bom: quos Plotinus dicato ad id libro refutauit. Ergo dij iuniores boni au-Hores cum fint, quemadmodum & supremus Deut homines semper ad bonum inducent, optimacy illis confilia dabunt:homines autem corporis illecebrat sequuti, causa sibi mali sunt, cum rectis iunioru deo rum confilijs parêre nolint. Vnde in homine ad uitia prono malum est, non autem in dijs iunioribus, qui ad bona semper illos hortantur. Atq; huiusmodi quoq dif fingulis hominibus prefecti, demones proprij à Platonicis uocanturide quibus latius Plo tinus in lib. de Dæmone proprio, & Proclus in Al Atq; is sane qui hec cuncta dicibiade Platonis. fposuit, ritè in suo habitu permanebat.) Cum omnia Deus hactenus effecisset, ac uim agendi iunioribus dijs, boc est natura rerum permulisset, in se ipso, statug; suo permansit. Nam quatenus artisex idem, ut ait Iamblichus, ad inferiora respicit, cadem nutu suo ac uoluntate producit. Cum uerò in se respicit, naturamý; suam contemplatur, unus idemý; semper in codem statu permanet. Quare omnia quide in Deo una erunt, in se autem ipsa multitudinem habebunt: quemadmodum rerum sensibus perceptarum multitudo in mente una est, quod Plotinus in lib. Quid bo mo & quid animal, refert: in anima uerò multiplex er divisibilis. Quo nomine cum rerum à Deo productarum uarietatem Plato docuerit, quasi ad pri- 10 mam originem illas reducit, nimirum ad Deum, in quo cuncta unum quiddam sunt. At cur in suo statu mansisse Deum inquit? an quod labore desatigatus cessarit, er in pristinam quietem sese receperit? Mi nime quidem : sed ut eiusdem Dei unitatem, stabilita temq; eternam ostendat, qua cuncta cotinet. Igitur codem in se manente, iuniores dij ab eo iusi rerum inferiorum opificium aggrediutur, ipsumq; imitan tur.nam dum illum bi mente concipiunt, exemplar etiam rerum efficiendarum sibi proponunt:manen- 20 te auté in se Deo, ipsi tunc intelligétia sua res producunt. Itaq; boc erit eorum officium, ut cum paren tis sui ordinem in rebus efficiendis considerant, efficiendi modum ediscant, ipsiq; ad sese conuersi, reruab illo prescriptarum generationes proserant, ita tamen, ut ijdem quasi secundæ causæ sint, ille nerd. prima, er potisima: hoc est, ille generatim cuncia difbonat, hi uerò fingula, supremi Dei ordine adhibito, uelut exemplari, efficiant.

Itacs accepto ab illo mortalis ani. 30 mantis immortali principio, sui effectorem imitati, ignis, aeris, aquæ, terræ particulas, quas rurlus redderent, à mundo mutuabantur: eas & inter se co pulabant,haud ÿldem illis indillolubi libus uinculis, quibus ipli fuerant colli gati, sed talibus quæ propter paruitatem cerni no possent: crebris & huiusmodi clauis coniunctis, unum ex om- 40 nibus corpus efficiebant, atcg in hoc iplum tum influente, tũ effluente corpore animæ diuinæ circuitus illigabant. Itacs hi circuitus in profundum flumen immersi, nece tenebant nece te nebantur, sed ui ferebantur, atce ferebant. Ex quo factum est, ut totum animal moueretur, sine ordine tamen, & fortuita quadam iactatione.Cui quidē-50 fex peruagari motibus contingit, undict per sex loci differentias progrediendo, uidelicet ante & retrò, ad dex tram&læuam, furfum atædeorfum. Cum verò plurímus inundaret fluctus atcp deflueret unde animal nutriretur,

multo etiam maior à passionibus extrinsecus illatis turba sequebatur, cum corpus aliquod ignis exterioris incurrisset oftensionem, uel à terræ solidita. te, aut aquæ humore, aut aeris flatu læ• fum effet.Porrò ab ijs omnibusper cor pus motus usq ad animam transeunt, qui propterea & initiò & nunc sensus cognominatifunt. Hi quidem ab initio continue multos & maximos motus cient, riuo illo iugiter fluente, atc his fluctibus uehementer anime circui tus quatiunt.Et circuitum quidem illūeiusdem similisés naturæ in ipso cursu prorsus impediunt: alterius ueròcircui tum distrahunt:usqueadeò ut dupla illa & tripla utring disposita interualla tria, medietates & colligationes sel quitertia, sequialtera, sesquiochauaratione interiectas, quæ dissolui à nullo nisi ab eo qui coniunxit possunt, omni reuolutionis genere torqueant, omnescanfractus & uarietates orbium, quotcung contingere queunt, inducant:ita ut ambitus ipli uix libi inuice. connexi, ferantur quidem, fed line ratione ferantur, tum contrà, tum ex obliquo, tum resupina quadam dispositione. ceu si quis caput pro pedib. humifigat, pedes uerò pro capite tollat in altum. tunc arbitror tam eius qui lic aftectus est, quam eoru qui spectant, dextræ partes sinistræ, & contrà sinistrædextræsibi inuicem esse uidentur. Itacp cum hoc ipsum cæteraue huiusmodi animi quoch ambitus maxime patiuntur, si tunc extrinsecus aliquid eiusdem iplius uel alterius generis inciderint, falso quid ide alicuisit, quide ue alterum ab aliquo iudicant. Ideo qu mendaces tunc dementes & sunt, nec ullus princeps & dux in eis tunc est cir cuitus. Cum & extra politi lenius pulsauerint animam uehementius, totācz eã possederint, tunc illi subiugati qui» dem & servientes dominari videntur. Quas ob res ab initio anima cum mor talis coporis uinculis includitur, ames efficitur. At postquam nutritionis & augmenti riuus lenius minusca fluit, animæcji circuitus tranquillioremotu iter luum peragunt, procelluct tempo ris sedaris sedatiores fiunt, & in figuram naturæ suæ congruã restituuntur: tunc singulorum circulorum directæ conuerliones, eiulde & alterius naturam probe discernunt, hominemés sic institutum, prudenté efficient. Quod si quis educationi rectæca nutritioni discipli nam quoch & eruditionem convenien tem adiunxerit, morbo gravissimo de 10 uitato fanus & integer prorfus euadet: sin autem neglexerit, claudum uitæ iter ingressus, tanquam mancus & omnino inutilis rurlus ad inferos decidit.

Quoniam philosophi est, primo uniuersales rerum causas, deinde proprias ac singulares reddere, id Plato in his facit. hactenus enim communem rerum omnium effectarum causam, id est Deum proposuit, ipsiusq; m efficiendo ordine tradidit . Nunc 20 rursus singulares causas ab illa prima deductas subiungit, hoc est deorum iuniorum opificiu. Sed hoc est inter utrasq; causas discriminis, quod prima, immortalia animamia, incorporeaq; facit:fecudæ, mor talia & corporea. item illa simplices eiusdemq; na tura producit. ha uerò compositat, naturaq; diuer se. Quare immortalem animi partem Deus producit, dijsq: iunioribus ipsam tradit annectendam mor tali, uidelicet sensitrici. Ex quo etiam duplicem ani Plotinus in lib. Quid homo & quid animal , differunt. Nam priorem uitam mentis effe propriam, & a Deo mfusam dicunt , eamq; quasi formam secunde, ac totum quiddam in se existens appellant . Secundam ucro prioris imaginem uocant, que cum forma corporis uitam habentis sit, ab eade illa prio ri inducitur. Itaq; prior secunda, secunda uerò cor pus informat. Igitur principium illud, quod iuniores dij accepere ad animi constitutionem, mens est, psi addunt, est corporis & animi copula. Particu las ignis & terra. ) Cum dij iuniores auctorem suŭ Deum imitarentur, animæq; immortali partem mor talem adiungerent, ipsam quidem mortalem ex ignis, terre, aque, aerisq; mixtione coposuisse à Pla tone dicuntur. Quibus uerbis sensitricem hanc par tem materiæ corporeæ annexã intelligit, non quòd illa uerè corporea sit, sed quia corporis nature maxime adhæreat, fereq; ab ea nequeat feiungi. Siquidem sensus omnes per organa sua eduntur, ac sine i- 50 psis esse nequeunt. Quo sit, ut corundem se naturæ applicent, dicamusq; alium ab igne sensum, alium à terra, aliu ab aere, aquaq; defumi, quod Cicero lib. 2.de Nat. deorum inquit : Sed ut elementorum duo extrema sunt ignis & terra, duoq; intermedia aqua or aer: ita quoq; ex sensibus uisus or tactus extremi funt,ille naturæ igneæ,bic terræ, inter quos me-

dij olfactus & gustun, ac anditus participes utrinsa sunt . nam olfucius acree nature est, partimé; bumide:auditus aeree folum, gustatus aquee, tactuiqs perfimilis. Quod autem sensus naturam corum elementorum habeant, Aristoteles lib. 2. de Anima, Platoq; in sequentibus docet. Visus enim, quoniam omnium celerrimus, ac luce est constitutus, igneus esse dicitur:tactus, ut omnium bebetißimus, terreus. inter hos medij funt, gustus, odoratus, 🖝 auditus: gustus quide aqueus, auditus aereus, odoratus partim aereus, partimq; humestus. Hi ergo sensus omnes candem seruant rationem, quam inter se elemen ta, ad eorumý; naturam maximè accedunt,ideoý; ex illorum particulis temperatis constare dictentur. Hecest demum elementorum mixtio in mortali ani me parte constitucda, à dijs iunioribus sacta:quams fumptis de mundo ijs elementorum particulis , quæ reddantur postea, fieri Plato dicit, ut ostendat ex ipsa materiali mundi natura corpoream anima par tem effe sumptam, qua intereunte, partes ille elementorum dissoluumtur, naturæq; suæ redduntur, ut mens etiam fuo uehiculo. Easq; inter se copulabank baud iffdem illis indiffolubilibus umculis,quibus ipfi fuerant colligati , fed talibus, que propter paruitatem cerni non poscent.) Secundum animi uchiculum ex elementorum mixtione fieri, idemás à dijs iunioribus adhiberi, diximus.Nunc modum, quo fuerit idem factum,doceamus.Idem ergo uebi∽ culum ad animam organico corpore utemem refer me uitam intellige, de qua Plato multis in locis, ac 30 tur. Quatenus enirs qualitatibus quatuor cõftitutā partem illi addut iuniores dij, secundu intelligimus uebiculum: & cum pars hec animi sentiens sit, corporiá; adiuncta, uitam eidem præbet. Quare animam quidem, cum in primo uchiculo eft, cirexé xeav, id est actum primum nominare cum Aristotele posumus. Cum autem est in secundo, candem corpore organico uti, uitamý, illi præstare dicemus.Cum autem in secundo hoc animi uebiculo efficiendo elementorum fiat commixtio, tenuisimis, er rationalis anima à Deo producta : quod uerò i- 40 afpectumé; fugientibus particulis conftitui in eo animum Plato inquit. Quatenus enim ad ignis accedit naturam, tenuißima, inuisibilig; ignis parte con stat:boc est, qualitatis eiusmodi, que incorporea est. particeps erit. Atq; idem de reliquis elementis putandum est. Has igitur particulas tenuistimas, siuc qualitates, que in animi effectione commiscențur, γόμφες, id est cuncolos Plato bic uocat:quoniam elementa contrarijs qualitatibus commixta, unam quandam efficiunt temperationem, calor enim effi• cit, bumor subijcitur, & conglutinat : frigiditas & ficcitas utriusq; excessum temperant, frigiditas calorem, ficcitas bumorem. Atg; bæ, ut diximus, quali tates occultæ temperationem elementorum in corporibus efficientes, cuneoli illi sunt, qui corpoream anime partem connectunt:non autem corpufcula il la minima, siue atomi, quos Democritus et Leucippus induxerunt, quemadmodum putat Chalcidius.

Atg

/ Atg: in boc ipfum tum influente, tum effluente corpore, anima divina circuitus illigabant. ) Mortalis anima pars corporeis uinculis et clauis, hoc eft qualitatibus, annectitur à dis iunioribus, ut dissolui facile positi nec enim ea immortalis est, & imdissolubilibus uinculis à supremo Deo colligata: quando omneid quod à Deo sit, immortale est, ut Plato wult.Ergo animæ immortali,corpus ex qualisatibus compositum dij iuniores adhibent, ex eaq; conexione mortalis er caduca totius animantis ui- 1 Sed quid nam Plato in his uerbis figni ficat, ερ ίξ ἀπαύτωρ ἀποργαζομονοι σωμα επατορ, τάς τῶς ἀθανάτε ψυχῶς πόριόδιες ενεδίεν εἰς ἐπίζρυτομοωμα, καὶ ἀπόρρυτου.) Hoc eft, cum corpus unum quasi ex omnibus qualitatibus constitutum dij iuniores fecisene, circuitus quidem immortalis anime corpori influenci, effluenciq; illigarunt. Animarationali in corpus descendente, corporis materia quasi inundatio quadam influens illam immergit, ac sibi alligat, ita ut corpoream naturam sequa- 20 tur anima, partim fert ipsa. Mouet enim ui sua cortur. Atq; boc modo corpus influere in rationalem animam dicitur. At uerò corpus tunc effluit, cum dissoluitur simul cum irrationali anima. idem enim quia qualitatibus costitutu est, dissoluitur, atq; hoc modo quasi ab ipsa anima effluit. Ergo rationalis anima, ex qua irrationalis uelut umbra quædum nascitur, corpus semper sustenuat:irrationalis uerò sustinere minime potest, quando ab illa profluit. Itaq; influxus iste, ac effluxus corporis, cui anima illigatur, nihil aliud est, quàm materialis illa, corporeaq; 30 fert, quoniã eidem annexa corporeis rebus utitur. Substancia, quæ immortalem animam à Deo infusam immergit, atq; ambit, dum corpori annestitur, aut etiam eandemillam dissolutione corporis exutam, ac nudam corpore relinquit. At que nam est illa periodus animæ, quæ corpori alligatur? Nempe iplius anime motus, qui, dum ipfa in corpore est inclusa, editur, circularisq; ,ut diximus, est, siquidem anima rationalis motum circularem esse, ac periodicum, dicit Plato. Vnde cum anima periodum illigari corpori att, idem est, ac si dixisset, ani- 40 alias corporis, aliasq; totius compositi, consideran mam rationalem, que motu circulari ex se mouetur, corpori alligari, motumq; illum in codem Itaque hi circuitus in profundum flumen immersi, neg; tenebant, neg; tenebantur, sed ui serebantur, atq; ferebant.) Metaphora quadam Plato, abijs que in flumine merguntur, corporee materie cum anima rationabili coiunctione declarat. Queadmodum enim, inquit, corpora fluminibus, aut a-• quarum ui magna fubmerguntur:ita anima corpor**i** labem cotrahit. Vnde quod in Phædone, ac libris de Rep. allegoria quadam de Letheo flumine Plato di xit, anima descensui ad corpus tribuedum est . ipsa enim eidem inclusa, natura sua pristina intelligibilis obliuiscitur, terreæq; cocretioni sese accomodat. Ergo per flumen hoc multum & exundans, quod ποταμόν πελύν Plato bic nocat, materiale corpus,

corporeasq; actiones intelligit!cui animam illigari, immergiq; dicit,propter mentis cum corpore conne xione. Praterea cum illigata sunt anima buic cor pori, siue hoc flumine materia immerguntur, nec su perant, inquit, nec superantur: quoniam nec ab codem corpore tanquam præstantiori superemur, inferioresq; illo sim, quando incorporeñ à corporeo superari, interimi ue non potest: nec etiam ipsamet anima corpora superant, incorporea ue, ac sibi similia reddunt, cum nibil corporeum in eßetiam incorporea mutari ualeat. Quo fit, ut cum anima cor pusq; diuersæ naturæ sint, adeò tamen inter se conne Stanuar, ut altera non uincat alterum subtilitate natura sua, nec alteru illam gravitate moleg; sua deprimat, sed magnam inter se cosensionem habeant.

Vi ferebantur, & ferebant, ita ut animal mouca tur.) Vt in animæ cum corpore coniunctione magna est substancia utriusq; consensio, ita quamu ad motum totius animalis attimet, partim quidem ui fer pus anima, cum ipsum ex se minime moueatur, nec fentiat,nec uiuat, fed ab illa id habeat . fertur uero eadem à corpore, dum eo ipfo utitur, nariasq; uires habet illi coniumctas. Quare utriusq; impulsus quasi ui quadam sit, hoc est, non ex propria cuiusq; iltorum natura id prouenit, sed ex toto composito. corpus enim fert animam, non quidem ex se, cum ru de & nulla ui præditum fit:fed ex fympathia, quam ex illius ui retinet . Anima quoq; corpus externa ul siue ut Chalcidius exponit, sertur quidem ui anima à corpore, cogëte nimirŭ illo ipfam ad uitia: fert ue rò illud cadem, dum uitam salutemq; ipsius curat, quod anima proprium est. Ergo ex toto composito tum anima, tum corpus sympathia quadam fertur, cum alterutrum per se minime id haberet. anima enimà corpore separata, nullas corporeas uires haberet:nec corpus etià manime uità, sensumq; retmere poset. Vnde alias esse animi uires proprias, dum est, ut Plotinus in lib. Quid homo & quid ani mal, refert. Nam intelligere, ratiocinari, huiusmodiq; alia, anime separate sunt propria: procliuem autem ad uitia affectusq; effe, id ex corporis natura prouenit: sentire demum, moueri, appetere, ad totu ipfum animal refertur. Quoniam uerò coposita om nia ex diuersis comrarietatem motus habem (simplicia enim corpora unico tantum motu mouetur, ut Physici asserunt : composita uerò pluribus, quia inclufa, eiufdemmateriæ immergitur, ex eaq; quafi 50 partium diuerfarŭ motus habent diuerfos ) animal quidem ipsum,quod ex anima corporeq; constat, di uersos, cotrariosq; motus habeat ne cesse est, alios ui delicet ab anime natura, alios uerò à corpore. Et quidem si nature be due, anima er corpus, maxime inter se sim comraria, motus itidem totius contrarijs partibus constabit. Ergo fex illa genera motus, de quibus antea diximus, animali cuiq; conueniunt:

miunt: quoniam generationi numerus senarius competit, ut Pythagorici asserunt. Nam in corpore tri plex dimensio est, longitudo, latitudo, crasities: ac in longitudine punctu quasi unitacinest, in cadem quoch limea ut dualitas est, in latitudine planicies ut ternarius:m toto uerò composito quaternarius, qui foliditatem corporis efficit. in Symmetria partium corporis iam constituti quinarius est, in toto demum animali senarius. Itaq: in anima cum corpore connexione quinarius consideratur, in eadem nerò 10 illa corpore iam utente fenarius. At qui nam fex illi motus inter se cotrarij erunt? bi nimirum, antè, po ne, sursum, deorsum, dextra, sinistra, qui solum animalibus infunt, diversaq ratione, comrarij in illis Cum uerò plurimus inundaret fluponuntur-Aus, atq, deflueret, unde animal nutriretur, multo etiam maior à passionibus extrinsecus illatis turba sequebatur.) Vt hactenus translatione quadam usus Plato, materiæ corporeæ animam ambientis mo tem ac densitatem descripsit:ita quoq; in his per flu 20 tum illum, de quo loquitur, effluens er exundans corpus boc terrenum, cui anima est inclusa, intelligit. Sic enim ille ait : πολλέ γαρ όντος τε άποπλύ ζοντος, καὶ ἀπορρέον ος κυματος. id est, cum multa sit, ac densa corporis moles, que granitate quadam ueluti exundat, animus illi adiunctus quasi submergitur, ac partes ille due totius animalis, altrix uideli cet facultas, ac sentiens, bebetantur. Nam cum uires quasdam totum animal habeat, ut nutriendi, semien di, mouendiq; fe, atq; alias demum eiu smodi, pro altrice quidem facultate animalis undam illam defluë tem accipimus, quoniam eadem uis alimenta corpori suppeditat, magnamq; materiæ externæ copiam ad sustentandum corpus assumit, qua intelligibilem etiam animi partë aggrauat. Vnde fit, ut corpus ma gis tumultuetur, animeq; repugnet, ipfaq; interim quafi fubmerfa illius mole perturbetur. Siquide magna corporis indulgencia, & mollicies, animum emollit ac eneruat, ingenium offuscat, planed; depri mit. Hinc uidemus, eos qui senimium cibo potuig 40 commonetur. Ergo similium qualitatu accessio cordedidere, quasi bruta quædam animamia esse, uideriq; rationis serè expertes, cum nimia corporis mole opprimantur. At quæres tu fortaffe, posit ne animus à corpore quicquam pati, cum incorporeus, purusq; sit, nibilq; incorporeum perpeti à cor pore unquam posit? Animus certe à corpore pati non potest, non magis quam si rei alicuius imago in speculo apparens, moto speculo, fracto ue, moueri, frangiq; dicatur. Nam cum sentiens hæc, altrixq; anime facultas, intelligentie ac mentis imago fit, ut 30 illarum qualitatu diverfi fenfus eduntur fimul cum Plotinus in lib. Quid homo er quid animal, inquit, non quod eadem ab externis rebus patiatur, ut senfus à rebus sensilibus, altrix à corporei alimenti accessione, mens pati dicetur: sed uelut in pueris propter continuam materia accessionem atq; incremen tum,anima quidem quasi sopitur, nec in eis ratio re lucet ut im adultis:siquidem sensuum organaminus

apta funt ad res cocipiendas, intelligendas ue. Cum itaq; ex sensitrice animi parte intelligentem cognofcamus, illaq; buius imago quedam fit, fi eadem illa minus apta fit, patiatur 'ue ab externis rebus, hæc etiam pati quodammodo uidetur, quamuis ex se pati nullo modo poßit. Ergo propter altricem facultatem rationalis anima corpori inclusa, pati aliquo modo fympathia quadam dicitursut dum facultae il la ab externis rebus alendo, fouendo ue corpus afficitur, mens quoq; patiatur ad illius affectionem, boc est, quasi nebula quada offuscetur. Vnde fit, ut pueri,influence semper ( ut diximus ) materia ad corporis incremétum, rationali anima minus utantur. itemą; fenes, quorum corpus femper imminuitur, co dem laborem uitio propter abscessionem perpetuas ambo enim nec rectè recordantur, nec ratiocimatur prompte. Quamobre materia illa corporea ad cor poris alimenium semper accedens, fluctus ille est, à quo nutriri animal Plato dicit. Nec tamen per se ipsum pati corpus ab externa re, aut animă seorsum putes:fed totum ipfum animal compositum,ut Ploti nus inquit.anima enim ex se pati non potest:corpus etiam, nisi uitam ab anima haberet, nullo quoq; modo sentiret, cum sensus expers sit. At uerò cum anima rationalis ob corporis molem patiatur, cur nam Plato dicit, maiore tunc fieri turbam ab illatis pasfionibus, cum corpus à quatuor qualitatibus clemen torum patitur? sic enim ait: Multo etiam maior à paßionibus extrinfecus illatis turba fequebatur, cum corpus aliquod ignis exterioris incurriset offensionem, uel à terre soliditate, aut aque humore, aut acris flatu la sum esset. ) Quia anima irrationa ļis uires corporeas qualitates fequūtur, adium Aæģ; illis funt, eædem quoq; ab externis qualitatibus patiuntur. Nam quatenus natura ignea, hoc est naturali calore corpus constat, accedente maiore ignis copia ipsum afficitur, codemą; modo anima pertur batur. Quatenus stiam aereæ naturæ, ac spirabilis idem habet aliquid, cadem item natura accedente pus commouet, illoq; commoto totum animal perturbatur : perturbatoq; toto coposito, anima etiam fympathia quadam patitur, tuncą; fenfus rei commouentis fit, id quod Plato in his docet: Porro ab ijs omnibus per corpus motus usq; ad animam tran seunt, qui propterea er initio er nunc sensus nomi nati sunt. ) Quo nomine in secundo uehiculo, quo anima corpus fortitur, sensus omnes, sensitricemá; animam adipiscimur, ideoq; ex accessione quatuor corpore, ut ex ignea natura aspectus, ex aerca audi tus,ex aquea gustatus, ex terrea tactus, ex fumigatione odoratus. I gitur costituto iam ex quatuor qua litatibus corpore, sensum quoq; similium uires con stituatur in toto animali : ijsdem autem comotis ab externis rebus, sensus ipsi pariuntur, siquide in perpessione sensitricis sucultatis ab obiecto sensus effici

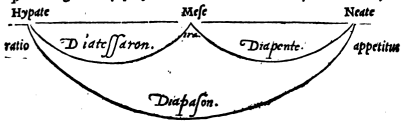
FOX.

SEBAST. tur. Vnde nominis etymologiam Plato deducens, ai-Dione inquit, id est sensus sic appellari, and To dirap, quod eft commencei, er licep id est positione, quoniam à rebus extrà positis moueamur. necesse est enim ab externa re obiecta perpeti sensum ut sen fatio fieri poßit. Quamobrem boc modo antma, totumq; compositum pati ab externis rebus dicitur, set quoniam anima corporis qualitates, constitutionemos fequitur, corpusos rurfum, quatenus uita ac sensum habet, ab illa moneri ab externis rebus po- 10 anima circuitus quatiunt.) Duplicem esse animi pe test, commoto quidem corpore animato, ipsum com positum animal afficiatur. affectio uerò omnis animancis in sensum aliquem cadat necesse est. Ergo ex comotione sensus paritur, ex sensu demum rei com-Si quidem ab initio cotinuè prehense perceptio. multos er maximos motus cient, rino illo ingiter fluente, atq; bis fluctibus nehementer anima circuitus quatiunt.) Ex sensitrice animi parte singuli oriuntur sensus, diversisq; corporis partibus explica tur . Quare conflitutis iam fenfuum facultatibus, di 🕫 😁 fenfibilem. Vtraq; enim facultas tum mouet, tum uerfe illoru uires tum ex fe, tum ex tota anima fiut, id quod in illis uerbis Plato indicat : Nam cum fenfur, inquit, ab anima sensitrice proficiscantur, unaq; rerum corporearum imagines afferant, animam rationalem perturbant, idé prefenti tempore : fiquidem prefentium rerum coprebensio sensus est, preteritarum nero memoria : fimulos er obiectum er fensus esse debet, ut sensatio fiat. Quare Plato એ কর্ mæjórer, boc est presemi tempore sensus sieri dicit. Vnde illud, nac di rere or ru wagorfe, non bene 30 ditur:quiq duplex cum sit, diverseq; natura, diver translatum est, Ab initio cotinue, ut Latinus interpres uertit. Iam uerò er magno frequentiq; motu cieri sensus Plato dicit, quoniam sine motu ab anima ad obiectum progrediente, et ab hoc rurfus ad illam redeunte, sensatio fieri non potest. sensus enim ab obiecto moueri necessariò debet, quod passionem nocamus, ut rei comprehesso siat. Quinetiam, riuo quodam iugiter fluente, motum illum fensuum effici refert:quia res omnes sensiles & corporea, propter materia, qua constant, late fusam per omnia natu- 40 un percipit, opinabile, infirmag; scietia est, ideog; ram, flumini cuidam comparantur, ex qua uelut riuuli,ita sensus diuersi oriuntur. Nam exmateria corporea, & uitam ab animo habeme, sentiens ani ma emanat : ex femiente uerò anima, fenfuŭ omniŭ uires. Atg: ita sensus proprio suo motu animam sen sitricem commouent, hæc autem ratione perturbat. Ergo sentiens anima corpori annexa, per rimm illum perpetuò defluentem, quem péorra ovridizas ' οχετον nominat, fignificatur:cum qua sensus conium cti, siue in qua uires sensuum posite, moteq; ab ex- 50 Phedone latius confirmat. ternis rebus, mentem ipsam perturbant. Sed cur' quedam occurrit, quo nam nam animam sensitricem, riuum perpetud decurre tem nominat! Quia eadem, quandiu mensest inclusa corpori, in perpetua est reru corporearu perceptione. deficiente enim sensu, & anima etiam deeft. Vnde cum materia quasi flumen quoddam sit, sentiens etiam anima ex illa constans, quatenus cor

pori est adiuncta, fluere quodammodo dicitur, obuerfante semper m ea rerum materialium comprehenfione:no quòd illa semper senciat, nullumq; tem pus intermittat, sed quia semper eam habeat sentien di facultatë, cuicung obiecto oppofiram, ad res omues corporeas comprehedendas. Cum igitur sen fus memem perturbare costet, quo nam pacto illam posint afficere uideamus. id enim obscure in ijs uer bis Plato indicat: Atque his fluctibus uchementer riodum, seu motum circularem, suprà retulimus:unum eiufdem nature, alterum alterius : illumq; men ti ac intelligibili animæ parti, hunc fenfibus, fenfitriciq; facultati tribuimus . Vterq; motus ab externis rebus perturbatur, nec alter folu ab altero, quoniam sensus ab obiectis comoti patiuntur, er mens propter sensum perpesionem ratione quadam patitur, quatenus à sensibus impeditur. Ex quo duplicem animi uim comoueri intellige, & intelligibile, ctiam mouetur, quonia anima rationalis primo fuo motu corpui mouens, sensuum quoq; potentias seu fenfitoria commouet:fenfus præterea ipfi illam mouent, cum adductis corporearu rerum imaginibus ad eam quasi nuncij rerum perceptarum redeunt. Itaq; motus utriufq; periodicus est, alterg; circa alterum cietur, ut in circulo eiusdem alteriusq; nature suprà demonstrauimus.Hic est ergo circuitus ille animi, qui materia quasi fluctibus quatitur, ac impe sa itidem ratione perturbatur. Nam circuitus eiusdem natura, hoc est mencis motus à sensibus commo ·netur,costringiturq; quasi copedibus, ne latius per omnia posit diuagari. Porrò motus alterius natura, hoc est anima sensitricis facultas, comrario mo do impeditur, cum à sensibus nelut allunione quadam cõmouetur. Senfus enim in stabili suo motu 4nimam sensitricem commouentes, nibil firmum ad ipfam perferunt : boc eft,quicquid anima fensitiua infirmum ac inconstans, nisi à rationali parte dijudicetur, confirmeturq;. Hanc perceptionum anımi differemiam Plato imelligens, rerum imelligibiliu cognitionem menti tribuit, sensilium & opinabiliu anime sensitive. Quapropter errorem ineße sensibus, ex propria illoru ui hinc liquet, nisi mes ipsos corrigat. Nam & uisus bipedale esse solem putat, nisi mens id aliter dijudicaset, ueramą; illius magni tudinem intellexiset:id quod tum hic Plato, tum in At huic rei obiestio quedam occurrit, quo nam modo sensus,atq; adeò fensitina nis animi, memem impedire: aut mens ipsa, dinersa cum sit à corpore, peccare illius causa posfit.Cui certè, ut cum Plotino in lib.Quid homo & quid animal, refpondeamus:Cum duplex homo esse dicatur, alter uerus & rationalis, qui mens ip ʃa uoeatur, alter expers rationis, er bruto similis, qui ani

ma sentiens, peccandi sanè, ac perturbationum initium in sensitrice anima est, consensio autem in men te. ab illa enim ad hanc uitia ipfa, perturbationesq; proveniunt: rationalis autem ex se non peccat, sed propter affensum duntaxat, quo anima irrationali obsequitur. Quia ergo corporeas illecebras mens non cohibet, quod ipfius officiu est, sed illis paret, o quasi uicta dat manus, peccat, uitijsq; contaminatur. Vnde fit, ut rationalis anima, quandiu irratio patiatur. Patiente siquidem à corpore anima rationis experte, rationalis quoq; simul patitur, non autem corporis passionib. Submittitur . est enim ut for ma quedam, sic anima in corpore. Hoc ipsum confir mat Iamblichus in lib. de Mysterijs Aegyptiorum, cum affectiones omnes à corpore ad animum perue nire dicit, ipsum uerò ex se minimè pati, sed quatenus corpori adbæret. Atqui boc Plato nobis fignificare in his uerbis wult: Et circuitum quidem eiuf dem, similisq; naturæ in ipso cursu prorsus impe- 20 diunt, alterius uerò circuitum dyfrahut.) Hoc est, magna rerum corporearum accessio mensis motum simplicem, er eiustem nature impedit, cum recte il lam suo munere uti non sinit: & sensus etiam, qui ob narietatem alterius naturæ sunt, distrahit, adeò ut surbatis sensibus, mens ipsa, totumq; animal pertur-Vsq: adeò ut dupla illa, & tripla utrings interposita interualla tria, medietatesq; er colligationes sesquitertia, sesquialtera, sesquiochaua ratione interiectus.) Hinc poteris manifeste cognoscere, 4- 30 nimam barmoniam non esse, sed ratione quada com positam ex harmonicis proportionibus dici. Nam cum animă, eiusq; uires magna inter se proportio-

ne deuinctas, perturbationibus corporeis (commoue ri Plato dicat, illas inquit duas numerorum series in triagulis superius explicatas, medietatumq; ipsaru colligationem perturbari, ita ut anima suis officijs fungi reste non ualeat. Qua de re cum multa suprà dixerimus, proportionesą; ipsas animi uirium expli cuerimus:nunc qua ratione uires eiusdem proportione inter se conectamur, iterum dicamus, quando id numeris folŭ antea demonstrauimus:postea uerò, nali est adiuncta, propter sympathiam solum ab ea 10 cur uires casdem perturbari dicat, docebimus, er ultimò uerba Platonis interpretabimur . ſubstamia una est, uariasq; uires habet, quæ numerorum musicoru proportionibus designantur, pro pter magnam earum consensionem. illas tamen uires Deus opifex ita disposuit, er colligauit, ut dissol ui possent à nemine, nisi ab eo qui easdem coiunxit, ut ancea diximus. Cum ergo una sit à Deo anima constituta, uiresq; habeat diuersas, buiusmodi proportiones intra se complectitur, ut Plutarchus in Quast. Platonicis annotat:ut quonia eius tres partes sunt, quorum prima, id est ratio, est in cerebro, fecunda,hoc est ira in pectore, tertia, uidelicet appetitus in uetre, harmonica ille inter se proportioe deuinciantur. Nam ut proportio barmonica inter tres terminos cernitur, ita anima tres corporis partes fortitur: cerebrum, pectus, uentre. Item tres funt harmonica proportiõis extremitates, quibus eada tres animi partes respodent: va éta, id est altisima: μέσα, id est media: et νεάτα, id est insima. His tribus tres bæ animæ partes accomodantur:rationalis quidem primo, hoc est hypatæ, quoniam uirium omniñ fuprema est: appetitoria, utpote insima, neatæ: media inter eas duas irascibilis, cum Mese conuenit.



Igitur inter illas tres animi partes proportio Mu fica seruatur, qua omnes copulat, ac unum quidda efficit. Nam ut primus terminus ad medium, & medius ad ultimum se habet : ita rursus ultimus ad primum, hoc est inter hypaten & mesen proportio est diates Jaron fine sesquitertia, que eadem inter ratio nem er iram ponitur. Item inter bypaten er neaten, seu interrationem er appetitum, est diapason, boc est dupla proportio: demum inter mesen & neaten, est diapeme, id est sesquialtera. Quare pro- 10 latius Plutarchus in eo libro, quem nos citauimus, portionibus his medius terminus cum duobus extre mis connectitur, & duo extrema inter se. Nam qua tenus ratio imperat ira, diatessaron dicitur:quatenus autem ira imperat cupiditati, est diapete. Quatenus ergo ratio appetitui praest er hic rursus ira subijeitur, diapason sit, boe est dupla proportio:si-

quidem bis imperatur, primò à ratione, demde ab irascibili. Ecce igitur sesquialteræ proportiones in diapente, sesquitertie in diatessaron, 😎 duple in diapafon conftitutæ, animi fubstanciam complent. Nam rationem in summo, appetitum in insimo, mediam inter utrang; iram habent . Hac itaq; ratione partes animi inter se colligatæ, unum quendam in motu suo cursum orbicularem efficiunt, in eoq; magnam dinersarum nirium proportionem sernant:ut testatur. Quando igitur animi nires debitam proportionem non seruant, sed ratio, que imperare de buisset, subijcitur, aut appetitus iram superat : to ta' ue anima constitutio perturbatur: tunc demum pro portiones ille triple, duple, colligationes q; numero rum suprà traditæ torquentur, comouent urq;. Nec enim**s** 

enim aliud est proportiones illas non seruari, quam animi uires suo munere minime fungi, nec debita mi nisteria exercere. Vnde Socrates in Phedro, anima aurige comparans, uires einsdem duobus equis similes facit, ipfosq; tumultuari inter se dicit : umciq; nonnunquam prestantiorem equum, id est rationem, à deteriori, siue appetitu. Ergo ut Platonis uerba interpretemur, adeò turbari animi statum ex ternis corporeisq; affectionibus ait, ut tria illa innem habentium, ac tota demum animi compositio, quamnifi solus eius opifex Deus dissoluere posit, perturbentur, uiresq; animi omnes suis officijs abu-Omni revolutionis genere torqueant, om nesq; anfraetus er uarietates orbium, quotcunq; co tingere queunt, inducant, ita ut ambitus ipsi uix sibi muicem connexi, ferancur quidem, sed sine ratione ferancur, tum contrà, tum ex obliquo, tum resupina quadam dispositione.) Easdem animi pertur bationes latius demonstrat Plato, cum duplicem illu 10 motum commoueri, nullaq; ratione cieri dicit. Nam cum mens ipsa proprio suo motu simplici, ac eiusde naturæ moueri deberet, itemq; fenfitiua anima motu alterius impellenda foret, uarie quidem ambæ perturbaneur, nec certam statutamq; motus sui ratione seruane, sed quasi sortuitò seruntur tum contrario tum obliquo, tum etiam supino motu . Itaq; comrà fient animi motus, si contraria quis iudicet, quam ue re funt:ut quod mundus eternus fit, er idem genitus, er quod anima immortalis sit, er morti obno- 30 est. xia. Item obliquus motus appellatus, cum falsa pro ueris assumimus, illisq; assemimur : ut cœlum stare, terram moueri. Deniq supinus est, cum absurda bo nis anteponimus:ut quod uirtus sit uituperanda, et uitium laudandum. Cum ergo animus perturbatus motus suos proprios, ac suis uiribus accommodatos nequit conficere, triplici motu illo turbulento, & à ratione alieno mouetur: nimirum contrario, obliquo, er supino. Quapropter nihil aliud per tripliperturbatum animum no modò naturalem uirium fuarum curfum non tenere, nec debita ratione uiribus suis fungi, sed etiam contrario motu impelli, ac fine ratione uagari, id quod similitudine quadam do cet his uerbis: Ceu si quis caput pro pedibus humi figat, pedes uerò pro capite tollat in altum, tunc arbitror tam eius qui sic affectus est, quam corum qui spectant, dextræ partes sinistræ, & contrà siniftra dextra fibi muicë effe uidëtur.) id eft, Quemadmodum qui corpore inuerso sunt, dum caput hu-50 mi figunt, dextra finistra putant esse, omniaq; contrà iudicat, quàm uerè sunt:ita qui perturbato sunt animo, erroribus multis falluntur, nibilq; uere difcernunt. Vt si quis odio flagret aduersus aliquem, omnia in illo mala esse putat, quantuuis sint bona: aut si amore sit captus, etiam rem turpisimam pulchram existimat. Unde in hac comparatione omnes

perturbati animi errores facile posumus intelligere. Nam per caput inuersum, terreq; defixu, rationem oppressam cogitamus: per pedes autem sursuns elatos, iram, cupiditatem, caterasq; infériores animi uires ulgere, ita ut cum bæ illi subicctæ esse debuissent, illaq; his imperare, ontrà tame fiat. siquidem ratio terra infigitur, id est corporeis terrenisq; rebus sese contaminat, uitijs 4, appetitui ac affectionibus submittitur. 1am verð ut caput inversum siniterualla numerorum, duplam triplamq; proportio- to stra capit pro dextris, er bec rursus pro illistita ra tio perturbata, er quasi ed terram depressa, motü alterius natura, qui sinister est, ac sensitricis anima proprius, pro motu nature eiusdem, qui ad illam pertinet, dexterq; est, capit. Qua de causa mens ratioq; fallitur, & quasi demens sit, cum suo munere recte no fungatur, sed à corpore uelut in tyrannide opprimatur. Atqui hoc ipsum in his uerbis Plato aperte significat. Itaq; cum boc ipsum, catera ue huiusmodi animi quog ambitus maxime patiun tur, si tunc extrinsecum aliquid eiusdem ipsius, uel alterius generis inciderint, falso quid idem alicui fit,quid ue alteru ab aliquo,indicant. ) Id eft, Cum animus perturbatus dextra sine bona, finistra, hoc est mala cogitat esse, nec eius proprius motus certa ratione fit, tunc res externas dijudicare nequit:nec quid fit fimplex & eiusdem naturæ,nec quid multi plex & alterius, potest dignoscere, sed falso de illis semit, falsaq; pro ueris capit ac consundit:quod quia sine ratione, confilioq; resto fit, demens tunc Neque ullus princeps er dux in eis tune est circuitus.) Hoc est, nullum babet certu motus prim cipiu, sed omnia confundutur:dominaq: ipsa ratio, quæ motrix totius animalis est, fubijcitur, fensusés dominantur, ex quo summam animi perturbatione cognoscere posis. Cumá; extrà positi sensus pulsauerint animā uehemētius, totamý; eam possederint, tunc illi subiugati quidem & servientes dominari nidentur. ) Qua ratione fenfus ab externis rebus perturbentur, in bis docet, quando affectionum cem illum motum fignificare nobis Plato uult,quàm 4º animi caufas reddit. Nam fenfus quafi nuncij ad externas res mittuntur ab animo: quibus perceptis, ad illum,ueluti allato nuncio,redeŭt:id quod cum perpessione fit. Siquidem sensus ab obiectios patiuntur, quatenus illa percipiunt:itemq; animus à reru perceptione patitur, quatenus res comprehendit. Vnde patiens intellectus ab Aristotele nocatur, quòd in rebus percipiëdis quasi assiciatur. Ergo propter sen sum affectiones animus sape afficitur, patiturq: à rebus externis.nam sensum cupiditas sequitur, aut odium:quibus si animus no imperet, praceps sertur, perturbationeq: comotus, fui compos no est. Quinetiam sensus ipsi cum harŭ perturbationum extrinfecus aduenientium cause principias; sint, ipsi quidem animu non superant, ut Plato inquit, quamuis Superare uideantur: sed superantur potius ab externis rebus, ijsą: iam perturbatis, animus uti illis nequit. sensitiua enim anima ab obiectis extrinsecis commonetur

commouetur per sensus, ipsa uerò ratione ex se non superat: quia mortalis pars immortalem commouere no potest. Videtur tamè illa banc superare, quòd sympathia quadam mens afficiatur, uitiataq: fensitrice facultate, sensibus recte uti nequeat. Itaq; sensi tiua anima ex sua natura perturbatur, quia est affe-Mionibus obnoxia: ratio nerò ab illa, quonia cidem iam perturbatæ assentitur. Atq; hoc modo omnes animi affectionum formægignuntur, ut latius postea talis corporis umculis includitur, amens efficitur.) Hec est totius animorū generationis conclusio. nam cum Deum Plato primò induxisset animas omnes simul creame, demdeq; dijs iunioribus eas trademe, iubentemá partem mortalem immortali attexere, immortalis mortalisq; partis connexionem descripfit,naturamq; utriufq; oftenditidemum, quid ab al terutra proueniret ad altera, docuit, cum ab immor tali parte intelligentiam, scientiam, diumorum con templationem oriri dixi:: à mortali uerò perturba- 2; tiones, errores, uitia, opiniones falfas, et disidia. V n de fit, ut cu bi duo animi motus cotrarij fint, ijdeq; ex connexione anima cum corpore nascantur, tunc primum anima ceves, id est fine mente illa priftina, quam m primo uchiculo habebat, efficiatur, er ex ea corporis connexione perturbation u omnium originem assequatur. Nam cum meme à Deo habeamus, senciente uerò animam à corpore animato, atque ab illa recta ratio, ab hac perturbationes omnes orianeur:fit, ut ingrediente corput anima, illiq; co= 30 pulata, errores perturbationesq; corporeat sequatur, nec tam reclè sua ui uti posit, quam si à corporeis umculis libera effet . ideoq; oppreso corpore, magis animus uiuit, ac uiget:uigente autem illo, deprimitur. Quam ob causam, mortem corporis expe tendam esse philosopho, iubet Socrates in Phadone, ut anima comodius uiuat. Quo nomine Plato pri mam inquit anime dementiam, ex qua cuncte affectiones oriuntur, connexionem ipsius cum corpore su m corpus, er Porphyrius de Abstimemia anima-At postquam nutritiolium latius demonstrant. nis er augmenei riuus lenius minusq; fluit, animeq; circuitus tranquilliore motu iter suum peragunt.) Eandem catfant originis affectionum anime accidemiums confirmat, quod idem animus propter il lam cum corpore conexione iam inde ab initio subijci perturbationibus incoeperit. Nam principiò propter corporis imbecillitate in pueris quasi conde etate uigeme, paulatim sese ipse explicat, donec omnem suam uim, confirmato iam corporis statu, oftendit. Multum enim confert corporis coffitutio, temperatioq; ad animi promptitudinem: siquidem pueri, rudiq; corpere constantes bomines, minus vigene animo, imò nullam ferè rationem habere sape mideneur. Ex quo mtelligimus, animam corpoream

concretionem sequi, omnemá; suam imbecillitatem à corpore habere: quando eadem semper illius essent tia est, nec intensionem, remisionem ue recipit. Quamobrem et illi quorum corpus indies incremen ta suscipit, propter concinuam materie accessionem ex cibi alimenco, minus aptè ratione utuntur, quia sensuum organa inepta sunt ad sensus efficiedos:nec memoria propter nimium bumorem retinere quicquant potest, aut sensus rectè aliquid comprehende-Quas obres ab initio anima, cum mor- 10 resautratio dijudicare. At cum adulta funt homines ætate, qualitatumý, quibus corpus constat, temperatio est facta, ratione melius ututur, sapiemiores 🤹 atate fiunt. Itaq; fluxus ıfte, fiue por µa, de quo Plato loquitur, naturalem materiæ acceßionem ex cibò prouementem significat. Nam substantia sumpti cibi in corporcam molem mutatur, atq; ita increscent te bominis corpore ufq; ad etatem adulta, पर्वक्रीड़ id est alimenti perpetua fit accessio, que animi uires impedit,& quasi inundatione quadam submergit! quemadmodum ij, qui multo cibo potuq; grauatur, hebetiori funt ingenio. I gitur quandiu acceßio hac materia adcorpoream hominis molem fit, animis eiusq; uirium imbecillitas oritur:cessance uerò illa, bomineg; in atate adulta constituto, tranquillitae eiusmodi perturbationu sequitur, comodeq; animus fuis uiribus fungitur, ipsius q; motus tranquille, de= bitaq; ratione fiunt:nec illi potest externa accessio ciborum impedimeto esse, si appetitus uelit cohibere. Atqui boc Plato significare nobis in illis uerbis wilt ait enim, confirmato iam corporis humani sta tu,animi motus recté fieri, nullisq; commotionibus externis perturbari: sed pacatam, tranquilla ab affectibus, sapiemem deruque uitam agere, dummodo uelit . nam si se corporis uoluptatibus tradat, non **minus** perturbabitur, quàm antea. Quod si quis educationi, recleq; nutritioni, disciplinam quoq;, et eruditionem conuenientem adiunxerit. ) Quanqua etatis incrementum corporeas commotiones ad ani mum peruenientes tollat, mul: um tamen etiam edufusse. Quod ettam Plotinus in lib de Animi descen- 40 satio, in Bitutioq; efficit . Nam si disciplinarum cognitione, morumq, recta institutione informetur animus, magnos effugiet etatis sue adbuc imbecillis morbos, ac ignoratione, infeitiaq; liberabitur : quibus esset profestò astrictus, antequam ad adultam etatem perueniret. Vnde magni esse momenti recta institutionem Plato docet, quando animus re€tê in≥ fitutus, uel naturæ imbecillitatem uincit:comrà ue ròmala institutio non modò corporede affectiones non tollitssed auget etiam, mancumés reddit bomifopitus est, nullamq; rationem habere uidetur:dein- 50 nem ad reliquum uitæ cursum peragendu. Atq. hæc satis de perturbationum animi causis dicta sint:latius enim in sequentibus ea de re dicemus. tamen magnam Platonis prudentiam cofidera, quo pacto semper rectam institutionem nobis commendet, & in media naturalium rerum tractatione ad bomines informandos bonis moribus digrediatur, ut non modo ucram dostrina cognitione affequatur,

fed mores etiam fuos rectis confiliis posint componere. Hic etenim Platonis finis est in plerisq; Dialo gis, ut Proclus, Platoniciq; alij docent, effentiæ suæ cognitionem cuiq; commendare:tum docere, quara tione rede, bonisq; moribus posit uiuere.

SEBAST.

Sed hæc quidem polt ortum contin gunt. Nunc uerò de prima hominis co politione exactius dillerendu, ac probabili ratione monstrandum, qua causa & prouidentia deorum singula me. 10 bra corporis ad singula animæ officia sint accommodata. Principiò dij figuram capitis ad rotunditatem mundi fin xere, in eog duos illos animæ divinos circuitus statuerunt. Est autem caput membrum corporis diuinissimum, reli quorumés membrorum princeps:cui totum corpus conexum di subesse & parëre i ullerunt. Excogitauer ut enim, 20 motuũ omniũ quotcunce elle queant, compos id fore. Cum uerò inæqualis & aspera, ac partim quidem accliuis, partim decliuis terra lit, li humi caput: Terperet, per co terræ superficiem uolue retur, hos anfractus sine offensione trã sire non posset. Quod sane malumut uitaretur, procerti hunc habitum corporis ad faciliore progressum dipro 30 uehiculo capiti subiecerunt. Corpori præterea quatuor in longum porrecta & flexibilia mebra annexuerunt, quibus facile divina providentia mouere tur: apprehenderet uidelicet obiecta quæcg, staret, & sisteret, percg omnia graderetur caput superné subsistens di uinissimi sacratissimica habitaculum. Hanc igitur ob caulam nobis crura 40 tur: er quo similiores illi sunt, eo sunt persectiores. manusch dedere. Anteriores auté partes polterioribus præltantiores, & ad imperandum aptiores arbitrati, in anteriore quog parte moueri nos ut plu rimű uoluerunt. Oportebat porrò anteriora discreta & dissimilia esse. Quapropter primum globo capitis faciem adiecere, faciei&instrumentaquæad tiæ, alsignauerunt, decreuerunt og naturale hominis imperium in hac parte anteriori priorico confiftere.

Constituto iam animali, consequens est, ut singu-Las illius partes explicemus:id quod hoc loco fusius tractatur. Sed cum de animorum informatione, insti tutione g morum mentionem Plato fecifet, confenta

neum uidebatur tractationi buic, ut de moribus difsereret, deg; affectuum curatione . Sed cum eius rei tractatio ad moralem philosophiam pertineat, insti tutumq; buius libri sit, naturalem scienciam tradere, in alium locum prætermittedam illam effe dicit. Quo nomine hec, inquit, que de animorum institutione diximus, post ortum cotingunt:id est, post tra etationem de animi generatione dicenda sunt. prius enim animi generatio, perturbationumq; origo tradenda eft, quam institutionem, remediaq; tradamus. Igitur omißis nunc ijs que ad moralem philosophia spectane, ad animæ tractationem redit, utresq. singu las ipfius docet,cum ait, Nunc uerò de prima bominis generatione exactives differendum.) Id est, Quo nam pacto anima componeretur, antea diximus:nuncexactius,qua ratione ijs partibus utatur, aut que partes ille sint, docebimus. Quare Platonice philosophie in rerum naturaliù productione or do is est, ut omnium rerum generationem ad artisicis Dei providemiam, quasi ad primam causam, er primā naturā, ut uocat Aristoteles, reducat : ideoģ bactenus Deum cunctoru auctorem præpofuit, deinde iuniores deos ueluti caufas fecundas er instru mentarias adiecit. Itaq; cum has ipfas caufas rerum effectarum præponat, animorum generatione ab illis perfectam, absolutamý, persequitur, singulasý, animi uires, partesq; totius animalis exponit. Qua de causa dicendu, inquit, est in sequencib, de singulis anima corporisq; partibus, quo pacto ab efficietibus illis causis, quas suprà memoraumus, generate fint . In quo, ait, nibil pro certo affirmabimus, sed probabilitatem folum sequemur, que in naturaliu rerum explicatione potisimum spectada est, ut anted diximus. Quare airias nai neoroias Tap beap fa cultates illas efficiedi res naturales, ortumq; rerum producendi uocat . nam ut rerum productarū perfectionem magis oftendat, illarum generationem ad prouidentiam Dei reducit . creatæ siquidem res effcctoris perfectionem, quammaxime possunt, imita

Principiò dij figuram capitis ad rotunditatems mundi finxere, duosq: illos in eo animæ circuitus statuerunt.) Quando dij iuniores totu animal, nimirū hominē, fabricati sunt, singulasq; illius partes miro consilio efficere, à capite, tanquam corporis prestantisima parte auspicatur, generationem que illius docet. Qua in re exemplarem causam, er effi cientem adjungit, quemadmodum in omnibus batte nus fecit. Igitur totum, inquit, hominem ita dij iunio minicularetur omni animæ providen 50 res fecere, ut in eo sui auctoris ordine sequeti sint. Nam ut ijdem ad imaginem summi Dei sunt geniti, ita quoq; ipsi eundem illum tanquam exemplar Jibi proponentes,hominem efficiunt. Et ut Deus uniuersitatem rotundā, in orbemý; mobilem constru xit,duplicemq; illi motum tribuit,unum eiusdem na tura, atq alterum alterius:itemq; illum simplicem, ac mentis proprium fecit, bunc autem in septe alios

motus

motus divijum, sensibusq; similē:sic etiam dij iuniores bominem ad huius mundi archetypi imaginem, quasi paruum murdum, quem μεκροκόσμου Greci uocant, effeoere, duplicemá; ambitum illum capiti alligarunt, universi mundi figuram imitati. Quapropter qui nam duo illi ambitus divini sint à Platone bie traditi, aut quo pacto rotundam mundi figuram homo imitetur, doceamus. Duplex ille diuinus ambitus homini tributus, conuersionem animi si mus. Nam ut primum mobile uno semper motu cie tur, reliquosq septem orbes impellit : ita mens uno tantum circulari, reflexog motu mouetur, sensusg omnes mouet. Atque hic est eiusdem natura motus, quem motui octavi eceli tribumus. Alter autem fen sitiue anime proprius est, & in uarias partes dividitur,qui alterius naturæ dicitur,quemadmodu pla netarum omnium motus propter diuersitatem suorum cursuum codem nomine appellatur. Ergo duplex ifte motus nibil aliud est, quam duplex animi fa 20 cultas, sensitiua & rationalis. Præterea motus isti in orbem impelli dicuntur, quemadmodum università tis conversio: quia totius anima uis ac motus, orbicularis à Platone dicitur. Hoc modo etiam divini il li duo ambitus intra caput hominis illigari, moueriá in orbem dicuntur, quòd in uno capitis ambitu rationis, sensuumq; omniŭ radices sint, ut Galenus in lib.de V fu partiŭ docet. Quod fi ergo ueram capitis similitudinem cum coclo uolumus ostedere, sen cum cœli motib. coparentur. Itaq; octavo cœlo feu Andava, ut uocant, mens er intelligentia respodet. quia fimplex,coftansq; illius motus est, & reliquos fensus mouet,ut octavum cœlū errames stellas.Saturno contemplandi uim tribuamus, Ioui ciuilis facultatis perceptionem, Marti iram, Mercurio facul tatem eloquendi, Veneri cupiditatem, sensitiuam Soli, Lunæ uim gignendi. Hæ autem omnes uires re Aè ijs cœll motibus fimilitudine quadam comparan ut Astrologi asserunt. Nam Saturno, qui atram bilem gignit, contemplandi uis tribuitur:quoniam atra bilis homines ad contemplationem excitat. Iupi ter sanguince nature, communitatem inter homines conciliat, ideoq; ad ciuilem facultatem refertur. Mercurius humectus, eloquendi facultati accommo datur. Venus bumida & frigida, cupiditatem indicat:burnor enim, er frigus, appetitum excitant. Sol calidus & humidut, sensibili facultati comparatur. Luna demum humida er frigida, gignendi um figni 30 in posteriori, memoriam, ac rationalem animi uim. ficat : est enim ut mater humidorum omnium. Ecce igitur uirium omnium animi cum cœli orbibus fimi utudo.nam reliquam partem hominis terrena, hoc est corpus,instriori naturæ,quæ sub luna est, mutabili & caducæ, comparare poßumus. Corpus siqui dem ex quatuor elementis, que sub luna sunt, componitur:idemq; perpetua mutatione, alteratione tu

materiæ ex ciborum alimento accedentis, tum morboru, tum deniq; etatis occidentis uariatur, ut mun dus hic inferior. At cur nam caput rotundum efse dixit? Certe non modò quia figuræ rotundæ sit, sed quia uires omnes animi, que circulari motu cien tur, à capite ad reliqua membra perueniant in eo enim ratio, memoria, imaginatio, cæterorumq; sensuu radices sunt:id quod ex ipsis sensuum organis, hoc est neruis, ab uno cerebro nascētibus, colligere posgnificat, quam mentis, animaq; sentiencis esse dixi- 10 sumus. Adde quòd universa structura corporis ro tunditatem maxime imitatur.nam et totum corpus hominis rotundum est:quod facile apparet, si homo ( ut Vitruuius lib.s. docet ) supinus, expansis manibus ac pedibus, collocetur, & ab eius umbilico, qui medium corporisest, circumducto circino, circulus describatur, cuius ambitus extremas capitis, digitorum, manuŭ ac pedum partes attingat . Quimetiam multæ quoq; aliæ partes rotunditatë mitantur:ut oculi,uemer,cor,tota deniq; corporis compositio. Sed de his quidem hactenus, ad reliqua progrediamur. Hic tamen considera, Commentarios Procli huc usq: solum Platonem interpretari. nam que demceps sequuntur, à nullo sunt scriptore explicata. Est autem caput membrum corporis diuinisimum, reliquorumą, membrorum princeps, cui totum corpus connexum dij subesse, & parêre iusserunt.) Quemadmodum animi partiŭ mens est prastancisima, ita potisimum, supremumą; locum occupauit, hoc est caput. Idem enim in altisimatosus omnes utrius motus animi proponatur, ijdēg: 30 tius corporis parte positum, quasi gubernator reliquarum partium est. quod cum menuis sedes, ac ment brorum aliorum sit præstantisimum, in primis å Platone hic ponitur, eiusq; usus declaratur. Quo nomine pars, inquit, illa, quam nepablic, id est caput uocant, diumißima eft, & omnium corporis partit domina, quia rationalis anima sedes in ea collocatur. Que cum capite ut instrumento ad reliqui cor pus impellendu utatur, ipsum etiam caput præstantisimum erit. nam & cerebrum neruorum omniu, tur, quod singula illorum sidera similes uires habet, 40 qui motionis animalium organa sunt, radices in se continet. Vnde moto illo imaginatione quadam, ner ui mouentur : ab his uerò musculi,ab ijs demum totum animal.Iam uerò caput (ut Aristoteles lib.i.de Partibus animaliu, & Galenus de Vsu partium describunt) in tres partes distinguitur: in ameriorem, quæ finciput : posteriorē, quæ occiput, cui cerebrū fubijeitur: & mediam inter duas illas, quæ uertex di citur. In priori quidem communem sensum, phantasiamq; ponunt : in medio, estimatricem facultatem: Quo fit, ut foiritu cerebri neruos instigame, totum corpus moueatur. Atq; ea de causa Galenus lib.8. de V su part. sensus ac motus humani corporis initia cerebrum uocat.Quamuis Aristoteles in lib.de Animalium motu, principium illud in corde ponat, quod corporis medium fit, pariq; ratione partes om nes impellat . Hanc igitur ob causam imperare mquit caput reliquis corporis partibus, illiq, has effe fubiectas, quòd idem motionis, sensuumquemnium origo sit . Lam uerò iuniores dij corpus, ut ait, capiti subiecere, quia intelligebat, idem ipsum motionum omnium corporis particeps futurum: hoc est, quia motus omnes corporis fiue ad latera, fiue fur-fum ac deorfum, fiue in anteriorem posteriorem 'ue partem fiant, ex ipso capite initium habent, ideoq particeps corundem uocatur. Adde quod potißima animi uis, à qua omnes motuum differentia proue- 10 bus diximus frequenter, duas 4 ex illis homo ad imniunt, in capite ipso est . Ex quo sequitur, motionu omnium initium idem esfe. Cum ucrò inæqualis er afpera, ac partim quidem accliuis, partim decliuis terra sit.) Causam, cur caput supremam corporis partem obtineat, reddit. Ait enim, propterea sub iectum esse capiti corpus, ut hoc tanquam uehiculu illud sustentaret, ne si eo careret, per terram uolutaretur, progrediq; non posset, cum in uarias terre ca uitates, eminentiaq; loca perueniret. Itaq; ut mentis uehiculum est caput, ita corpus est capitis:id quod 20 etus est, & homini potißimum tributus, ut his uer-Galenus lib. 2. de Vsu part. confirmat . Atqui bec Platonis ratio probabilis folu est, ut rationes etiam Galeni de Vsu partium:nec enim ueram, exactamás causam locationis membrorum reddere possunt, sed adumbrata folum: cum uerißima ratio omnium fit, auctoris Dei uoluntas, & in homine efficiendo con filium. Corpori preterea quatuor in longum por recta er flexibilia membra annexuerut, quibus faci Le diuma providentia moveretur.) Explicato motionis animaliŭ principio, instrumeta ipsa Plato nos 30 nulla magis declarat animi motus, quàm hominis 🙉 docet. Eadem autem quatuor esse dicit, bina scilicet brachia, binaq; crura, quibus motionum omniŭ uarietas perficitur. Que cum propter facilitatem, agilitatemą; motus curuari, apprehendereą; quiduis poßint, επτά και παμωτά κώλα, id est apprehensoria, curuatilia q; membra nominat. Nam & brachia facile curuari, coprehendereq; aliquid posunt : eodemá; modo crura, manus ac pedes, que, Galeno au ctore, candem ferè uim habent:pesq; manum maxipropter munus quidem manuum brachiorumq; est, apprehendere ac retimere: pedum uerò, er crurum, ambulare.Sed ut ambulatio firma fit, ne corpus uacillet, hoc modo fieri à Galeno dicitur, ut firmato in terram altero pede, alter circunferatur. Horum igi tur quatuor membrorum officia Plato describit, cum ait, Quatuor illa membra corpori data effe, ut caput moueri, actionesq; menuis exerceri possent. siue enim quicquam apprehendere, siue progredi, sine tangere, sine deniq; aliud huiusmodi a- 50 ciem, que proxima est, continuò deseruntur. gere animus uclit, necesse est brachioru, crurumás ministerio ad id uti. Quo nomine duo hec officia coprehendendi, insistendiq;, de quibus Plato loquitur, partim manibus, partimq; pedibus tribuenda funt. Ergo ut caput à corpore commodius deuchatur, pedes corpus uehut, atq; ita mentis actiones in-Grumento corporis peraguntur. Anteriores auté

partes posterioribus prestantiores, er ad imperan. dum aptiores arbitrati, in anteriorem quoque partem moueri nos ut plurimu uoluerunt. ) Quemad. modum cum de cœli motu loqueretur Plato, motum anteriorem prestantiorem reliquis esse dixit, eumés. cœlo tribuit, ut ab ortu in occasum moueretur : eodem quoq; modo bominem, qui ad imaginem uniuer si fuctus dicitur, in anticam partem incedere nunc inquit. Nam cum sex sint motuŭ disferentie, de qui grediendum habeat potisimum, anteriorem nidelicct,& posteriorem, prestantiorem ait motum, hoe est in partem anteriorem, bomini tributum esse. Vn de pleraq; corporis membra in anticam partem mo uentur, ac flectuntur:ut brachia, caput, fpina, quauis flecti etiam in partem posteriorem possunt. quo fit, ut solus home ex omni animantium genere, reclus stare, sedereq; ualeat. Cum demű anterior motus dignior reliquis omnibus sit, & ab alijs distinbis Plato inquit: Oportebat porrò anteriora di-[creta & dißimilia effe.) id est,motum partis anterioris, utpote disimilem, & præstamiorem alijs, dij iuniores distinxere, hominiq; potisimu tribuere. In qua itide ratione, ut in reliquis omnibus, probabilitatem solum require, qua contentu esse se Pla to dixit, firmiores enim buius rei causas reddere ficile non est. Quapropter primum globo capitis faciem adiecere.) Ex omnibus corporis partibus cies.primò enim per oculos animi affectiones clarifsimè indicantur: deinde ipsa oris, nasi, frontis, ac to tius faciei figura, er multus, dinersos mores, ut Physiognomi tradunt, declarant. Quapropter uelut animi indicem illam in parte anteriori Deus posuit, ut sincipiti esset subiecta. ea siquidem facies dicitur, que calue subiecta est : cuius partes sunt, frons,oculi, cilia, fupercilia, nasus, maxilla, tempo ra, labia, os, mentu. In hac ergo, præter id quod amè imitatur, apprehendedo, ac sese flectendo. Qua- 40 nimi motiones manifeste indicantur, pleriq; sensus collocati funt. In oculis enim uifus, in nafo olfactus, in ore guftus ac fermo fiŭt. Qua de caufa in eadem, inquit, facie instrumenta sunt à dijs facta, ad omnem animi providetiam:id est, ut in eadem animus vires omnes suas oftendat. nulla enim corporis pars est, in qua plures fenfus edàtur, quàm in facie. cuius rei causa est, ut Galenus lib.11. de Vsu partium tradit, quòd magna est cerebri cu illa cosensio: cum ab boc sensuum omnium uires proficiscantur, ad fa

> Sed ex omnibus faciei partibus primiluciferi oculorum orbes coruscant, hac causa dati. Ignis certe illius qui no urit quidem, sed illuminando suaviter diem inuehit mundo, participes oculorum orbes diftecerüt, Intimüsiqui. dem '

dem nostri corporis ignem huius ignis germanum syncerum per oculos e. manare uoluerunt, in quibus lenis con geltusch ubick ignis huiusmodi lit:sed per eorum duntaxat folidiorem angustamca medietate ignis purior euolet, crassior uerò cohibeatur. Itacz diurnit lumen applicat se ussus radio, tunc ea duo inter se similia concurrentia ato: 10 partem in læuam speculi, læuamó; in commixta, quò oculorum acies dirigü tur,ibi in unius iam domestici corporis cohærent speciem, ubicunce uideli cet tam intimi quam externi luminis fit concursus. Totum igitur hoc propter similitudine passionem eandem fortitum, cum quid aliud tangit, uel iplum ab alio tangitur, motü huiulmo diad corpus omne, perce id ad anima 20 ad fieri potest, ideam perficienda. Sed usch diffundens sensum efficit, qui uisus us catur. At postquam in noctem discesserit cognatus ignis, uilionis radius euanescit. Nam in aerem sibi dissi milem erumpens permutatur atopextinguitur, cum nulla habeat cum proximo aere, utpote ignis splendore carente, naturæ communionem. Idcírco uidere desinit, somnumés inducit. Ete 30 rum. Sed ignis, aqua, aer, ac terra cornim salubre palpebrarum tegmen di oculis machinati funt: quibus obduchis, uis illa ignis intimi coniuentia tegminis coercetur, copressa interiores motus perfundit & mulcet, quibus relaxatis at comollitis quies oritur. Si profundus ob multam quietem motuu nos occupat sopor, exigua sequun turinsomnia. Sin uehemetiores aliqui 40 motus quali uigiliarum reliquiæ reli> chilint, quales quidem & qualibus ex locis haustæreliquiæ sunt, talia somniorum simulacra nascuntur, eorum (3) nobis expergefactis restat memoria. Atuerò simulacrorum quæ uel in speculis oboriutur, uel in perspicua lenica cernuntur superficie, facilis assecutio ett. Nam ex utriuscp ignis tam intimi 30 inceps explicandum censeo. Rerum quam extra politi comunione, eius qu rurlus cocurlu & cogruentia, qui pallim terso lenico corporiaccommoda, tus est, necessariò hec omnia oriuntur, cum ignis oculorum cum eo igne qui est è conspectu esfusus, circa lene nitidumés corpus sese confudit, Dextera

uerò uídentur quæ læua funt, quia con trarijs partibus oculorum infolito mo re contrarias partes attingimus. Reipondet autem dextera dexteris, læua læuis, quando commixtum lumen cữ eo cui permiscetur, transilit. Id cum spe culorum lenitas hinc illinc@ altitudinem assumpsit,& ita dextram oculorii dextram detorlit. Quod li speculum ad uultus longitudinem conuertatur, uultum reddit relupinu, cum superior Iuminis pars ad inferiora, inferior uerò ad superiora uertatur. Atop hec omnia ex eorum genere funt, quæ principa. les rerum adiuuant causas: quibus ut ministris utitur Deus ad optimi, quoexiltimant plerica, no adminicula hac principalium causarum, sed has ipsas esse omnium causas, quæ frigoris & ca loris,rari & denli,cæterorum¢; limiliữ naturam habeant, rationem uerò meñ temés nequaquã. Mentem enim à nul la re alía nili ab anima poísideri conu**e** nit. hæc uerò aspectum effugit oculo. pora funt, at con cernuntur. Oportet au tem mentis & scientiæ amator em prin cipales fapientis naturæ caufas quære. re:atop eas quæ necessario ab alijs quidem mouentur, alia uerò mouent, se cundas caulas arbitrari. Quocirca à no bis sic censeo faciendum, ut de utrocp causarum genere disseramus, separatim autem de his quæ cum intelligentia effectrices sunt pulchrarum rerum atos bonarum: de ijs rursus, quæ uacan tes prudentia, quodlibet passim sine ordine faciunt. Ac de secudis quidem caulis oculorum ad eam uim quam ha bent conducentibus, satis esse dictum puto. Maximű uerò opus cuius gratia utiliter nobis à Deo donati sunt, des enimoptimarum, ut arbitror, cognitio nem nobis oculi attulerunt. Nam hæč quæ de mundo disputatur, nunquam inuenta ellent, li neca lidera, neca fol, necs cœlum suspici potuissent. Cogni tio uerò diei ac noctis ab oculis orta fe cit, ut dinumeratione quadam mensit

annorumés ambitus metiremur, tempus cognosceremus, univerlænaturæ ordinem scrutaremur. Quibus ex rebus philosophiam adepti sumus: quo bono nihil unquammaius mortalium generi datum est deoru munere, neca dabitur. Hocigitur maximum oculorum beneficium esse dico. Minora alia prætereo. Quibus qui à philosophia 10 muntur. Tota autem humorum istorum constitutio alieni sunt, orbati si querantur, frustra querentur. Nobis uerò alleredum elt, ob hanc potissimum rationem Deum oculos genuille, ut mentis circuitus qui in cœlo peragutur, intuiti, in ulum redigamus nostræ mentis: cogitàtio. nisconostræ discursiones illis cognatas, sed perturbatas quodammodo ad illorum temperie reuocemus. Et cum 20 illos agnouerimus, & recta ratione secundum naturam præditi lingulorum ordinem perceperimus, convertiones Dei, quæ sine ullo errore aguntur, imi temur, atcz ad earum exemplū discursiones nostræ cogitationis uagas & erraticas componamus. Vocem quoque auditumés eiusde rei gratia Deos dedisse nobis existimo. Nam ad hæc ipla sermo pertinet, plurimumés conducit, omnisés mulicæ uocis ulus harmoniæ gratia est tributus. Atqui & harmonia, que motiones habet anime nostræ discursionibus congruas atos cognatas, homini prudenter mulis utenti non ad uoluptatem rationis expertem, ut nunc uidetur, est utilis: sed à Musis ideo data est, ut per eam dissomus, & ad concentum libi congruum redigamus. Rhythmus quogsadhoc uidetur elle tributus, ut habitum in no bis immoderatum, gratiaco carentem, aptissime temperemus.

Quoniam faciei mentionë Plato fecit,eandemá; sensuum organa plerag; babere dixit, singulas eius partes persequitur: quando omnia latius in sequêtibus dicenda sunt. primoq; situm oculorum, uisionisq; modum oftendit . Sed antequam ipfa Platonis uerba explicemus, situm oculoru in primis tradamus, deinde modum uisionis ex Platonis sementia exponemus. Oculos Plato inquit in sublimi facici parte affixos esse tanquam duo memis luminaria, quibus cernere omnia poßimus. Iidem autem bint ſunt,& fronti [ubijciuntur, ambiŭturq; undiquaq;

MORZILLI tum supercilijs & cilijs,tum naso. Qui, ut rerum imagines facilius percipiant , lucidi (unt,ac mobiles in orbem.Horū corpus quatuor ex humoribus conflituitur, quos tenues quedam membranule distinguunt. prima & extima omnium, quam palpebra integunt, crassa er perspicua est, que cornea dicitur:bec secundam que tenuior est, uneaq; nominatur, ambit : tertia aranealis uocata, albugineŭ illum humorem continet, in quo imagines rerum imprirotundam efficit figuram, ut facilius oculi moueantur. Vtrunq; autem oculum duplex quidam neruis ex una cerebri anterioris parte ortus, & im duas partes bifurcatim porrectus amplectitur, qui opticus,quasi perspicax dicitur . Itaq; bini oculi , tanquam specula, formas concipiunt in humoribus illis pellucidis, nimiru albugineo & nitreo:conceptas & per pupilla foramina, ac duos illos neruos opticos, ad cerebrum deducunt : eoq; pacto fit uifio. Cum ergo hic sit oculorum situs; er usus bremiter explicatus, quaratione uisio siat uideamus. Plutarchus lib. 4. de Placit. philosoph. hanc fuisse Platonis de uisione sententià dicit, ut oculi ex se natura quandam lucidà habeant,ex qua radij ui fiui effluen tes in externam acrislucem, obiectærei imaginem adducant, o in animo representent, ex qua imaginum representatione fiat uisus. Sic enim ipse ait bis μετδίε: πλάτωμ κατά σιω αύγειου τε μεν έκ τώρ οφθαλμών φωτός έπί ποσόν άποξρέον[ος είς τον ομογονα αέξα, τδ δε από των σωμάτων φορρομού ε απορράμ, του δε με αξύ δέρα συδιάχυ ου έντα κάς ουτρετόρο, σιω εκτείνον σε τῷ πυρώ de τῆς છે કે εως, κοῦ τη di λέγεται πλαζωνικώ σαυ άυγεια. Alcinous quoque de doctrina Platonis, eandem de uisu sementia illius recitat. Itaq; cum facultas uisiua ab obiecto mouetur,tunc radij lucidi ab oculo effluentes, per lucem acris fibi cognatam obiecti imaginem percipiunt, & ad oculum referunt . Hanc quoq; fementiam Macrobius lib . 7. Saturnal . cap. 14. confirnantem circuitum animæ compona- 40 mans, Genuinum inquit lumen è pupilla directa linea micare, eum q; profluuium oculorum , si lucens aeris externi offendat, directim per hanc pergere usq; ad obiectam rem. Vnde tria ponit ad uisum efficiendum necessaria:lumen ab oculis emissum, me. dium aerem lucidum, er oppositum corpus in quod uisus tendat. Quin etiam Theophrastus bocipsum uidetur sensisse, ut Priscianus Lydus eius interpres in lib.de Phantafia testatur,his uerbis:ὁ ἡ πλάτωμ, και είδωλιπιώ τινα ού τη προϊέση τῶς όψεως οὐ ζργάα,πόρι το λάοντων σωμαζικών άλων έμφασιν, ε κατά απορροίαν σωμάτων, άλλά καζά την τώρ લે તીળિમ જમાલ ગુરૂ સર્ભાલમ, ભે મણે નીડ મસેમ માટે માટે જાલાં પાસ્ટી જાય, પ્રેન φίσαδαι βάλεται . ὁ δોγίσως καὶ ὁ Θεόφρασος οὐdeinruται γιατά τλς αναπλάσας λέγωρ τῆς μορφῆς**.** ώα ορ αποτύπωσιν εν τῷ ἀέςι γίνε δαι. Preteres Galenus lib.10. de Vſu partium, manifeſtè cum Pla tone consentit. Cui astipulatur Plotini testimonita in lib.

in lib.de Visione, qui eandem Platonis sententiam confirmans, visionem fieri extramisione radiorum uisiuorum censet. Postremò mathematicorum sine opticorum auctoritas buic sentetiæ fauet, qui lineis quibusdam ab oculo emisis uisionem effici demonstrant, ut in Perspectiva latius videre licet. His om nibus sententijs Aristoteles ac Peripatetici aduerfantur, qui radiorum emisione uisum fieri negant, sed potius intramisione. Qua in re Platonem accuprolixè urget Aristoteles, atq; Alexander Aphrodiseus: aiunt q; utsionem solum sieri per multiplicationem quandam formaru uisilium in aere lucido, que in uidendi sensorium per oculos intromise, illud ipsum moucant, atq ita rerum imagines materie iam expertes animo referant. Sed huic nos Aristotelis sententiæ ipsius Aristotelis testimonio refra gari possumus,qui uisum extramisione radioru fieri alibi dixit. Nam in Problematis quidem, fectione 31.his uerbis id afferit: Diàti diigauciois dio pai 20 જ્લ્મતા: મેં તીરંબરા જેમ લંભામપસંગલા દેશાં મહે લાગે ઉમામસંભા દેશન τέχων τῶν διιμάτων κ κίνκοις. Itaq; motum ex oculis ad obiecta signa prodire fatetur, ut uisio fiat. Itë paulo inferius, cum inquirat cur lusci exiguos scribant characteres, quando parum uideant, excunte inquit uisum efficere ut magis uideamus, hoc modo: સંઈ ફુલ્લ મુલ્લે દેફાઇલલ મેં ઇંબાડ, મહોમ્પામ ઇફલે, લામેલમ જારિયμούε de τε όμματος dιασιάται. Quinetiam lib.3. Meteororu, iridis er halonis causas, cur ita appareant, reddens, uisiuis id radijs, qui retro flecti nequeant, tribuit his uerbis : τρίτον δίε, ότι το μέλαν εἶομ ἀπόφασίς ἐσι, τῷ γαὲ ἐκλιωῶμ τλιν ὄψιμ φαίνεται μέλαν. διο τὰ πόρρω παί/α μελαύτορα φαίνεται, શાલે το μή είπνει δαι τίο όξιμ. Ηος ίρ μη τα tione possumus confirmare contra Peripateticos, quoniam si formarum intramissione fiat uisio, etiam unico intuitu diuersisimarum rerū imagines obuenirent, cum omnes forme uisiles oculis sese offerant: Preterea si obiecte semper imagines in oculum inperspicacisimus.pariter enim omnibus forma sese offerunt. Hinc demum aperte uisionem sieri extramisione luminis oculorum constat, quòd palpebras comprimimus, si quid minus uidere possumus, ut di rectiores oculorum radij effluant, nec imbecillitate diffundantur, antequam ad obiectum ueniant. Ex bis, alijsq; multis, ueram esse Platonis, Academicorumq; sententiam de uisione costat, quam ipsemet à Pythagora sumpsit, qui, ut ait Plutarchus lib. 4. de dam luminis emißionem, er retro unde exterat,recursum, cu obiecta rei species percepta est. Quam quidem reflexionem αὐτανάκλασιν τῶς ἔψεως nominabat. Hanc quoq; sementiā sequuti sunt Stoici, qui igneum quendam spiritum, ac uisiuum, ad pupil lam oculi defluere, indeq; in coni figuram emitti, atque aere circumfusum repercutere, quousq ad rem

uisilem perueniat, eam q; percipiat, asseruerunt. Sed tè illius qui non urit quidem, sed illuminando suauiter diem muehit müdo, participes oculorum orbes dij secerut.) Quemadmodu in superioribus igneu esse calum diximus, non quòd igni hoc elementari constet, sed quia lucidum sit: sic etia oculos ignis esse participes Plato dicit, quod in se habeat splendore quenda lucidum. Appellamur autem ignei, quia lux fant multis argumentis, que lib. de Sensu er fensili 10 omnis ignee nature est, quemadmodu Plotinus ait in lib.de Cœlo. Quod auté ignez nature uocet oculos Plato, propter insitam illis lucem, no modò Al cinous, Platoniciá, alij afferunt, sed Galenus etiam lib. 10. de Vsu part.idq; ratio uidetur persuadere: siquide oculi fricatiõe scimtillare uidetur.ex quo liquet, ut cum lux omnis igneæ naturæ sit, atq; aliqua in se lucem habeant oculi, igneæ naturæ propterea dicantur. Quid quòd Priscianus Lydus hanc ipsam semeniam in lib. de Phantasia tuetur, qui luminosum quiddam in nostris oculis esse, quo res externas adiumemo lucidi aeris cernamus, inquit: idq; anima lium quorundam exemplo probat, quæ propter insitam ipsis lucem, uel noctu quiduis possunt cernere.Est er aliud huius rei nõ futile argumemű, quòd noctu sepc igniculum longe remotu cernimus, cum medius aer inter illum atg; oculum lucidus non sit. Ex quo sequitur, aliquam Isse nostris oculis lucem insitam, qua cuncta facilius cernimus. Siquidem tan ta est rerum uisilium cum sensu uidendi consensio, ut 30 quotiescung res sese offerat, quasi sympathia quada oculi eam percipiat. Et ut Plotinus in lib.de Visione refert, sensationes in nobis firmt per uitæ commu nis Sympathiam quandam,quæ ab unica mundi ani ma ad partes suas prouenit, efficité; ut tanta sit senfuum cum obiectis confensio, ut obiectare, sensus il lam suapte natura coprehendat. Ergo cum lux ocu lis à natura insita,per eam ignis participatione dequa Plato loquitur, significetur, manifestè patet, euns dem ipsum ab Aristotele immeritò accusari in lib. tromittantur, tam cernet is qui luscus sit, quam qui 40 de Sensu & sensili, cum ob id resutatur bis uerbis: દેશનો ને γε πύρ ήν, καθάπορ έμπεσιοκλώς φασί, και οὐ τῷ τιμαίῳ γέρεαπίαι, καὶ συνέβαινε τὸ ὁρᾳν έξιίνίος ώσορ έπ λαμπβίρος τε φωτός, παί διά τι ε παι ον τῷ σπότα ἐώρα αν ἡ ఠৈ ફ્રાંડ: τὸ તો દે જેવા σ βοννῦ એ αι φα ναι Ον τῷ σπότα ἐξι ἔσαν, ઐασόβ ὁ τιμαῖος λέγα, περ νόμ έτι παυ [ελώς. Sed huic objectioni satis est respondisse, igneum à Platone oculum uocari quasi lu cidum, cum & ipse Aristoteles in Problematū alio loco, sectione 31, igneæ naturæ oculos esse dicat his Placit. philos. uisionem fieri uoluit per uisiui cuius- 50 uerbis: ત્યાં જો લો લો લો છે છંકલ લે છે છે ફે લે તે તાલુ છે છે, મે μον ઇનાક જાળકુરેક,મં મું લેમામ નેક્ટ્રેલ્ડ. Nos ergo ad reliqua properemus. Intimum siquidem nostri corporit ignem huius ignis germanum sincerum que per oculos emanare uoluerut, in quibus lenis, congestus q; ubique ignis purior euclet, crasior uerò cohibeatur.) Tria in unoquoque sensu esse necessariò debent:facultas fentiendi:medium, quò fensus progrediatur:

diatur:obiectum,in quod tendat. De facultate quidemuidendi Plato dixit, cum innatum esse oculis lumen ad res uidendas retulit. De medio uerò uifio nis nunc disserit, quale nam esse, aut quod debeat. Itaq; cum cognatus,inquit,oculi nostri ignis sit cu igne aeris exterioris,idemą́; purus exiftat,illo quast medio utitur:hoc est ut oculi nostri lux aliquid coci piat, medio aliquo lucido indiget, nimirum aere solis radijs illustrato. V traq; autem lux cognata purum imagines pariter cocipiat. Differunt tamen inter fe, quòd lux oculi in aeris luce recipitur, indeq; magines perceptat reducit ad ipsum oculum:siquidem uisiui radij per medium aerem lucidum penetrant, formasq; percipiunt. Quo nomine id ita concludes Plato inquit, cum duplex sit ignis ille purus, alter oculorum, alterq; aeris lucidi, hic utpote denfior, illum excipit: hoc est, lucida oculi facultas, que aeris perspicuitati similis est, quatenus per mediam illius lucem fertur ad obiectum, in hanc recipitur, 20 que craßior, hoc est acris corpori mixta est. Siquidem lux aeri mixta, no modò craßior luce oculoru est, sed sustor etiam. Atq: ! lucë illam ob oculos offu sam esse, mediamą; uisioni interponi, Galenus itidė docet, cum humorem quendam tenuem ac sinceru, qualis est ouis, oculo infusum, aerioq; & splendido spiritu pupille locum omnem oppletum esse dicit. Quando igitur medium uifus aerem lucidum uocamus, caq; lux fimilis oculoru luci est: illud nunc quæ Cto radij penetrare illam posint, ac nunquid necesse sit medium aliquod uisui adesse, ad res perci piendas. Primò lucem omnem incorpoream effe, quamuis à corpore profluat, et Aristoteles lib. 2.de Anima, & Plotinus, ceteriq; affirmat. Eade autem nihil aliud est, quam actus quidam corporis perspi cui,ut Aristoteles definiuit . Nam perspicuum potentia dicitur : accedente uerò illi luce uelut forma, lucidum actu fit . Vtrung; tamen, ut Priscianus readhæret:aer enim perspicuitatë ex se habet, lucë ue rò à sideribus . Itaq; lux ignis qualitas propria est, perspicuitas uerò aeris & aque. Ergo cum lux sit incorporca, aeri sese miscens lucidum eum efficit. nam si corporea effet, misceri cum illo non posset, cum duo corpora in codem nequeant confundi. Ex quibus omnibus conftat, medium uisus esse acrem lu ce circunfusum ac illustratum. Iam uerò radij lucidi oculorum incorporei quog; sunt, ideoq; aerem penetrant : quod facere nequirent, si corporei essent. 50 iusmodi ad corpus omne, perq; id ad animam usque Dicuntur præterea ijdem transire per aerem, non quòd motu aliquo ferantur:corporei enim effent, si per locum motu ferrentur: sed quòd facultas quædã agendi oculis insit, qua propter animam in obiecti. agat,quemadmodu idem Prifcianus explicat. Nam quatenus percipiendo agit facultae uifiua, radios di citur emittere: ac medius aer lucidus facultatem so-

lum illa adiunat, & perficit, dum vei obiette forma clarius reprasentat. Siquidē lux media uisionis cau Ja non est, quando obscuritatem ipsam cernimus:sed adiumentum quoddam dici potius debet, ut idem ait. Priscianus. Quam ob causam Plotinus in lib.de Visione, non esse opus inquit corpored aliquo medio, quasi ad uidendum neceßario:quando ipse per se ui Jus suapte riatura paratus ad luminosum percipiendum sit. nam perspicuitas medij comoditatis solum raq: dicitur, tum quòd incorporea fit, tum quòd re- 🕬 caufa eft, ne uifus impediatur. Ergo propter magnā uisus ac uisilis rei consensionem, uisionem fieri asserit.nec enim obiectum à uisu patitur : sed ut homine inclamante paries resonat, ita uidendi facultate in rem uisilem agente sit uisio. Itaque cum diurnum lumen applicat fe vifus radio, tunc ea duo inter fe fimilia concurrentia,atq; commixta, quò oculorum acies diriguntur, ibi in unius iam domestici corporis coherent speciem, ubicunque tam intimi quam externi luminis fit concursus.) Cum hic de radioris mixtione Platonem loqui uides, minime intelligas, eum corpoream radiorum, lucis ue naturam fignifi care: nec enim lux, aut radij uifiui corporei sunt, quando ea de causa penetrare aerem sine comotione aliqua non posent. sed consensione binc, er fym pathiam oculorum lucis cum externa intellige, que uisiuam facultatem adiunat. Vnde Plotinus in lib. de Visione ait, primum corpus fiue cœlum cœlestis ignk esse, ignis autem primam qualitatē esse lucem: hanc itide uniuersis rebus diffusam colores efficeramus, quomodo lux aeri diffundatur, aut quo pa- 30 re, atq; ita per diffusum rebus lumen colores rerum omnium perspici:quando uisile omne sine colore no est,nec uisus sine re uisili,ut Aristoteles lib.2.de Ani ma docet. Ergo colorată corpus uisui obijci necesse est, ut uisio fiat. omne autem coloratum absq; lumi ne circunfuso aspici non potest, ideoq; nec uisus sine luce est:siquidem lucis externæ ratio ad uisionë ba betur non in sensorio uisus, sed in obiecto, quatenus per lucem obiectum uisibile fit, & ab oculi splendo re percipitur. Quamobrem cum unum quasi corfert, corpus non est, sed ut qualitas quædam corpori 40 pus ex oculi luce, & externa luce aeris fieri, uisionemą; gigni eo modo Plato dicit, consensionem obiecti cum fenforio intellige:ut quemadmodum ignis fulphur, aut magnes ferrum fequitur, ita corpus coloratum obiectum fequatur.Nam radij oculi spiritales animalesq; funt, dicunturq; extrinfecus effluere, quia uis illa uidendi ad rem obiectam protenda tur, eamq; percipiat. Totum igitur hoc propter fimilitudinė paßionem eandem fortitum, cum quid aliud tangit, uel ipsum ab alio tangitur, motum hudiffundens, sensum efficit, qui uisus uocatur.) Hec est dictorum omnium de uisione conclusio, in qua breuiter, qua ratione fiat uisio, demonstrat .Ait enim, quòd cum spiritus quidam uisiles ac lucidi ab oculo exeant, pariq; ratione à rei obiecta imagine propter colorem luce externa circunfusum similes radij lucidi profluant, commixti inter fe illi rei obica o

ielle imaginem reflexione quadam ad oculos deferam, perá; pupillam, ac neruos opticos ad cerebru, ubi animi fedes est, introducant. Itaq; congreßus ille utrorumq; radioru inter fe, mbil aliud est, quam ipsa obiecti ac sensus sympathia, quam ea de causa Plutarchus συνάνγειαν, quasi corradiationem nominat. Quoniam uerò sensus in obiectum agens ab codem patitur, codemá; modo obiectum à sensu, totaninquit illam sensus & obiecti irradiatione propter similitudinem passionem eandem sortiri: siqui- 10 dem sensus à similibus qualitatibus patiuntur, contrà quam res alia, ut uisus à lucido, auditus ab aereo. Quod autem mutua passione er uisus er obiedum in se agat, in ijs uerbis Plato significat. Cum puid aluud tangit uel ipfum ab alio tangitur.Nam 🕹 fenfilibus rebus pati debens fensoria, ut Aristoteles tradit : idág quatenus animati corporis perpeßio est. inanimatum enim mbil percipit, ac proinde no patitur. Ergo ut mutua fiat sensus & obiecti perperpessione uerò similium sensus fit, uisus enim facultate illa naturali cernendi in obiestu uifile agit: perceptaq; rei obiecte imagine, sensationem fieri ne cesse. Igitur motus ad corpus omne, de quo Plato loquitur, nibil aliud eft, quam progreßio illa uisi- 💊 ue facultatis ad percipienda colorati corporis imagimem:quæ cum in pupilla oculi impressa est, ad cerebrum,in quo anima mest, traducitur. Ipse uerò ui dendi modus, ut latius demonstrat lib. s Vitellio, per pılla,basis uerò rei uisilis est color extremus.boc enim modo imagines reru concipi, indeq; iterum reflexione quadă radioru ad oculum, cerebruq; demum reportari creduntur: cum tamé experimento uideamus, imagines rerum omnium in oculis occul ta quadam ratione imprimi, sicq; ad cerebrum perduci: cuius rei causas prolixum est curiose conquirere, quando latius in Opticis traduntur . Sed cum bec breuiter de nisione dicta suerint ex longisima statuendum sit dicamus. Visus est facultas quedam animalis, ad rerum coloratarum imagines per cipiendas. Huius actus est ipsamet uisio, que ex adione forme uisilis in uisum, er passione uisus ab bac forma fit. Visus præterea consecutione quadam naturali ad coloratum obiectum fertur, idá; radiorum extramisionem Plato uocat. Item tria hec in usu, ut in alijs sensibus, considerantur : facultas uidendi im animali, & ex anima proficiscens:obiectu, modata effe ad sensationem efficiendam necesse eft. m facultas uifiua fit prompta, nec organum cius ledatur:ut medium sit equè accommodatum, ac lucidum:ut obiectum sit coloratum, corporeum, & ad **Jenfum parie**ndum aptum, nec nimia luc**e u**ifum **im**pediat, nec exilitate non cernatur. His ita propositis, ecquid 'nam in ijs uerbis Plato fibi uulti 🔝 Mo-

tum huiusmodi ad corpus omne, perq; id ad animā.) Totus der circumfusus nobis, medium est uistanis, quando per illum cernendi facultas ad obiectum fer tur. Cum autem per aerem concepta rei species adducatur, eadem non ad totum bominis corpus deuenit,indeq; ad animā ( fic enim omnes corporis partes cernerene) sed ad totum oculorum corpus, quod: uisionis est instrumentum, accedensq, ad illud rei perceptæ imago per neruos opticos ad animam, hoc est ad cerebrum, ubi est sensuum facultas, deser tur. Itaq; per corpus illud totam oculorum compaginem intelligit, quoniam ad cernendu aliquid totis oculis mspicere oportet. ambo enim se mutuò consequuntur, ita ut moto uno , alter quoq; moueatur. Atqui hanc effe Platonis ueram interpretationem, Alcinous auctor est. Nam fi uisus ucram uise rei for mam primo intuitu cernere non potest, sed post diligemem intuitionem, ut Perspectiul demonstrant: profecto si totis oculis non cernamus, intuitus cerpeßio, fimilitudo aliqua prius debet intercedere:ex 👀 tus non erit. nec enim uifiui omnes radij ad obiectū pernement,aut ita fieri uifio poterit. Ex quo constat, ad totum oculum objecti imaginem deferri oportere, simula; ab oculo directe radios emitten-At postquam in noctem discesserit cognatus ignis, uifionis radius enanefcit.) In bis omnibus, lucidos oculoru radios ad mediu lucidu exeu tes, ignem uocat Plato, quod lucida omnia igneæ natura fint . Promdech inquit, cum interna oculi lux cognata sit cum luce aeris externi, necesse est ilpyramidē fit, cuius uertex est in oculi cētro fiue pu 🕬 lam extra ob oculos offundi, ut radij oculorum mit ti extrà poßint. Ergo emißis foras radijs, lux utraq sese commiscens, ac tangens, iterum cum rerum perceptis formis ad corpus hominis regreditur:perés idem ingressa, nimirum per oculos ad cerebrum usq perducitur, atq; ita fit uifio. Quare contactum radiorū oculi cum externa luce ponit , quem propter 📑 utriusq; lucis similem perpessionem sieri ait : quia fensus ab obiecto motus radios uisiuos, hoc est animalem quendam spiritum emittit , qui m aerem luphilofophorum tractatione, in summa quid de uisu 40 cidum incidens penetrat usq ad obiectum:iterumq comprehensa illius imagine, ad oculum redit, ac per neruos opticos ad cerebrum traducitur, animoq imagines repræsentat. Atq; hic uisionis est modus, quem luminis extramißione fieri Plato censet, confirmatq; Galenus lib.7. de Placitis Hippocratis & Platonis. Ex quo relinquitur, id quod sepe dicimus, tria in unoquoq; sensu necessaria esse: obiecti mouens, ut in uisu color: mediu corput interiectum, ut lux aeris:ac facultas ipfa fenforij, ut uifiui radij, o medium lucidum. Adde quod hac eadem accom 10 sine spiritus quidam ab anima proficiscens, qui cer nendi uim habet. Quorum si quidquam defuerit, uel nullo modo, uel egrèsensus paritur : ut noctu, cum aer lucidus non est, quamuis lucidi oculorū radij extra mittaneur, quia nullum habent medium la cidum, cum quo cobareant, dißipanur, atq; euane scunt. nec enim cognatus ignis, id est, lux solis diur na aerem illustrat, ut cognatam oculi lucem ad obie Aa uifilia

Aa nifilia posit perducere: siquidem comraria con trarijs difipantur, ut fimilibus conseruantur similia. Himc tamen intellige, Platonem censuisse, etiam fine medio lucido nidere nos posse, quamuis agrè. nam medij quidem aeris folendorem inuare uisum duntaxat aßeruit, id quod Plotinus in lib. de Visio ne putauit. Quim etia igneos uocauit oculi radios, firitum quendam animalem, qui fensuum omnium uebiculum est:quoniam ut Galenus docet, uitalis ille spiritus per arterias ad cerebrum excitatus, ac lu- 10 cidus, sensum omnium instrumentum sit . qui cum fit corporeus, er à sanguine propter calorem excitatus, ab externis obiectis patitur. Idem aut calidus eft, ac promde igneus uocatur. Vnde Ariftot.in lib. de Anima sensum omne calido, id est spiritus natura indigere dixit. Itaq; cum oculus cernere propter medie lucis absencia noctu egrè posit, somnus obrepit. Sola enim animalia fensu utemia, sommi uigiliaq; participant, ut Aristoteles in lib. de Somno cum natiuus calor aut fatigatione, aut bumiditate ni mia ad alimenium sese connertit, aut ob nimiam bumiditatem foras nequit progredi. Itaque somnum tuc fieri Plato affirmat, cum spiritus cerebri ob offuscationem ab stomachi naporibus proneniencem enanefeit, fenfuumq; organa deferit. tunc enim con Sopitis spiritibus, obrepit in partem ameriorem ca pitis, fensumq; communem offuscat. Qua de causa cessame uisu, inquit Plato, somnus noctu aduenit, no Juum omnium uires noctu potius quam interdiu sopiūtur, tum propter noctis bumiditatē ac frigiditatem, tum propter sensua diurna uigilia fatigatora quietem. Est enim, ut Galenus inquit lib.1.de Sym Ptomatu causis, sensuum seriatio somnus: quia tume animalis facultas in cerebro confopitur. Contrà, na turalis uis, ut alendi, nutriendiq; corporis, uebemen tius in stomacho operatur, atq; ita cibi tunc magis concoquuntur. Etenim salubre palpebrarum temunes in animalibus breuiter percurrit.quiescemibus enim sensibus, inquit, potissimumq; facultate ui fiua consopita, motus omnium spirituium à cerebro procedencium coercemur, nec ad uisus instrumemu perueniunt:ex quo somnus, uti diximus, gignitur. Sed quia oculorum radios lucidos, quos igneam facultatem hic uocat, comprimi oportebat, ne extrà uagarentur, palpebra facte à dis iunioribus sunt, ut oculum in somnis tegerent, radiosq; profluentes tiam protegerent. Id quod Galenus lib. 20. de Vsu part. affirmat, cum palpebras quasi scuta quedam fucta esse imquit, ut coirent, er coplicarentur, oculumq; clauderent, ne quid forte maior i corporum in ipsum illaberetur. Qua de causa Aristoteles lib. 2.de Partibus animalium, hominem inquit ex omnibus animalibus frequencisime connincre instinctu

SEBAST.

quodam naturæ,ut fi quæ incidam, palpebris cobibere posit.Igitur tanta est motricis facultatis cum fensitrice cosensio, ut cum dinersi sint nerni sensui, & nerui qui organa illorum mouent, tamen fi sensuum facultas in cerebro consopiatur, er motorij nerui quiescam. Veluti in oculo, quiescente uisiua facultate, nerui quoq; palpebrarum motores quiefcunt,palpebræq; immotæ oculum tegunt. Si profundus ob multam quietem motuum nos occupat so por, exigua sequuntur infomnia: sin uebementiores aliqui motus quasi nigiliarii reliquiæ relicti sunt.) Causas somni ac uigiliarum, insomniorumos persequitur. nam qui de somni causa, disserit, de uigiliæ quoq; atque infomniorum caufis tractare debet : id quod Aristoteles, dicato scorsum in id libro, secit, post longam de animo trastationem. Quapropter in longa, (Plato inquit) quiete, qua recreamur à labore sensus, nullum insomnium fit : sed nimius bumor, qui altisimi foporis causa est, impedit, quo mier uigilia docet.Somnus enim fit, ut ibidem docet, 20 nus fiat.Nam cum fomni caufa fit,ut idem ait Arifto teles, calor cordis refrigeratus cibi exhalationibus, consumptis tande ijsdem naporibus, calor idem exardefeit, & quibufdam quasi stimulis bominem excitat,atq; ita fit uigilia. Qno enim magis calor refr**i** geratur, eo durat somnus dintius : quo nerò magis exardescit, eo citius animal excitatur. Quam etiam uigilie caufam Galenus tradit, cum fomni caufam bumiditatem dicit esse, uigilia autem siccitatem er calorem. Igitur in somno, cum sensus omnes sopianpropter uisus imbecillitatem duntaxat, sed quia sen 30 tur, phantasiaq; libera er dissoluta sit, rerum imagi nes in memoria insculpta, ab illa educuntur, insomniaq; ex illis fiunt. paulatim enim educiis imaginibus, mirabilia infomnia pro humoris ab stomacho ascendencis natura gignuntur. Quare insomniu, ut Ariftoteles in lib. de Somnijs ait, phantasma quoddam est in somnis apparensiex somno siquidem insomnium oritur. Quoniam enim libera, uti diximus, pbantafia est reliquis sensibus consopitis, impresse rerum imagines in memoria producuntur ab illa, re gmen dij oculis machinati sunt.) Causas somni co- 40 presentanturq; in cerebro, atq; ita siunt insomnia. Sed cum non satis sit, hominem sopiri somno, ut insomnium edatur, nisi etiam uaporum ex stomacho ascendencium natura sit apta: si altisimo sopore ho mo sit sepultus, nihil somniabit magna enim frigidi tas, que maximum efficit soporem, cerebrum omnino offuscat, ita ut nec imagines, rerum in memoria impresse proserri poßint, insomnia ue oriri. Id ipfum Plato intelligens, Facta, inquit, multa quicte: id est, sopore altissimo: ક્રિલ્લ્સ્ટ્રુપ્ટર્ગસફ્ટ ઇત્તરાટક દેમમાંintrà cohiberent, ac demum tenuem oculi (ubflan- 50 ऋदि, id eft, fomnus cum exiguo infomnio fit. 🛚 Sed 🕏 calor idem mirum in modum refrigeretur, nullum omnino infomnium fiet, cum calor euchere fpiritus nullos ualeat. At si in ipso etia somno motiones sint alique maiores in locis quibufdam relicte, totidem illarü phantasmata in locis ijsdem relinquuntur:hoc eft, cum frigiditas tanta non est, ut motu omni animum priuet, ipfag; phantafia liberior fit, imagines omnes

omnes rerum insculpte, que ex diversis sensui motionibus per diuersa instrumeta percepta sucrunt, in cerebro obuersabuntur, insomniag; proserent. quod er Plato hic docet, er declarat his uerbis Al cinous: nonis poù di nouzius piropoins, Beuzvo ναροι ψπνοι έμπίτο μοιν. ύπολαφθασών δε τινών. αινόσεων, φαντάσμαζα συχνά γίνεται πόρὶ μμάς Hinc ergo insomnioru causam somniás, satis cogno sci posse arbitror. Primò enim somnii quasi quietë fomniŭ oriri ex illo docet, cŭ motuŭ relictorŭ in diuersis locis, boc est imaginu perceptaru ex sensuum motu phantasmata in cerebro reprasentatur.insom nioru enim uisid ex sensitiua facultate est, ipsumq; insomniŭ phatasma in somnis uisum appellatur . In quo fanc per motus istos quasi uigiliaru reliquias in diversis locis impressas, imagines rerum in sensorijs impressas ab externis obiectis intelligit:no quòd eade in ipfis remaneat sensorijs, sed quia per sensoria percepte, in memoria recondantur. Atq; id Ariftot. 20 in lib.de Infomnijs, hinc uidetur mutuatus his uerbis: οτι લો κλαθά λέγομον, και લંગો κινήσας φαυζαgınal cờ τοις al Tupiois, διάλου, ἐαύ τις προσέχωρ περάται μυπμουσύεμ ά τιάοχομον παταφιρόμινοί τε παι εγειρόμονοι, οδίστε γαρ τα φαινόμονα είδολα παθού διοντι, φωράσα έγαρό μερος, πινήσας οὐσας ον τοίε εἰωθεταρίοις. Quare Plato καταλειφθείσες rais nivácus udcat illas imagines rerum sensilium, Aristoteles uerò pavraginàs nivhous. Quoniã uerò bæc funt ad Platonis intelligentiam de fomnos 30 καὶ λείω πλαχθείσαὶν, ὑποσχείφειμ αὐτιλύ ἐφ' αὐτιλύ, insomnijsą, breuiter dieta, bue nos compendiariam quanda somni insomniją, rationem breutter ex Platone, Aristotele, alijsą; collectam addamus, quando eius rei cognitio ad hunc locum maxime spectat. Plato, & Stoici, somnum effici puterunt ex sensitiuispiritus remisione, cum ad principem animi par tem, quam nyeporinop nocant, que anteriorem capitis locum obtinet, somnus obrepserit: eundemá; animi er corporis, ac non alterius solum, -communem esse statuerunt . idem Aristoteles, at- 40 serantur. Qua in reprimo nos ipsam uidendi ratio que Peripatetici affirmant: licet alijs uerbis, cunt fomnum afferant, communem effe totius animan tis perpeßionem, fierig ipsum tum è calore cordis uaporibus stomachi refrigerato: tum halitu quo dam à pectore in caput ascendente, ac cerebrum occupante:id quod Plutarchus lib. s. de Placit philosoph. de illis testatur. A' somno diuersum est infomnium, quasi actus quidam illius. Siquidem insom nium phantasma est, in somnis apparens. Itaq; com muni nomine insomnia dicuntur, que cunque uisu in 30 Q no fit, ut uisio omnis per lineas fiat rectas, que somnis apparent, noctuq; se nobis offerut. Que plerung talia esse solent, qualia uigilantibus contingunt. At quæres fortasse, unde nam somnia nobis adueniant, à corpore ne, an ab anima, an potius à toto composito? Certe ab ipso composito. nam ut idem Aristoteles in lib. de Sensu & sensili docet, quedam facultates sunt animi separati, ut intellige-

re:quædam totius compositi, ut dormire, somniare. quamuis enim anima separata à corpore imagines illas impressas memoria sine corporis ministerio producat, quia tamen und cum corpore cædē sunt, communes esse dicuntur. At uerò simulachroru, quæ uel in speculis oboriuntur, uel in perspicua, leniq; cernuneur superficie, facilis assecutio est.) Quando obiter somnij causas Plato docuit, cum de uisionis forma loqueretur, ad eandem uisione redit, Jensuu, qua novxim Plato uocat, ponit : demde in- 10 rationemq; illius explicatius reddit. Quocirca simi litudine quadam speculorum lucidam, leuemą; natu ram oculorum ad concipiendae rerum utfilium imagines aptam, quafi subiectū proponit, ex quo ra dij uifini emittamur. hoc enim statuto, uisionis modum, radiorum q: proiectionem demonstrabit . Itaque oculos, qui lucidi perfpicuiq; sunt, similitudine quadā મહ્ન અને કુલ nominat : લંબીએ અનાંલા uerò, imaginum comprehensionem in ipsis suctam. Vt enim in speculo lucido ac læui obiectarum rerum imagines impresse cernuntur, ita in oculi pupilla lucida omnes rerum uisilium species repræsentantur, et ad cerebrum per opticos neruos descruntur. Atqui hu iufmodi fpeculorŭ fimilitudinem à Pythagoreis accepisse Platonem apparet. illi enim, reuerberatione quadam uisus in speculi leuitatem, imaginem illam fieri afferebant,ut Plutarchus lib. 4. de Placit. philoph.hoc medo testatur: οι από πυθαγόγε,κατα αὐ ταναπλάτες της όψεως. φέρεδαι μέν γιλρ του όψεμ τεταμούημ ώς έτοι τομ χαλκομ, σείχυσαν δε πυκνώ δικοί όμ τι πάζ μσαν τῆ ἐκτάσα τῆς χαρὸς, καὶ τῆ 🖫 मां रहेम केंम्रहम व्योगस्कान १००में : Quare ut ad uissonis formam, quam Plato in his docet, accedamus fingu la ipfius uerba fequamur. Nam ex utriusq; ignis tam intimi quam extra positi comunione, eiusq; rur fus concurfu & congruentia, qui paßim terfo lenig corpori accommodatus est.) Propositum uisionis modum in his oftendit Plato, quo nam uidelicet pa eto uisiui oculorum lucidorum radij ad obiecta denem breuiter explicemus, ut melius Platonis uerba exponamur. Ad rectum uisionis modum, ut Perspectivi docent, duo radij quasi lineæ ex utroque oculo ad obiectum mittütyr, quendamá conum efficiunt, cuius apex est in oculia, basis uerò in obiecto . Eedem autem reclesunt, & in orbes circuducte, in apicem acuminantur, qui coni cuffis dicitur. Axis etiam ipfius coni recta queda linea est, à pupilla oculi ad obiectum usq per medium aerem protensa. tanqua solares rady ad obiectu deseramur, ipsimá: imagine coprehendat. Nam cum in cerebro duo illi optici nerui, per quos fituisio, coniuncti in radice sint, posteaqua ad oculos dinaricati porrigantur, ex ipso quidem cranio, ubi ijdem conectuntur, due lineæ rectæad oculos produci finguntur, quæ coni figuram candem efficiant, quam duo radij ex oculis prodeuntes

prodeuntes ad remuifilem. Nec tamen duo oculi du plicem rem uident, sed unam, quia utriusque radius in unum apicem coniungitur . Ergo ut ad Platonë redeamus, ex interni ignis, inquit, qui est in oculis, & externi,qui est in acre, communione mutua uisus cum fiat, id est, oculorum uisiui radij ad obiecta perducti cum medium aerem lucidu pertranseant, ignis quidem circa lene corpus fusus, id est lux corpori perspicuo adherens multiplicatur, omniumá; formarum imagines ad ignem oculoru perfert : hoc 10 lis, dextra loca à dextro, sinistraq; à sinistro oculo est, cum rady uisiui lucidi ad obiectum perueniant, idemq; lucidum ac medium esse debeat, species illius obiecti in medio multiplicatur, er ad oculum dedu eta uisionem efficit. Quare primò luce obiecto circunfusam, seu lucidum colorem inherere oportet, eamq; moderatam, deinde aer medius lucidus interponi debet, ultimò visiui radii protendi, er quasi ab obiceto corpore imaginem eius spiritale abstrabere:id quod Plato in citatis uerbis significare nobis uult, quemadmodum Alcinous etiam interpreta- 20 tur. Quibus ex rebus omnium obiectorum uisilium planam superficiem primò subijci oculis opor tere censendum est . siquidem, ut Priscianus resert, primò uisus colorem corporis extremitati inheren tem percipit, deinde magnitudinem, cæterasq: qualitates sensiles. Dexterauerò uidemur, que leua Sunt, quia cotrarijs partibus oculorum insolito more comrarias partes attingimus.) Quando commu nem uidendi modum agnoscimus ex Platonis dostri na, uarietatis uisus rationem addamus, ad planiorē 30 ipsius intelligentiam. nam ex radiorum, inquit, in obiectu uisile reflexione, uel dextra uideri sinistra, uel edinerso sinistra dextra, nel superiora inseriora.

Quatuor sunt motus oculoru, anctore Galeno lib. 10.de Vsu part.unus quidem, quo surfum:alius, quo deorsum: ac duo, qui ad dextram, sinistramq; partem feruntur. li uerò à quatuor cerebri musculis ita eduntur, ut pro rei obiectæ imagine,distamiáq; uarientur, ac confundantur . Nam fi corpus, quod à dextro oculo cernitur, propinquius sit, in sinistra parte apparebit:sin autem longius distet, ad dextra esse uidebitur . itaq; si obiecta equè distent ab ocucernetur:sed si spacium immutetur, immutabitur etiam locorum positio in oculo:dextra enim laua ui debuntur, er nice nersa. Cuius rei causa est, quia li nearum equidistanciu situs pro remotione partium fuarum à vifu cocurrere videntur . Sed brevem nos huius rei demonstrationem, qua uti Perspectiui solent, addamus, hoc prius theoremate statuto: Omnium uisibilium obiectorum pro distantia ab oculis, que in dextra sunt, ad sinistram, queq; in sinistra, ad dextram partem uergere uidetur. Sint duo quedam obiceta aquidistatia, duabusq; limeis rectis descripta, nimirum A B dextrum, & C D sinistrü. sit quoq: aspectus noster in puncto E. Aio, obiectu illud A B dextrum, sinistrum uideri: & C D sinistrum, uideri dextrum. Ducantur ab utroq: latere diuersa linea ex uno illo puncto B protracta, in dextro quidem latere inter A & Blinea, FGH: item in sinistro,inter C & D,lince L M N:linee profestò dextre, sinistre uidentur esse: er contrà smistræ, dextræ: quia eædem æquidistantes lincæ in remotioribus à uifu partibus concurrere

uidentur, quanquam uerè non

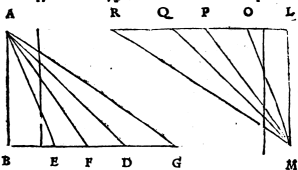
concurrant. H F G N D

Atq; buius demonstrationis iudiciū quanquā pro lixiorib. rationibus, er ex ipsa perspectiua petitis proferri poffet, à sensu potius petendu est, quo uno uera huius deceptionis causam noscemus . Hac ergo de causa propter uisus deceptionem sinistra dextra, 🕑 dextra sinistra nobis apparēt, quemadmodū Pla to inquit, declaratq; his uerbis Alcinous: रक्षारवाड de έπομούως, καὶ τὰς κατὰ τῶρ κατόπίζουρ εἰδιωλο\_ क्तर्गाबह, मवो बॅभिक्स र्वेजब श्रीबक्सभ्ये मवो भेसंब हेम बॅभिक्ट જે મલા તે લાગે લામેલા દાગ ઉપગ્રમ કાર્મ છે તા, છેક લાગે કંડ્રમ માટે મલાંમા - ૬૦ πίρου πυρτόττιος, η ποιλόττιος, η διαφοςοί γαρ έσονται φαντασίαι αὐταποθεμούων τῶν φώτων πρὸς τὰ μέρη τὰ ἔτόρα, ἀπολιοδαινόντωμ μέν της πυρτότη-Tos, es de าใน ทองก่อาหาล อบทร์อากพบ. Oบาพ yap ep ών μεν εξεναυτίων το λαΐον και το διέξιον οραται, εφ' એν Αε κατά Ισορ, εφ' એν ή τὰ κάτω προς τὰ ανω,

મલો દેમખનગામ પાદરસ્ત્રાં ત્રીલ. Ergo potificia oculorum deceptio ex obiecti positione, corporea que figura prouenit. quoniam si obiectum recte opponatur, nullus error sequetur. Quod si speculam ad uultus longitudinem conucrtatur, vultum reddit supinum:cum superior luminis pars ad inseriora, inserior uerò ad superiora uertatur.) Hac omnia qua fimilitudine speculorum à Platone dicuntur, ad ostendendam uisus deceptionem ex diuersa obiecti dispositione pertiment. persepe enim sensus aliud iudicat, quàm uerè est, nisi quòd mens aliter discernit.Quocirca cum ex obiecti distamia dextra pro finistris, aut sinistra pro dextris capiantur, ut suprà demonstrauimus , alium etiam uisus errorem nobis Plato ostendit,cum ex motu illo diuerso oculi in superiorem, inferiorem ue partem, inferiora quoque pro superioribus, aut bac rursus pro illis iudicat. Hec enim omnia ex diverso obiectisitu, motioneq; oculi proueniut. Siquidem quatuor modis moueri oculum diximus ex Galeno, dextrorsum, finistrorsum, sursum, deorsum. In quocunque igitur borum locorum obiectum non apte, distantiaq; minime con neniete, ponatur, error uisus efficitur: ut in hac bre ni demostratione patet, quam Vitellio lib. 3. Perspe-Eline, alijá; Mathematici adducut, ad probandum, superficiem omnem sub oculo iacentem co altiorem 10 apparere, quo longius distet ab oculo:itemq; superficiem supra oculum eleuatam eo inseriorem cerni, quo fuerit eodem oculo sublimior. Ad hoc igitur theorema demonstrandum, ponatur oculus in pun-Ao A, altior obiecto, item buic oculo subijciatur superficies B G infima. Aio, altiore uideri superfi cici partem ab oculo magis remotam. Primò erigatur perpendicularis linea ab ipso oculo A, usq ad

B punctum superficiei subiecta. Bodem modo ducantur alie linee ab illo puncto A ad superficiens subiectam, nimirum E F D. Quoniam ergo linea hæomnes, quo magis ab illa perpendiculari A B recedunt, maiores sunt, superficies quoq; sub illis ad basim comprehensa longius ab oculo distabit. Id quod facile perspicietur , si linea quædam alia perpendicularis illi equidistans ducatur, que transuer sas lineas intersecet.eadem enim maiores angulos linearum ab illa perpendiculari A B recedenciu con timet. Ex quo fit, ut in linea subiecta B G magis recedant à uisu partes à perpendiculari remotiores, altioresq; appareant. Cuius rei causa est, quòd uisus longè eleuatus, superficiem in plano iacente con cauam iudicat : quoniam eiusdem extrema puncta,

in circunferenciæ formam efferuntur ad uisum, propter uisiue facultatis æquabilitatem.



Ex has ipfa demonstratione, si figuram invertas, 30 tum illud iuniorum deorum opificium hastenus exoculumá; ponas inferiorem sublimioremá; supersiciem, quo remotiorem posucris illam, oculumq; inferiorem,eo decliniore putabis esse eam. Atq; huius theorematis demonstratio ex pracedenti pendet, cum codemá; conuertitur. Quibus ita propositis, causas errorum uisus hinc intelliges:quas etiam Ga lenus artigisse in libris de Vsu partium uidetur, cum exes conorum uisiuorum in uno codemá; plano sitos esse debere inquit, ne quod unum est, duplex ui deatur, rady ue uisiui conuersione luminum confun 40 tem, quam Deum siue mentem nominat : materiam, daneur. Hinc tamen duo ista errorum genera oculis obtingentia, quadruplici illi motui oculorum, de quo diximus, tribuenda esse intellige. Nam motui illi àdextrain sinistram error is accommodatur, qui pro dextris sinistra, aut comrà iudicat: qui motus in latitudinem ferri à Platone dicitur. item motui sursum & deorsum similis aduenit error, cum Jublimia pro imis putantur: quem etiam in longitudinem fieri, idem refert, respectu quodam partium diuersarum. Ergo ne omnia prolixius exequamur, 50 causas omnes buiusmodi errorum apud Vitellionem in Perspectiua, & Aristotelem in Problematis le-Atq; hec omnia ex corum genere sunt, que principales rerum adiunam causas, quibus ut ministris utitur Deus ad optimi, quoad sieri potest, ideam perficiendam.) Singulares generationis humani corporis causas antea Plato retulit, cum to-

poneret, rationemá, qua illi figuram hominis, caput, oculos, instrumentaq; sensuum effecerint, do-Nunc rursus ad primam causam, quam in omnium rerum generatione semper proponit, deorum iuniorum effectionem reducit, breuiterý; causarum genera perstringit. Ono nomine ipsam nos iterum causarum rationem breuiter repetamus, ad borum uerborum intelligentiam. Causarum genera hec retulit Plato, ut nos amea tradidimus: efficienquam æternam fuisse dicit : formam, materiæ inherë tem: & finem, hoc est Dei bonitatem. quibus ideam tanquam exemplar effectionis adiecit. Has causas ita distimxit, ut Simplicius lib. 1. Physic. annotat, ut quadam ovraitia, id est concausa seu adiuuantes sint, nimirum materia et forma:aliæ uerò per se sint efficientes, primæq; causæ, uidelicet efficiens Deus, ac idea in eius mente sita: & sinis, quem in se ipse statuit. Itaq; tres ha posteriores in Deo sunt, tanquam una quædā: materia uerò & forma, in rebus ipsis, quæ suæ generationis quast adiutrices sunt. Totidem ferè causaru genera tradidit Aristoteles, præterquam quòd exemplar et formam pro eodem sumpsit. Cum igitur hæc sine de causis à Platone tra dita, aliud ijs genus uidetur ab eodem esse additum, nimirum iuniores dij, quos ueluti instrumentarias causas adijeit:ita ut Deus tanquam prima omnium

causa,

fox.

SEBAST. causa, cum da efficiat primò, iuniores uero dij poftea secundò illa absoluant. Ergo dij iuniores, tum cause secunde ac instrumentarie sine adinuantes funt,tum etiam materia & forma cuiufq;rei,ut Ari Stoteles quoq; putanit, Themistio attestame. Quare cum dij iuniores, Plato inquit, hominem terrenum effecissent, animiq; sedem, ac sensuum organa constituissent, ex causarum adiuuantium genere ista sunt, quibus utitur Deus. Quasi diceret; uisionem quidem eo modo fieri,item & somnum, insomnia, oculorum motus, atq; adeò totam hanc animi locatio nem in corpore, ut sese mutuo adiunarent, uelut concause ille, quas diximus . Nam cum Deus animum ut efficientem causam animalium omnium sacultatum fecerit, diją; iuniores corpori eum incluserine, totus quidem ille animantis motus ex compositione animi ac corporis profluit : tuncq; anima uelut forma eius est, corpus autem ut materia, ambo denig sefe adiunantes uires illas compositi totius proserunt. Quamobrem cum docere uelit Plato, 20 somnum, insomnia, uisionem, eiusmodiq; alia toti animali comunia esse: nec animi per se solum, nec etiam corporis propria, ex genere adiuuantium effe illa dixit:intelligens nimirum,in toto animali composito duplicem ese causam sese mutuò adjuname, ex qua uires omnes nascantur, uidelicet corpus & animam. Etenim ut materia & forma concausa sunt, auctore Aristotele, mutuoq; se adiuuant in compositi totius generatione:ita animus & corpus sefe mutuo adiumento colligant, totumq, animal di 30 uersis uiribus preditu constituut. Quod autem ani ma forma sit animalis, er corpus materia, ipsemet Aristoteles, Peripateticiq; omnes affirmant. Siquidem ille lib. 2. de Anima, formam ese illam er evre Néxaur definit. idem confirmat Alexander Aphro discus in suo libro de Anima.item Plato in superioribus, animam speciem esc asseruit, cum de ipsius ortu loqueretur . Ergo Academici & Peripatetici in eadem sentencia consentiences, animam & corpus concausas ese animalis efficiendi affirmant, 4- 40 ctionesq; illas, quas retulimus, communes ese toti illi dicunt, ideog ipsa ex adiunantium genere faciunt. Atqui hic uerborum Platonis sensus uerus eße uidetur, nifi alio modo etiam illa eadem interpretemur: ut cum idem de uisus erroribus propter obiecti uarium situm euenientibus dixerit, ita ese ad sensus efficiendos constitutum obiectum ac sensum, eamq; inter se consensionem ac proportionem seruare dicat, ut obiectű sensus adiuuet, atg. bi rurfus illud'. Siquide fenfus perfe nihil efficit, nec obiectum etiam in sensum : sed ambo simul concurrere debent, ut sensatio fieri posit. Sensus enim potentia quedam est animalis ab anima proueniens, sensatio uerò actus potentie huius. Quòd si ergo sensatio alicuius obiecti ese necessario debet, er sensus etiam simul cum re sensili concurrat necesse est : id quod Aristoteles lib.de Sensu er sensili,Plo-

tinusq: in lib.de Visione docent. Hec tamen sententia, quanquam aliquo mo do poset quadrare Pla tonis uerbis, uera non est:sed prior illa, quam diximus, quod ex his uerbis perspicuu este potest. Sed existimant pleriq; non adminicula hec principalit causarum, sed has ipsas esse omnium causas, que fri goris er caloris,rari er denfi, ceterorumq; fimilium naturain habeant, rationem uero mentemq; ne quaquami.) In his manifesté docet Plato, animam & corpus concausas ese in animali constituendo, ipfam uerò primam caufam Deŭ eße . Et cum ubicz ad illam recurrat, Deum, inquit, fiue mentem primam eße caufam effectricem, quam in omnibus pro poni oporteat: at uerò animam er corpus, adiunan tes ese solum, ad animal constituendum diversis uiribus præditum. Qua de causa bæc, ait,quæ de animalibus uiribus in bomine positis diximus, ad causa adiuuantes pertinent , non ad primam causam. Deus enim prima causa est, menteg; solum concipitur:corpus uerò causa prima ese non potest, quando oculis cernitur, compositumá; est.nibil enim copositum, primum ese potest: sed aliud ante se, à quo fuerit compositum,habeat neceße est. Quod si ergo corpus animatum, siue ipsum animal ex se compofitum non est, sed ab alio priori, ipsumá; ex sua natu ra diversas habet vires, qualitates, aliaq; huiusmodi:certe hec omnia ex adiuuantium caufarum genere, siue ex ipsa animi & corporis connexione proueniunt,prima autem non funt. Vnde errant quidë illi,qui primam omnium causam negligunt, atq; ad corporis naturam, compositionemá; omnes hos effer Aus animalis referut. Quo in genere fuerunt Anaxa goras, Empedocles, Heraclitus, alijá; philosophi, qui (ut auctor est Aristoteles) corpoream natura initiŭ rerum pofuere.Plato igitur, 🖝 Aristoteles, atq; ame illos Pythagoras, ac Socrates, prima quan dam rerum omnium caufam uniuerfalem statuerūt, quam tum mentem, tum Deum appellarunt. Cum itag ad hanc nos primam caufam nofcendam Plato semper bortetur, ad ipsamq; omnia redigat, affectio nes illas omnes animamis, sensusq;, quos diximus, ab adiunamibus causis prouenire inquit mon à se ipsis. Atq; hinc etiam intellige corporearum rerum causas ab incorporeis primisq; Platonem semper deducere, quod in mundi origine explicanda fecit:confirmaté; lib. 10. de Legibus, cum nullum principit commune esse corpus docet. Nam, ut Plutarchus in lib.de Primo igne refert, Plato causas caloris, frigo ris, reliquarumq; corporearum rerum ad intelligibiles, efficiemes q; primò redigit. Hæc cum ita sine, in his Plato sic argumentatur:Ignis, aer, terra, corpora funt, eaq; fenfilia: omne autem fenfile no ex fe, sed à causa intelligibili pendet : ergo corpora illa prima initia animalis constitutionis non sunt, sed se cunda, ac proinde solum sunt cocausa: uera autem prima causa est ea, quæ mente solum concipitur, aspectumq; omnino sugit, Oportet autem mentis,

C scientia amatorem principales sapientis natura causae querere.) Quomam cos reprehendit, qui canfarum secundarum cognitione solum concenti, mentem illam primam prætermiserint : nunc rursus enia philosopho, mentisa amatori, non secundas modò causas, sed primas etiam cognoscendas esse do cet. Nam philosophi sanè est, causarum omniŭ exa-Aam cognitionem tenere, id quod Aristoteles initio lib. 1. Physic. widetur hinc trastulisse his uerbis: ina क्रवंडबर रबेर µार्रिजीयर, केंग्र संग्रे बहुरू थे , है स्वार्था, है जुनχῶα, in το ταθτα γνωρίβαμ ( τότε γαρ διόμεθα γινώση τη ξημασομ, όταν τὰ ἀίτια γνωρίσωμον τὰ αρῷτά, καὶ τὰς αρχάς πρώτας, καὶ μέχρι τῶν σοιχείων.) Cum ergo cansarum alie prime sint, alieq; secunde, tum apud Platonem, tum apud Aristotelem, utrasq; nosse, cuicung: philosopho maxime coueniet. At cur nam mencis amatorem causas primas & intelligibiles no fe inbet, aut cur memis amatorem uocat philosophum? Quia, ut idem in Phædone, alijsq: 20 locis docuit, tunc demum bomines menti, id est Deo similes fiunt, cum corporeis rebus neglectis, ad divinorum se contemplationem erigunt, intelligibiliacs consectaneur. Cum autem primarum causarum cognitio ad intelligentiam pertineat, qui easdem inueftigare nititur,memis, sciemiæq; amicus est : siquidë mtelligibilium rerum uera, stabilisq; scientia est, ut in superioribus dixit. Ergo ille qui ueram scientiam ussequi uolet, sapiencis natura causas persequetur, boc est, rerum omnium accomodatas ad universale 30 memem Dei artificis reducet. Quod ipsemet Plato latius in Phædone docet, cum de Physicæ incertitudine loquens, ills solum causas que probabilitate traduntur à multis, no effe tradendas inquit, sed ad primas potius recurrendum. In quo etiam Anaxagoram irridet, qui cum mentem ut primam causans propofuerit, ıllam uniufcuiufg rei generationi mi-Quocirca à nobis sic censeo nimè accommodet. ficiendum.) Distinctis causarum generibus, ordicausas illas, que cum mente intelligétiaq; pulchras. bonasq; res efficiāt, deinde eas quæ sapiencia priuatæ quodcunq; inordinatū utroq; modo operantur, ostendit. In quo per primum illud genus tum meme, fiue Deum, primum omnium opificem, tum deos iu mores eius ministros intelligit:qui cum intelligetias id est intelligendo solum res producant, ut lib. 10. de Legibus docet, ad pulchrum bonumq; exemplar aspicientes, bonas pulchrasq; res efficiunt. Nec enim ij, cum optimi exemplar imitentur, malum quidqua 50 efficere possunt. Porrò per secundum causarum gemus cocausas intelligit, ut naturam inferiorem, que fine ratione to Tuxou atax pp, id est quacumq; materie partem mordinatam constituit : inductaq; illi forma, in ordinem reducit. materiei enim deformitae ex inordinatione intelligitur, ex ordine nerò illius cognoscitur informatio. Igitur priores causas plan >

efficientes dixit effe, ideog Anungyinas nocat : fecundas quali operarias & administras, & ideireo i fopyai fortas nominat. Sed cur nam Plato secundas causa, seu prudencia nacantes, quodlibet pasim sine ordine facere dixit! An quod fortunam inter caus 🎙 🎮 rerum naturaliŭ recenscat, ut lib. 10. de Legibus aliorum sencenciam referens uidetur? Minime quidem. Sed hac ratione solum fortunam in rebus inferioribus effe putauit, quemadmodum Simplicius in An Ar to el Acriae naix o iniquadae उपमित्रांगस ऋषी 20 lib.2. Physic. Aristotelis refert, ut quoties rerum na turalium euidens caufa ignoratur, cur ita factæ fine, forte ita effe dicantur:boc est, tum bæc, tum illa cau sa aßignari poßit. Vnde Proclus fortunā cæcā non esse, sed dinimā potestatē in unu exitu dinersas çausas deducētē nocat. Itemą; Plato lib. 4. de Legibus, cum tria ponat principia, Deum, fortuna, et artë, hec duo illi subijcit. V nde Plotinus lib.2. de Proui dentia, universitatë inquit providëtia summa administrari,nibilg; sortuitum relinqui, sed id potius ad prouidemia sequi. Hinc demu Plotinus lib. 2. de Du bijs anima, contemplatricem uitam liberos efficere bomines afferit: affectus autem, corporisq; curam, il los forunæ fubijcere. Ex quibus omnibus costat, cau sas rerum corporearu, quasi sortuito oblatas, propter magnam earum incertitudinem, à Platone dici:coq; pacto secundas causas corporcas pasim sine ordine fieri docet . siquidem intelligibilium rerum certa causa sunt, ut ancea asseruit : sensilium autem & corporearum probabiles, & ueluti obuie. His ita explicatis, ad Platonis interpretationem redeamus. Cum in reddenda uisionis ratione ad commus nes causas, earumés mentionem digressus sit Plato. ad idem propositum rediens, utilitatem, prestantiamý; uisus commendat:quam uel hoc uno maximè laudat, quòd illius beneficio cognitione rerum multarum bomines sint assecuti. Nam cum admiratione rerum bomines ducerentur, causas earum inuestigare caperunt, atq ita ex uisus potisimum comuitu cœlorum motus,astrorum conuersiones,temporum nem, quem in his sequatur, proponit. primò enim 40 uarietates, huiusmodi alia peruestigarut,ex quibus artes omnes costitutæ sunt, ut latius Aristoteles lib. 1.Metaphysic.docet. Ergo omnia hæc à Platone de uifus utilitate dicta, ad artium inuencionem referen da funt. siquidem ex rerum, uti diximus, uisarŭ admiratione, caufarum inquisitio est orta:ex inuctione autem, cognitioneq; illarum prudencia, artesq; in uenta.Quod etiam in Epinomide Plato, & in co li bro Aristoteles tradunt . Maximum uerò opus cuius gratia utiliter nobis à Deo donati sunt.) In re bus omnibus finis semper proponendus est. nihil enim à ratione fit, quin aliquem in finem refératur. Itaque cum causas uisionis, compositionis és oculorum Plato docuerit, ad finem illas refert, propter quem fuerint facta. In quibus uisus utilitatem multis de causis laudat. Primò, quòd ussum Deus nobis tribuerit, ut cum cœli ordinem, motuum certitudinē, astrorumá; conuersiones cernimus, temporum cognitionem.

FOX. SEBAST. j nitionem, numeroruma, peritiam, ut in Epinomic'e inquit, affequamur. Deinde, quod philosophiam c mnem fuerimus affecuti ex ulfu : quia ducti rerum admiratione, caufas, rationeq; illarii inuestigamus. Tiquidem, auctore Aristotele in libro de Sensu et sen fili, ex sensibus omnibus ad uitam necessarijs prastancisimus est uisus . His aliam oculorum utilitatë adijeit Plato, eum ait: Nobis uerò afferendum est ob banc potisimu rationem Deum oculos genuiffe, ut mem is circuitus, qui in cœlo peraguntur, in- 🐯 tuiti, in usum redigamus nostre mencis : togitationisq; nostræ discursiones illis cognatas, sed perturbatas quodammodo, ad illorum temperiem revocemus.) In his utilisimum esse nobis aspectum inquit, quia cum cœli ordinem, motusq; certa ratione com positos cernimus, inde posimus nostra mentis inor. dinatos motus, affectibusq; perturbatos emendare, exemplumq; divinæ conversionis imitari . Nam ut octavi er inerramis coli motus simplex est, er men modo incitetur: fi memis nostræ, quæ simplici etia motu mouetur, perturbationes, morbosq, qui motus inordinati dicuntur, ad illius exemplum com-Sed nunponamus, rectam seruabimus rationem. quid solo aspectu eius motus animi nostri asfectus temperantur? aut non 'ne possumus incentis oculis illum aspicere, nec ideo meliores euademus? Maximèquidem. Ecquidergo in ijs Plato sibi wult? Profecto id quod in omnibus locis nobis commendat, ut meme ab his rebus inferioribus, que memis nostre 30 uires affectibus perturbant, ad contemplationem di uinorum & intelligibilium, que uno semper modo sunt, erigamus, ueramą; philosophiam, hocest animi er corporis disolutionem, ut in Phedone Socra tes definit, amplestamur. Quoniam ergo animus noster motus suos habet colorum motui persimiles, uti docuimus, ac motus cœli certa semper ratiõe fit, erroreg; omni uacat:errores, perturbationesg; nostri animi rectè temperabimus, affectusq; omnes co uersionesq; Dei, siue à Deo calis tributas imitemur . Vnde Proclus in lib. de Anima & dæmone, per harmoniam in colo regnamem reliqua omnia harmonice, id est magno cum ordine & concemu à superis disponi, itemq; animu nostrum uires suas ad illius ordinis imitationem recta ratione exerceredicit. Ex quo fit, ut per uisum er afpectum rerum cælestium ad divinorum contemplationem eri gamur, ex cotemplatione uerò illorum affectus cotionem, ac demu similes diumoru statui sinceritatig; fiant. Atqui hec satis de uisu dicta fint. Vocem quoque, auditumq; eiusdem rei gratia deos dedisse nobis existimo.) Quanquam de sensuum omnium uiribus latius in sequetibus dicatur tame quia uisus utilitatem explicuit, auditus quoque, ac uocis prestanciam illi subiungit. Hec nerò duo tum nisui

fubiunxit, tum uno ordine pofuit, quia poft uifum. præstantissimi sensus sunt auditus er uox, er quòd auditus propter uocem factus esse uideatur. Quod etiam imitatus Ariftoteles in lib.de Sensu et sensili, auditum ac uocem uifui fubiecit:illum quidem tanquam ad prudentiam, & intelligemiam, quam ex auditione asequimur, comparandam: banc uerò, quasi auditus causam, qua una à belluis homines separamur. Itaq; tanta eft nocis cum anditu cognatio, ut alterum sit alterius quast obiectum. Vocem enim per audită çõcipimus, ipfa uerò ex anima rationeá proficifcitur. Sed nos sensus utriusque uim breuiter exponamus : postea enim de illis dicetur . Vox, Platone auctore, spiritus est, per os à mente productus, plagaq; aeris per aures ac cerebrum ufq; ad animum perveniens . cadem autem in animalibus agendi um habet : auditus uerò um patiendi, ut Galenus affirmat. siquide auditus ad noces percipiendas eft fuitus: nox autem ad fonum cum ratione eds tis motui fimilis, uti afferuimus, idemą; femper uno 🗢 Etum auditui fuppeditandũ . Qua de caufa utriufą. sensus organa ex codem cerebri loco deducitur: @: ad uocis perceptionem auditus est bomini tributus; ut Alcinous etiam ait:uox autem ad animi sensa effe renda.Sed auditus tamen , cum aere potißimum ut medio, ad uoces comprehedendas utatur, organum in altißima corporis parte habet , idemq; ad aerem excipiendum accommodatum . Nam binæ aures utriq; capitis lateri affixe, patule primò sunt, ut aerem nocalem subeunte excipiane: tortuosis deinde meatibus, anfractibusq; coarctamur, ne aut uox effluat, & ut intra meatus ipsos magis amplificetur, quovsq; membranulam, quæ oßis foramen, per quod sonus ad cerebrum ingreditur, obtegit, seriens, in cerebro ipso reddatur. Intra os siquidem illud perforatum, aer quidă immobilis esse dicitur:quem cum uox intrans, mota meninge membrana, que os tegit, moueat, sonus in cerebro aeris repercussione editur, ferturq; per duos alios neruos opticis similes, er ad cerebrum porrectos. Atq, bic est comnunis ponemus, si cœli motum illum constancisimum con 40 animalium omnium audiendi modus. Quoniam autem auditus obieclum est sonus , idemą; ex aeris repercusione collisis duobus solidis corporibus sit, uox etiam ex linguæ cum palato collisione efficieur, sensumá; ac imaginationem habet, quoniam ab anima rationali profluit. Eadem enim, ut Galenus refert, potissima omnium animi actionum est, quando mentis est nuncia:ideoq; per neruos quosdam à cerebro ad collum porrectos, er aeris à pulmonibus excitati agitatione motos educitur, ac imaginatioponantur, er mentis nostre uires certam seruent ra 50 nis rationisq; plenus quidam sonus est, qui à lingua cum palato collifus, er à demibus labijsq; comprefsus, articulată nocem efficit. quod Aristoteles lib. 4. de Animalibus docet. Cum ergo tanta sit uocis & auditus consensio:eam,inquit Plato, rationem esfe-Aionis sue sensus uterq; habuit, ut auditus ad percipiendam uocis & harmonie rationem, qua animus constat, sit factus. Nam ut antea dixi, animus cognitionum

cognitionum omnium principia in sc babet:quatenua uerò harmonia auditu capit, eidem sese accommodat, ac uelut in se similem suarum partium concensum perspicit. Qua de causa harmoniam, quam auribus percipimus, cognatam esse Plato dicit barmoniæ illi, ex qua noster costat animus. sic enim ait, auditum ordinatum à Deo esse ad sonos cocentus és capiendos: ut quemadmodum sonis auditus sese accommodat, ita se animus conceptæ harmoniæ appli cet. Atq; hæc est ratio, quam Deus habuit, in audi- 10 tu cum uoce connectendo. Item per magnum hoc fatum, seu μεγίσκυ μοίς αυ, quo duos illos sensus col ligatos Plato dicit,immutabilem, firmamá, rationem in ijs constituendis, commoditatem q; a Deo ser uată significat. Nam ut antea docuimus, firma Dei in efficiendo uoluntas fatum à Platone dicitur, quæ cum stabile aliquid, certaq; ratione factu producit, fatalem illi legem imponit, ut in animoru diffusione explicuimus. Atqui & harmonia, quæ motiones habet anime nostre discursionibus congruas 20 atq; cognatas, homini prudenter Musis utenti non ad uoluptatem rationis expertem, ut nunc uidetur, est utilis.) Cum in omnibus semper Plato ad contemplationem diuinorum homines excitet , ac mentis intelligentiam, qua illi ad Deum accedunt, laudet:nunc idem efficiens, datum fiasse hominibus au ditum inquit, ut per cum barmoniam nostri anime barmonıæ confonam comprehendant, incocinnitatemą; animi perturbati concentu illo, quem Muse prastant, corrigere posint. Qua in re allegoria 30 quadam eleganti usus, inconcinitatem animi nostri appellat errores, uitiaq corporea, quibus mens no-]tra implicatur : per harmoniam uerò à Musis datam, scientiæ morumý; studia intelligit, quibus præ ditus animus, magno cocentu ac ratione motus suos conficit, hoc est, uires facultatesq; suas exercet. Quemadmodum enim cithara, fi temperata non fit, dissonantem ineptumq; sonum efficit: sic animus, si musico ilo concentu bonorum studioru, doctrinæq: ne non hic folum Plato utitur, sed multis quoq alijs m locis, ac lib.3. de Legibus, cum Musicum concen tum non ad uoluptatem, sed ad animi mores componendos amplectendum esse docet, eundemá; pulcberrimam ese Musam inquit. Itaque concentum bunc externum à Musis datum, tanquam amiminostri concentui similem ese dicit: quia scientiæ uirtutisq; studid, quæ à Musis petuntur, menti nostræ accommodatisima sunt. Hic tamen nos præstam: aut que sine Muse eedem: ac demum, que fit animi nostri cum harmonia illa Mufarum cogna tio. Quare ut Plutarchi sententiam lib. 9. Symposio rum sequamur, paulo altius rem repetamus. se apud antiquos nouem celebrantur, quæ disciplinarum studijs præsidebant. Illæ autem nouem esse di cuntur, propter nouenary numeri perfectione, qui

ex senario persedo, ternarioq; triangulari constat. Eedem preterea apud antiquisimos tres solu suifse dicuntur, ut Augustinus in lib. de Doctrina Chri ftiana refert:ftudiofisq; trium difciplinarum accom modabantur, Philosopho, Rhetori, ac Mathematico, que tres Gratias, triaq; deoru dona coplebant. Cum ergo tria eadem disciplinarum genera in ternas partes divisa fuerint, novenarius q; numerus copletus, & Muse quoq;,que dona illarum disciplinarum sunt, in eundem numerum divise sunt. Nam philosophia quidem in naturalem, moralem, rationalemą; dividitur:Rhetorica tria genera caufarų, Demonstratiuum, Deliberatiuum, ac Iudiciale com plestitur: Mathematica, in Arithmetica, Musicam, Geometriam, quæ per tres alias Musas significantur, dividitur. Vt ergo tria hæc difciplinarum gene ra, in ternas partes divisa, novenariu complent numerum : ita & Musæ tres cum primò essent, ad nouem funt reductæ.Hoc modo feientiarű genera fub Musarum nomine intelligutur, ideoq; à Musis, id est sciemiæstudijs harmonia illa animi nostri datur, ut Plato bic significat . siquidem per Musas cocentum musicum intelligimus:atq; ea de causa cœli orbibus tribuuntur à Plutarcho.Iam uerò Muse cedem diuersis animi actionibus accommodantur: quoniam cum uita nostra uel studio, uel institutione insormetur, indeq; musicus animi concentus, id est moderatio, temperatioq; morum nascatur, uim quidem illa studendi nobis insitam hætres Musægubernät, Cal liope, Clio, Thalia. Relique uerò sex, partem nostri animi intemperantem, or ad uitia pronam, concentu,hoc est institutione castigant, & emendant. Eodemá; modo unicuia; earundem Mufarum fingulæ animi actiones accommodantur.nam ciuilis facultatis pars ad Calliopen pertinet, honoris studium ad Clio, scientiæ cupiditas ad Polymniam, delectatio contemplandi rerum naturam ad Euterpen, ad Era to ordo ac prudentia, delectatio ex illis prouemens ad Melpomenem er Terpsichorem. Quo fit, ut ani non temperetur, sibi ipsi dissentiet. Qua similitudi- 40 mi actiones be rationi consone, Musis comparetur: quoniam ut Muse cocentum inter se in musica significant, ita anima uires recte inter se conuenien tes Musis accommodantur. Ex quo animi nostri con centum, Musarum concentus similem, cum Platone posumus cognoscere. Rhythmus quoq; ad hoc uidetur esse tributus, ut habitum in nobis. ) Quan do Musarum concentum nobis datū nihil aliud eße constat, quam scientiæ uirtutisq; studium rationi no stræ consonum : rhythmum inquit Plato ab ijsdem mquiramus, qua na harmonia ista sit, quam Musa 50 Musis dari, ad corrigendas animi nostri affectiones, Tintemperantiam, quam dut gou hic uocat, et ad consensum quendam omnium animi partiu efficiendum, ne aliæ alias superent, ordinemq; perturbent. Propriumenim Mularum, hoc est studiorum officiu est, dissonantem animi nostri partem temperare do-Arma, ut concentus iste ac rhythmus fiat. partem nostri intemperantem sine gratia ese dixit? Quia

Quia ex animi concentu, rectaq; institutione latitia sequitur.mirā enim uoluptatē uirtutis studiu secum affert:comrà uerò, ex animi perturbationibus tristi tia, et delectationis siue gratiaru absentia prouenit. Vnde mbil est aliud, gratisrü expertem esse animü,

quàm, cum uitijs ac perturbationibus **inco**ncimnus, sibią; disfenciens est, dolorem, tristitiamą́; cõsequi. Qaod lib. 2. de Legibus Plato testatur, cum gratia ex uirtutu actione proueniente, non turpe uolupta tem, sed iustissimam animi delectationem esse dicit.

## ARGVMENTVM. TERTIAE TIMAEI PARTIS

Vndi ortum codem ordine, quo antea, in his Plato iterum docet. Antea enim breuiter, er quasi procemij loco, communem quandam mundanæ generationis tractationem proposuit : nunc latius eandem, repetito principio, tradit. In quo tamen minime putes, Platonem id fine magna ratione fecisse, nec eandem rem sæpius inculcare uoluisse : sed traditæ generationis modum hic uelle ostendere. Hactenus enim Dei, deorumq; iuniorum opificium exposuit, quo pacto ille universitatem ad sui exemplar secerit, hig; rur Jus ad einsdem imaginem singularia constituerint : nunc demum effectionem ipsam rerum corporearum ex fus ui,quam à Deo habêt, inditam, productam declarat. siquidem quæ dicta in superioribus sunt, ad primas, intelligibilesq; causas Plato retulit: que uerò deinceps sunt dicenda, ad secundas, corporeasq; pertinent. Ex quo intellige, priorem tractationem primæ philosophiæ, quam Metaphysicam uulgo nominant, propriam esse, quando in illa de Deo, intelligenijs, anima, horumģ, origine ac natura dictum solum est: sequemem au tem ad Physicam referendam esc, in qua de rerum corporearum ortu, natura, concretioneá; sit agendum. Qua in re duplicem de mundo tractationis modum secutus est Plato:unum in præcedentibus, cum ad primas, intelligibilesq; causas omnia reduxit, in quo Mercurium Trismegistum magna ex parte sequitur : alt rum in his qua fequunur,cum proximas cuiufq; rei caufas,corporearumq; qualitatum concretiones explitat,in quo Timeum Pythagoricum in lib.de Mundo, qui nunc extat, imitatur . In hac igitur tertia Dialogi parte, corporearum rerum prima principia, ut materiam, formam, horum q, compositionem tradit: tum ortum mundi, partiumq; ipfius, prout ex corporea natura constant, docet: item elementorum generationes, mixtiones, qualitates, reliquaq; mixtorum imperfectorum genera ufg; ad hominis ortum, ut latius in fequentibus dißeretur.

## PLATONIS TIMAEI PARS TERTIA.



A C T E N V S opera men-tis, paucis exceptis, tracta-

inuehit, dicere. Mundi enim huius ge neratio ex necelsitatis mentis coitu mixta est. Nam cum mens necessitati dominaretur, propterea quòd persua. dendo eam ad optimos ut plurimum rerum euentus induceret, ipíaco hacra tione cedens lapienti persualioni parêret, mundi huius exordia constite runt. Oportet igitur eum qui mundi erraticæ quocy caulæ speciem pro naturæ iplius instinctu miscere. Quod ita commode fiet, li horum ipiorum conuenienti principio sumpto, sic de his quemadmodum de superioribus ab ipla rurlus origine disseramus. Natura ergo & palsiones ignis, aquæ, aeris, atos terræ, generationem coeli præcedentes colideremus. Nullus profecto adhoculos tempus eorum generatio- 50 nem ostendit, sed quasi notữ sit quid litignis et reliqua, lic de illis uerba faci

mus, eaép mundí primordia constitui mus, cum nec syllabarum quidem, neuimus. Oportet autem de dum elementorum uicem tenere apud his quoque quæ necessitas 30 homines mentis quoquo modo comdum elementorum uicem tenere apud potes debeant. Nos uerò in præsenti nihil de principio universorum, siue principijs, siue quomodocung aliter id appelletur, dicendum putamus. Cui quidem disputationi nihil aliud impedimento est, nisi quòd difficile sit præsenti disputandi modo quæ de his uidentur exprimere. Nect igitur uos id expectabitis, negrego mihi perfuade constitutionem uere narraturus erit, 40 bo, recte me tantu opus aggredi pole fe. Quod auté ab initio dixi, uerifimilitudinis uim seruabimus, studebimus qu in rationib. uerilimilib. circa hæcalsi. gnãdis nulli cedere. Atopita et fingula & uniuería à principio exponemus. Deum igitur etiam nunc disputatiois servatorem in primis oremus, ut nos ex admirabili & infolita expolitione ad uerisimilem doctrinam traducat: atcs ita instituti disputationem exordiamur. Sed hanc de universo disputa tione ab ampliori divilione quam suprà du

prà ducamus. Tunc enim duas in species facta divilio est. Nunc tertium genus addendum. Duo enim in superio ribus sufficiebant. Vnum quidem exemplaris loco, semper idem, solacintelligentia comprehendendum: alterum simulacrum ab hoc exemplari deductū, generationi oculis qui lubiectū. Cum uerò duo hæc sufficere putare- 10 mus, tertium non adiunximus. Nunc autem cogere nos ratio uidetur, ut difficilem & obscuram speciem declarare conemur. Quam igitur uim, quam'ue naturam habere putandum? Hanc ution, generation is horum omnium receptaculu & quali nutrice esse. Quod quamuis uere dicatur, paulo tamen apertius est dicendum. Arduum id qui- 20 dem, eo maxime, quòd ad huius rei de monstrationem dubitare prius necesse est, & inquirere de igni & reliquis que elementa uocantur, quod iltorum aquam potius quam ignem, aut aerem potius quam terrã, aut certum aliquid unum magis quam cuncta uocareo. porteat. Difficile sane certum aliquid & firmum de istis asserere. Quo'nami gitur pacto, et qua ratione, et quod probabile in huiusmodi inquisitione dicemus:

## SEBASTIANI FOXII MORzilli Commentarius in 111. partem Timæí.

Voniam mentis opificium breuiter in superioribus tradidit Plato,mūdią; ac rerum pia causacq; huius tractationis proponit, ut ab ijs to tam generationem rerum deducat.Primò fiquidem, quibus ex caufis, aut quomodo mundus fit constru-Aus, que ue cause ille sint, exponit, deinde reliquam tractationem subiungit. Qua in re Aristote-Les imitatus Platonem fuisse uidetur, qui cum omnia naturalia principia libris octo Physicorum fuerit complexus, in libris tamen de Cœlo, de Ortu & interitu, de Meteoris, reliquam Physica trastatione comprehendit, usq; ad libros de Animalium histo- 50 ria, er generatione . Plato itaque in hac parte cum essundum ratione quadam factum, ut diximus in fuperioribus, afferuerit, anteaq; informem effe,quam ∡d formã deduceretur, flatuat: quibus ex initijs, aut quomodo sit costitutus ex materia, corporeaq; concretione, in bis tradit. Primo q;, ut sequencem tracta tionem superiori connectat: Hactenus, inquit, ope-

ra metis diximus, nunc de ijs que necessitate ab cadem fiunt dicamus. Quafi diceret, De formali mun di ortu, quo nam pacto ad exemplar Dei fuerit editus, tractatum in superioribus fuisse:nunc rursus, omißis illis causis, qua ratione, mente & necessitate coponatur, dicendum esse. Quo nomine ut nos omnia diftinctius exponamus, primò quid sit necessitae hec apud Platonem dicamus : quamuis de illa, dece mente antea fusius sit dictu. tum, quomodo ex necesitate ac mente compositus dicatur mundusultimò Platonis uerba interpretabimur. 🛮 Neceßita**t** quamuis commune nomen sit, tamen accipi pro fato apud Platonem folet,ut lib.7. de Legibus, ac 10.de Repub. Fatum autem, ut nos antea docuimus, apud eundem eterna ratio, eternaq; lex nature huius uniuersitatis à Deo constituta est . Siquidem immutabilis Dei uoluntas in efficiendo, firmaģ; rei facta cosecutio, fatum Platoni dicitur : quemadmodum in animorŭ divisione diximus. docetá; lib.10.de Rep. ipfe, cum tres Parcas in univerfo constituit ad natu ram gubernanda, easq: Necessitatis filias nominat. Sed omissa nunc sententia Platonis de fato, quam su prà explicuimus, neceßitas quidem hoc loco habitu dinem quandam mentis, siue Dei artisicis ad materiam, inferiorem q; naturam significat. Nam si Deus necestitate agit, fatumq; ab eius prouidencia oritur, effectio quoque mundi necessitate edita, atq; à Deo producta, itemá; curfus rerum naturalium costans, necessitas ipsa erit. Quod sane Plutarchus, de necesfitale loquens lib.1. de Placit. philof. his uerbis Platoni aßignat: πλάτωμ ότε μέν τημ ύλημ, ότε de τημ पर मार्थिक करे के पार के काम के काम के काम के दिला के दिला के प्रमाण के काम के किया के किया के किया के किया के sa Pythagoras necessitatem dixit mundo esse adiun etam: significans nimiru,legem hanc universitatis à Dei prouidentia statutam, neceßitatem esse. Cum ergo mundus ex necessitate factus à Platone diciordo ip fius ex for puriticatur, quam ordo ip fius ex for ma, materia, animaq; proueniens . Nam cursus ille mundi naturalis, quem cuncta in ortu fuo, intericorporearum ortum explicare nunc wult, princi- 40 tuq; observant, er à quo necessitate quadam naturali universa fiunt, necessitas verè appellatur. Cum autem Deus mundum efficiens, banc illi naturam seu legem statuerit, ad illum necessitas referenda est. Ex quo liquet, mundum ex mente necessitateq; compositum dici, quòd à Deo constructus, um quandam naturalem neceßitate agentem acceperit. Quod Aristoteles lib.2. Physic. imitatus, necessitatem inquit in rebus naturalibus hoc modo ese, ut cum finis efficientem causam sequatur, consecutio il la sit necessaria. nam si forma insit, materiam subijci neceßariò dicit.Itaq; ex materiæ neceßitate fatü eße Ariftoteles aßeruit:idq; à Platõe, ut Simplicius annotat, mutuatus eft. Sed hanc tamen Platonis de neceßitate fememiam Chalcidius ita interpretatur, ut materiam hic uocari neceßitatem putet. A quo ego tantum dißentio, ut nullam in materia fola neceßitate ese censeam, nifi quatenus informatur ab idea,

illig necesario subijcitur, ut Aristoteles resert. Vt ergo ad Platonis uerba ueniamus: Mundi generatio, inquit, ex meme ac necessitate producta est: id est, Deus, qui fati auctor est, cum mundum effecit, necessitate quadam efficiendi secit: illam uerò necessitatem in se mundus contines, naturalem quendam ordinem,immutabilemq; seruat. Quod Plato paulo inferius declarans, Cum mens, ait, fato imperaret, eo prius persuaso, ut sibi parêret ad mundum efficiendum, mundus est effectus : hoc est, cum folo 📭 feenda funt, ac primas fecundasq; caufas partim renutu Deus necessitatem procreaset, fine firmum re rum productarum ordinem sola uoluntate produxiset, hic quasi Dei socius illi libemer obtemperas, mundum effecit. Ordo enim, ac lex naturæ præfcripta Deo paret, illiusq; persuasioni, hoc est uoluntati, er prouidentiæ inseruit:ne si uiolenter resisteret, repugnatio aliqua in mundo foret, sicq; disolueretur. eadem quoq; mundum efficit, non illum ar chetypum, or intelligibile, nec hunc etiam inferiorem per se, sed amecedete Dei opisicis uolutate. Er- 20 go hic erit Platonis uerboru ordo, ut primò Deus siue mens universi opisex Ratuatur, deinde ipsius prouidentia per omnia latè patens : que cum mundum efficerit, necesitateq; illum condiderit, necesi tas ex providencia nata mundum continebit, omniaq; inferiora necesaria quadam natura lege regeneur. Quod lib.7. de Legibus Plato, alijsq; locis uidetur indicare. Vnde Homericam illam catenam, fatalem hanc natura legem effe, multi testantur : ac necessitatis regatur, necessitatem appellarunt Physici, ut Macrobius lib.1. in Somn. Scip.resert. Ex quibus omnibus constat, nature cursum ordinatu,à Deog; preferiptum, fine mundi animam, ut Platonici quidam uolunt, neceßitate banc esse, qua mundum constare dicit Plato, & quam fatale fusum Par carum lib. 10. de Repub. nominat. At quo nam modo fieri mundum dicimus, quando à mente, ne : cesitateq; suctum asserimus? aut cur menti similis no credimus,in lib.de Prouidētia, mundi ordo à di uinæ mentis prouidētia fit, non quidem illa per tem pus progrediente (sic enim mundus eternus non esset) sed in modum cause ante mundum preceden te, ipsumá, sigilli modo exprimente. Mens enim, in quit ille, rationem ex se primò gignit, ex utroq; autem fit mundus : siquidem mundi corpus materiale, rationem seminariam rerum procreandarum à men te, rationeq; accipit. Itaque naturæ modo à diuina. Porphyrius. Cum ergo, nulla temporis immutatione præcedente, mundus à mente oriri Platonicis di catur, procedendi ordine factus à mente corporeus, ab illaq; diuersus uocatur . Nam si mundum primò mens fecisset, ac non successione quadam secundarum caufarum, intelligibilem profectò constituiset, uelut mundum archetypum, qui primò factus, & in

eius mente comprehensus est. Sed hec quidem à Pla tonicis tradita, ad mundi originė explicanda, præterquă quòd nostræ religioni aduersantur, possent etiam rationibus multis refelli, que nunc breuitatis causa omitendæ esse uidentur. Sed ad reliqua pro-Oportet igitur eum qui mundi congrediamur. stitutionem uere narraturus est, erraticæ quog; can se speciem pro nature ipsius instinctu miscere.) Quoniam caufarum omnia genera Phyfico cognotulimus, partim referemus:nunc fortunam, quam er ramem uocat causam, adiungit. Quicquid enim fit, uel certă habet sue effectionis causam, uel ignorată ac dubiā:quæcung; uerò certam fui caufam babent, uel neceßitate quada fiunt, uel natura, uel uolütate. Neceßitas, fatum indicat:natura,rei naturalis effe-Aum:uoluntas, liberam agendi uim . Que demum dubiam babem caufam, quoniam certa illius effectio nis ratio reddi non potest, in sortunam cadunt. Ex quo fit, ut quatuor fint genera causarum ex diversis rebus petita:necessaria er fatalia, quæ à fato fiunt: naturalia, que in natura cernuntur : uoluntaria 🖝 libera, que in hominis nolutate funt: fortuita demu, que incertam fui effectionem habent. Igitur cum in rerum naturaliŭ tractatione causa omnes tradi debeam, post necessariam causam, que eadem cum naturali ferè est, fortuna sequitur, de qua Plato in hoc loco disserit . quanquã Chalcidius materiam ipsant hic dici causam erratică à Platone putat. Que cum naturam etiam inferiorem, quoniam à superiori ut 30 subiectum sit solum generationis, idemés certum 😁 . definitum, no uideat, cur erratica dici poßit, nifi ad eius iactationem,instabilitatemq; id referatur. Fortunam autem,ut Plutarchus in līb. z. de Placit. philo[.refert, sic Plato definiuit, લોજોલ્સ ભે જાદુગલાફરી માર્ગેક наты опивевные, най паранодивниа. Item Apuleius lib de Dogmate Platonis, instabile quiddam, er præter confiliu eueniens, cuius caufa nobis igno. retur, fortunam ab illo dici cenfet, cui etiam semen tiæ Aristoteles lib. 2 .Physic.Peripateticiá; omnes non est, si ad exemplar illius suctus? Certè, si Ploti- 40 assemientes, sortunam ese definium accidentariam causam in ijs que ratione agunt, preter rationem euenientē. Vt cum quis rem aliquam agendā proponit, si quid aliud præter spë illi obueniat,sörtuna id euenisse dicitur:cuius quòd causa ignoretur, ignora ri cam omnes afferunt, obscuramq; hominibus caufam nominant . Itaq; & Academici & Peripatetici fortunam inter causas referunt, euenireq; in ijs quæ consilium electionemá; aliquam habuerint, dicunt. ideoq; foli bomini fortunam tribuunt : is enim promente mundus corporeus oritur, ut latius explicat 50 pter finem folum agit, cui fi quid præter finem adue nerit, fortuna dicitur. At Peripatetici casum adijciunt, fortunæ ab altera parte respondentem, ita ut cause accidentario surtuitoq; euenientis genus sit: sed quod à sortuna disserat, quia hæc in ijs qua ad si nem referuntur aliquem, sit, ille uerò in ijs quæ nullum finem spectent. Ergo plerig; philosophorum for tunam esse, er inter causas efficientes referri putarunt. Quibus tamen Plutarchus in lib. de Fortuna, sefe obijciens, omnia inquit consilio, prudemia, natu ra, arte ue fieri:nulla uerò fortuna esse, sed si quid forte nobis adueniat, non à fortuna, sed ex occulta aliqua caufa, confiliją; indigencia euenire. Hac pro fectò sententia quanquam à magnis philosophis repudiata fit, longe tame est uerior, religioniq; nostre magis confentanea. Siquidem nulla est in rebus fortuna, nullusq; casus: sed si quid præter nostra spem euenit, id occulto Dei confilio, uoluntatiq; tribuen dum est. non enim quòd rei causa ignoretur, sortè illud fieri afferendum est. Quo nomine melius quidem Anaxagoras, & Stoici, fortunam nihil aliud esse putarunt, qu'im occultam, obscuramq; bumanæ rationi causam . Itemý; Homerus sortunæ nullam mentionem fecit, sed soli Dei decreto, quod poigar nominant, rerum omnium causas tribuit.

Quibus ita expositis, quando de sortuna satis tum m his, tum in superioribus dictu est, ad reliqua pergamus. Nullus profesto ad hoc usq; tempus 20 corum generationem oftendit, sed quasi notum sit, quid sit ignis, & reliqua.) Proponens in his Plato que dicturus est, à comunioribus tractationis principijs incoepturum se promittit, primag omnium re rum mitia traditurum, uidelicet materiam, formã, reliquaq, omnia, inquit. In quo illorum ignorantiam reprebendit, qui quatuor elementa ut principia universalia tradidere, nec ullum aliud ante ipsa principium agnouere: quos itide Aristoteles lib.1. Physic. refutat. Itaq; Plato et Aristoteles materiam 30 bilem, infinitamq; natura esse dixit:non quòd ipsum ac formam prima omnium corporu mitia posuere, eorumq; naturam exactè docuerunt:præter eos autem nel nulli, nel panci admodum extitere , qui id attigerint. Cum ergo elementorum, corporumás omnium concretiones traditurum se Plato polliceatur, universalia in primis initia proponit, ut quomam doctrinæ ordo ab univerfalibus ad singularia progredi debet, illis ipsis propositis, reliqua tractatio commodius explicetur. In his autem principijs probabilitatem se Plato secuturum inquit, quando 40 sumpsisse, cum ille in Asclepio unum omniŭ auctoilla rerum corporearum & sensilium sint propria: borumý, ut ancea diximus, nulla firma stabilisý; sciencia esse posit. Nam in rebus naturalibus ac cor poreis, causas exactisimas ultra probabilitatem querere ridiculum est. at uerò in ijs que sub intelligentiam cadunt, ut in mathematicis, Primaq; phi losophia, ratio certa sirmag; traditur. Interim ta men dubium est, cur eos qui elementoru prima prin cipia ignorarum, similes effe dicat ijs, qui ne syllabarum quidem cognitionem teneant? Quoniam, ut 50 tunc enim duas in species facta divisio est.) Antemeptus homo est, er exigui mgenij, qui syllabarum cognitione carens, dictiones duntaxat prima ese orationis principia putat, nec ante dictiones ipsas fyllabas effe, ac literas uidet:ita ille , qui quatuor elemenea univerfalia rerum initia ponit, ignarus nature est. Atq; id sane in his uerbis Plato significat: Beorunop autois, ad' is ev outlabus adere perop

લેπότως ύπο το και βραχύ φρουύν τος संπίσκα διναι. Quod etiam imitatus Aristot.lib. 1.Pby sic. cum ini tia prima rem quamq; præcedere dicat, priores esse fyllabis literas,hasq; oratione ipfa refert. Nos ue rò in presenti nibil de principio uniuersorum, sine principijs, siue quomodocunq; aliter id appelletur, dicendum putamus.) Quanquam rerum naturalium principia in hac parte tradere Plato uelit, minimè quidem disputabit de primo illo cunstorum principio, quale sit, aut quid sit: id enim huius loci non eft:sed in Parmenide, ac libris de Rep.alijsq; locis, de illo dicitur. Qua de caufa , de principio uniuerforum(Plato inquit) boc est de Deo, qualis nam sit, dicere hoc loco non conuenit. difficilis enim est eius rei inquisitio:et, ut amea dixit, in uulgus illam efferri nefas est. Quo nomine ad principia rerum corporearum explicanda potius accedamus, probabilitateq; folum contenti, eadem doceamus . Atq: his ita breuiter propofitis inuocato prius, ut amea, Deo, sequencem trastationem ingreditur. Verum nos, quanquam extra rem paululum digrediamur, quid de prima caufa siue Deo, de quo hic nihil uult disserere, Plato sentiat, exponamus. Deum in Clitophome, dialogo de definitionibus, sic Plato defimit: ] બ્રૅંગમ લેઇ લામ લેંગિય, લામે લામ સ્ક્રામેક જાર તેક તેમ ત્યા μονί αυ, કે 🗕 σίαν αϊδιορ, τῶς τάγαθδ φύσεως αλτίαν. In alijs quoque locis, eternam quandam mentem, incorpoream, meffabilem, nulla re egemë, undiquaq; perfectam, ueritatem, ipfum bonum, coelestem, intelligidefinire hoc modo uellet, sed quia infinita illius uirtus aliter explicari no posit, quod Alcinous & Apuleius in libris de Platonis dogmate latius explicant. Hunc igitur summum Deum, quem inueneu difficilem ancea dixit, primam effe omnium causam, non folum divinorum, sed corporeorum etiam effe-Aricem statuit: Plotinusq;, atq; alij Platonici confir mant. Quam sememiam quamuis natura duce nosse Plato potuit, ex Trifmegifto ac Pythagora uidetur rem Deum proponit : hic itidem, ut de illo Plutarchus testatur lib.1. de Placit. philos. principiorum omnium primum ipsummet Deum, siue unitatē, aut bonum, mentem ue tradidit, ab eoq; generationem uniuerfi deduxit.His igitur breuiter expofitis,ṭractationem naturalium principiorum ingrediamur: quando hic de Deo difputare longißimű, & ab hoc loco alienum est. Sed hanc de uniuer so disputatione ab ampliori divisione, quam supra, ducamus: quam ipsam principiorum tractationem aggrediatur, que initio buius Dialogi dixit, repetens cum se quentibus connectit, ut tota melius tractatio fibi co bæreat . Nam initiò duo folum initia constitutionis uniuersi tradidisse se inquit, exemplar ipsum eternum, fiue Deum in quo erat exemplar, & imaginem huius mundi intelligibilis, hoc est, mundum

ipsum sensilem ad exemplar illius archetypi mundi factum. Nunc uerò, quo ni am cocausas etiam, er re liqua causarum genera in particulari generatione traditurus est, præter duo illa priora initia, tertiu aliud adijcit, nimirü materiam informem. Nam per divisionem illam entium, quam initiò posuit Plato, & Deum, cum exemplari illi adiuncto, & mundă sensibilem intelligere oportet. Hæc autem duo cum eterna, nulloý principio nata dicantur, initiò posuit in pracedenti tractatione, quoniam in ea tum 10 de ipso exemplari, tum de imagine tractabatur : in bis uerò, in quibus de imaginis compositione disseritur, principium aliud ipsius compositionis adijcitur, nimirum materia. Ex quo duplicem esse mundum apud Platonem intellige, ut Proclus, Iamblichus, Plotinusq; declarăt : unum intelligibilem & archetypum, alterum sensilem & illius imaginem. Atq; ille quidem idea mundi in Deo sita est, de qua tum in pracedenti trastatione, tum in Parmenide Latius eft dictum : hic nerò sensilis est er corporeus, 10 ac illius imago, de quo partim in præcedētibus, par tim in sequentibus dicemus. Age uerò, quando de boc mundo sensili in superioribus diximus, ipsiusq: dependentiam ab auctore Deo, informationemés explicauimus:nune cognito iam primo initio, natu ram, compositionem q; ipsius declaremus. principia enim hac non ad mundi aternitate, similitudinem' ue cum Deo explicanda dicenda sunt, sed potius ad essentiam, naturamá; illius corpoream demonstrandam. Hinc ergo tria esse rerum omnium initia a- 30 pud Platonem collige, quemadmodum Platoniciomnes de illo asserut, er nos antea docuimus: Deum, ideam, materiam . ac Deum quidem effestricem uniuer si causam statuit, ideam illi adiungit tanquam exemplar, materiam subijcit effectioni: fomam deniq; non tanquam' principium materia addit, sed ue luti productione generationis ab idea factam. Nam in generatone cuiusque rei forma proponitur generanda:ipsa uerò non gignit seipsam, nec sui efficiens tuêre : quoniam principia omnia contraria esse debent, semperá; aliquid subijci oportet . Quod Aristoteles lib. 1 Physic. affirmās, nec plura tribus, nec illis pauciora principia esse posse cocludit:quonià nec duo ex fe mutuò quicqua agere fine fubiecto aliquo possunt, nec quatuor candem ob causam, cum binorum quoq; mutua fit actio . Qua in re hoc con uenit Platoni cum Aristotele, quòd ambo materiam ut sublectu tradidere, amboq; formam materiæ adlut efficiètem causam informationis materia adiun zit, principiumq; alud huic contrarium, nimirum prinationem addidit. Plato autem Deum efficientem secit causam, sormamą; separata à rebus illi ut exemplar adiecit, formam uerò materia adiunctam tanquam ab idea illa productam retulit. Atque hæc breuiter ad Platonis intelligentiam dicta sufficiant.

Vnde constat errare Auerroë, sieuti in alijs, lib.3. Commet. in Aristotelis libros de Cælo, du Platone ait nibil de materia sciuisse:cum nemo melius illim uim explicuerit. Qnam igitur uim,quam 'ue naturam habere putandă est? Hanc utiq, generationis borum receptaculum.) Propolitis in univerlum principijs naturalibus, fingulorii natura explicanda est.primoq; de materia dicemue, uimq; illius demonstrabimus, quando de Deo ipso, siuc idea dicti est in superioribus latius. Materiæ autem uim quan quam in sequentibus satis declarat Plato, abunde ta men illam explicat, cum eam receptaculum formarii omnium, et quafi nutricem uocat. Nam ut Alcinous de doctrina Platonis, Plotinusq; in lib. de Mațeria docene, materia quidem nihil est aliud, quàm uniuerfale quoddam fubiectum, in quo cuncta rerum forme subsistunt:non tamen ita, ut materia sit subie ctum per se, forma uerò illi adbæreat ut accides: sed quò ambe simul comuncte, unam quandam substan tiam compleant, quemadmodum Alexander Aphro diseus lib.3.Qnæst.natural.declarat.Eadem autem cum uelut fubiectum quoddam imaginetur, expers formarum omniŭ esse dicitur, ideoq; sola mente con cipitur. Hanc, Plotino atq; Aristotele auctoribus, & rerum comutationibus in eodem fubiceto intelligimus. Nam cum eandem rem sapius in diuersas formas mutari uideamus, ut ignem in aerem, aerem in aquam, aut hec rursus in illa, mhilq; ex nibilo siert Physici omnes fateantur, subicctum ese aliquod, in quo cuncta illa fiant, et commutentur, concludunt. At cum exacta materie cognitio obscura admodum sit, illud statim, quasi præcedētis descriptionis correctionem, addit Plato: Arduum id quidem co maximè, quòd ad huius rei demonstrationem dubitare prius necesse est. ) Hoc est, singula elementa uel per se,uel in composito ipso cosiderare, demonstrare& certò, hoc uel illo modo ese, dubiu est . Nam si quis igne proposito, aqua 'uc, aquā esse ignem aut ignem aquam, nulla probabiliori ratione reddita, boc ita causa est. Vnde tria tantum rerum initia pleriq; sta- 40 ese, quam illud hoc modo probabit: siquide elementoru naturas, copositionem, principiaq; nose prius oportet, quam de ijs quicquam statuatur. Nam cum eadem elemēta materia & forma constent,bæc illorum initia tradi prius debent:quando elementa om nia, ut Galenus lib. 1. de Elementis testatur, ex mate ria,qualitatibusq; à forma prouenientibus componuntur, er à qualitatibus habent hoc quod elementa funt. Qui sanè pro forma qualitatem uidetur capere, quoniam qualitates inquit in materia recipi, iecere:differunt tamé, quòd Ariftoteles formam ue 50 eadem illa femper manente, nullamé; generationem interitum ue patiente.Itaq; materia ex qualitatibus constituta, elementa ipsa efficit : ex elementis autem uniuersa componuntur. Et ut Cicero etiam lib. 1. Acad. Quest.resert, materia & forma inter se mutuò connexa, substantiam efficiunt corpoream, qua prima qualitas dicitur:quia ex utriufq; illorum con nexione oritur quasi naturale quoddam accidens. Hec

Hec nerò prima qualitas in quatuor partes dinifa, calidum, bumidum, frigidum, ficcum, quatuor fimplicia corpora sine elementa, ex quibus omnia conflant,ignem, aerem, aquam, terram ex mutua quali tatum conexione efficit:ita ut fingula elementa dua bus constent primis qualitatibus, ignis nimirum calida & ficca, aer calida er bumida,aqua frigida et bumida, terra frigida er sicca. Itaq; qualitates ha ex materiæ formæq; connexione constant, ex qualitatibus uerò elementa, ex elementis demum omnia 10 composita. Vnde qui elementorum naturas demonstrare certò debet, ipsoru generationem noscat prius oportet:ut cum aqua,ignis,aer, terra'ue proponatur, rationem cur id ita sit, aut no sit, asignare posfit:nec ad fensuum iudicia recurrat, declarans id ita esfe,quòd sic cernat,tangat,sensibusq; percipiat.

Principiò id corpus quod modò aquam nominauimus, quando in solidam cocrescit materiam, lapis & terra 20 fieriuidetur: quando ucrò liquescit & ditfluit, spiritus atcg aer . Item aer exustusignis efficitur. Ignis extinctus & corpulentior factus aerem creat. Rursus crassior factus aer, in nebulas nubesig concrescit. His etiam magis copressis, pluuiæ defluut. Ex aqua rurius terra lapídes & gignuntur. Atos ita uidemus hæc omnia circuitu quodam si nis uicissim tribuere. Quæ cum nunquam eadem appareant permanere, quis nam line rubore redargutionis & suspiciõe poterit istorum aliquid unu potius quam aliud, certe & firmiter ap pellare: Nemo certe. Quare tutissimus in his hic erit loquendi modus. Hoc quod semperalias aliter formatum ui detur, et pleruncs iuxta ignis effigiem, le, id est igneum quiddam: nec aqua hocaliquid, sed tale quid, id est aqueu: nec aliud quicquam, uelut ullam habens stabilitatem. Denigmec pronominibus quidem ullis hæc tignanda sunt, quibus in rei cuiuslibet demonstratione, cum hoc uel illud dicimus, viilolemus. fugiunt enim, nec expeclant wel earn demonstrationem, quæ pellationem, quæ de his tanquam de existentib. & stabilibus habeatur. Igitur huiulmodi omnia nece hoc, neque illud, sed tale potius, aut tale propter

COMMENT. similitudinem aliquam appellare debemus.Et ígnem quidem ubiq tale,ac de cæteris quæ gignuntur eodem pacto. At uerò illud in quo fieri singula hæc uidetur, ac deinde dissolui, solum ήs pronominibus quibus hoc uel illud lignamus, appellandum puto. Quale uerò quodammodo, calidum icilicet uel album, uel aliquid tale cotrarioru, uel ex contrarijs illud minime appellā dum. Sed apertius quod uolumus exponamus. Si quis enim cunctas figuras ex una eadem quari materia fictas cotinue in alias & alias reformet, de 🛪 una quadam illarum prælens aliquid quid lit quærat, uere admodű & tutifsime respondere possumus, aurum illud elle: triangulum uerò elle, aut aliã figuram, earum quæ impressæ eo sunt, et continuò permutantur, quasi reuera sint, non licet dicere. Sola quippe illa responsione tanquam tutissima contenti esse debemus. Eadé de illa natura, quæ cũcta recipit corpora, ratio est: idem lemper elle dicenda est. Siquid**ë** ex propria potentia recedit nunqua. Suscipit enim semper omnia, nec ullã bi inuicem uires fomentaca generatio- 🕫 unquam is limilem ullo pacto libi for mam contrahit. Omnis sane natura fi-Ctioni lubiecta est, agitataca ab ingredientibus, & figurata quodammodo, alias aliter le habere uidetur. Quæ uerò ingrediuntur & exeunt, uerè ac sem per exiltentium rerum limulacra lunt, mira&uix explicabili modo ab iplis rebus quæ uere sunt, figurata, quemadmiodű deinceps narrabimus. Tria non est utics ignis hoc aliquid, sed ta. 40 in præsenti genera sumeda sunt. Vnū, quod gignitur: aliud, à quo gignitur: aliud, a quo similitudine trahit quod nascitur.ldcirco comparare hec ita decet. Quod recipit, matri: unde recipit, patri:naturam istorum mediam, proli. Sed ita intelligendum est, quòd cum esse debeat effigies rerum omni forma rum uarietate distincta , nũquam illud iplum formationis huius gremium behoc & huius & huic designat: uel ap. 50 ne erit præparatum, nili informe lit, & suapte natura omnib. formis quas recepturti est, careat. Nam si erit alicuius eorum quæ in se recipit simile, cum co trariam eius, cuius limile elt, naturam,

aut aliam prorlus luscipiet, nequaqua eius similitudinem & effigiem exprimet, cum præse tulerit suam. Quo fit, ut nullam sibi propriam habeat specie, quod est omnia genera suscepturu. Vt qui unguenta suauiter redolentia con fecturi lunt, humidam materiam quam certo condire odore uolunt, ita præpa beat: & qui materns mollibus impreslionica cedentibus figuras imprimere aliquas uolunt, nullam omnino priorem in eis figuram apparere patiuntur, sed exactissima quadă læuigatiõe eas poliut: ita illud quod in omnibus pafsim æternorum omnium limulacris reete figurandum est, his omnibus torobrem universi, quod & genitum est, & sensibus omnibus manifestum, matremiplam, receptaculumes, neceter. ram, neca aerem, neca ignem, neca. quam elle dicamus: necprurlus ex his aliquid constitutum, aut aliqua ex qui bus proprie hæcipla lubliltunt, led inuisibilem potius speciem quandam & informem finum, omnium capacem, quí modo quodam ambiguo & uix ex plicabili diuine et intelligibilis nature fit particeps. lpfe quidem comprehendi per se nullo pacto potest: sed quantum ex supradictis naturam eius attingere licet, sic utique recte possumus di cere: Ignem quidem; partem eius igni. tam uideri! humefactim uerò partem, aquam: terram quoch aeremch limili-

Quando elementa prima rerum initia esse negauit, or ante illa materiam formamq; proposuit:nunc ex ipsa elementoru mutua uicisitudine eandem rem magis confirmat, docetá; ex transmutatione illa ma teriam cognosci. sic enim ait: Si aquà in corpus con erescat, lapidemá; aut terram constituat, aut rursus in aerem dissoluatur, aut ignis etiam, aerq; & terra multis modis coponantur, dinersaq corpora efficiant, resoluantur'ue rursus in alia, comutatio bee 50 in aliquo subiecto fieri debet . Aut enimid, in quod elementum commutatur, in aliquo subiecto sit, aut in nullo. si fit in aliquo, hoc ipjum est materia: si in nullo, ex nibilo aliquid fieri sequeretur. Ex quo pa tet, unum non esse elementorum omnium corpus, ut Galenus testatur : sed quatuor corpora, que tamen unam habeane communem naturam ac subiestum,

MORZILLI minirum materiam. id quod in bis Plato fignificare mbis unit.Quod uerò ad istorum elementorum mu tationes, mixtionesq; hic comemoratas attinet, considerandum est, quatuor esse qualitatum connexiones, que quatuor ipsa elementa componant : & ex quarum commutatione tum ipfa composita corpora mutaneur, tum eadem elemeta. Nam ignis ficcus & calidus, fi bumectetur, propriamá; amutat ficcitatem, que ipsius talorem auget, in aerem mutabirant, ut odorem nullum proprium har to tur, cum quo in calore conventiant si aer humestus er calidus exficcetur, in ignë degenerabit:eodemés modo reliqua elementa. fingula enim cum fingulis una qualitate conveniunt, altera differunt. Itaque si qualitas illa, qua differunt, mutetur, in alia muta buntur. Atq; ita uidemus, bæc omnia circuitu quodam sibi inuicem uires, somemas; generationis uicisim tribuere. ) Mutuam elementorum mixtionem cırculari quodam motu reciprocari, quatenus in fe semper resoluumur, non modò hic Plato, sed Aristo mis natura sua carere necesse est. Quã- 20 teles etià in lib. de Ortu er interitu confirmat. nam er ille in Phadone, alijsq; locis generationem, corruptionemá; omnium circulari fieri progressu, ad ostendēdam animi immortalitatē, affirmat:bic ucrò eternum fieri rerum ortum & interitum, se innice cofequemem, propter primi mobilis eternitate inquit. Nam cum cœli couerfionibus inferior bic mun dus administretur, ac perpetuus sit illius ambitus, perpetua quoq; erit, atq; illi motui fimilis rerum generatio. Ex hac ergo elementorum commutatione, 30 unum non esse illorum omnum corpus constat, sed multiplex. Quoduel Hippocrates in lib.de Natura humana confirmans, Si essent (inquit) elementa omnia corpus unu, nulla fieri comutatio posset:ide enim in se solu non comutatur, nist aliud, à quo id pa tiatur, babeat. At cum elementa in corporibus diuersas mutationes edere uideamus, siquidem morbi uarij ex dinersis qualitatibus homini proneniumt, plura esse illa uno aliquo, manifestu est. Hoc quod semper alias aliter formatum uidetur.) Quando eter, quatenus iploru fimulacra luftipit. 40 lementa non primam naturam, sed secundam ex qua litatibus compositam, ex illorum commutatione efse intelligimus, firmisimu, inquit Plato, cum de elemencis differimus, non effe, i lla hoc aliquid, fed tale quiddam potius uocare. Quasi diceret, proposito aliquo elemento, non esse solum asserendum, hoc esfe ignem, aut illud aquam, aliud 'ue corpus, fed quali tatem corpoream. Nam per Hoc aliquid, substancia, quæ fola in demonstrationë cadit, intelligimus : për Tale uerò, qualitates substantiæ insitas . Vnde cum substantia ex materia sormaq; constet, qualitatesq. naturalia accidentia fint ex fubstantia ipsa profluen tia, Hoc aliquid substantia, Tale uerò qualitatibus accommodabitur. Et quidem igneu esse, uel aqueu, cum nihil aliud sit quam aliqua ciusmodi qualitate quicquam costare, qualitas quidem ipsa per se minimè potest existere, rusi subiecto alicui, uidelicet substanti**e, inhereat.** Igit**ur nec elementa in**itia prim**u** 

rerum funt, nec qualitates, quibus illa constant, sed materia & forma. At cur Plato, cum ignem, cor pur ne aliud formatum uidemus, tale aliquid cernerenos dicit, non boc aliquid? Num quia substantid ipfam uidere nequeamus? an quia folum accidentia meo composito cernamus? Certè quoniam, ut ipse mTheæteo docet, esentiam rei sensibus percipere uon poßumus, solumý, id quod cernimus, accidens substantiæ inhærens est. Nam essentia simplex cum mè potest comprehendi:accidemia uerò, quia composita, er substancia inharentia sunt, comprehenduntur. Vnde color ille ignis, calor, ficcitas, celerita, leuitac, eiusmodiá; alia accidetia naturalia sunt, non tamen ipsa substantia : quoniam si accidentia non esent aliqua in corporibus, quibus corum naturam cognoscere possemus, nihil plane sensibus caperemus. Hanc igitur ob causam Plato inquit:

Hoc quod semper alias formatum uidetur, o ple boc aliquid, sed tale.) Id est, sorma quidem ipsa ignis, quam ijs qualitatibus uidemus cõstare, hoc aliquidest: siquidem substancia est. at uerò ignis, siue **igneum,non est** hoc aliquid, fiue fubstancia, fed qua litas duntaxat substantiæ inhærens. Nam in igne alind est substancia, & aliud qualitas . Substancia est ipsum ignis esse, ex materia sormas, compositum: **nod est hoc aliquid,** quanquã cerni nequeat. qualitas autem accidentariò ex ipsius ignis esse prouerum qualitates pronominibus demonstrancibus explicari non poffe, quia substantia non sunt, sed acci dencia substantialia, accidentiaq; hoc aliquid non funt: quod Aristoteles in Categorijs alijsą; libris affirmat. Hoc itaq; intelligens Plato, sic ait: ा में नहे **έγγινόμονα έπασ**α αὐτῶμ φαντάς ζται, καὶ πάλιμ ἐ**πάθου απόλλωτα**ι, μόνομ έπεινο αν περοσαγοροθείμη, τή di τύτο και τῷ τόδιε προσχρωμού ες ονόματε. Quod imitatus Aristoteles lib. 1. Physic. his uerbis da de doo. i μού γκρ αύθς ωπος, και ο χρύσος, και ο-**માં કંપ્રેમ લ્ટ્રેકિ μમર છે.** το લોક γ**લ** છ મા μάλλου, મલો છે મલτά συμβεβαπός έξ αὐτε γίνε αι το γιγνόμονου. In **quo folans substant**iam certam definitamý; esfentia **Morre accide**tia uero minime, praterquam in ipsa finatia, inquit: siquidem substantia ipsa prononibus demõftratiuis explicari potest, accidens ue Thipselitatis folum nomine. Si quis enim cunctas Ama ex una eademá; auri materia fictas, contimaquag; re ex illius comutatione cognoscimus Milogie quadam, exemplo nobis id Plato declarat. **And inquit, m**ateriam universale esse omnium ini**muosse, pr**oponas tibi massam auri quandam, in **musitæ fubin**de figuræ inducantur, atque eaf**ii, prout fuerint, nominabis :** ut fi trianguli figu-**Minducatur, no**cetur triangulus : fi figura quadra-

ti, sit quadratum . Quandiu enim aurum est rude, folo auri nomine uocatur : quandiu autem trianguli, quadranguli, alterius ue rei figuram babet, ita nomina singularum figurarum accipit, manente tamen semper eadem auri massa . Eodem igitur modo materia semper manens, aducnientibus formis subijcitur, à quibus denominatur. Quandiu enim forma arboris materia retinuerit, arbor dicitur : quandiu ucrò equi formam, equus: atque ita in alijs formafit, à fenfibus, qui composita duntaxat capiūt, mini- 10 rum generibus . Vnde fit, ut quamuis diuerfas mutationes fieri in eodem subiecto uideamus, id solum formarum uarietati tribuendum sit, non tamen ipsi subiceto, siue materie, que cadem semper manet. Ex hac formarum accessione, abscessioneg perpetua materia uis analogia quadă intelligitur:quemadmodum Aristoteles libro 1. Physic.ac Plotinus in libro de Materia docent . Eadem de illa natura, quæ cuncta recipit corpora, ratio est.) Illud ipsum exemplam, quod suprà retulit Plato, ad materia runque iuxta ignis effigiem, non est utique ignis 20 uim explicandam, in bis magis declarat, quo nam scilicet modo diuersas formas suscipiat materia. Itaque nihil aliud esse ipsam dicit, quam receptaculum quoddam formarum omnium, in quod cuntle diuersis temporibus recipiantur. Eadem enim semper materia permanente, modo una, modo alia forma inducitur : quoniam illa nunquam ab infita potestate recedit, semperq; facultatem recipiendi formas diuersas habet, quamuis enim aliqua sit forma semper prædita, aliam semper appetit. Qno fit, ut, miens, est calidum, ficcum. Hinc sequitur, elemento- 30 auctore Aristotele, materia ex se omnium formarum expers, qualitatibusq; nuda, nibil quodammodo, fereq; non ens sit : adueniente uero forma aliqua, res efficiatur substantialis. forma enim materiæ dat, ut sit substantia, ideog; naturam banc Plato inquit, subiectam : id est, materiam ex se mhil ese constat, præterquam id quod à forma indita acceperit. Verum quo nam pacto materia a potestate nunquam recedere dicitur? Quoniam, ut Plotimus in libro de Astu & potentia refert, materiæ nidetur : iga di to inconsucciou apibus uci ci, s- 40 esentia in facultate quadam collocatur, nibilq; actu habet, eorum nimirum que potestate in ca sunt. Nam ipsum esse materiæ est, facultatë quandam babere ad formas diuersas recipiendas: quam si amitte ret, materia iam non eßet.ac proinde immutabilis est semper, quatenus suam perpetuò facultatem reti net. Qua de causa subiectu ese semper sictioni siue insormationi illam Plato dicit, consirmatés lib. 1. Physic. Aristoteles, ac Plotinus in lib. de Materia:

Que uero ingrediuntur, er exeunt, uere ac fem **L'in alias e**r alias reformet.) Quando materiam 50 per existentium rerum simulachra sunt.) Hinc po tes intelligere, formam rerum substantialem, materiæq; adiunetam à Platone quoq; tradi, diversamq ab idea in Dei mete insita poni. Nam ut Simplicius in Physicis de illo testatur, communes formară omnium corporearum ideas separatas, quasi exempla» ria in Deo posuit: in ipsis uerò rebus corporeis sormas esentiales, ueluti idearum illarum imagines. siguidem

quident univerfalis illa omnium idea, ut in Parmeni de Plato difputat, fingularum rerum ideas in se com prehendens, singulas formas materiæ inducit : ut equi, leonis. Itaque aliud est idea, aliud uerò sorma apud Platonem.idea enim incorporea, separataq;, ac in Deo sita, uelut exemplar est: forma uerò corpo rea est, subieste quateria inharens, ueluti simulachrum idea. Qua in re consentire cum Platone Ari Roteles uidetur lib.2. Physic. Simplicio etiam coce dente, cum uniuerfalem quandam, diumamq, formă 10 tiales rerum. Leitur fola forma gignitur, & quafi arebus ipsisseparatam, ex qua cuncta rerum forme quasi sigillo producamur, affirmat. Igitur cum forme rerum essemiales diverse ab ideis sint, ac ueluti simulachra à ueris exemplaribus differant, eedem profectò materiam ingredientes informant, suice similem efficiunt : excuntes uerò, nudam illam, informemq; relinquune. Atq; hanc formarum acceßionem mirabili quodam, uixq; explicabili mo do fieri, Plato in ijs uerbis inquit : ut oftendat, corporearum rerum originem ab incorporeis princi- 20 materiam nerò ingenitam effe, quòd ipfa principiù pijs prouenire, quod amea docuimus. Quemadmodum enim mundus hic corporcius ab incorporco intelligibiliq; mundo, qui idea mundi huius in Deo fita eft, procedit: ita singularum rerum formæ corporez, ab ideis exemplaribus producuntur. Qno momine ideas illas, utpote eternas, er Dei mensi msitas, uerè ac semper existentia Plato nominat, ut in Parmenide uocare solet : formas autem rerum simulachra eorundem appellat. At hoc loco Plotinus in lib. Quòd incorporea non patiamur, inquirit, quo' 30 hoc modo natus uocatur, materiaq; mundo inest nam pacto forma materiam ingrediantur, aut quomodo materia particeps illarum formarum sit. Cui obiectioni respondens, materiam inquit ex sua natu ra non affici, nec perpeti quicquam à formis ingrediencibus, ita ut naturam suam, facultatem ue amittat, contentaq; folum prasemi sorma sit, nec aliam præterea expetat : sed potius ipsas formas materiæ induci ait, ueluti imagines speculis. Nam ut speculu won mutatur, quod imaginem alicuius referat: ita cipiendarum formarum semper potestatem illam in fitam habet. Quare ex Plotini quidem fencentia, ideam & exemplar efficiens, homini se in speculo contemplanti comparabimus:formam aute rei, ima gini illius speculo impresse: materiam deniq; ipsi speculo, natura sua imaginibus nudo. Qua de re plu ra apud Plotinum in eo libro, ac in lib. Virum idea omnes una sim lege. Tria in presenti genera sumenda sunt, unum quod gignitur, aliud in quo gignitur.) Alcinous, Apuleius, ceteriq; Platonici, 50 pria tradit. Sic enim in disciplinis progredi oportria illa rerum naturalium principia, de quibus sepe diximus, Deum, ideam, & materiam, himc colligunt. Quibus formam effentialem addunt non tanquam principium, ut uoluit Aristoteles, sed quasi productionem. Nam si forma essentialis, quemadmo dum Academici probant, principium esset, se ipsam produceret:quod fieri non potest. Hac itaq; princi-

pia Plato intelligens, his uerbic conumerat : Vnum quod gignitur, alteru in quo gignitur, aliud à quo fimilitudinem habet quod gignitur.) In quibus, per id quod gignitur, formam inbærentem materiæ intelligit:eadem enim efficitur, ut res efficiatur.Per id. in quo gignitur, ipfammet materiam, tanquam fubiectum effectionis fignificat. Demum per id à quo babet res fimilitudinem , ideam infità Deo indicat». cuius ut exemplaris simulachra sunt sorma essenpartus quidam est : materia uerò & idea ingenita sunt, er eterna. nam quòd idea eterna fit, quando infite est Deo, latius in superioribus docuimus, testaturą; Plotinus in lib.de Ideis. Quòd etia eterna fit materia, Plato idem multis in locis afferit, confirmato Aristoteles lib.7. Metaphysic. cum materiam nec genitam,nec interituram e∏e unquam dicit. Idem refert in lib.de Materia Plotinus, cum genita esse illa inquit, que ab aliquo fiant principio: sit, nec aliunde sit orta. Qua in re & Platonici & Aristotelici planè consemiunt, idemq; affirmant: preterquam quòd illi quodammodo materiæ principium posuere. Quemadmodum enim, cum mundum eternum esse aßerunt, ratione quadam factum appellant, quoniam à Deo pendeat : sic etiam materiam, etsi eternam alioqui, modo tamen ordinis. ac dependentiæ, natam effe affirmant à prima illa caufa, unde natus dicitur mundus . Nam fi mundus uelut eius principium, eadem quoq; eo modo nata dici potest . Itaq; hoc pacto materia nata dicitur,ut auctor est Plotimus in lib. de Materia, quòd materia mudi fenfibilis dinerfa fit à materia mudi intelli gibilis, ab caq; uelut caufa pendeat:quemadmodums mundus ipse corporeus, cui inharet, ab archetypo procedit. Quòd autem materia quedam exemplaris in archetypo mundo sit, hinc docet Plotinus: quia ut inferioru formarum ideæ funt in divina men quoq; materia semper retinet informitatem, ac re- 40 te, ita quoque materia inferioris idea alia sit, eademá; non buic similis, sed pura er in actu, ut reliqua omnia que in Deo sunt. Quare unitatem illam & receptaculum multarum idearum in Dei mente insitü, materia intelligibilis & exemplar uocatur. Interim tamen dubiu est, cur Plato nullam Dei mentionem hic fecerit, cum de tribus illis initijs locutus est? Quia in præcedemibus de prima causa, eiusá opificio disseruit:nunc, cum rerum corporearu generationem docere uclit, earundem principia protet, ut relatis primis initijs, ad secundas proximas 🛊 causas deueniamus. Itaq; universi mundi corporei initium incorporeum & intelligibile traditum fuprà est, nunc uerò ipsius corporea initia tradicur. Quod imitatus fuisse Aristoteles uidetur in suis libris, qui cum primi motoris naturam, uimq;, quast primam caufam lib.8. Pbyfic.tradidißet : iterum in Libric de Ortu & interitu, initia illa corporum, ma teriam ac formam in libris Physicorum tradita, affert, ad corporum concretionem omnem explican-Quod recipit, matri: unde recipit, patri: dan. naturamistorum mediam, proli.) Breuiter, elegan terá; naturam illorum trium principiorum explicat Plato . materiam enim quasi matrem effe dicit, quòd facultas solum er receptaculu sit sormarum: ideam uerò ut patrem appellat, quia um efficiendi babet, procreaté, formas, ac materia inducit : for- 10 formas recipiendas dicit, ut is fde carest, informisé; mam denique proli comparat, quoniam ex idea in materiam actione nascitur. non quòd materia cum idea misceatur, sed quatenus subjectur ad generationem. Quemadmodum enim femina, auctore Ari stotele, semen à mare emissum excipit, prolesq; ex utriusq: mixtione nascitur : ita ex ideæ in materiam ni forma substamialis oritur. ideoq; forma media est incer ideam ac materiam. Qua in re differt à Plato. ne Aristoteles, quòd nibil mediu inter materiam ac Sed ita in- 20 formam ponit, quemadmodum Plato. telligendu est, quod cum effe debeat effigies rerum omm formarum uarietate distincta) in bis omnibus materia uim, ut pote obscuram, clarius explicare no bis wult Plato, presertim cum materiam dixerit ab idea informari. nunc siquidem, quo pasto informetur, subijciatur ue, docet. Ilaq; materiam inquit informem effe, nudamq; natura sua, aptam tamen sem per ad recipiendas formaru omnium naturas. Nam ut marē, inquit Aristoteles, appetit fæmina, & deformitas pulchritudinem, ita formas perpetud expe 30 tit materia. Etsi formam aliquam semper habeat ma teria, quia tamen facultatem illam recipiendarum formarum semper babet, informis dicitur, carenság 🏙is formis, quas nondũ adepta est. Verùm quánam de causa materiam sorma omni nudam esse inquit, tta ut uariae rerum formas posit accipere! Quia materia propter formarum prinationem, quas nondum babet, est tamen habitura, cam habet sacultatë recipiendi formas, non quòd privatio materia insit Ctuncenim formant non expeteret, ut ait Aristote- 40 les) fed quòd absentia illa, er carentia formæ, quam eft babitura, efficit, ut materia ipfa forma ad sui effentiam efficiendam expetat. Per forma enim, ut do cet Plotinus, non modò fit substantia, sed accidentia etiam omnis. Atqui bec forme caretia quam Plato tribuit materie, cotraria est forme aduenieti . tunc enim cessat huius forme iam adepte absentia. Quo 🗲, ut ex cotrarijs initijs res gignantur:quia carètia Ma forme, contraria est forme iam adepte. Hanc absentiam forme gignoup, id est prinationem Ari- 50 Roteles uocauit, inter principiaq; rerum primus re-\$36 lit: cum tamen ante illum Plato cognitionem prisationis quodammodo attigerit. er ipsemet Aristoteles in fine lib.1. Physic. Parmenide, hoc est Platonem in Parmenide dialogo, privatione inquit agno wiffe, cum materiam informem non ens appellauit. शिट दार्भिक ait: महत्वर कम भट्टो पृथ्दे के मक्तर प्रवास के मरे में इ

એલા τો દેશ μή όντος, હૈ παρμενίθλυ όρθως λέγαμ, લેંτα φαίνεται αυτοῖς, μπόρ έσ μο αριθμώ μία, και διυσά ues worop eirec. Et quide, ut Themistius Simplicius ' que declarăt, apertè Plato tum in eo Dialogo, tũ in boc loco priuatione attigit, idemý; Plotinus in lib. de Materia innuit.Hinc igitur, deformitatem hanc materiæ, & caremiam formæ expetitæ priuationë esse apud Platonė, liquet. Quod multo magis idem cofirmat, cum hic materiam ita esse præparatam ad sit:quandoquidem priuatio formæ in materia debet præcedere, antequam ipfa forma adueniat. Vt qui unguenta fuaviter redolentia. ) Eleganti exemplo materie informitatem Plato declarat. Quemadmodum, inquit, qui unguenta suauis odoris conficere uolunt, efficiunt, ut singularum partium, ex quibus conficiuntur, nullus fit proprius odor, fed remittatur, quo melius totius confectionis temperatio redo leat, nec alicuius folum particulæ odor reddatur:ita materia ipsa debet omni forma priuari, si qua aliam sit receptura,nullamq; illarum formarum naturam habere, sed absq; qualitatibus & forme aliquo uesti gio debet subijci. Quamobrem universi, quod et genitum est, & sensibus omnibus manifestum, matrē ipsam,receptaculumý;.) Totius materiæ disputatio nem breui quadam coclusione hic colligit Plato . ipsam enim describens, quasi matrem & receptaculum formarum appellat, ex eaq; mundum hunc fenfibilem natum esse dicit : non autem ex igne, terra, alio ue corpore solum. siquidem mundus compositus est, atq; elementa etiam, materiamq; ac sormam ut sui principia in se habent.

Sed de his ita distinguentes ratione considerare debemus, sit ne ignis aliquis seorsum à materia, ipse permanens in le iplo,& cætera que læpe dicimus per se ipsa manere: an hæc sola iunt, quæ corporis sensu percipimus, & talem in se continent veritatem, nec ullo pacto præter hæc ulla sunt uspiã, sed frustra intelligibilem uniuscuiusca ipeciem aliquam ponere solemus: nec aliud hæc funt quam uerba. Quod qui demnegs ita uel aliter se habereteme. re & sine examinatione asserendum, nechad præsentem disputationem na. tura lua prolixam, alia quoca prolixa, & adremminime pertinens addenda uidetur. Ea uerò circuscriptio que breuibus magna comprehendat, admo. dum opportuna uidebitur. Ita igitur i. psemeam hac de resententia feram. Si intellectus & uera opinio duo genera sunt, necesse est huiusmodi species est fe, quæ per se ipsæ sint, & intelligentia

SEBAST. potius quam sensibus comprehendan tur.Sin autem,ut quibusda uidetur,ue ra opinio ab intellectu nihilo differt, omnia quæ corporis sensus attingit, certa habeda sunt. Sed opinor duo else dicēda, quia seorsū sunt facta, & dissimilia sunt. Quippe quorum alterum doctrina nobis infinuat, alterum persuasio: & illud quidem semper cum ra 10 tione uera, hoc auté line ratione : illud nulla persuasione mutabile, hoc cotrà huic mutationi subiectum. Veræ quidem opinionis uir quilibet particeps: intelligentiæ uerò dij quidem omnes, homines uerò pauci admodum participes funt. Quæ cum ita se habeant, tateri oportet esse speciem quæ semper eadem sit sine ortu atch interitu, quæ 20 materia separatas, Plato bic comendit:idq; breui ar nec in se accipiat quicquam aliudaliunde, nec ipía procedat ad aliud quicquam, sensués corporis nullo percipia tur. atc hocest quod ad solam intelligentia pertinet, eiusch intentionis est propriũ. Sed est aliquid post hoc quod cum ipso non ratione, sed nomine con uenit, eius & limilitudinem gerit, genitum sensibus manifestum, quod fertur & sustentatur ab alio semper, & in ali- 30 Deus, qui mens ipfa est, cum mundu facere statuifquo loco gignitur, rurlus qui inde recedit opinione per sensus comprehendendum. Tertium genus locus est, qui interit quidem nunquam, sed omnibus quæ gignuntur, sede exhibet . hic sine tangentis sensu tangitur, adulterina quadam ratione uix opinabilis. De nice cum ad hunc animo respicimus, somniamus quodamodo, necessariuca 40 ciendarum rerum comprehendens sine uisis, que putamus, ut quicquid elt, in aliquo sit loco politum, regionem & obtineat aliquam: & quod nech in terra, nech in cœlo lit, minime elle credimus: atque has omnes & limiles passiones à peruigili uerece exiltete natura ipli huius modisomnijs occupati secernere non ualemus. Ideo que nec discernere id etia quam idiplum in quo facta est non ipsius est, sed ea semper alterius fertur simulachrum: non iniuria conuenit ut in alio quodam sit, at or ita quodammo do ellentiæ fiat particeps, aliter uerò esse nullo modo possit. Ei autem quod

uere est, uera hec et exquisita ratio suffragatur: docens, quòd dum res ita se habet, ut hoc quidem aliud lit, & illud aliud, neutrum in neutro unquam fa-Chum unum simul idem & duo sient.

Quoniam materiam primam omnibus esse formis nudam dixit, formarum q; illi aduenientiu mentionem fecit: in bis nunc querit, Vnde nam forma in materiam inducatur, er utrum forme alique separate à materia sint, nec net in quo ideat esse quafdam universales formarum omnium concludit. nam materia quidem, uti sæpe diximus, semper subijcitur : formas autem intelligibilis idea in mente dinina sita, materia eidem inducit. Atq; eadem idea sor marum omnium ideas comprehendit, ita ut singu-Le forme rerum inseriorum ab unaquaq; idea essen tiam fuam accipiant . id quod in Parmenide à Platone explicatur. Ergo ideas esse rerum boc modo à gumentatione, quæ huiufmodi eft : Si intellectus, inquit, sciemiaq; ab opinione differunt, formas quoque ab ideis differre necesse est : sin autem illa idem sunt, & hec itidem sunt. Quasi diceret, cum alia fit fcientiæratio, aliaq; opintonis, quando illa ins intelligemiam, hæc in sensum cadit, diversas quogs ntriusque naturas esse oportet. Ergo sciencia actus est intelligentia, que à mente proficiscitur, actio ue rò opinionis est rerum sensilium comprebensio. At set, quicquid animo cogitabat faciendum, intelligen tia erat, non autem opinio. Igitur & forma rerum, quas concipiebat, imelligibiles,& ab omni fenfu opinioneq; alienæ sunt : promdeq; ab bis formis reria inferioru diuerfæ . Vnde fequitur, akud effe ideam, alind uerò formam rei fubstantialem . illa enim Dei est intelligentia, hec verò illius intelligetie imago. Atque bunc argumentationis modum secutus Alcinous, ideas effe probat : quia cum Deus formas effiφαντάσματα dicuntur, mente cocipiat, utpote incorporeus, formæ quoq; eiusmodi sint, nimirum intelligibiles, planeq; incorporeæ. Hoc ergo argumen to utitur Plato, quonia idea er forma animo solum comprehenduntur, illa uidelicet à Deo, hæc autem ab hominibus. Quo nomine hec animo comprehen sa simulachra sciencia, opinionis; meritò coparantur:siquidem scientia ad mentem, opinio ad sensum resertur: & cum Deus mens sit, intelligemia illius possumus, quod imagini quidem post so scientie comparabiturinos uerò cum per sensum intelligamus, et à sensibus intelligentiam omnem cons paremus, opimionis rationem habebimus. Cuiusmo di etiam argumenti genere utitur in Theateo Socra tes, dum opinionem uerā falfam ue esse posse dicit, fcientiam autem ueram duntaxat. Hoc ergo argu-igitur ipfe meam bac de re fententiam féram, si intel

lectus, er uera opinio duo genera sunt.) In his Pla to,ut Plotinus in lib. de Intellectu er ideis ait, figni ficat, in mente divina formas rerum inferioru ideas ese separatas er intelligibiles, effectrices q; inferiorum formaru: in ratione uero hominis, formas substantiales cum aliquo materia uestigio, easq; corpo ribus insitas, quauis extra corpus à nobis intelligatur. Quocirca hac breuiter de ideis ita dixise satis fit, quando in Parmenide Plato plura de ijsdë dispu Tertium genus locus est, qui interit quidem 10 nunquam, sed omnibus quæ gignuneur, sedem exhi bet.) Quamuis de materia multum in præcedenti bus Plato dixerit, naturamq; ipsius abunde explicuerit,tamen quia ipsam ab ideis informari, esemia lemá; formam accipere constat, qualis nam eadem sit, exemplo hic demonstrat . nec enim satis est capa cem formarum, receptaculum ue ipfam nominare, sed quo nam pacto sit etiam, describere. Itaq; mate riam inquit locum ese quendam formarum. Nam quemadmodu locus, autore Aristotele, extrema est 20 cuiusq; rei superficies, corpus aliquod ambiens, que ad eiusdem effigiem sese accommodat, cum eiusmodi formæ minime sit:sic etiam materia cum omniu formarum sit expers, ita se aduenienci forme adiungit, ut eiusdem reddatur generis & qualitatis. siquidem à forma quancitatem, qualitateni, omnem q; fubstantiam cum accidentibus materia habet, ideoq; merito locus à Platone similitudine quadam dicitur. Nec enim is unquam materiam van eodem modo, quo alij, nominare folet : sed illud nomē eius discipuli in- 30 uenere, ut auctor est Chalcidius: sed modò receptaculum, modò matrem, subiectum, locum, nutricemés appellat. Ex quo constat, immeritò Platonem ab Aristotele accusari, quòd materiam locum nocarit. thic enim lib.4.Pbyfic.cum de loco difputat, Platonem reprehendit, quòd materiam locum ese dixerit:quod tamen Platonis uerbaretorques fecise po tius uidetur, quam ut illum nere refelleret. Nam Ari floteles sæpe, ut Philoponus ac Simplicius testatur, sententias aliorum philosophorum immutat, ac suo 40 modo reprehendit, id quod in hoc loco uidetur feriße: cum tamē Plato similitudine quadam locum no minet materiam. Quam accusationem ne putes mê in Aristotelem immeritò reijcere, Simplicius etiam mecum confentit, ac Plutarchus lib. 1. de Placit. phi lofoph.bis ucrbis:πλώτωμ τὸ μεταλκπ[ικομ τῶμ લંday, onop aguns met apogenos the vary, nation of Tera Zebýrop, nai defapovku. Ecce igitur Plutarchus metaphora uocari à Platone locum materiam inquie, non quòd is uerè locu ese illam censeat. At 50 cur 'nam materia adulterina ratione intelligi quasi in fone nis, Plato dicit? Quoniam cognitio omnis no stra, cum à sensibus ad mentem progrediatur, tum fimplicia apprebedit, tum illa cadem connectit. Primò ensm homine, equum, ceterasq; res sensibus per cipimus: deinde imaginatione coniunctas ratio diju dicat, ac mens intelligendo comprehendit. At uerò

materia, cum sensum omnem effugiat, solaq; ratione intelligatur, adulterina dicitur ratione comprebendi, quasi cotraria et diuersa. Siquidem illius cognitio à sensibus ad intellectum non fit, ut est nature ordo. Materiam enim no compositione intelligimus, ut res alias, sed dissolutione omnium qualitatu. quatenus animus indefinitum quiddam nullis conclusum terminis, sed uagum contemplatur. Qui sane intelligendi modus spurius est, er ab ipsa animi natura alienus, cum ab ordine intelligetiæ naturalis planè abhorreat. Quemadmo du ergo qui in fom nis aliquid nidisse se putant, nullam tenent eius rei firmam cognitionem:ita qui materiæ naturam contemplatur, nec sensibus ipsam, nec ratioe certa com prehendit, sed indefinitate quadam animi, o dubio cogitandi modo, qui propter obscuritatem somnus à Platone hic uocatur, quoniam à uera peruigiliés natura uix posimus illum separare, hoc est, quia in eo intelligendi materiam modo incerti quodammodo simus. Incertum enim quiddam, & indefinitum animus in materia contemplanda cogitat lateq; per eius descriptione uagatur, cum nullo in loco ipsam effe certò cognoscat, neg in cœlo, neg in terra, sed in universo:non ut corpus,sed ut substantiæ partem. Atqui bec Plato ad materie naturam explicandam affert, modumą; animi in cadė cogitanda declarat: in quo tamen eundem ferè percipiendi modum animo tribuit in materia cogitanda, atq; alijs rebus. Nam cum rerum corporearum imagines extra cor pus positas animus consideret, in coq; omnem concretionem corpoream adimat, ut imago pura maneat:fic in materia, que essentie pars est, cosideran da qualitaté omnem, ac formas semper ausert, atqu informitate quandam indefinitam cogitat , id quod nos docere Plato uolens, fic ait: Cum deniq: adbuc animo respicimus, somniamus quodamodo.) Idest, quoniă id omne quod animo cocipimus, sensu prius capimus,idq; in aliquo loco effe necessariò ducimus: aut si non sit, uere idem effe non putamus, materiam quasi somnio quodam cogitamus:nec in cælo, terrá ue ipsam ponimus tanquam in loco, sed quasi subiectum quoddam universi, ac substantie locum. Atq has omnes,et similes paßiones à peruigili uereq; existente natura ipsi huiusmodi somnijs occupati secer nere non ualemus. )Hoc est, in ipsa materia cogitan da, quauis adulterina quadam ratione utamur, diuersusq; sit modus iste cogitandi à communi & con sueto:tamen no adeò alienus est ab homine, quin ma teriam ipsam quodamodo intelligat, prout est substantiærerum adiuncta. Nec enim eadem ab existen te natura,id est substâtia, que uerè est, discernitur, nisi ratione quadam uclut somnus:nec est ut Aristo teles docet, extra ipfana fubstantiam, quanqua seorfum imaginetur.Ex quo intellige, naturam uerè existentem à Platone hic uocari substantiam, si cum materia, que accidetario est, conferatur. Quemad modu enim intelligibilia omnia uerè entia dicebantur à Platone in superioribus, corporea uerò no entia respectu quodă:sie substantiam corporeă respe-Elu materiæ, uerè existente natura nominat. Ideó que nec discernere id etiam possumus, quòd imagini quide postquam idipsum in quo facta est, no ipsius est, sed ea semper alterius fertur, simulachrum, non iniuria conuenit,ut in alio quodam sit,atq; ita quodammodo esetiæ fiat particeps, aliter uerò esse nul lo modo posit.) Id est, Hoc modo materiam tanquam substantiæ partem, diuersamq; ab ipsa substan 10 tia intelligimus, ut imago rei alicuius in speculo im pressa, diversa putatur ab ipso speculo, atq; hoc illa continet. In quo tamen cosidera imaginem per se, ac foculum, unam quandam naturam non habere, sed diuersam:materiam uerò ac formam coiunctà eiusdem essentiæ ficri, unamq; substantiam coplere. Intelligimus enim hec duo ratione quadam distincta, tametsi unum sint. Ergo materia per se aliter esse ne quit, ut Plato inquit,nec à forma separari unquam potest, quamuis cogitatione seiungatur ab illa. At- 20 que ad hanc Platonis similitudinem alludens Plotinus in lib. Quòd incorporea non patiantur, formam imagini, materiam speculo comparauit. Ei autem quod uerè est, uera hec er exquisita ratio suffraga tur, docens quod dum res ita se habet, ut hoc quide aliud sit, er illud aliud, neutrum in neutro unquam factum unum simul idem & duo fient. ) Idest, Ne tamen intelligas materiam à fubstantia ita effe diuer sam, ut cade in illa insit ucluti subiecto, nec substantia rursus insit materiæ: itaq; dum ambæres seor- 30 sum per se aliquid sunt, altera sit in altera, unumq; fiat ex duobus. id enim fieri non poset, sed potius materia partem ese substantiæ cogita, ita ut per se eadem nihil sit, nec ipsa per se, ac substantia seiusta diuerfæ fint re, fed ratione quadam. Siquidem sub-Rantiam omnem ex materia & forma constare dici mus, tanquam partibus ipsius, non quæ posint separari, sed quæ ratione diversa intelligantur. Hinc ergo intellige, materiam of formam per se nibil renec idipfum unum ex duobus est:tunc enim illa duo substantiæ partes essent, rursusq; materia alia & sor ma constarent. Nec etiam materiam subiectum uere esse, formamq; accidere illi putes: sic enim forma esset accidens, & materia substantia: sed ambæille unam quandam eßentiam conficientes respectu sepa rari cogita, quatenus materia subijcitur formis, & formæ materiam informant. Qua de re plura apud Plotinum in lib. de Materia, & Alexandrum in libris Natural. Quest.

Hæctandem meæ mentis summatimsententiasit, esse, & ante coeli ortu ratione triplici fuille tria hæc, exiltens, locum, & generatione. Generationis uerò nutricem, ignitam & humefacta, terræitem & aeris formas suscipiente,

passiones & horu pedissequas perpetientem, omniformem aspectu uideri. Verti quia nec similibus nece ad pondus exæquatis uiribus referra est, nulla ex parte equilibrem este, sed inequa liter undig uergētem, declinantemig, ab illis quidem quæ diximus agitari, rurlus ép iplam commotam eadem agt tare. Quo pulsu cocita in diuersa rapta ri atque discerni, perinde ut quæ infru menti purgatione piltorijs instrumentis iactata ates exculta discerni uidemus, atop aliò folida grauiaop, aliò rara & leuia ferri. Sicilla tunc quatuor genera ab ipio eorum receptaculo instru menti illius pistorij instar tumultuante & discernente comota, dissimilia queque à dissimillimis longe separabantur, simillima uerò rursus coibant: atq idcirco etiam ante mundi exornationem sedibus divisa erant: sed nece his ratio inerat, neco modus. At uerò ubi cunctaredigi ad modū placuit, Deus ignem primò ac terram, aerem¢; & aquam, quæ quidem elementorum pre ferebant uestigia, sed ita erant affecta ut par est illa, à quibus Deus abest, distinctis figuris, speciebus, & numeris exornauit. Ea uerò apud nos sententia semper rata indubia φ præ cæteris habeatur, quòd Deus illa cum talía non essent, quam pulcherrime optimecs sie ri poterat, ordinauit. Nunciam dispofitionem genituramis ipsorum singillatim demonstrari convenit, novo qui dem & inulitato demonstrationis geuera che, sed quatenus composita aliquid efficiunt, 40 nere: sed uobis qui omnes eruditionis ingenuæuias peragrauiltis, plano atq perspicuo.

Constitutis in universum tribus rerum principijs, Deo, materia, forma:illo quidem tanquam effi ciente causa,in qua est idea: materia uerò ut subie-Ao effectionis, forma ut fimulachro facto ad idea imaginem:ipfam tandem univerfi generationem aggreditur, quam in superioribus ita docuit, ut in ea 50 prorsus effectoris Dei rationem habuerit, nullamés illi naturam adiecerit, fed is propria ui cuncta pro • duxerit. Nunc uerò ad rerum ortum magis explică dum, materiam eidem artifici subijeit tanquam matrem, itemý; formam fubstantialem materiæ adhærentem quasi prolem ex illo procedentem, que materiam ipsam informet. Sic enim cause be connexe funt, ut primò Deus ideam in se positam inspiciat. indeq; formam effentialem proferat : deinde forma Jubstancialis materiæ inhæres ipsam informet, sub-Stantiamá; corpoream costituat:constituto demum iam corpore, qualitates prime consequantur, ex quarum mixtione tum elementa tum ipfum uniuerfum conflat. Itaq; tria fuiße ante natum mundu prin cipia inquit Plato: To ou, id est ens, siue Deum, & ideam illi adiunctam, quem unico nomine unum ens appellauit in Parmenide: xãgav,id est locum, siue materiam, ut formarum receptaculum : yovisių, id 10 est formam à Deo productă, ueluti partum. Eadem autem principia triplici ratione ante mundi ortum non reuera fuiße, Plato dicit, quia mundus æternus çum sit, nullam compositionis sue causam temporariam babet, quamuis tria illa principia cogitentur.

Age uerò, quo nam pacto hac principia fuiße ante natum mundum dicit? aut qua triplici ratione cogitantur? Quemadmodum simplices partes com positis priores effe dicimus, no quod ille re amè fue rint, sed quia ratione quadam intelligamur: ita mun 20 dus quamuis eternus, quia compositus ex partibus intelligitur, partes illas compositionem ipsius precedere cogutamus, quanquam reuera non præceßerint. Quatenus enim ex se Deus ab eterno mundum ad sui exemplar effecit, Deum ac ideam pracesisse dicimus: quatenus uerò generationi cuiuis subijci a-Liquid neceße est, materiam artifici subiectam fuße ab æterno cogitamus. Deniq; quatenus formā ipfius mudi ab eterno principio Deus protulit, materie 4; trium illorum principiorum triplex sit etiam cogitatio. Eadem enim illa ante mundi ortum dicuntur fuiße, quòd deductionis modò non ex fe, fed ab alio compositus sit mundus idem, ut susius in precedentibus explicumus. Generationis uerò nutricem ignitam, & bumefactam, terræ item et aeris formas sufcipiente.) Quemadmodu forma in materiam inducta, substantiam ipsam perficit : sic idea uniuersalis formas ipsas producens, cuntta informat, sinmis. Nam si forme inheretis materia aduentu consequentur qualitas, quantitas, accidentiaq; omnia: multo etiam magis forme productione ab idea promaname accidemia consequi necesse est. indeq; fit, ut effentialis forma, quam idea procreat, non nuda, fed qualitatibus omnibus corporeis prædita, profici scatur ad materiam. Quinetiam Platonicorum sentencia in idea Deo insita qualitatum omnium idea fin gulares sunt, quemadmodum & ipsarum formalib . de Ideis, propriæ quædam potestates memi insite sunt eius rei, per quas eadem uarie informatur, diversas que qualitates recipit. Quapropter cum Deus, inquit Plato, mundum hunc producere uoluifet, mundusq; quatuor ex elementis conftet, elemēta uerò ex quatuor primis qualitatibus, ac demu qualitates ex forme materieq; connexione, primò

quidem materiam fibi subiecit : deinde ad idea sua imaginem afpiciens, formas unà cum qualitatibus protulit, elementaq; quatuor effecit. Ergo ut quatuor illorum animaliu, quos antea retulimus, quatuor in Deo erane ideæ:ita quog: quatuor elementorum, ex quibus constat universitas, totidem sunt, quas omnes, auctore Simplicio, idea una communis commet. Idea enim omnes fingularu rerum in Deo una funt, quod Plotinus docet, quia Deus ipfe unus est: quod autem ad res sensiles informandas attinet, ille multe sunt. Quare in Deo ignis, aeris, aque, terraq; idea eram:er ab idea illa non folum ipfa ele memorum formæ emanarunt, sed qualitates simul cum illis. Atqui hac in re Plato, ut Simplicius testatur, Empedoclem imitatus fuiße uidetur, uel Epicharmum, ut Diogenes Lacrtius ait : quoniam ille quatuor elementa initia rerum statuit, ita ut mens eadë informaret, cunctaq; ex ijs produceret . Quo nomine, ut ad uerba Platonis explicanda nos conuertamus, generationis, inquit, nutricem ignitam, uel humefactam, aut terræ, acrisq; formas suscipientem, productam à Deo fuisse, id est materiam informatam, igneaq; qualitate, aut aerea, aquea 'ue preditam ex Deo effe producta, quia formas unà cum qualitatibus materia sine nutrici Deus inducit. id quod apertius Plato explicat his uerbis. Paßionesq; borum pedissequas perpetientem omniforme aspectum uideri.) id est, Qualitates, accidentiacs Deus simul cum ipsis formis produxit, effecitiq ut induxit, producta esse forma dicitur. Quo fit, ut 30 elementa propter qualitates ijs formis prædita esse cerneremur. Nam per qualitates, er accidencia, sub stancialem rei formam cognoscimus, quando illæ so lum in aspectum cadunt : bec autem sensum omnem effugit. Igitur materia uariè à Deo informata, diuersas qualitates induit, ex quarum concretione elementa constituuntur. Verum quid nec similibus,nec ad pondus exequatis uiribus referta est.) Ad mundi constitutionem non modò elementa orta esse oportet, sed ordine etià singula disponi : ideo& gulasq; distribuit qualitates, simul cum issdem for- 40 Plato, cum diversam elementorum naturam esse dicat propter uarias illorum formas, diuersum quoqs illis ordinem tribuit. Amea enim illa cum primum essent à Deo insormata in materia ipsa, quasi confu sa erane in chao quodam: postea uerò ab eodem artifice distincta, & in diversas regiones distributa funt.Atque co modo, ucluti in frumenti purgatione cribramur,ut Plato inquit,grana,purgataq; à fordi dis seiunguntur:ita in illa elementorum confusione leuia sursum, grauia deorsum dimissa sunt, sicq; orrum. Nam idee quidem, ut auctor est Plotinus in 50 do unicuiq; suus est tributus. Quapropter minime quide intelligas, Platonem hic confusum illum chao proposuisse, it a ut secretione corporum mundus efficeretur, ut Hesiodus er Heraclitus asseruere : sed ordinem naturæ in rebus efficiendis ostendere uoluisse.Nam ut confusa ordinatis priora sunt:ita mun di corpora in confusa quadam materiæ insormatione fuisse prius dicuntur, postea uerò Dei benefi-



cio in sua loca distribuuntur : id quod antea Plato retulit, cum ex inordinata deductam esse in ordinem corpoream substantiam, in mundi ortu, dixit. Quamuis enim idem mundus æternue putetur, ratione quadam tamen natus dici tur, atque aliquando ex materia formaq; confuse procreatus, antequam in ordinem deduceretur. Qua in re manifesté Plato, Trismegistum imitatur, qui in Pimandro Deum informasse inquit materià, deinde uerò corpora omhia universi in suum locum 10 disiunxisse, ac in ordinem redegisse. Quod etiam ra tioni maximè conuenit. Primò enim res infori,efseq; debet: deinde uerò pulchrè, ordinateq; sieri. Et mundus ac eius partes ex informi prius materia sunt constitute, postremò in ordinem disposite. Sed hinc tamen ex Platonis uerbis Aristoteles argu mentatur lib.3.de Cœlo, fieri non potuisse, ut ame mundi ortum inordinatus ille motus elementorum esset, quando motus esse ante natum mundum non fondimus, ac nunc etiam respondemus : Platonem hic non de motu uerè loqui, nec inordinationem illam reuera fuisse ante mundu aserere, sed ad illius constitutionem explicandam ab eodem tradi. Idem quoq; Aristoteles in co libro in Platone inuchitur, quòd materiam aliam elementorum diuersam pofuerit . Quod profecto Plato uere non sensit, neg; ufquam affirmauit: imò uerò eandem ese materiam elementorum satis aperte docet, cum illam inquit confuse insormatam, uarijsq; sormis præditam, di- 30 Rinctam à Deo suisse, er pistorij instrumenti exemplo in uarias mudi partes distributa ese. His itaq; obiectionibus omißis, Platonis interpretationem sequamur. At uerò ubi cuncta redigi ad mo dum placuit, Deus ignem primò, ac terram, aereq; ट aquam.) Constitutis iam elementis, ट à se inuicem discretis, datus est unicuiq; locus is, qui ciusdem natura maximè conueniret. Nam cum fingula naturales motus ab escentiali forma emanantes na-Eta esent, locum sibi maxime conuenientem obti- 40 nuere.Itaq: leuia sursum, grauia deorsum spote dela ta sunt. ignis siquidem er aer supremam petunt regionem, aqua uerò er terra infimam ac mediam uniuersi. In quo etiam aduerte, Platonem semper ignem ac terram ueluti duo extrema primò ubiq: statuere, deinde aerem er aquam media illis interponere. Iam uerò elementa ipsa ita ese disposita inquit, ut par est illa, à quibus Deus abest, disponi. Quasi diceret, pro natura sua cuiq; elemento conuenientem locum tribui, ita ut leuißima in sublime, ,00 grauisima deorsum tenderent. Cum enim elemento rum alia fint alijs fubtiliora, aliaq; diuino exemplari propter naturæ subtilitatem magis accedant, quæ tenuisima sunt, et spiritui similiora, ut ignis et aer, fupremum mundi locum, qui Deo cœlum incolemi proximus est, obtinent: que uerò densisima crasifsimaq;, ut aqua, terra, infimum tenent. Vnde non ab

re quidam coclum non corpus folidum, fed fubtilifsimum, igneq; ipso tenuius esse dixere: quorum è numero fuiße Auicenna uidetur, qui formam quandam quantitati folum subiectam, soliditateq; caren tem illud effe aseruit. Cum ergo diuerfæ fint elementorum qualitates, diuer seq; nature, no modò lo ca uaria obtinuiße dicuntur à Platone, sed etiam figuras, formas ac numeros dinerfos habere. Sic enim ait: Distinctis figuris, speciebus, & numeris exor nauit.) Itaq: singula elementa er figuras diversas, & formas, et numeros à natura habet. figuras quidem, quia, ut dicemus in fequencibus, quædam elementa unius figuræ sunt, quædam uerò alterius:formas uerò, quòd cuiusq; elementi sorma diuersa sit 🛦 formis aliorum, ut ex eius qualitatibus cotrarijs con stat:numeros denig, quoniam unumquodo; corpus numero distinguitur ab alio. Vnde corpora omnia tribus bis, figura, numero, er specie constant, quan do quantitas figura alicui necessariò subijcitur, & potuerit. Quibus rationibus satis in superioribus re 10 forma essentialis ipsummet corpus constituit, ac numerus certa quadam definitaq; eßētia definitur. 🖼 uerò apud nos fententia femper rata, indubiaq; præ cateris habeatur, quòd Deus illa, cu talia no esent, quàm pulcherrimė optimeý; fieri poterat, ordinauit.) Quamuis corporearum rerum generationem Plato doceat, semper tamen ad primam causam intelligibilem fiue exemplar recurrit:quod in boc loco facit. nam cum elementa genita à Deo eße dixifset, antequam singulorum explicet generationem, eadem inquit ad optimi exemplaris similitudinem fuiße facta Siquidem elementa ex fe, quatenus mate ria constant, bona non sunt :cum materia semper ad malum, hoc est privationem inclinet: sed participatione quadam diuini exemplaris bona,pulchra, ordinataq: funt.ordinatio enim,ac pulchritudo,ex fimilitudine ideæ nafcitur:ex materia uerò, confu fio, Tordinis carentia. Quibus ita propositis, ipsant tandem fingulorum elementorum generationem 🕹 Platone traditam exponamus.

Principiò quòd ignis & terra, aqua & aer, corpora fint, nemo utige dubitabit. Omnis autem corporis species pro funditaté habet. Profunditatem uerò planis constare necessarium est. Recti tudo porrò planæ basis ex triangulis constituitur, atquitianguli omnes ex duobus initium habent, habentibus utrilce rectum augulū unum, acutos duos. Quorum alter utrincp anguli re cti parté obtinet, æqualibus distincti lateribus: fed in altero inæqualib. in-≈qualia diltribuuntur.lgitur perratio nes probabiles necessitati coniunctas incedentes, ignis cæterorumés corpo rum huiulmodi ponamus exordium. Superiora

Superiora uerò his horum principia Deonotalunt, atchei qui Deisit amicus. Videamus igitur, qua potissimū ratione quatuor corpora pulcherrima fiant, dissimilia quide interse, sed quæ in se inuicem dissoluantur, & ex se inui cem generentur. Si id comprehenderimus, ueritatem ipsam de generatione tiratione servata, horum media fiunt. tenebimus. Tunc enim nemini concedimus, diceti alicubi elle oculis patentia pulchriora his corpora, quorum quodlibet secundum unum sit genus. Conandumigitur quatuor corporum generapulchritudine præcellentia costituere, at co ita asserere horum nos naturam sufficienter comprehendisse. E' duobus quidem triangulis isosceles, id est qui cruribus constat æqualibus, unicam habet naturam: qui uerò altera parte est oblongior, infinitas. Ergo si recte exordiri uolumus, infinitorum quoq pulcherrimum præeligere nos oportet. Acli quis pulchriorem à se electum ad horum costitutione afterre uoluerit, eius non tanquam aduerfarij, fed tanquam amici fit fententia potior. 30 Vnum itack reliquis posthabitis, triangulorum multorum pulcherrimű ponimus, à quo æquilater triangulus ex tertio constitit. Ratio uerò cur ita sit, prolixior esset. At eum qui diligenti discussione ita esse comperiet, dulce manet uictorie præmium. Propoliti la ne nobis sint duo è multis trianguli, ex posita sunt. Horum unus isosceles sit æ qualibus cruribus constans triangulus: alter uerò sit ille, qui longius latus semper breuiore latere potentia triplo maius habet. Verum quod lecuri nimium in superioribus diximus, nunc magis est distinguendum. Videbatur quidem nobis, negs id quidem satis recem generari. Profectò quatuor gene ra ex triangulis, quos eligimus, generantur. Tria quidem ex uno, inæqualia habente latera. Quartum uerò unicũ ex triangulo isoscele componitur. No igitur poliunt omniaitain le invicent

resolui et comutari, ut ex multis paruis pauca ingentia uel econuerlo efficiantur. Tria certe possunt. Cum enim ex uno hæcfacta fint omnia, quando maiora soluuntur, multa exigua ex eisde constituuntur, paruas congruas & sibi figuras adepta. Rursus, quando multa per triangulos disperguntur amplifica ignis terræcp, & eorum que competen io ta, unum unius molis faciunt numeru, magnāci aliam specie una perficiunt.

Cum in rei cuiusq: generatione primo subijciatur materia, deinde inducta illi forma, eßentia perfi ciatur, quantitate, alijsq, accidentibus adiunctis, in bis itidem Plato elementorum naturam explicare uolens,primò compositionem corum ex materia & forma declarauit generatim:nunc corporum,magni tudinumq: ipfarum rationem docet. Qua de caufa cum eadem, inquit, elementa corpora fint, corpo-20 raq; omnia triplicem babeant magnitudinem, longi tudinem, latitudinem, craßiciem, illa etiam tribus bis terminis costare necese est. Atqui hoc principite in universum statutum sit ad ipsorum elamentorum ortus, naturai, figuras q; magis explicandas. Quod etiam mutatus Ariftoteles lib. i. de Cælo, id initio flatuit, corpus omne folidum tribus illis magnitudinibus neceßariò contineri.diuidit enim res natura-les uel in corporeas, uel in corpore carentes: & cor porearum quidem generis omnia eße folida confirmat. Ergo ratione quadam corpora omnia longitu dine, latitudine, craßitieq; constant : quia figuram babere illa necesse eft, figuraq; omnis corum trium aliquo termino cominetur. Itaq; fi corpus folidum, ut Geometræ docent, in terminos, ex quibus coponi tur,refoluatur:feorsumq; planicies,longitudo,crafficiesq mtelligatur:planicies magnitudinis initium erit, quando complectitur longitudinem.nam fi lati tudini craßiciem addas, folidum efficietur corpus. Vnde Geometræ primo planarum figurarum comquibus ignis cæterorum corpora co 40 mensurationem docem, deinde solida corpora consti tuum:id quod in suis libris fecit Euclides. Quapropter cum elemeta solida sint corpora, solidum q, one ne ex planis componatur, ad ostendēdam elemento rum generationem Plato Geometrarum ordinem sequitur, sigurasq: planas corum esse principia docet, ita ut ex diversis planorum formis elementorum corpora constituantur. Qua in re Aristoteles lib. 3.de Cœlo Platonem reprebendit,quòd elementorii principia plana esse dixerit, itemý; Alexander A-Cle, omnia quatuor genera ex se inui, fo phrodiseus lib.2. Quest natural. Quoru argumenta Proclus,dicato in eam rem libro, refutauit:quan do ad explicandam elementorum corporcorum naturam figuris Geometricis usus fuerit Plato, non quòd uerè ex illis constare illa censuerit, quemadmo dum nec animam è numeris componi afferuit. Quan quam Simplicius minime dissentire in ea re Platone ub Aristotele dicit, sed eandem rem ambos existima-

rei

re:uerior tamen fententia eft, Platonem bic Pythagorcorum exemplo corporcam elementorum natu. ram figuris Geometricis demonstrare uelle, tum ut corporum magnitudines oftedat, tum ut corum explicet constitutione. Rectitudo porro plane basis ex triangulis constituitur, atq; trianguli omnes ex duobus mitium habent.) Planas figurat solidarum effe basim ac fundamentum, er hic Plato docet, er Geometræ omnes affirmant. Quoniam uerò planæ ipse lineis cotinentur, principia quidem figurarum 10 omnium sunt rectilinea figura, de quibus Euclides tanquam reliquarum fundamēto prioribus in libris disserit. Sed cum eædem ad triangulos, qui figurarñ omnium mitia sunt, reducantur, principia inquit Plato elementorum ese planos triangulos. Nam ut omnes figuras ex triangulis componimus, ita eleme ta ex triangulis coponi ueluti initijs dicatur . Quibus itabreuiter propositis, causas nos generationis elementorum triangulis accommodemus, ut illorum naturas inde cognoscamus. Pythagorici, ut Sim- 20 plicius in libris de Calo, ac Proclus lib. 2. Commet. in Buclidem docent,cum figuras omnes Geometricas,numerosq; naturalibus rebus accommodaßent, triangulum generationis, rerumq; genitarum princi pium eße dixere, quemadmodum ipsemet est figurarum initium. Quo nomine Timeus Pythagorice disciplinæ imitator, elementoru generationis triangulos ese principia docet. quatenus enim elementa transmutationum, mixtionum, ac resolutionum naturalis corporis initia funt, triangulis componi dicuntur, qui tres babent angulos ijs tribus uiribus respondentes. Atqui boc in universum de triangulo elementorum communi principio dicitur.nam singulorum uires singularibus, proprijsa; figuris designantur. Et ut uariæ sunt triangulorum formæ, ita quoq; diuerse elementorum uires, quas omnes una quedam communis uis quasi genus continet:nimirii eße elementum, in quo tres hæ uires subiectæ, transmutatio, mixtio, er resolutio, tribus trianguli angu lis comparantur. Itaq; ut triangulus genus est mul ese, comune est omnibus generationibus. Vnde cum septem sint forme triangulorum, in quas dividitur triangulus, auctore Proclo, septenarij numeri commoditas in rerum constitutione declaratur. Primo

enim quasi genus proponitur triangulus: buic ut for mæ fubijciuntur,ifofceles, ifopleuron, fcalenus, orthogonius,amblygonius,oxygonius.Ex quibus per triangulum ipsum tanquam commune genus intelli: gimus entia omnia, exquibus non modo elementa, sed reliqua etiam componuntur:per reliquas triangulorum species, uarias entiŭ naturas. ut per ortho gonium, id quod genitis elementis fubstantiam præbet:per amblygonium, discrimen omne tribui rebus: per oxygoniu, dinisionem, secretionems; perpetua elementorum in rerum generationibus:per isopleu rum, cumsta æquabiliter contineri, modumq; obseruare:per isoscelem,præstantiora inserioribus excel lere.duo siquidem aqualia eius latera prastantioru equalitatem inter fe, basis uerò inequalis inequalitatem præftatiorum cum inferioribus fignificat. per scalenon deniq;,omnia uariè, & pro sua que q; forma ad generationem tendere. Quare her omnia triangulorum genera septenaria constant divisione, C ad trium quorundam trianguloru formas uelut capita reductitur, ad ifofcelem, fcalenum, et ifopleu ron:ex quorum diuersis commutationibus, septena rius ille triangulorum numerus oritur . Nam fcalenus quidem, & isosceles, trifariam fumpti, sex trian gulorum formas efficiut : ifopleurus autem folus feptimam complet formam. Atqui bec omnia de trian gulis à nobis breuiter tradita, ad natura sublunare explicandam à Pythagoricis proponuntur: quod in sequentibus latius docebimus. Sed ne borum triangulorum formas, dum illis utimur frequenter, quifquam ignoret, fingulas definiamus. Itaq; isopleu rus triangulus,ut Euclides ait,eft, qui tria latera ha bet equalia:ifofceles, qui duo folum latera equalia: scalenus, qui tria latera inaqualia:orthogonius, qui unum habet angulü rectum : amblygonius, qui unü obtufum:oxygonius, qui tres acutos. Igitur ifopleurus folum propter anguloră acumē est oxygonius: ifosceles diverfa ratiõe uel orthogonius esse, uel amblygonius, uel oxygonius potest. Itemą; scalenus easde tres formas potest assumere. Ex quo sequitur, torum triangulorum ita elementum id est principiu 40 folum isopleurum unius esse forme:isoscelem ueros & scalenum, in sex formas dividi. Que trian

gulorum genera ad elementorum ortus explicandos ita propafuiffe, fatis fit,













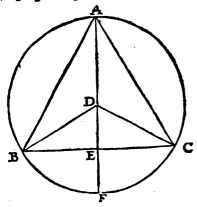
His ita propositis de triangulorum formis, illud interim dubium est, quod in Platonicis questionibus querit Plutarchus, cur, cum mundi figura rotunda sit, elementa q; rotunda, figuris utatur Plato rectilineis ad corundem generationem explican dat

Quoniam id quod rectum est, natura prius intelligitur, quàm quod in orbem circumducitur : siquide circulum rectis lineis metimur, er à medio ad ambitum rectæ lineæ ducuntur. Itemý; minora cum in i tijs propinquiora fint, resta linea, quia minores, CHTHAL.

curuss, que maiores funt, precedut: ac demum circuli omnes in rectilineos triangulos reducutur, contraq trianguli nunquam in circulos . Ex quo fit, ut principium omnium figurarum fint rectilinea.curuari enim lineas, accidentarium est:cum elementorum proprium non sit, rotunde figure esfe, sed accidentariu. Nam cum cadem naturali motu uel sursum nel deorsum rectà serantur, si in rotundam siguram mutentur, moueanturq; in orbem semper, id fit propter cœli cuncta ambientis rotunditatë . Si- iò pacto inter fe mifeeamur, reddit. Ideoq; ait, Confiquidem idem cum sit rotundum, sempera; in orbem moueatur, elementa secum rapta eiusdem reddit figure, boc est rotunde. Atq; ideo Auerroes ignem ait, or aerem, motu mixto ex recto or obliquo conflare. Vnde ignis sursum semper delatus, cum in cœlum occurrat, ab eodem circumuoluitur in orbem: codemá; modo aer, er reliqua elementa. Huc etiam accedit, quod mundi anima, ut in lib.de Cæli motu resert Plotinus, in se semper manens, er mota omnem elementorum molem attrabit, & m rotundam 💈 qui cruribus constat æqualibus, unicam habet natu cogit figuram. quia proprium eius est, dispersa col ligere, ac retinere: quemadmodum bominis anima corporis membra constringit calore suo, ne luxata dissolutaq; sint. Has ob causas elementa rotunde figuræ natura sua non sunt, sed propter cæli cuncta ambientis rotunditatem. quod idem Auerroes lib. 2. Comment. in Aristotelis librum de Çalo confirmare uidetur, cum rotundam figuram accidentariò inquit elementis inesse, cœlo uerò essentialiter. Sed ut Platonis uerborum interpretationem aggredia- 30 rum accommodantur. Nam æquilatefum, cum nulmur, Cum planæ (inquit) figuræ corporu omnium tam rotundorum quam aliorum initia sint, ac eadem rursus triangulis rectilineis coponantur, triangulum certe corporum omniŭ initium esse constat, quando ex eo omnes componuntur. Iam uerò cum trianguli ipfi in tria cadant genera, aliarum formarum trianguli in isopleuron, isoscelem, et scalenum, relicto seorsum isopleuro, qui unica tantum sorma est, omnes quidem alij ex duobus initium habent:ex co nimirum qui unum habet rectum angulu, hoc est 40 distat. Terram uero cum alijs elementis Plato perex isoscele: er ex illo qui duos habet acutos, id est scaleno. Nam etsi ifosceles actu rectangulus non sit, est tamen potestate, quatenus ex duobus constat equalibus lateribus:inter quos fi linea perpendicula ris ad basim erigatur, rectangulus fit. In scaleno autem, quia latera sunt inequalia, anguli inequales funt. His duobus triangulis isoscele & scaleno tanquam figurarii aliarum principijs traditis, ad ipfam elementorum generationem Plato accedit, quam ra tionebus probabilibus neceßitati adiunctis oftende- 50 illo prius disserit. Sic enim Plato inquit: E' duore uelle dicit : quoniam Geometricis demonstrationibus, que necessariam habent probatione, elementorum figuras docens, probabilem eorundem generationem reddet. Siquidem in ipsorum generatione probabilitas folum postulatur, nec ulterius quicqua tradi potest.in generationis uerò modo, quatenus à figuris Geometricis petitur, demonstrationis inest

neceßitae. Hoc igitur modo de elementis,inferioris mundi partibus, tractaturum fe pollicetur Plato. nam cœlestem illam, inquit, naturam, que supra lunam est, nemo facile tradet, præterquam is cui Deus priuato beneficio id uelit aperire. Videamus igitur, qua potisimum ratione quatuor corpora pulcherrima fiant.) Hoc est elementorum generationis exordium. Nam statutis iam ijs quæ diximus, ut ini tijs,caufas cur elemēta orta hoc modo fint, aut quo deremus in primis, cur quatuor elementa tam pulchre prestantisq; nature sint facta, cur ue interse differant, cum in codem misceantur subiecto, er ex mutua ipsorum mixtione cuncta gignaneur, er in il la ipfa resoluantur. His tandem declaratis, quatuor esse pulcherrima elementa, quibus nulla alia corpo ra inferioris naturæ præstantiora sint, cocludemus. Sed nos ipsam elementorum generationem ingredia mur. E' duobus quidem triangulis isosceles, id est ram: qui uerò parte altera est longior, infinitas.) Cum ad elementorum generationem figuras solidas in planas refoluat, planasą; in triangulos rectilineos, duo in his Plato triangulorum genera, scalenti & isoscelem, quasi principia reliquoru sumit, ut ex corum compositione elementorum sormationes edo ccat. Hos autem duos triangulos potisimu assumit, tum quia rectanguli sunt, tum quòd ad illum proxime accedunt, ideoq; generationi planarum figuralum habeat rectum angulŭ, minus aptum constituen dis planis figuris est. Et ut elementorum alia quidem longißime inter fe diftant, alia uero media interijciuntur:ita quoq: corundem triangulorum alij diuersi inter se prorsus sunt, alij uerò medij · Proindeq: scalenus & isosceles dinersisme nature sunt. ille enim pyramidem, cuius est ignis, figuram consti tuit:bic uerò cubicam, cuiusmodi est terra. Quantum ergo ignis à terra, tantum ab scaleno isosceles misceri negat, propter eius crasiciem:et idcirço unicum illi trlangulum isoscelem tribuit, qui cubicam figuram efficit.Nam quatuor ifofceles quadratü efficiunt, sex autem plana quadrata cubum . Hac de causa unicam esse isoscelis formam, ab alijs elementorum figuris diuersam dicit:quam boc loco pròpterea relinquit, quod aliorum elementorum ignis, aeris er aque mixtiões mutuas à terra diversas tra dere wilt. que cum ex triangulo scaleno costent, de bus quidem triangulis isosceles unam habet naturant.) Hoc est, de terra generatiõe, qua cubica con stat figura, postea dicetur: simulq; de isoscele, sine equicruro triangulo, ex quo cubus componitur. prius tamen de trium elementorum, ignis, acris, & aquæ generationibus, quæ ab uno fcaleno triangulo, fine altera parte longiori componitur, tractabimus . bic enim infinitas habet naturas, ut Plato inquit: hoc est, narijs modis commutatur, atque ita efficit diuersa elementorum corpora . Ex quibus omubus fieri uult, ut elementa illa tria, ignis, aer, aqua, propter naturæ communionem inter se solum componantur, & commutentur, atque ita ex una trianguli scaleni figura constent: terram uerò, utpote grauem ac densam, minimè cum illis commutari, componi ue dicit, sed diuerse nature esse: ideock illam unicam cubi figură ex equicruro trian 10 nam pasto longius latus equilateri trianguli potegulo coftitutam babere, ut deinceps docebimus. Sed nos de trium illorum clementoru generatione prius Ergo si recte exordiri uolumus, infi differamus. mitorum quoq; pulcherrimum præeligere noso por tet.) Quando tria elementa, ignis, aer, aqua, inter se solum commutantur, uariasq; rerum ac infinitae formas edunt, de mutationibus, compositioneq; illo rum prius dicamus, siquidem infinita et universalia priora sunt singularibus. In quo tamen probabilitate quadam contentum se esse Plato inquit, ita ut ad 20 optimi, pulchriq; exemplaris similitudinem bor modo costituta esse elementa doceat . nam si quis uellet firmiorem eius rei rationem reddere, ueluti ab amico cam accipere se dicit. Ex quo magnam Platonis modestiam cosidera, ut nibil arroganter, temere ue efferre audeat, sed summa modestia sententiam suam proferat:ut in alijs locis sub Socratis persona facit frequeter. Vnum itaq;, reliquis post habitis, trian gulorum multorum pulcherrimum ponimus, quo equilaterus triangulus ex tertio confistit.) Ame- 30 quam ignis, aeris, er aquæ generationes edoceat, trianguli scaleni, ex quibus illa constant, naturam explicat:diftinguitá; ab isoscele, ex quo terra componitur. Illum igitur pulcherrimum elementorum trium initium statuit, quoniam elementa eadem forma prastantia, er tenuitate natura prastantiora funt terra: prastantiorum autem optima, pulcherri maq; principia semper sunt. Quo fit, ut quanto ignis, aer, & aqua terram superant, tanto sit præstantior scalenus triangulus isoscele. Sed tu hanc 40 plum sit quoq; illius:quod hic breuiter innuit Plato. pulchritudinem non in figura ipsa ponas (sie enim quamlibet figuram pulcherrimam quifq; pro libito iudicaret) sed ad exemplaris optimi similitudinens , potius refer. Nam ut antea præstàtiora esse elemèto illa dixit, que cœlo, ubi est Deus, proximiora sunt: ita nunc pulchriora esse illa cadem inquit. Itemás scalenum triangulum, ex quo illa constant, pulcher rimū uocat : quoniā exemplar & ideam Plato tum ipsum bonum, tum pulcbrū uocare solet, ut in Phedone, locisq; alijs, & Plotinus etiam in lib. de Pul-50 chritudine confirmat. At uerò cur Plato triangulum aquilaterum ex tribus scaleni partibus constare disit? sic enim ait: A'quo equilater triangulus ex tertio constitit.) Quoniam, ut Alcinous explicat, scalenus triangulus est, qui tres angulos babet inequales, cuius longius latus secundum longitudinem minoris est duplum, quod propteres (emitrigo

num à Timeo dicitur, quòd isopleuri trianguli dimidium sit, si linea perpendicularis ab illius uertice ad basem ducta bisaria secetur.Itaq; scalenus triangulus, primò equilateros triangulos efficit:ex ipfis demŭ equilateribus elementa tria fiunt, id quod Ti mæus in lib. de Mundo docet. Sed interim tamén, quamus Plato huius proportionis rationem inter demonstratione ex Euclidis lib.13. declaremus, quó state sit triplum minoris lateris. Primò describatur aquilaterus triangulus ABC intra circulum, à cu ius centro ad ambitum ducantur due linee equales, nimirum ex centro D, lineæ D A & D E. Quare in illo triangulo equilatero descripti minores trian guli, & inter se ad basim oppositi aquales sunt, ut ex 8 13 Cr 4. proposit. lib. 1. Euclidis patet . ideoq media linea A E, que totum equilaterum dividit, perpendicularis est ad triangulos inseriores B E D, er C E D. Hanc igitur perpendiculare triplam esse potestate dicimus ad lineam minorem D E, à centro ad basim ductam. Nam tetragonum, quod ex illa eadem D E fit in E B, basim inserioris trianguli, equale est triangulo B D C. item tetragonis quod fit ex A E, in E B, equale est toti equilatero triangulo.Sed cum idem triangulus æquilater tr**i** plus sit ad minorem triangulum D B C, erit etians quadratum,quod fit ex A B, maioris æquilateri la. teris in EB triplum, ad illud quod ex DE in B B fit . Igitur cum quadrati A E, in E B ducti, ad triangulum D E,in E B descripti proportio sit, ut ex lib. 6. Buclidis proposit. 1. constat, sicut A B est ad E D, codem sanè modo inter A E & E D tripla est proportio. siquidem A E media triangu li equilateris tripla est ad lineam E D, à centro ad basim einsdem descripta. Ex quo sit, ut cum ideme æquilateri trianguli latus potentia fit triplum ad lineam à centro circuli ad bafim illius deductam, fi in eadē fealenus deferibatur,latus ipfum equilateri tr**š** 



Atqui hanc demonstrationem Timeus in suo libro his uerbis attigit: τὸ dè ανισόπλουρον, έχον ταν μά fora διυσμα τριπλασίαρ τὰς ἐλάσσονος, 🕉 di idáziga ci aitų javia, teitap ielūs igi. di-ALKTÍ**G** 

Adaoia de rauras a peca. No yap reirop adeiτίρ, άδε μέγισα όρθα, άμιόλιος μον τας μέσας έαστα, τριπλασία di τὰς ἐλαχίσας . τέτο di ἀμ τὸ τρίγωνομ, άμιζείγωνόμ έσιμ ἰσοπλούρῳ τριγώνῳ Αίχα τῷμμμονψ καθέτω, ἀπὸ τᾶς κορυφᾶς ἐς ταὐ βάσιμές ίσα μέρεα, δίνο όρθογώνια μέν ώμ οντί έπατέ-દુખ, ભેમને ભે છે μού ται δίνο πλουράι, ται περί ταν όρ ઉલ્લેખ માર્જ્ય દિવસ, લ્યે છે કોર્ક રહ્યો મહસંદ મહેરલા લો દિવસ, રમેર λιομ de τέτο μοθ παλεέδω. Ecce igitar precepto duo triangula dimidiata, interposita perpendicula ri linea, efficit: ex quorum alterutro diviso à centro equilateri ad angulum communem, scalenus fit,ex tribus lateribus maqualibus, cuius totus ipse integer equilater potentia triplus est. Hanc igitur ob causam cum elementorum generationem explicare uelit Plato, duoq; illorum principia statuat, scalenum, & isoscelem: hoc in posterum relicto, scalenum inquit principium esse trium elementorum, ignis,aeris, aquæ:ita ut ex ipfo tanquā minimo æqui 🍳 later triangulus coponatur, ex equilatere demun ipfa elementa. Quibus ita propositis, Platonis uerba interpretentur. Propositi sanè nobis sine duo e multis trianguli, ex quibus ignis, ceteroruq; corpora composita sunt.) Id est, Omnium elementorii duo sunt principia: isosceles nimirum triangulus, qui aqualibus cruribus constat, terræq; generationi accommodatur:er scalenus, qui ex isopleuro diuiso constituitur. idem enim, ut Plato inquit, Longius latus semper breuiore latere potentia triplo 30 maius habet:hoc cst, isopleurum ipsum, siue equilater triangulus, si diuidatur, uti demonstrauimus, la-Eus habet triplum potentia minoris lateris iam diuifi.cuius tamen demonstrationem, atpote ad locum bunc minime pertinentem, Plato ait se uelle omittere: quando cum qui demostrare illam cupiat, dulce maneat uictoriæ præmium,hocest, demonstrationis noluptate quasi pramio victoria delectaretur. Sed boc tamen in loco minimè intelligas, in triangulo scaleno maius latus triplum esse minoris, sed in equi 40 liam terra mutatur, que cum ucluti cinis, aut calx latero diviso in scalenos. scaleni enim equilateri partes sunt, ut ex demonstratione patuit : ideoq; à Timeo er Plutarcho scalenus hullgiywrou, id est medius triangulus nocatur. Profectò quatuor ge nera ex triangulis, quos elegimus, generantur, tria quidem ex uno inæqualia habente latera, quartum uerò unică ex triàgulo ifofcele componitur.) Cum duo sint elementorum initia, scalenus, qui tria habet **ene**qualia latera, er ifofceles, qui duo equalid crura:ex illo quidem tria elementa fiunt, ignis, aer, a- 50 qua:ex hoc uerò folum terra, quod nos latius in eorum compositione docebimus. Non igitur possunt omnia ita in se inuicem resolui, co commutari, ut ex multis paruis pauca ingentia, uel econuerso efficiamur, tria certé possum.) Traditis in univer sum elementorum principijs, pauca de illoru transmutatione prius differit, ut fingulorum generatio-

nes tradat. Ait enim, tria folum elementa, ignem, aerem, er aquam, in se mutuò commutari: terram autem per se ipsam existere, nec ullam cum illis communionem habere. ideoģ illorum trium unicum sta tuit principium, nimiră scalenum triangulă, huius demum dinersum aliud ab illo priori, uidelicet isoscelem:cuius rei causam asserens, dicit elementa illa tria mutuo commutari, quia tade maiora cum fint, ex multis paruis constene. Quod ut nos melius ape Timei triangulus equaliter in dues partes divisus, 10 riamus, ipsam elementorum mixtione prius explicemus, deindeg uerba Platonis interpretabimur. be enim ante elemetorum generationem ab eodem tradutur. Elementa omnia cum qualitatibus quibufdam inter fe conueniant, eándemý; habeant materiam, uariè inter se mutatur. ignis enim in aerem, er aqua in uentos, aut hi rurfus in illam conuertum tur. Quo fit, ut qualitatibus elementorum commutatis, & elementa ipfa mutentur. Ad hanc mutuam eorum mutationem explicandam, Plato triangulorum compositionibus utitur:docetá;,ignem,aerem, & aquam, propter communes qualitates innicem folum commutari : terram uerò immutabilem omnino esse, quando cum nullo alio mutari potest. Cui ta men sententiæ lib.3.de Cælo Aristoteles, et Alexan der Aphrodiseus repugnant : quòd elementorum transmutatio non in figuris corporum, sed in qualitatibus fiat. Quod quidem, si rem intelligere uelimus, Platonicæ opinioni no aduerfatur ASiquidem per triangulorum commutationem qualitates mutari inter se, elementa q; regenerari dicit . Primas enim aliquas elementorum qualitates effe, non triangulos, Platonici norunt : ac per hos illas explicari Pythagorici censebant, idemą; in his Plato existimat, ut nos fusius in sequentibus dicemus. At queres fortaße, cur terram cum reliquis tribus elemetis mutari neget Plato, quando illius qualitates communes cum aliorum qualitatibus sint? Huic obiectioni Proclus respondens, terram inquit, utpote im mobilem, cum alijs non mutari.nec enim terra in anatura fua fit, idcirco mutatur, quòd aeris, uel aque admixtum aliquid habeat. Vnde si propter qualita. tes eadem in aliud mutetur, id quidem no ex fe, fed accidentariò fieri confirmat . Qua etiam de caufa terram deorum antiquißimam à Platone uocari, idem testatur. Quæ cum ita sint, tria, inquit Plato, elementa inter se mutuò commutari possunt, quando ex uno costant triangulo scaleno:id est, cum eandem habeat materiam, formæsq; inter se similimæs, quibus comunes sunt naturales qualitates. Quo nomine caufam commutationis elementorum reddens, Quando maiora foluuntur, multa exigua ex iffdem constituuntur, paruas congruasq; sibi siguras adepta.) Id est, Cum ignis, aer, & aqua tenuisima natura sim, ex paucis, exilibusq; substantiæ partibus constant, maioraq; tum raritate, tum amplitudine corporis fiunt. Nam rariora corpora,

FOX.

ut ignis er aeris, maiora sunt densioribus: er initiò magna corpora exigua funt, postea uerò incremento augentur mirum in modum. Itaq; tria illa elemen ta propter partium suarum tenuitate ex paucis con ftare dicuntur:propter raritatem autem, er magnitudinem, maiora uocantur . quod Timeus etiam in suo libro significat, cum igni राजीनमर्दश्या, id est partium tenuitatem tribuit. Vnde confiderandu eft, Platonem hic elementis qualitates illas tribuere, quas initiò retulimus, igni numirum er aeri tenuita- 10 ad centrum rectos congregans angutem partium, terra uerò er aque crasiciem. Atq ita elementa inquit maiora paucioribus, fiue tenuio ribus partibus componi:id quod ex illorum refolutione costat. ex una enim aque parte due aeris par tes fiunt, er ex una portione aeris due quoq ignis. Quare tenuiora corpora propter raritatem maiora sunt, tenuioribus q; partib. siue paucioribus, ut lo quitur Plato, coftant. sic enim idem ait : in yeep ories άπαν α πεφυκότα, λυθούτων [ε τῶν μει ζόνων πολλά σμικρά έκτων αὐτων ξυσήσεται, διχόμονα τά προ 10 σύπον]α οχύματα έαυζοϊς, καὶ σμικρά όταν άγπολλά κατά τρίγωνα διασσαρή, γονόμονος ές αριθμός, ένος όγης μέγα απογελέσειον αθ άλλο είδος. Ο μαπobrem hec nos breuiter de elementorum transmutationibus proposuisse satis sit . cadem enim in sequentibus fusius dicentur.

SEBAST.

Hæc utig de mutua iplorti generatione dicta fint hactenus. Reliquü est, ut qualis quæg eorū facta sit species, & ex quibus concurrentibus numeris 30 coaceruata, dicamus. Erit utica prima species, quæ ex paucissimis composita fuerit, elementum eius, quod latus oblongius breuiori latere duplo maius habet. Cữ ưerò bini huiulmodi lecundum diametrum componantur, terés id fiat,& diametri latera beuiora in idē quali centrum ducantur, unus triangu lus æqualiter ex triangulis numero sex conficitur. teres quatuor compolitifecudum ternos planos angulos, unum folídum fa ciunt angulum: qui angulum planorū omnium obtulissimum deinceps ortu sublequitur. Atqui triangulis huiusmodi quatuor natis, prima solida species totius circumterentis distributiua in partes æquales ac fimiles oritur. Secunda uerò ex eildem quidem triangu lis, sed secundum æquilateres triangu, so bilius necessariò prouenit. los octo constitutis, unum facientibus folidum angulű ex planis quatuor, fachiscp sex huiusmodi, corpus secundu absoluitur. At tertiü ex elementis bis

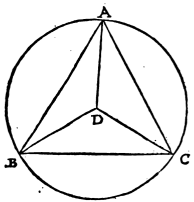
sexaginta copulatis, & angulis solidis duodecim, quoru quilibet quincs planis triangulis æquilateribus continetur,habens uiginti æquilateres bales, nascitur. Iam igitur elementum alterõ sic hactenus ista genuerit. Verùm isosceles triagulus quarti generauit naturam, secundum quatuor costitutus, & los, unum és quadrangulum æquilate. rem facies. Sex uerò huiulmodi copulatiangulos octo folidos, quorti quilibet per tres planos rectos coaptatus est, effecerut. Corporis épita constituti figura cubica facta est, sex planos quadrangulos æquilateres bases adepta. Est & quinta quædam copositio, qua Deus ad uniuersi constitutionem est ulus, ea & delcriplit & figurauit: quæ contemplatus aliquis, non absurde du bitauerit, utrum infinitos elle műdos, an finitos existimandum sit. Infinitos quidem dicere, illius putabit elle proprium, qui nullam rerum cognitione dignarum peritiam habeat. Sed utrum unus mundus, an quince revera nati funt, inquirere, minus utique putabit absurdū. Ratio quidem nostra unum iplum uerilimili probatione afferit effe natum. Alius uerò quis, ad alia respiciens, aliter opinabitur. Sed hæc dimit tenda funt. Et fam genera quatuor a nobis paulo antè digelta, in ignem, ter ram, aquã, a eremés distribuamus. Ter ræ cubicam ípeciem alsignemus, nam omnium quatuor maxime immobilis terra est,& corporalium omnium com Trianguli autem æquila 40 pacta maxime. Tale uerò illud præcipue factum esse necessarium est, quod firmissimas tutissimas possidet bases. In triagulis porrò à principio positis, qui æquilateres sunt, firmiorem tutioremés, quam inæquilateres, basem possident. Et quod ex utrogs composi tum elt planum æquilatere æquilateri quadrangulum, certé triangulo tam quoad totum, quam quoad partes, sta

> Communem elementorum mixtionem in præcedentibus Plato docuit, quo nam pacto in materia essent à Deo informata:et quo modo tria illa, ignis, aet,aqua,ex uno nascerentur principio.. nunc sin... guloru**ne**

gulorum generationes exponit . Nam cum fola terra ex craßißimis substantie partibus constata sit, triaq; reliqua ex subtilißimis constituantur, ab igne omnium subtilißimo mitiu sumit, eiusq; generationem in primis declarat. Is igitur cum ex omnium te nuißima substantia sit factus, trianguli scaleni figura constat, cuius maius latus minoris duplus est: ut er nos antea, er hic Plato dicit . Quoniam autem triangulus scalenus reliquorum, quibus alia constăt modatur, quòd hic omnium elementorum purisimus ac tonuisimus sit. Quamuis enim reliqua duo elementa ex scalenis primò componantur, quia tamen ignis subtilior est paucioribus scalenis constare dicitur. Hic demum scalenus er aliorum elementorum, aeris atque aque corpora efficit, & ignem ipsum,qui pyramideam habere figuram à Pythagericis dicitur. Pyramis autem ex quatuor conflat &quilateribus triangulis, ipfa demum equilatera 🚓 fex fcalenis . Nam refoluto igneo corpore, quod fo- 20 lidum est, in figuras planas, sex quidem scaleni unum equilaterum efficiunt:quatuor autem equilatera unam pyramidem folidam, cuiufmodi est ignis. Itaq; tota ignis constitutio uigintiquatuor scalenos habet, si unicuique equilatero illorum quatuor sex fealenos aßignemus. Atq. boc modo compositum esfe ignem Plato inquit, his uerbis: Erit utiq; prima species, que ex paucisimis composita suerit, ele meneum eius, quod latus oblongius breuiori latere torum est ignis, qui cum tenuisime nature sit, ex paucisimis triangulis constat triangulorum enim multitudo corporis densitate hic indicat, ut paucitas tenuitatem. Eiusdem præterea ignis principium eft scalenus triangulus, cuius longius latus duplum Cum uerò bini huiusmodi secundum est minoris. diametrum coponatur.) Id est, cum duo scaleni simul sumaneur circa eandem equilateri diametrum, seu lineam perpendicularem. Terq; id fiat. ) hoc ciant scalenos. Et diametri latera breuiora in ide quasi centrum ducantur, unus triangulus equaliter ex triangulis numero sex conficitur. ) Id est, si pyramidem quadrangularem, cuius quatuor latera ex triangulis quatuor equilateribus constituuntur, deferibas, triangulaq; equilatera in illa descripta rurfus dividas in fex scalenos, unus efficietur triangulus ex fex fealenis constans. Quamobrem ut bæc eadem, que nos diximus de ignis compositione, claobiectionibus, qui Platgnem accusant, quod pyramideæ figuræ ignem effe dicat,eiusq; ueram fementiam explicabimus : deinceps Geometrica demonstratione ignis figuram ex scalenis & equilateribus constitutam ostendemus:postremò,quomodo scalemi maius latus minoris sit duplum, & qua'nam ratio ne compositio illa binorum triangulorum secundu

diametrum fiat, Platonis testimonio, in hoc loco de monstrabimus. Aristoteles lib. 3:de Cœlo, atque Alexander Aphrodifeus eum fecutus,ignem non py ramidis figuram habere, sed rotundum esse, ueluti uniuersum, rationibus multis probat. Idem confirmat Theophrastus in lib.de Igne, cum causam inqui rit, cur ignis acuminatus semper sit: idiznon illius nature, sed imbecillitati tribuit, quòd in superiori parte ob imbevillitatem flammæ angustiorem siguelementa,minimus,simplicisimus(j. est. igni accom- co ram efficiat. Sed bis omnibus Pythagorici Platoniciá; sese obijcientes, non pyramideum esse ignem, sed similitudine quadam propter celeritate, acumenás ita dici asserunt. Vt enim pyramis acutisima omniŭ figurarum est, maximeq; mobilis: ita quoque ignis, qui eiusmodi naturæ est, illi comparatur. Nec enims Plato, ut Iamblichus docet, uerè istas Geometricas figuras elementis tribuit, sed similitudine quadam, utpote Geometriæ studiosus, id secit . His accedit naturalis motus ignis, qui non in orbem, fed rectè sursum sit, pyramidemą; siguram efficit. Vnde natura sua ciusmodi figura esse illum, dubium non est : ac Plotinus etiam affirmat in libro de Motu cœli,in quo ignem ui cœlestis motus in orbem constringi, rotariq; dicit, cum sursum tendere obstaculo cœli nequeat.Idipsum deniq in Quest.Platonicis Plutarchus, cæteriģ; Platonici testantur. Ex quo constat, non immeritò Pythagoram, deinded Platonem pyramidis figuram, tum propter tenuitatem, tum propter leuitatem,igni tribuisse. Quaduplo maius habet.) Id est, primum quidem elemen 30 re uera Platonis fententia est, ignis tenuißimam, leuißimamá naturam in pyramide figura ostendere. hec enim mobilis admodum, acutaq maxime est: quod igni permultum conuenit, ut Apuleius Diogenes Lacrtius annotant. His propositie, pyramidem ipsam ex Euclidis demonstrationibus describamus . Primò describatur circulus A B 🕻 🕏 cuius centrum sit D, intra quem cadat triangulus equilater A B C. per 2. proposit . lib.4. uidatur præterea triangulus ille æquilater à cenest, duo illi ternario numero multiplicati, sex essi- 40 tro D, in tres alios singulares triangulos sibi inuicem equales, nimirum in A D, & C D, & B D. Quoniam ergo totus ille triangulus equilater A B C, ex hypothesi tria latera habet aqualia, basis pyramidis intra circulum descriptæ est. Eo= demą; modo tres illos fingulares triangulos intra æquilaterum descriptos, equales ac equilateros in folida figura effice : quando in plana nequeunt depingi, sed tales intelliguntur. Cum itaque tres illi trianguli & æquilateri, & æquales mter se sint, rius doceamus: primò respondebimus quorundam 50 ipsaq basis ex bypothesi uqualis illis describatur: tota igitur pyramis ex quatuor triägulis aquilateribus constabit, tribus nimirum superioribus, & unica basi.quæ quidem sigura igni propter mobi= litatem & acumen à Pythagoricis accommodabatur. Iam igitur pyramidis figuram ex demonstratione descriptam habes . cadem enim , ut lib. 12. Euclides definit, est figura solida, planis comprebenfa.

prehensa, ab una plana basi ad unum punchum quafi apicem fustigiata.



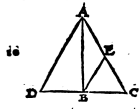
Cum ergo tota pyramis quatuor ex equilateris triangulis constituta sit, si unumquemq; angulum equilaterum in fex scalenos dividas, quod facile eft, er demonstratione non eget, habebis id quod Plato postulat, hoc est, uiginti quatuor sculenos: cum unusquisq; illorum quatuor equilaterorum sex habeat scalenos. Quos tamen, ne quid prætermitamus, hoc modo constitues. Describe triangulum equilaterum A B C, eumq in dus partes equales, excitata perpendiculari A E F divide, per 9.propofit. lib. i. Euclidis, habebis duos triangulos ifosceles, æquales alteru alteri,per 4. prop.eiufde libri. Hoc ita statuto, à duobus angulis aquilateri triàguli des duc duas lineas equales, que se in puncto E secet, isto triangulo equilatero sex sunt triâguli, ijá; in-



equales fine scaleni, ac inter seipsos equales, habes id quod postulas. nec enim prolixiori demonstratione omnia tradi oportet, cum satis sit sex illos scalenos descripsisse:

Quod si demum omnes illos quatuor equilateros in pyramide scriptos hoc modo dividas, unicuita pyramis uigintiquatuor scalenos habebit. Que cum ita fint, reliqui eft, ut id quod nos ultimo proposumus, uideamus : qua nam ratione in triangulo scalend maius latus minoris sit duplum. Describatur triangulus equilater A D C, dividaturq im duae equales partes, excitata linea perpendiculari ab apice trianguli ad basim in puncto B. siato; triangu lus scalenus A B C : constituto demum triangulo scaleno, ducatur limea ab illius maiori angulo ad ma ius latus, nimirū BE, que basi equelis sit, ipsumą, 38 maius latus in duas equales partes fecet, ita ut trian gulus equilater B E C coftituatur. Quonia ergo la tera omnia illius equilateri equalia funt, latus quidem E C æquale erit basi B C, quia eiusde æquilateri equalia latera funt. Preterea cum E C latus me dia pars sit, ex hypothesi maioris lateris totius sca-Įeni triāguli : ergo idem latus equale est relique mė

dietati eiusdē lateris, nimirū E A. Quod si autem due ille partes equales sunt, et altera equalis erat basi, ut patuit ex superioribus : ergo illarum unaqueq; seorsum sumpta, equalis eide basi erit. Quo nomine totum illud maius latus A E C, fimul sumptum, duplu erit minoris lateris siue basis B C, quod



demõstrare decuit Hacigi tur ratiõe scaleni maius la tus,minoris e∏e duplŭ demonstrare possumus:codēq; sere modo in reliquis scaleni sormis ex lib. 10. Euclidis progredi licebit.

Ex eadem quoque demonstratione posis intelligere, quo pacto bini fcaleni fecundu diametru componantur, Platonis precepto: terq; id fiat, ut fex fca lenos babeas. Nam si in equilatero triangulo perpendicularem ab apice ad basim deducas, quam dia metrum hic nocat Plato, er in utroque scaleno, qui

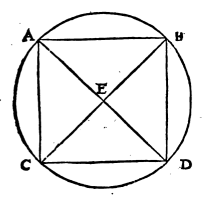
so est à latere, tres scalenos describas, totus aquilater sex scalenos cotinebit, qui circa eandem diametru siue perpedicularem

positi sim, boc mado:



Ecce igitur in altera medietatetrianguli equilateri tres sunt soaleni triaguli. qui simul coiuncti, sex efficiutur, ut Plato nobis præ Trianguli auté équilateres quatuor copo siti secundu ternos planos angulos, unum solidum 🙉 perueniamá; ad puncta GH. Quonia ergo in toto 30 ciunt angulu.) Id est, pyramis, uti diximus, ex tribus æquilateribus in cuspidem elevatis, 🖝 una bast constat. Ac finguli quidem illoru quatuor equilate rorum plani sunt, coiuncti autem in comuni apice pyramidis folidu unum angulü efficiunt. siquidem folida corpora ex planis fiunt: & anguli folidi, qua lis est apex pyramidis, ex planis angulis constituuntur:quemadmodum Euclides lib.11. prop. 23. demõftrat, cum ex tribus planis angulis unum folidum effici præcipit. Iam uerò idem ille angulus foque cor unde quatuor sex scalenis accomodatis, to- 43 lidus pyramidis, obtusissimus omnium planorum, ex quibus componitur, esse à Platone dicitur, tum quia totum partibus suis sit maius, tum quod maiori lateri obijciatur. Nam , ut ex Euclidis prop. 13. lib. i.patet, cum maiori lateri maior angulus oppo natur, pyramidis apex sine angulus solidus multo erit maior angulis planis, ex quibus componitur: quia bafis pyramidis integer æquilater est, er quafi longius latus.Hoc modo ergo totus angulus pyrami dis folidus ad ignis acumen refertur, totaq; pyramis ignis compositionem significat, ut nos hactenus dotuimus. Sed iam ad aliorum elementorum compofitionem deueniamus. Secunda uerò ex eisdem quidem triangulis, sed secundum equilateres ofto constitutis, unum facientibus solidum angulum ex planis quatuot, factisq; sex huiusmodi, corpus secundum absoluitur.) Post ignis generationem explicatam, deris compositionem Plato adiungit.quo

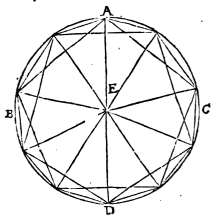
nam pacto ex ifidem initijs, nimirum scaleno triangulo, constituatur. Nam propter nature similitudium,quam ignis habet cum aere, ex ijsdem inquit scalenis factum esse illum, sed mutata tamen figura. Siquidem ignis ex quatuor equilateribus pyramidem conftituentibus factus dicitur:at uerò aer ex oto equilateribus est compositus, ideoq; octaedra illi figura conuenit. Quare in ipfa quoq; pyramide oftaedrum constitui, quatuor alijs æquilateribus ad ditis, potest. Nam ut ex lib. 15. Euclidis prop. 2. con 10 flat,in pyramide quatuor equilaterorum triangulorum octaedrum describere facile est, si descripto prius cubo, pyramide insuper illi inscribas : ut cum cubi prius descripti anguli sint ijdem cum angulis pyramidis, ac rursum in superficie octaedri omnes cubi anguli sînt, co modo octaedru in pyramide col locetur. Sed buius rei demonstratio quia longa est, er ad bunc locum non admodum pertinet, omittatur. Itaq; aer propter natura tenuitate crasiorem dra figura componi dicitur. idem enim, ut Apuleius testatur, secundæ uelocitatis post ignem est : ac per octaedram figuram, que secude nature est post py ramidem, fignificatur. Ip fum autem octaedrum boc modo fit ex 14. prop.lib.13. Euclidis. Defcribatur circulus A B C D, in cuius medio describantur quator equilateri trianguli, in centrum circuli B quasi apicem desimentes. His præterea quatuor equilateribus totidem alij quatuor ad basim subijci ex ofto equilateribus planis constitutam habebis, quod Plato indicat.



In hac figura plana, cum angulus ille communis de solidus B, rectius describi nequeat, nec reliqui quatuor equilateres eadem forma his respondentes ad basim depingi, figuram quandam solidam cogi- 50 ta, que in superiori parte quatuor habeat equilate restriangulos in unum folidum angulum concurremes, in parte uerò inferiori totidem alios his respondences, it a ut unicuiq; superiorum alter infério rum rectà opponatur. Atqui hoc modo aeris compo fitio per oAoaedrum,id est figuram folidam octo ba fium facta fit. Quoniam autem oflaedrum ip fum ab

utraq; parte, concurremibus quatuor illis equilate ribus triangulis, imfolidum angulum definit, unum inquit Plato solidum angulum ex quatuor æquilateribus triangulis constitui. Cum etiam unusquisque triangulus equilater è sex constet scalenis, quemadmodum antea diximus, ipsius quoq; octaedri bases omnes æquilateræ ex sex constabunt scalenis, seorfum fumptæ,ita ut totum octaedrum ex quadraginta octo scalenis constet, quod duplum est ipsius pyramidis, quæ uiginti quatuor folum complectitur. Hanc ob causam Plato inquit, Factisq; sex huiusmodi, corpus secundum absoluitur.) Id est, sumptis octo equilateribus triangulis, quoru finguli fex habent scalenos, aer fecüdo loco post ignem est factus. Hæc demum aeris effectio est post ignis generationem. Quid autem per figuras huiusmodi Plato figni ficet, clarius in sequencibus dicemus. At tertium ex elementis bis fexaginta copulatis, & angulis folidis duodecim, quorum quilibet quinq; planis trian ignis subtilitate secundo loco ponitur, et ex octae- 20 gulis aquilateribus cotinetur, habes uigimi aquilateres bases, nascitur.) Tertia elemeti generatio ex eadem materia, qua duo superiora sunt effecta, est aquæ.hæc autem icofaedram habere figuram, id eft basium uiginti, à Platone propter eius lentitudinem dicitur : Constat enim illa ex uiginti triangulis æquilateribus, ex quibus aer & ignis componitur. Cum etiam unusquisq; triangulus equilater, ut diximus, sex scalenos cotineat, certè si uiginti equilateros in fenarium numerum fealenorum ducas, bis femielliganur. Quibus sic statutis, octaedrā siguram 30 xaginta scaleni, boc est, 120 prouenient, qui totam icofaedram figuram conftituum. ijdem enim à Platone bis sexaginta elementa nominantur, quasi prima initia, ex quibus non modò aqua, fed reliqua etiam duo elementa componuntur. Igitur primò totum icosaedrum ex 120 scalenis constat, tanquam primis mitijs.ex his rursus fiunt uiginti plani aquilateri, ex ijsdem præterea duodecim pyramides, siue pentagoni trianguli folidi duodecim . Atque hoc modo ex Platonis uerbis icosaedru fit, quod ex Eu-40 clidis demonstrationibus lib.13. describi boc pacto potest. Esto circulus A B C D, in cuius medio per 11.proposlib.4. ponatur pentagono equilaterum, feceturą; idem aduerfo pentagono alio fimili circa circuli ambitum. Hoc facto, angulos illos utriufque pentagoni circuli ambitum contingentes, rectis quibufdam lineis connecte, habebisq; decagonum. nam unaquæq; linea illarum, quæ circuli ambitum attin gunt,latus decagoni est.Præterea ex centro E circuli, deduc rectas lineas ad utriufq; pentagoni angu los, habebisq; decem lineas ad decem angulos decagoni deductas. Hæ porrò lineæ æquales effe lateri bus utriufq; pentagoni debēt, ut triāguli omnes fub illis comprehensi æquilateres sint : siquidem tota icofaedri figura uiginti bafibus triangulorum æquilaterorum debet constare. Quod si ergo ab utroque folidi illius icofaedri latere decem huiusmodi equilateres triagulos planos efficias, babebis icosaedrū:

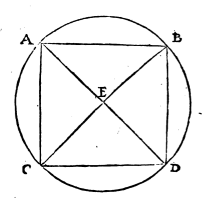
quod cum in plana figura depingi exactè no posit, fatis est utcunq; illius descriptionem attulisse.cande enim apertius lib. 13. prop. 16. Theon apud Euclidem demonstrat.



Hactenus igitur trium elementorum generationem docuimus, quo pacto fingula ex triangulis scalenis uarie coniunctis efficerentur : quandoquidem ignis ex nigintiquatuor coftat scalenis, aer ex quadraginta octo, aqua ex sentum & uiginti. In quo ta men buudquaquam Plato intelligit, uti diximus, elementa ipsa figuris ijs constare, talia ue illa esse: fed ad ipsorum naturam oftendendam id fecit, quomiam corpora sunt, ac corpus omne figura aliqua constare necesse est. Itaq; ut ex scalenis tanquam pri mis initijs pyramis, octaedrum, & icofaedrum con Rituuntur:sic quoq; ex unius substantiæ tenuisimis partibus quasi triangulis, tria bac elementa, ignis, aer, aqua constant. Itemq; ut figuræ illæ tres magnā inter fe habent proportionem, er ex ijsde scalenis, & equilateribus, quamuis numero differentibus, componuntur:ita illa elementa magna inter se nature similitudine, quod ad motum, mixtionem, qualitatesq; attinet, connectuntur Quare pyramis, quoniam subtilisima, penetrans, ac semper sursum cleua ta est, ignis tribuitur naturæ:octaedrum uerò, quia non æquè tenue ac mobile ut pyramis est, ad acrem 40 refertur, qui proxime ad ignem accedes, non ita mo bilis ac fubtilis est. Porrò icofaedrum, quia pluribus costat angulis, faciliusq; rotari quam sursum efferri uidetur, ad aquam duobus alijs elemetis craßio rem, ac fluentem, minimè uerò sur sum petentem, accommodatur. Ergo qui earum trium figurarum compositiones, proprietates q; perspexerit, elementorum trium generationem recte similitudine quada agnoscet. His ita explicatis, ad reliqua progrediamur. hec enim latius in sequentibus explicabutur. 50 stetreliquum est, ut cubum etiam eodem modo con

Verùm ifofceles triangulus quarti generauit naturam, secundum quatuor constitutus, et ad centru rectos congregans angulos.) Absoluta trium elementorum, que commune sui exordium habent, tra. Hatione, ad quarti elementi, nimirum terra, generationem accedit. De qua quidem seorsum ab alijs superioribus disserit, quoniam terra natura diuersa

ab illis est, et cubus à superioribus figuris differt. Et ut illorum trium unicum pofuit initium triangulum scalenum, ita quarti buius isoscelem adsert . Hunc autem triangulum ab illo prorfus differentem, quater acceptum, planum efficere quadratum inquit, et ex planis sex ciusmodi quadratis cubum, qui terra accommodatur.Nam si quatuor triangulos isosceles ita componas, ut equales corundem bases equi distent, omnesą; illorum anguli acuti in unum pun-10 ctum cocurrant, quadratum planum efficietur. Atque hoc modo, illo iam constituto ex quatuor isosce libus, cubum facile costitues, si solidum efficias quadratum, quod propriè Latini tesseram uocant, Græ ci uerò cubum. Sed ut in hac nos figura idem quod in alijs faciamus, quadratŭ prius ex quatuor ifofcelibus coponamus, deinde ex ipfo cubum efficiemus. In primis itaque quadratum ex quatuor isoscelibus sic efficietur. Esto circulus ABCD, in cuius area per proposit. 6. lib. 4. Euclidis quadratum de-20 scribatur.dividatur porrò quadratum ipsum à centro E circuli, deductis quatuor lineis ad quadrati angulos, in quatuor ifosceles triagulos. Iam sic probabimus, quadratũ illud ex quatuor ifofcelibus con Stare. Omnes linea 🚞 a quatuor funt ex codem cen tro ad circuli ambitum:ergo funt inter se equales. Itë, omnia illa quatuor latera quadrati aqualia inter se sunt ex bypothesi:ergo,per prop.4.lib.1. Eu clidis, uniuscuius iscoscelis trianguli in quadrato comprehensi duo quelibet latera equalia sunt late-30 ribus alterius, et basis quoq; basi. Ex quo sit, ut quatuor illi trianguli isosceles sint, cum equalia habeane latera, er quadratum unum efficiant. quod hoc modo breuiter demonstraffe oportuit.



His ita demonstratis, cum quadratum plana sit si gura, cubus uerò folida, idemá; fex quadratis constituamus. sic en<del>im elementorii</del> omnium figuras demonstrauerimus. Constituatur quadratu ex æquali bus lateribus planum, A B C D, fiatq; ex altera parte quadratu aliud illi aquale B D E F, itemás ab alia parte quadratum ijs duobus equale A B F G. His præterea tribus quadratis totidem alia æqua lia, 😊 aquidiftantia fubtus respondere intelligantur,

tur, quando deferibi nequeŭt . His abfolutis, cubum è fex quadratis cöftitutű habebis,ut Plato postulat.



Hec est igitur cubica figura ex quadratis sex pla nis, quorum unumquodo; quatuor constat isoscelibus, coposita:qua propter stabilitatem, naturamés incommutabilem terræ tribuitur, ut Apuleius, cæte riq; Platonici declarant. Itaque cubus, siue tessera, cum sex quadratis planis constet, octo habet solidos angulos, quos eadem plana quadrata efficiunt, ut ex proposita iam sigura cernere licebit. Quinetiam in 10 codem cubo ab utraq: parte tres sunt quadrati plani, ad angulos rectos excitati, ut in pracedenti figura cernis : qui simul contuncti sex sunt, totamés cubi figuram complectutur, id quod in his Plato in-Sex uerò huiusmodi copulati angulos octo folidos, quorum quilibet per tres planos rectos coaptatus est, effecerunt.) Id est, sex illi quadrati plani, cum ex utroq; latere ad angulos rectos sint exci tati, ut in figura superiori patet, cubum perficiunt. fed de elementorum compositione geometrica hec 30 fine hactenus dicta. Est er quinta quedam compositio, qua Deus ad universi constitutionem est usus, eam & descripsit, er sigurauit.) Post elementorum generationem explicatam, ultimò de cœli com positione, quod omnia continet, disserere debuisset. fed cum eius rei inquisitio difficilis sit, atq; ut antea dixit, folis ils cognita, qui Deo amici sunt, cam in præsentia omittit:illamý; solum einsde causam reddit, quòd cœlum Deus constituerit ad universi constitutionem:id est, ut ipsum universa complectere- 40 rum naturis hic accommodat. illas enim siguras, ut tur ambitu suo, mundumq; totum compleret, quem communi etiam nomine cœlum solemus nominare. interim tamen ex Platonicorii fententia intellige cœ lum dodecaedram figuram habere, quòd proximè ad rotunda accedat, quodq; in duodecim signa Zodiaci dividatur. Et quamuis elementa diversarum fi gurarum effe uideamur, intra unum tamen circuli ambitum includi poßunt, quemadmodum Euclides latius lib.13. er 14. er 15. probat: qui folida corpora diversarum figuraru in circulo includi pose de- 10 tur:quoniam ut cubus solidissima figurarum omniu monstrat. Ex quo fit, ut cum uniuersi cœli ambitus rotundus sit, dividaturq; in partes duodecim, sub se reliquas elementoru figuras, quas diximus, compre hendat. Cuius rei etsi afferri hic possent Geometrice demostrationes, omittende nunc sunt, ne longius extra rem digrediamur. At cum mundi natura ea fit, ut omnia cotineat, codemq; cuncta commeri no

COMMENT. posse uideamur : binc fortasse dubitaret aliquis, ut Plato inquit, mundus ne unus esset, an plures ! Nam qui rerum singularum, quas in mundo effecit Deus, naturas confiderat, multos effe mundos putabit, ut Democritus, atque alij: siquidem & species rerum multa funt, er natura in multis fingularibus cernitur.Ex quo, non unum, sed plures esse mundos concluderetur, quemadmodu apud Plutarchum in lib. de Oraculis iam deficiemibus, uerifimilibus rationi so bus probatur. sed cum probabilius sit multo, unum esse mundu, quando eius artifex unus est, quod antea documus, nibil bac de re amplius dicendum uidetur. Verum qua'nam de causa quing; esse mun dos, hine posse dubitari dicat Plato, Plutarchus in illo libro eleganter docet. Nam quinario, inquit, nu mero natura ipfa, resą; omnes naturales potißimie constant. & sensus animalium quinq; sunt, facultatesq; animi quing, digiti manuum ac pedum quinque, cœli zone quinq;, harmonie interualla totide, omnia denique quinario numero uidentur facta. Ex quo liquet, mundos esse quinq, probari posse, quãdo eandem rationem habet totum, ac partes. ne plura de mundi pluralitate dicamus, satis sit antea probaße conueniemibus rationibus, mundum unicum esse, quanis dinerse illius partes sinc. Nam nt materia quantum ad se totam una est, quantum ad partes uero, multiplex:ita mundus universus est unus, cius uerò partes multæ. Quatuor enim elemen ta,quatuor mundi partes func:cælū uerò, quod om nia complectitur, est quinta pars. Ex quo constat. Aristotelem Platonu exemplo cœlü appellasse quin tam effentiam. idem est enim quintum elementi, ut Plato uocat: er quinta escentia, ut Aristoteles. Sed bæc,ut Plato inquit,nunc dimittēda funt. quatuor genera à nobis paulo amé digesta in ignem. terram, aquam, aerem q; distribuamus. ) Omissa di-**Putatione** de cœlo, de quo multa in superioribus de xit, ad elementa redit Plato: ac quicquid de quatuor figurarum generibus generatim disseruit,elementosepè monumus, propriss esse borum elementorum Plato minime affirmauis: sed ad trium illorum, ignis, aeris, aqua tenuitatem, mobilitatem 45, ac natura similitudinem explicandam, illis ufus est. Quod nunç latius demonstrans, quatuor illa (inquit) figurarü genera superius à nobis tradita, pyramis, octaedrũ, icosaedrum,cubus,in quatuor elementa diuidantur, ita ut unicuiq; illorum elementum unum aßignetur. Ergo ut ab ultimo incipiamus, cubus terra tribuiest, ac maximè stabilis, ita quoq; terra ex omnibus elementis deorsum semper tendens, sirma in medio confistit,caterisq; omnibus densior est:eademq;, ut Plutarchus docet, illam ob causam cubo tributtur. Quinetiam ipsorum triagulorum, quibus ille quatuor figuræ constant, permagna disferentia est. scabenus enims mobilior est, ac leuior, ideoq; tribus elementis convenit. Sed isosceles firmior cum sit, magisc; natura sua consistat, terra compositioni confert . ex eo enim cubus figurarum omnium maxime stabilis coponitur, quod Plato bic affirmat, dicens:

Et quad ex utroque compositum est planum & quilatere aquilateri quadrangulü.) Id est, quadratum planum ex quatuor ifofcelibus planis composi-Tam quod ad totum at tum, stabilius est scaleno. tinet, quam ad partes. ) boc est, Non modò planum ipsum quadratum, quod sexta cubi pars est, sirmiori 20 bus constat triangulis, quâm relique tres figure, sed totus etiam cubus firmior est. Quibus uerbis a- . quilaterem hic non ut ancea capit, sed pro isoscele. Aut codex mendosus est, er pro isopleuro legendu erit isosceles. nec enim equilateres quadratum efficiunt, sic enim idem ait: Báors de une Top natapais τριγώνων αισφαλισέρα κατά φύσιν, ή τῶν πλούρων रमेंद्र रम्भ वर्षे विभाग . रहे, रह हेर्डु हमकरहेट्ड हुस्स्मारिक हेर्ना का Δομ, ισόπλουρομ ισοπλούς Β, τε ζράγωνομ τριγών Β κα જર્સ ૧૬ μέρη, παὶ καθόλως gaσιμωτέρως èf **αὐ** άγκυς 30 Bibuns. Hoc est, basis quidem pracedemium triangulorum, ut fcalenorum, simplicior natura est, ac le nior, quàm ifoscelum sine equilaterorum:ideoq:ifo sceles equilatero, & quadratum triangulo stabilius est. Itaq; bac ratione terra firmitas, granitas, densitasq; per cubi figuram explicata sit, quando non mo dò cubus ipse integer totius terræ firmitatem indicat, sed partes etiā ipsius, boc est quadrati plani. Er go,ut in summa dicam, terre propter granitate cubus tribuatur, aquæ icofaedrum ob naturalemsfluen 30 di uim, aeri propter leuitatem octaedrum, igni pro pteracumen er subtilitatem pyramis.

Quamobrem si convenientem pro babilemce lequi rationem uelimus, ter ræid tribuamus: aquæ deinde, quod tribus reliquis est immobilius: igni, qd mobilissimum: aeri, medium. Et corpus quidem minimum igni,aquæ maximum, aeri mediü: acutilsimü quog 40 igni, fecundum ab hoc aeri , aquæ tertium. Ex his omnibus quod bases pau cissimas habet, uelocissimum esse necessarium est. Est enim ad penetrandū promptilsimum, quippe cum prorlus sit omnium acutissimum. Leuissimum quoque, cum ex paucifsimis partibus eisdem constet. Quod secundum est, se tio, tertium. Igitur secundū rectam pro babilemés ratione pyramidis species folida elementum lemenco litignis. Se cundam uerò generatione speciem aeri, aquæ tertiam tribuamus. De his om nibus adeò paruis ita putandum est,

MORZILLI quòd si singula duntaxat singulorum generum capiantur, nullum corti propter paruitatem cerni à nobis poterit: sin multa inuicem congregentur, eorti moles magnitudines que cernentur. Quinetiam hæcomnia à Deo tanta ubick quoad multitudines, motus, atck potentias proportione exacté abfoluta connexa & funt, quantam necessitatis natura libens & perfuafa capere po terat.Ex omnibus sanè quorum genera suprà narrauimus, ita meritò seres habere uidetur. Terra cum in ignem inciderit, eius acumine dissoluta fert: resoluta in ignem, aut aerem, aut aquã, quoulce partes iplius congrellæiterű, libica inuicem copulatæterrá reficiát. non enim in aliam unquam speciem transmigraret. Aqua præterea ab igni uel aere diuila in partes, unum, partibus fuis reconciliatis, ignis corpus, aeris duo facit:portiones uerò aeris, ex una dilioluta parte duo ignis corpora faciunt. Rurius quando ignis ab aere uel aqua uel terra alíqua occupatur, & îple quide paucus in multis mouetur, atos in agitatis pugnat, iactatus os distrahitur, duo corpora ignis in speciem aeris unam concrescunt: deinde superato aere atog disperso, ex totis duobus atcp dimidio una aquæ tota species co alescit. Denicy lic ea rurlus consideremus quoties ab igne comprehensum aliorum genus aliquod angulorum laterum qui iplius acumine scinditur, tum demű discerpi delinit, cum in ignis naturam transierit. Simile enim idemés genus quodlibet à simili eodemés mi nime patitur: quousque uerò in aliud permutatur, imbecillius & cum potentiore luctatur, dillolui no delinit. Kursus quado minora à multis maioribus circunuenta funt, & pauca lacerata extinguuntur, cum in uincentis ideam co stitui uelint, cessant extingui, fit is ex cundo loco habeat hæc oportet. Ter- 50 igniaer, exaere aqua. Quod si in hæc transitus fuerit, & aliorum aliquod genus impugnet, non cellant agitata dilsolui prius, quam aut omnino cũ disfolubilia lint depulsa ad cognatum refugiant, aut expugnata in unum quiddam ex multis superanti simile tande euadant,

euadant, familiariter cp cu uictore permaneant. Enimuero per has passiones fedes uicissim cuncta commutant. Ge neris namce cuiuslibet multitudines per locum propriū distinguuntur, ob sedis iplius agitatione. Quæ uerò dissimilia inuicem facta sunt, propter fluctum concussionem ad locum eoru quibus limilia euasere feruntur.

Hec est omnium elementorum generationis con elufiosin qua breuiter unicuig; suam figuram tribuit, deindeq; ipforum qualitates & mixtiones doeet. Quod imitatus Aristoteles in libris de Ortu & interitu, post elementorum expositione, quam lib. 3.0 4. de Calo complexus est, illorum qualitates, comixtionesq; docuit. Itaq; ut omnia nos ordine declaremus, singula Platonis uerba sequamur. Quando multa, inquit, de figuris elementorum superius diximus, si conueniemem, probabilemq; rationem 20 sequimur, terræquidē cubum, quòd granißima sit, tribuamus: aqua uero, quia defluat solum, er quasi circa terras rotetur, icosaedrum, seu uigesialis spha ra, ut uocat Apuleius: aeri, propter leuitatem, oftae drum:igni demum pyramis.bac enim figurarum ge nera, ad corum naturas explicandas maxime conmeniunt. Nam ut pyramis er cubus dinersisima na ture funt, illa mobilis & acuta, hic grauis & obtufus:ita ignis et terra longißime inter se distant.Præ terea, ut octaedrum & icofaedrum mediam babent 30 naturam, utriq; extremorum communem: ita aer & aqua media elementa sunt, pariteráz cum igne er Ex his omnibus quod bases terra conueniunt. paucisimas habet, uelocisimum esse necessarium est-estenim ad penetrandum promptisimum:quip pe cum prorsus sit omnium acutissimum.) Hactenue elementorum compositionem explicuit: nunc eorundem qualitates edocet, seruata superiorum sigurarum similitudine. in his enim singulas elementorum describit qualitates:atq, igni quidem leuita- 40 tem,acumen, tenuitatem q; tribuit: secundum autem locum aeri, aqueq; tertium, terram autem feorfum relinquit. Ergo leuitatem Plato dicit esse, paucisimis ex partibus constare:uelocitatem, paucisimas bases habere, ut ad penetrandum sit facilis res. Qua in re quemadmodum unicuiq; elemento conuenientem eius natura figuram tribuit, ita qualitates similitudine quadam figurarum ac triangulorum eisde accommodat. Nam per bases paucisimas corporis nolubilitatem intelligit, quia basium multitudo cor 50 pus obsirmat, ac moueri non sinit:ut cubus, & icofaedrum. Itemq; per triangulos paucißimos tenuitatem scu भारती मार्न श्वाप significat, quoniam sigure triangulis paucioribus constantes, tenuiores sunt, quam que pluribus constant. Ac paucitas etiam bafium acumen, penetrandiq; um indicat:ut in pyramide, que acutior est reliquis figuris. Quod autem

comparatione quadam qualitates huiusmodi elementis tribuat, cùm alij Platonici, tum Apuleius de dogmate Platonis affirmat, cum pyramidem mobilitatis caufa igni accommodari ait, acri ucrò octangulum ob secundam uelocitatem illius, uigesialem spheram siue icosaedrum aque propter fluentem uolubilemą; formam, tessaram denią; seu cubum ob constantiam firmitatemý; terræ.ldem quog; Plutar chus in lib.de Oraculis deficientibus testatur. Quà ob causam immeritò Aristoteles lib.3 de Cœlo,Platonem reprebedit, quòd earum figurarum eße qualitates elementorum dixerit:cum ille nunquam elementa eiusmodi esse censuerit, sed ad corum naturas explicandas ijs figuris fit usus, quemadmodum animi compositonem numeris edocuit. Quod ipsemet Pl4to in bis uerbis intelligit: Igitur secundum re ctam, probabilem q; ration e pyramidis species solida elementum, femený; fit ignis:fecunda uerò gene ratione speciem aeri, aque tertiam tribuamus.) [taq; non esse eiusmodi figurarum elementa dicit,sed fimilitudine quadam cafdem illis attribui. omnibus adeò parnis ita putandum est, quòd si singula duntaxat fingulorum generum capiantur, nul lum corum propter paruitatem cerni à nobis poterit.) Quando elementa omnia ex una eademá; ma teria composita sunt, qualitatibus q; initio acceptis distinguunur, ita constituta sunt, ut ex paruis, sen-Jumq: fugientibus principijs constituantur, postea uerò magnitudinis incremento in magnam molem excreseant. Quemadmodum & nos in superioribus quatuor figuris triangulos duos planas, fcalenum et ifoscelem, ut illarum prima initia statuimus , ipsaséz demde figuras ad foliditatem perduximus . Quare ut illi trianguli, minima quadam particula totius solide figure sunt:ita elementorum qualitates, formæý, quasi exiguas esse initiò particulas putandü eft, postea uerò magnum quoddam corpus efficere. Nam tota elementorum natura ampla est, ac per omnia latè patet:qualitates uerò primæ, ex quibus eadem coftant, quasi tenuisimi trianguli, exiguats particule sunt, quas non sensu, sed mente concipimus, ut calorem, siccitatemá; in igne, humorem in aqua, frigiditatem in terra. Ergo ut integrum in dinifilia semper dividi potest, tandemá; ad exiguñ quidam,ex quo primo constat,peruenit : ita in elementis ex frequenti eorum commutatione ultima quedam initia, hoc est qualitates primas cognosces, ultra quas progredi non licet. Quemadmo dum etià Geometra solida corpora in plana, ac plana rursus m triangulos refoluum, eosq; demum ad certum[ali quod genus redigunt: fic Plato elementa in tenuißimas partes diuidens, ad ultimam eorundem compo sitionem deuenit, boc est, ad primas qualitates, qua incorporeæ funt, & ad materiæ particulas, ex qui bus constam. Quamobrem elementorem naturalis constitutio, quod ad motum attinet, ac facultates, 🖝 magnitudines, ex quatuor illis figurarum generi

bus declarantur à Platone. Nam seeundum totam fi gure compositionem ex multis triangulis compositam, elemenei cuiusq; molem perfectam effe docet: secundum uerò particulas, que cerni nequeant pro pter paruitatem, qualitates corundem explicat. Siquidem initio qualitates incorporee sunt, er quasi exigui quidam trianguli:deinde uerò connexæ & coniuncta inter se, corpus aliquod sua mole magni tudineq; persectum efficiunt. His iam propositis, ad elementorum compositionem, qualitatesq; expli 10 candas, ad corunde mixtiones in sequencibus accedit Plato, cum ait: Quinetiam becomnia à Deo santa ubiq;, quo ad multitudines, motus atq; poten tias proportiõe exacte absoluta, conexaq; sunt, qui tam necessitatis natura libens & persuasa capere poterat.) id eft, Has quidem figuras natura inferior, fine di inniores elementis tribuerunt necesita tis ui quadam, ut magnitudines, motus, facultatesq; naturales illorum constituerentur. Nam ut in figuris diversa est magnitudo à qualitatibus : ita in ele- 20 mencis alia est moles corporis, aliaq; qualitas. Ergo tota figurarum compositio elementorum magnitudinem, triangulorumodus ac figura significat qualitates, ac motus facultatesq; naturales. Proportio demium compositionis, figurarum er elementorum proportione inter se indicat, ut postea docebimus. Atqui hoc etiam in loco, cum necessitatem inquit Plato persuasam eiusmodi elementorum qualitates feciffe, quamu ferre poterat : inferioris natura uim intellige, de qua diximus in superioribus. Eadem t- 30 nim à Dei uoluntate quasi persuasione adacta, corporum omnium qualitates, mixtiones q; efficit, ac ne cesitatem quandam naturalem rebus imponit, de qua nos plura in præcedentibus. Terra cum ignë inciderit, eius acumine dißoluta, fertur refoluta m ignem, aut aerem, aut aquam.) Quamuis elemen ta omnia contrarijs qualitatibus prædita fint , cam feruant constitutionis sue temperationem er equa litatem, ut ad corporum mixtorum effectionem mituor esse qualitatum contrariaru coniugationes aduertendum est, calidum, frigidü, bumidum, ficcum: ex quarum binis connexionibus elementa constant; ரு mutātur. Nam ignis calido ficcoģ; costat, ideoģ; ad penetrandu facilis est:aer humido & calido, que tamen & mosov, id est qualitatis omnis expertem alij uocāt:aqua humido & frigido,terra frigido & ficco. Quod fi ergo qualitates illa mutentur inter fe, elementa quoque commutari necesse est. Vt terra si ab igne diffoluatur, frigiditatem q; illi infitam amit- 50 tat, in ignem mutabitur, cum quo siccitate conuenie bat : aut si cadem in ignem iam mutata humestetur, in aerem mutabitur . codemą, modo reliqua elemen ta, mutatis qualitatibus, inter se comutamur. Nam cum singula, uti diximus, inter se altera qualitate differant, altera consentiant, si differens illa qualitat in contrariam suam degeneret, idem elementum in

aliud refoluetur, eodemá; deinceps modo in alia mu tari potest, quousque ad pristinam redeat naturam. Ex quo fit, ut elementa ex se mutuò semper gignantur, commisceantur, resoluanturg; : quia materia illa, ex qua constant, modò unam, modò aliam elemen ti formam assumit:id quod in libris de Ortu er interitu Aristoteles, Plotimusq; in lib.de Mixtione do cent. Cumitaq; hæc sit terræ commutatio, cur'nam Plato mutari illam inquit cum igne, quando immutabilem antea cum reliquis tribus elemetis afferuit? Certè, ut Proclus explicat, quia terra qualitates quasdam aliorum elementorum in se habet, propter quas mutatur. nam fi eadem in ignem degeneret, id fiet, quia frigiditas illius in calorem mutatur: cr calor hic ficcitati adiunctus, ignem efficit, non ut terræ moles illa crasa in subtilem ignis naturam commeet, sed ut qualitates illius in alias degenerent. Cui etiam interpretationi Plotinus in lib.de Coclo aftipulatur, qui qualitates onnes elementoru, quamuis uni solu inhæreant, susas esse tamen reliquis inquit, ut terra ficca & frigida humoris aliquid infitu habeat, aer frigidum, ignis humidum. Quinetiam terram inquit Plato ignis acumine dissolui, quia calor illius frigiditatem huius uincens discernit, ac rarefa cit.siquidem frigiditas semper constringit & densat, calor difsoluit ac rarefacit, humida prafertim. Qua in re ad elementorum figuras iam traditas Pla to alludit, cum igni acumen tribuit: quia pyramis, que ignis est propria, figurerum aliarum est acutifsima, maximeq; penetrat. Aqua praterea ab igne uel aere divisa in partes, unum, partibus suis reconciliatis, ignis corpus, aeris duo facit.) Cum elementorum alia fint alijs denfiora, pluribus materiæ par tibus uelut triangulis constant. ut aqua primò densa est:postea si in acrem degeneret, lemor fit, ac subtilior:demunt si in ignem, subtilissima. semper enim magis rarefit, cum in subtiliorem mutatur naturã. Vt si aquæpars una mutetur, in aeris partes duas mutabitur:hoc est, duplo rarior ac lenior fiet.Si rur scamur,rursusq; in scresoluantur. Qua in re qua- 40 sus in ignem ex acre degeneret, ex una acris parte duplo leuior ac fubtilior adhuc reddetur. Cuius rei causa est, quòd densiora corpora plus babent materie in exigua magnitudine, rariora uerò minus in magno corpore. Rursus cum ignis ab aere, uel aqua, uel terra aliqua occupatur, ac ipfe paucut in multis mouetur.) Quemadmodum densiora corpo ra cum rarefiunt, dissoluuntur:ita contraria ratione fubtiliora, cum in denfiora mutantur, condenfan tur, er coalescunt:uelut ignis, si in aerem mutetur, quia debet condensari, duplo densior fiet, fine due il lius partes in partem unam aeris mutabuntur:aut fi rursus aqua in aerem, aer ue in aquam, terram ue degeneret, denfiora semper rarefient, rariora ucrò Londenfabuntur:quod Aristoteles, cateriq; philofo phi docent. Vnde hæc est inter elementa proportio, Platone auctore, ut ignis & aeris dupla fit proportio, itemý, aeris & aquæ dupla, cŭ dimidia alterius parter parte: bocest, Cum ignis in aerem mutatur, duplo magis densatur: aut cum aer in aquam etiam. uel uicenersa duo ignis corpora in unu aeris corpus, aut due aeris partes in unam aque mutantur. Qua in re proportionem illam figurarum superius à nobis traditam Plato explicat. ait enim, eandem proportionem elementa in sua commutatione servare, quam figura inter se. Et ut inter pyramidem & o-Laedrum dupla est scalenorum proportio, siquide illa nigintiquatuor scalenos babet, boc autem qua- 10 draginta octo:ita inter aerem er ignem duplo ma-Bor est raritas & leuitas, in euiufq; illorum commu-Batione.Itemq;, ut inter icosaedrum & octaedrum Superbiparties est proportio, hoc est octaedru quadraginta octo scalenos, er icosaedrum 120 habet, quod duplum est, & dimidium illius:ita etiam inter serem & aquam eadem transmutationis ratio est, semperá; aqua duplo ac dimidio rarior fit, cum in aerem mutatur: aut ille contrà duplo ac dimidio den sior, cum in banc degenerat. Quare ut sigure ille, 20 rum absquagitando, difficile est, immo Auas diximus, in triangulos dissoluuntur, sic elemen ta in contrarias degenerantia qualitates mutantur. Nam contraria à contrarijs patiuntur, si alteru eorum uchemetius fit altero, ut in suam naturam illud mutet. Agens enim omne perpetiëte semper fortius esse debet.uelut ad ignis mutationem maior humoris copia, quam siccitae est, si aer ex eo fiat. Igitur mutationes elementorum hoc modo fiunt, nec fieri unquam cessant, quousq; id quod mutatur, in propriam redeat natură. illa enim ultima refolutio est: 30 quoniam elementa semper mutuò transmutantur, nec alterum in alterius natura semper manet, quin sandem nicisitudine quadam ad se ipsum redeat. Ex

qua comutatione reru ortus, interitusq: prouenit. Enimuerò per has passiones sedes uicissim cuncta comutant.) Quando perpetua est elementoru com mutatio, semperá; densa in rara mutantur, aut hec surfus in illa, sedes quoq; illoru proprias mutari ne cese est. N am cum ignis et aer sublime petat regionem propter leuitatem, itemás aqua er terra infima 40 nía maxime penetravit, deinde aer, ut propter gravitate, si bee in illa, aut in hec illa eadem degenerent, locorum fiet commutatio. Vt cum aqua ignis sumit naturà, in eius quoq; locu migrat: aut cum ignis in acrem mutetur, in eiusde etiam sedem succedit. Ono fit, ut mutata elementi cuiusque matura, sedes quoque naturalis illius mutetur, ibiq tandiu maneat, quandiu naturam ciusdem retinuerit. Atqui hoc ipfum non modo in ijs omnibus uerbis Plato nos docet, fed Ariftoteles etiam, cæteriq; phi– dici posent, que causa breuitatis omittuntur.

Corpora igitur immixta ac prima ex caulis huiulmodi fabricata lunt. Quod autem in eorum speciebus alia quoq innata funt genera, causa est elementi

COMMENT. utriulo; que non folum ab initio unum cum magnitudine triangulum peperit, sed etiam maiora & mi nora tot quidem numero, quot in specieb. lunt genera. Quapropter mixta hæc in leiplis at & inuicem, infinitā ha> bent uarietatem: cuius peritos elle eos oportet, qui de natura sunt rationem probabile redituri. Igitur nisi quis quo pacto & cum quibus unà motus & co stitutio fiat, certé comprehéderit, multa disputationi quæ manet à tergo, impedimeto futura uidentur. De his partim quidem dictum est, partim uerò ré stat dicendum. In ipsa leni planacz natura motus elle nunquam solet. Nam agitandum ablopagitaturo, uel agitatu impossibile, reperiri. Motus auté horum omníum minimè est. hæc uerò leuia planage esse nunquampossunt. Sic itacs statum quidem in planitie lenita. tecs, motum uerò in contraria semper natura ponemus. Inæqualitas porrò naturæhuius elt caula, quæ leni planocs contraria est. Inæqualitatis uerò generationem iam tractauimus. Sed quó nam modo fingula fecundum genera non divisa moveri invicem ferrica delinunt, nequaquam expoluímus, ld ergo deinceps sic explanabimus. Vniuersæ naturæ circuitus cum circulari ambitu luo genera complexus lit,& le cum iplo congredi studeat, costringit omnia, locum& uacuum relinqui nufquam patitur. Quocirca ignis per ompote qui ipli tenuitate est "pximus. & alía limili ratione deinceps. Que enim exmaximis partibus funt compolita. uacuitatem quogs in fua constitutione maximam reliquere, minima contrà minimã. Coactionis autem iplius angustia,parua in magnorum contrudit inania. Quare cum parua magnis breuiter complexus est: quamuis plura in hanc rem magna firmt discarrent disc minora coerceant, omnia furfum deor fum'ue in fua loca ferunt. Nam quodlibet mutata magnitudine sedem mutat. Sic ution & has ob causas naturæle nitati contrariæ semper generatio con seruata,

servata, horum motum & in præsenti & in futuro perpetuum exhibet.

Totius tractationis de mixtione elemétorum coclusio hec est, in qua Plato communem eius reirationem reddit. ait enim, causam mutationis buius eam esfe,quòd triangula figurarum cuiusq; elementi eadem semper non maneant, sed in alia frequenter mutentur. Vt si icosaedrum, quod aquæ tribuitur, in octaedrum conuertatur, triangulorum etiam ma in octo folum bases traducetur.Item & si octaedrum in pyramidem degeneret, quatuor æquilateres trian gulos asumet, omisis octo prioribus. Igitur ut in fi. gurarum mutationibus,& trianguli, & magnitudines earundem, & numerus mutatur:ita elementa cum in alia degenerant, non folum mutant qualitàtes, sed magnitudinem quoq, , ac locum . muiato enim figurægenere, hoc est primis illis planis triangulis, species etiam ac forma compositionis triangulorum mutatur. Quod ut nos elementis accommode 20 mus, primæ profecto qualitates elementa constituen tes genera ipsorum sunt, & quasi primi trianguli plani:singulorum autem elementorum partes, quæ mutamur, species illorum sunt. Itaq; si qualitates elementorum mutentur, & partes mutabuntur, ac in illam formam, quam mutata pars fumpferit, dege nerabunt. Atq; hec eft simplicium, er immixtoru, primorumá; corporum, id est elementorum mutua generațio, qua perpetuò generantur, commutantur, causas primas corporum mixtorum noscat, probabi lem rationem de ijs reddere posit. Siquidem simpli cium primorumá; cognitio compositionem debet antecedere. Quam etiam ob causam Aristoteles, antequam corporum mixtorum, ut animalium ac metallorum, reliquorumq; corporum tractationem afferat,simplicium,primorumq; corporum,ex quibus omnia componuntur, hoc est elementorum men tionem in libris de Cœlo fecit. In ipfa leni, planaq; sine agitaturo, aut moturum sine mouendo difficile est.) Cum elementa inter se mutua uicisitudine mo ucantur, ac modò gignantur, modò mutetur, resoluantur ue in alia, cius quidem motus initium tradi oportet. Nam ut Aristoteles lib.8. Physic. affirmat, quidquid mouetur, ab alio moueri necesse est. Ideo cum perpetuo motu elemeta inter se commutentur, aliquem illius motus impulsorem tradi oportet. Ete nim elementa, quadiu in equilibrio sunt, quiescunt, illa disoluitur, motu agitantur perpetuo. Siquidem inæqualitas motus illorum califa est. Ex quo æqua litatem elementorum non ita effe intelligas, ut equa les fint omnes illorum partes: sed ut proportio aliqua inter partes maquales seruetur, quando proportio æquabilitatem partium conferuat, eademás inter inaqualia cernitur:confusio autem proportio

MORZILLI ne carens, inconstantiam motumý; parit . Hac igi tur elementorum equabilitas, in equalitas q;, cause ipforum motus & status sunt, ip sam ucrò equalitatem & inequalitatem collectis influxus efficit. His ita propositis,ipsa demum Platonis uerba,que disfi cultatis aliquid habeant, explicemus. In ipfaleni,planaq; natura motus esse nunquam solet.) Id est, Cum elementa semper inter se moueatur, alterationibus, generationibus, corruptionibusq; perpegnitudinem, multitudinem, formamá; mutabit , & 10 tuis, id quidem euenit propterea, quòd inæqualitatem habene inter fe, quæ mutationis caufa est : quëadmodum proportio statum efficit. lenis enim, planaq; natura, seu potius æquabilitas elementoru motum pårere nunquam folet, sed inæqualitas. Nam agitandum fine agitaturo,uel agitaturum abfque agitando, difficile est reperiri.) Id est, Cum motum omne ab aliquo motore prius moueri necesse sit, atque motor omnis re mobili non careat, in elementis etiam in equalitas motum pariet:proportio uerò, ac equabilitas, statū. Quod autem motus esse sine motore ac re mobili non poßit, Plato ipse testatur, cum ait:Motus autem horum omniŭ minimè est.) Id est, motus quidem nullus fine re agitanda, & agitante, fieri potest, præcipuè quòd in rebus naturalibus mo tum efficit in equalitas elementorum . Hec nerò leuia, planací, effe nunquam poffunt.) Id est, res, quibus in est motus, equalitatem partium suarum habere non possumt. nam si habeant, quiescumt potius. Quod apertius idem Plato cofirmans, inquit: Sic ac refoluuntur:quam physici est optimė nosse, ut cū 30° itaq; statum in planitie, lenitateq;,motū uerò in con traria semper natura ponemus.) Id est, Quies ergo elementorum fit, cum ipsa equabilitatem, proportionemá; seruant:motus autem, cum eadem inequa lia, proportioneg; uacua funt. Itaq; duo erunt in illis cotraria, que uel motum impellant, uel statum efficiam:æqualitas, & inæqualitas . Atque hanc fanè Platonis sementiam Simplicius lib. 8. Physic. sic, ut nos, interpretatur, uerbaq; illa ita exponit, comra Alexandri Aphrodisci sementiā, qui motum ex annatura motus esse nunquam solet . nam agitandum 4º tiperistasi ficri, ex his Platonis uerbis deducebat: cum tamen Plato hic folum probare uelit, motu omnem ab aliquo motore fieri, ut causam mutationis status elementorum reddat: quemadmodum & Ari stoteles lib.8. Physic. postquam rerum naturaliu mo tus edocuit, eiusdem motus auctore asseruit. Quare in his, ut diximus, Plato elementa semper moueri, comutariq; affirmat, cius uerò motus caufam mequalitate esse. Vnde haud recte quidem Marsilius hoc loco ὁμαλότη μραπιείε muertit: cum aquabinullamq; mutationem edunt: cum autem aqualitas 50 litatem potius elementoru, de qua hic loquitur Pla to, significet. ομαλότης enim, siue æquabilitas quie tis & constantiæ elementor u causa est, ne illa transmutentur, sed in codem semper maneant: contrage ανωμαλότης, id est inæqualitas efficit, ut cadem ele menta commutentur. Quamobrem cum rei cuiufa generationis contraria fint initia, equalitas & ine qualitas elementorum, quæ motum & quietem p4riunt,

riunt, contrariæ quoque erunt. Hactenus igitur, Plato inquit, in equalitatis elementoru causas osten dimus, quo nam pacto cadem inter se muteur, alterentur, resoluanturq;. Nunc uerò transitione quadà usus, propriam cuiusq; elementi uim, non commune explicaturum se promittit.Quecunq; enim dicta in superioribus sunt, ad communem elementorum motum pertinent. Quo nomine singula, inquit, quo pado no generatim divisa moverentur, ferrenturq, mi nime diximus. hoc est, hactenus communem elemen 10 hil in mundo uacuum relinquatur, ex Platonis sentorum omnium generationem diximus, nec fingulas illorum formas edocuimus:nunc figillatim de formis uniuscuius dicendum erit. Vniuersæ naturæ cir cutus cum circulari ambitu suo genera complexus sit, er secu ipso congredi studeat, costringit omnia, locumá; nacium relinqui nusquam patitur.) Antequam de singularibus elementorum partibus, corporumá mixtionibus edifferat, singulorum elemen torum collationes in diversis mundi partibus ostendit. Nam cum antea communem illorum generatio- 20 atq; hos demum secutus Lucretius lib. 1. quibus tanem, motu, comutationesq; generatim dixerit:consequens cst, ut cuiusq; elementi propriam sedem statuat, ex qua ipsius æquabilitas sequatur. siquidem cofusis omnibus elementis in materia, inordinatus, inæqualisq; ipsorum motus est:eisdē uero distinctis, 🖝 in sua genera distributis, ordo 🖝 equabilitas oritur. Igitur unumquodos elementum in suum locu naturalem distribuitur, atq; eiusmodi distributio à eœli motu fit. Nam cum eadem elementa suapte natura uel furfum, uel deorfum delata , nullum motus 30 querent, maiora quidem maiorem, & minora mino sui ordinem seruent, cœlum quidem rotundum motu suo perpetuo illa constringit, ut Proclus ait, atq; m rotundă cogit figuram,ita ut certa motuum omnium proportio seruetur. Nam ignis sursum tendes, ac in coclum occurrrens, ab codem in orbem simul rapitur,rotundusą́; fit:eodemą́; prorfus modo aer, aqua, er terra una cum coli motu rotunda fiunt, omnesq; mundi partes complent, tum ut proportio inter ipsos seruetur, tum ut nullus in mundo locus uacuus exiftat, cum elementa rotunda nõ effent, nec 40 fet, maiorq; uacuitas daretur . Sed ad cam tamë impartes aliquas impleret. Etenim si ignis atq; aer sur sum, aqua er terra deòrsum recto motu semper serrētur, nec à cœli motu cohibita, in orbemq; rapta, omne mundum sublunarem implerent, uacuus profecto locus esct aliquis: quod non modo rationi con fentaneum non est, sed natura quoq; maxime repugnat. Atqui Aristoteles lib. s. de Cœlo, in bec uerba Platonis argumentatur, quòd folida no fint illa corpora elementorum, que suprà retulimus: quonià uacubus, icosaedrum, octaedrum, pyramisą; continerentur.eadem enim cauum locum relinquerent, nec omnia possent suis angulis adimplere. Cui tame obiectioni Proclus respondens, idcirco inquit nullum in mundo uacuum relinqui, quamuis elementa eiufmodi figurarum esse dicantur, quòd cœli motu eadë constringantur, propriaq; loca obtineant, cœli figu

ra similia: siquidem rei locata locus similis sit. Atos boc modo Platonis sententia Alcinous explicatait enim, post elementorum figuras constitutas ipsa ele menta in materia adbuc fine ordine agitari : postea tamen in ordine redacta, suis locis distingui, omneq; mundum inferiorem implere, cœli ambitu constri-Aa. Quod idem Plotinus in lib.de Cæli motu affirmat, cum elementa inquit circa còcli ambitum moue ri, ciusq: figuræ fefe accomodare. Itaq; caufa cur nitentia est, quòd cœli rotunditas elementa constringit, quamuis recto motu foonte ferantur. Qua in re boc conuenit Platoni cum Aristotele, quòd ambo pariter uacuum suftulere: quemadmodum ex hoc lo co, alijsq; patet. Differunt autem, quòd diuersis sunt rationibus ad id probandum usi. siquidem ante Platonem & Aristotelem, philosophi pleriq, Plutarcho auctore, uacuŭ esse asseruere: cuiusmodi suere Leucippus, Democritus, Metrodorus, et Epicurus. men prolixe Aristoteles lib.4. Physic.respondet.

Que enim ex maximis partibus sunt composita, nacuitatem quoq; in sua costitutione maximam reli quere.) In his Plato, mihil in natura uacuum admit tit,quamuis id afferere uideatur, fed ad fingulorum elementorum naturam explicandam, uacuitatem in quit quandam ab illis relinqui. Nam fi fingula nallo ordine seruato, nec à cœli motu cohibita, naturali fuo motu rectà mouerentur, uacuum locum relinrem. Sed cum cœli motus singula in suis locis contineat, eadem locum omnem replent.id quod Plato ipse sic docet: Quecunq; ex maioribus partibus funt composita.) Id est, elementa densiora er graniora, que pluribus quasi triangulis propter grauitatem constant, uacuitatem in suo loco maximam relinquerent,nisi à cœlo cobiberentur. nam quo ma iora funt corpora, eo ampliorem locum occupant, locusq; ille magno corpore uacuus, maior item efplendà, quonià nec ipsum magnu corpus sufficeret omnino ( aqua enim fola, uel terra, mundum inferio rem implere non posset, quin multum inanis relinqueret, cum in sublime ascēdere non ualeret, ac deorsum serretur) effectum est, ut leuia etiam corpora sursum tendentia, cœli agitatione quasi deprimerentur, o in partem inferiorem deiecta, locum uacuum à maioribus seu densioribus corporibus reliclum adimpleret. Vt si ignis semper, aut aer, sur sum cuum locum relinquerent, si rotundo cœli ambitu 50 tenderet, terraq; folum et aqua in medio mundi col locata implere omnem locum non possent, necesse erat, ignem ipsum & aerem cæli obstaculo deorsum mitti, manesą; partes ab alijs duobus relictas implere.id quod Plato in bis uerbis declarat: nis autem ipsius angustia parua in magnorum detru dit inania.)Id est, Cum elementa subtilia, ut ignis & aer, angustum occuparent locum, comraci magna

er densa magnu, nec eum possent implere, ita sunt omnia cœli motu coasta, ut subtilia in locum uacuū à densioribus relictum subirent, ac implerent . Itaq parua pro raris ac subtilibus, magna pro denfioribus elemetis capit hic Plato, quod in his rursum ma gis explicat: Quare cum parua magnis insinuata sim, or ipsa quidem parua, que magna sunt, discernant, maiora uerò minora coerceam, omnia sursum, deorsum'ue in sua loca seruntur.) Hoc est, Cum ele menta tenuta locum uacuum à denfioribus relictum 10 occuparent, quasi se his insinuarunt, dum ipsa contingunt, nec tamen cum illis permifcentur. Elementa enim omnia quatuor in suis quaque locis distincta, sese mutuo contingunt, non tamen commiscentur. Atqui eiusmodi contactus elementorii per insinuationem illam, de qua loquitur Plato, intelligitur. Quinetiam maiora, inquit, corpora à minoribus di scerni,quatenus diversum inter se locum habent,nec altera in alterorum sedes penetrant:quia singulis ele mentis constitutus à natura suus locus est. Bodem 20 quoq; modo minora à maioribus coercetur, cu subti liora cobibentur in proprio loco à densioribus,nec inde egrediuntur. Quo fit, ut cum elementa alia subire in aliorum locum nequeant, sed mutuò sint sibi obstaculo, omnia in suis locis firmiter maneant, uniuersiq; temperationem & æquilibrium seruent. Ex quo relinquitur, statuta esse unicuiq; elemento naturalia sua loca, ad que sponte serantur, nec incerta uagentur: ut leuioribus locus fublimis, grauioribus infimus præferibatur. Qnod fi autem elementa ea- 30 demum uires, naturales é; effectus. Qna de caufa ab dem, în alia mutetur, locum etiam mutabut, quemadmodum suprà diximus, ac Plato etiam sic refert:

Mutata magnitudine sedem mutat.) Id est, quali tatil us el mentorum mutatis, uel in subtiliorii, uel in densiorum qualitates, locus quoq; mutatur, leuio vaq; sursum, er gravia deorsum seruntur.

Post hæc sciendum est, multa esse ignis genera:flammā uidelicet, et quod ab ea est accensum, quod urit quidem, extincta flamma intra illa quæ accenía fuerant, remanet. Similiter aeris genus aliud purissimum agilissimum q, que ætherem nuncupant: aliud turbulentissimum, caligine nubibusés obscurum: alias qui l'ine nomine esse putandum est, propter ipsam triangulorum inæqualitatem. Aquæ genera alterum fusile.Humidű quidem, quia generibus aque paruis & inequalibus costat, facile à seipso et ab alio propter inæqualitatis coditione & figuræspeciem moueri solet. Quod auté ex gran dioribus æqualibus que lenibus est

compolitű, stabilius illo. Et graue propter lenem æqualitatem compactum elt, led propter ignis penetrātis disfoluentiscs impetum æqualitate amissa: motus fit particeps: factum@agilemo bilecp, à proximo aere pulsum extensum'ça per terram duo quæda patitur. nam & liquescit, & in terram decidit. primum illud, molis purgatio, hocfluxus cognominatur. Rursus igne hinc euolante, quippe cum non fiat in uacuum exitus, proximus aer pulsus mo bilemadhuc molem humidã in ignis fedes impellit, iplica iplam commiscet. Moles denica compulía, iterum ca lenã æqualitatē adepta, cum ignis inæqualitatis artifex iam abierit, in idem lecu coaceruat: atcp ignis ablcellum frigefa ctionem, copulam uerò congressumés igne abeunte factum conglutinatione gelidam rigiditatem uocamus.

Hactenus singuloru elementoru loca, motus és pro prios ostendit:nunc uires, naturamq; efficiendi docet. in quo fanè ab univerfalibus ad fingularia femper progreditur. Primò enim communia elementorum tradidit initia, deinde communem corum generationem, deinceps singulor umotus proprios:nunc igne in primis incipit, tanquam elementorii omniit primo, eiusq; genera recenset . aeris quoque formas adiungit, itemą; aliorum elementorum:ut ijs initijs statutis, de corporibus mixiis postea disserat . id quod Aristoteles, ut retulimus, fecit. Igitur ut proposita Platonis uerba explicentur, diuersa esse imquit ignis genera, ab una ignis natura producta, & pro formæ uarietate diuersa : flammam nimirū,quæ spledeat & urat, primamq; ab illa incensam, que lume uerò nullu oculis affert: quod'ue 40 cum nullam afferat lucem, urat tamen calore suo nimio . Vtrunq; genus his uerbis Plato commemorat: μετά δή ταῦτα διὰ νοᾶμ, ότι πυρός τε γούμ πολλά γέγουςν, οίομ φλόξ, τό, τε από της φλογός απίδμ, δ μοψ κάલ, δ φως δίε τοις δμμασι παρέχα, τός τε φλογός άποσβεοθήσης οὐ τοὶς διαπύροις καζαλυπόμουρ αὐ-नर्छ. Hoc est : Duplex est ignis genus:alterum quidem,quod urit atq; ardet, ut flamma:alterum,quod urit, non tamen ardet, aut lucet. Quòd autem per duo hec ignis genera flammam ac ignitas prunas in duo sunt precipua. Vnum humidum, so telligat, Galenus lib. 4. de Simplicium medicamentorum facultatibus testatur, qui cade duo genera po nit. Timæus quoq: Locrus in lib. de Mundo idem his uerbis intelligit : เคลรงษ รฉิษ ระราไล์คุพบุ ธพนส์των πολλα άδια έχα. πυς μού φλύγα, και φως, και αὐγαν, δι α ταν ανισότε των σων ον ἐκάσω ἀυτῶν τζε γώνων. Eodem modo aeris genus aliud purißimű, agilißimumq;, quem ætherem appellant, aliud turbulentißimum.)

bulentißimum.) Aeris natura quamuis tota eadem sit, particulation tamen alteratur, diversasq; formas induit. alius est enim spiritus ille tenuis, ac temperatus, nullisq; admixtus uaporibus, qualis est in suprema aeris regiõe:alius uero, uaporibus nubibusq; turbidus. Qua de causa illum quidem ethera,hunc aerem Physici nominant. Quam etiam distinctionem Aristoteles lib. 1. Meteor. uidetur secutus, cum. elementorum situs describes, antequam de ipsorum mixtionibus loquatur, aerem quoq; in æthera, quem 10 supremum uocat, & m inferiore dividit. cuius tres esse regiones dicit:ultimam uidelicet illam igni proximam, atog hanc infimam cuncta ambiente, er intermediam, in quam uapores, nubes q; omnes cogan tur. Quod idem, licet obscure, uideur hic Plato feciße, dum aeris genera recenset, antequam ad mixtorum tractationem accedat. Nam hæc, inquit, præcipua genera sunt: quamuis pro angulorum mutatio nibus, hoc est pro tenuitate, densitate ue corporis diuersas mutationes subcant, quibus modò subtilio- 20 ra, modò denfiora redduntur. Aquæ genera duo sunt pracipus, unum bumidum, alterum fusile.humidum quidem, quia generibus aque paruis & me qualibus constat.) Aquæ quoq; genera in his Plato ut duorum superioru, docet. duo enim esse aquæ genera inquit: unum quidem purum ac tenue, alterum uerò lentius ac fusile.in qua distinctione ipsam aquæ naturam unam effe, humore frigorech constan tem, intelligit: eam tamen cæterorum elementorum admixtione alterari. Nam calor humore dissoluit, 30 fluidumą; facit:quod ni fieret, purus, nullisą; rebus mixtus effet:nec guftu, oculis ue percipi poset, cum nullam terræ admixtionem haberet. Ex quo elemen ta omnia, quod ad naturam ipsorum attinet, uel pura, or fincera effe, uel impura, alijsq; commixta, intelligi Plato welt . siquidem aer humidus adeò non esset, nisi aqueis uaporibus admisceretur: nec aqua fluida, crassa, sapidaq; foret, nist calore lique sceret; terreq commisceretur. Attamen impuritas hec ele dam est. Quamuis enim eadem proprias qualitates retineant, nec in alia prorsus mutetur: aliqua tamen aliorum qualitatum uestigia, ut Plotinus resert, habent. Atq: ita ignis ab aere id habet, ut mitigetur aliquantulum: aer ab aqua bumorë adducit : fluidam esse, ac sapidam, coloratamq; aquam, tum à terra, tum ab igne prouenit. Igitur ut ad Platonis uerba accedamus, duplex quidem ille inquit aquæ genus esse:unum humidum, alterum uerò fusile. ac per hu meribus constare dicit, omnem hanc aquam tenuem, T per terras defluente intelligit: siquidem in equa-Litas triangulorum, siue admixtio tenuiorum qualitatum, mobilem illam efficit, cum aqua ex se non faci le moueretur,nisi ab igne dissoluta, ab aere impelleretur. At per fusile illud aque genus, quod grandio ribus, equalibus q;, er lembus est compositum, stabi

lius superiori, nubes, ex quibus grando, nix, eius mo diq; alia fiunt, fignificat, ut ex fequentibus patet, ac Timeus in suo libro his uerbis testatur: vAwp रह रहे μον ούτομ, το δίε πακτομοκόσομ χιών τε και πάχνα, χάλα βάτε, κου κρύσακλος. Itaque primum genus aqua, ad fluentem per terras aquam refert : fecundum uerò, ad humores concretos & fusiles, ex quibus nix, grando, ac pruina gignitur . Qnod autem Plato per secundu hoc aque genus nubes humectas, natureq; aquee intelligat, his uerbis magis declarat: Et graue propter lenem aqualitatem compa Aum est, sed propter ignis penetrantis, dissoluentisq; impetum, equalitate amisa, motus fit particeps.) Hoc est, Nubes quidem aqueæ naturæ sunt, fufilesą; dicutur, quoniam in pluuias, grandinem, ni ues, einsmodiq; alia disoluutur. eædem autem frigo re denfantur in media regione aetis, grauesq; humo ris copia fiunt . V nde nisi solis siue caloris desuper penetrantis, dissoluentisq; illas uis liquefaceret, aqualiter compacte, ac dense in eadem sede manerent, minimeq; defluerent . at cum calor idem solis, quem ignem bic Plato uocat,illas dißoluat, equalitate amißa, hoc est rarefacte, ac disolute, deorsum mouentur, or ut idem etiam inquit: Factumq; agile,mobileq;, à proximo aere pulsum, extensumq; per terram, duo quædam patitur.nam & liquescit, er in terram decidit:primum illud molis purgatio, boe fluxus cognominatur.) Id est, Nubes quidem calore solis dissolutæ ac rarefactæ, mouentur facile deorsum: pulsa uerò ab aere proximo, per terras diffluunt.ideoq; tunc duo hæc illis eucniüt : primò, ut liquescane: deinde, ut issem liquesactis, fluxus in terras fiat. Prius enim à sole liquesieri nubes debet, quàm in terras diffluere posimt. Ex his igitur Plato nis uerbis, per duo illa aque genera, & fluente per terras aquam, ut fluuiorum ac fontium, & humoru in nubes coactorum cocretiones, communi nomine intellige. Nam ex terræ humore calore folis excitato, nubes in media regione aeris propter frigiditate mentorum, utilis quidem ad uitam animalium tuen- 40 denfantur, ibiq; sufpendutur, ita ut equaliter differ se concreteq; sint : cum autem eædem à calore solis liquantur, uel in plunias, uel in res alias einfilem na turæ disoluuntur. Qua in re idem Plato, licet obscurioribus uerbis, quod Aristoteles lib.1. Meteor. docet, quoniam hic uaporem quendam humidum à folis calore excitari, & in mediam aeris regionem, que frigida est, cogi, denfariq; in nubes inquit, quas cum calor idem solis penetret, & liquesaciat, pro li quefactionis modo ess m pluniam, grandinem, nimi lum illud, quod paruis er inequalibus aque ge- 50 uem, rorem, pruma, aquosasq; buiusmodi res dissol uit.Ille comrà, idem ipsum semies, aque inquit genus alterum fusile, copactum q; esse, er propter den sitatem ex grandioribus particulis constans, quod cum ex se immobile sit, si à calore solis liquetur, in terras diffluat, ac per aerem sparsum decidat. Itaque Pythagorico more ad figuras elementorum alludens Plato,idem cum Aristotele sensit,& ad densitatem,

fitatem, leuitatemá; bumoris oftendendam, tum ex. grandioribus particulis constare, tum ex pauciori-Rursus igne hinc enolate, quippe cunt non fiat in nacuum exitus, proximus aer pulsus, mo bilem adbuc molem humidam in ignis sedes impellit,ipsiq; ipsam comiscet.) In his omnibus Plato humidorum mixtorum, que fiune ab exbalationibus, communes causas docet. Nam cum de nubibus ex hu more attracto concretis dixiset, nunc rursus nicifsitudinem excitati bumoris, er in aeris regionem 16 signatur: aqualitatem uerò humoris uocat densitatë sublati explicat, quo nam scilicet pacto exhalatio humida calore sublata, & in aeris regionem superiorem delata, concrescat in nubes, & in uaria mixtorum genera mutetur. Siquidem nubes, aquoseq omnes ille mixtiones, de quibus disserere Plato cœ+ pit, ex uapore humido, calore solis attracto in mediam aeris regionem, fiunt. calor etenim humorem illum euchit:sublato demum codem, & in aere den fato, ignis fiue calor ille infitus exhalatur, paulatimá; concretiones ille frigescunt, ita ut in plunias 20 grandines'ue dissoluamur. Hoc igitur obscurioribus uerbis Plato intelligens ait, igne binc evolunte, id est, uapore bumido à calore solis iam excitato, illig; admixto, nubes hoc modo fiunt, ut uapor idem humestus & calidus, in acrem proximum attrabatur à calore excitante: Or ne quid uacuum relinquatur, ab code acre, que penetrat, impellatur sursum, quousq; moles cadem bumida, hoc est uapor, in supe riorem aeris regionem sine ignis sedem euchatur, ibiq; eidem igni misceatur, hoc est calorem ipsum ad 30 muxtum retineat, qui illum attraxit. Nam napores idcirco in aerem euebuntur, ibiq; suspensi bærent, quoniam calor quidam illis est admixtus, qui aerece nature ipsos reddit, ac sustentat. Itaq; primò calor fine ignis, nt Plato nocat, humorem debet excitare, ac per aerem adducere : ipsum uerò iam adductum, atq; aerem penetrantem, sursum idem impellit, ne. quid uacui insit ex naporis penetratione. Sublatus deniq; uapor, propter admixtum illi calorem in acris regione superiore cosistit, nec pondere deorsum 40 suisse, cum eandem ob causam ille gignamur : precadit. Hac etiam in parte Aristoteles nonre, sed uerbis à Platone differt, quando candem rationem excitati uaporis reddit lib. 1. Meteor. Atqui boc ipsum concludens Plato, inquit: Moles deniq; com pulsa, iterumq; leuem æqualitatë adepta, cum ignis mæqualitatis artifex iam abierit, in idem fecum coaceruat, atq; ignis abcessum frigefactionem, copulam uerò congressumq; igne abeunte factum, conglu tinationem, gelidam of rigiditatem uocamus.) Hoc est, cum humidus uapor calore folis excitatus, & in 50 superiori aeris regione sufpensus, cocretusq; suerit: idem ille calor, qui illum excitauit, & auctor illius leuitatis fuit, exhalatur, bumorq; ignis siue caloris defectu concrescit ac frigefit, atq; in plunia, niuem, 🕝 grandine degenerat.bec enim tria, ut lib.1. Meteor.docet Aristoteles, in aere gignuntur, propter nubis refrigerationem, que ex caloris insiti desectu

fit. Atqui bec communis est superiorum impresionum humidarum generatio, à Platone tradita:cuius materia est humidus uapor, sorma uerò calor illi msitus.bic enim tum illum ipsum excitat,tum in aeris regione sufpendit.1deo inæqualitatis artifex Platoni dicitur, quasi leuitatis auctor: siquidem insitus calor uapores excitat, leuesq; facit: leuitatem auté bic uocat inequalitatem, ad ignis figuram ex inequalibus basibus constitutam, per quam leuitas ipsius de-& grauitatem, ad basium multitudinem alludens. Ergo duo quide ex caloris defectu in uapore bumido fiunt:primò ut frigefiat, tum ut condenfetur, ex coq; nix & grando gignatur, & ex frigefactione plunia, ex densatione nerò grado ninesq; fiat. Hec igitur est aquofarum mixtionum,qua in acre fiunt, comunis origo, quam Pythagorico more Plato obscurè docet, & Aristoteles apertius lib. 1. Meteor. his uerbis expreßit:μονέσας dè τῶς γῶς,τὸ πορὶ κώ-उमेम ग्रंपूर्वम्, ग्रंक्त क्वम देवीं म्हाम, ब्राये ग्रंक क्वेड देश्रिया ग्रंह ανωθου θερμότη σε ατμιθάμονου φέρεται ανώ, τθε તો કે ઇન્ફ્રમાર્ગમાં ઉજ્ઞાન દેશના કે સાથે જ સાથે જ સાથે છે. માટે જે સાથે જે સ જારે, મુજબે નીરલા પ્રદર્શાલા ૧૫ માટલે જારે જે માટે જે જારે માટે જારા, જ્યાર de nat oportopores, den to petengifeden noppa-चर्जिका संड च्केम रंकाडेट चाँड अपेड संहंदर, उपलंब्र वीया कर्त्राह्म ά ατμίς, γυχομούν διά τε τίν απόλειγιν τε θόρ-MB, NOW TOWOLD, NEW YIVE MU I SAMP EF diepos, y OVÓμονομ Λε φές ε**γαι જા**άλιμ <del>ας</del> ος τημ γίω. Itaq; εχ μαρο re è terris à calore excitato, & in superiorem acrë elato, ob caloris defectum, pluniam, grandinem, eiusmodiá; mixta frigida fieri, Aristoteles censet.Pla to uerò, licet alijs uerbis, idem affirmat, cum ignett naporem excitatum, er in aerem coactum, exhalato codem igne, frigefactumq; illum in pluuiam, reli quasq; formas concretionis mutari dicit. Qua in re breuiter & concife Plato idem communem humido rum meteororum generationem explicat, quam pro lixius Aristoteles lib.1. Meteororu edocet. Satis est enim materiam, effectionem q; illarum rerum propo terquam quod liquefuctionis, condenfationisq; modo differant, quamuis ex codem constent uapore. Qua de re plura Aristot.cod.in lib.ac Pliniuslib.2. & Seneca lib.7.Quest.nat.disserunt.

Exhis uerò quas aquas fusiles appellauimus, quod ex tenuissimis lenissimisch fit denlissimum, uniforme, splen didum, flauum q, preciolilsima res elt, aurumflorescens per petram compaclum est. Auri autem ramus propter denlitatem durissimus, & nigro præte rea colore sustufus, adamas appellatur. Sed quod auro proximas habet partes,plures & una species continet, auro quoce densius,& terrenæ partis pauce tenuísés particeps, adeò ut asperius du

riusq

tionis dillimilitudinë nacti, multa qui-

dem alia sine nomine faciunt genera,

fed quatuor igneæ species euidentes

& perspicuæ maxime, sortitæ sunt no-

mina. Quod enim animam simul cum

aspectu splendidum atquitens, & pin

gue nobis apparet, uncta et olearia spe

cies elt, pix, gummi, & oleff, cæteraca

id genus. At quod oris angulismea-

ausad penetralia ulos natura pertun-

corpore calefacit, uinū dicitur. Quod 50 uerò lene est, discernit quisum, ideo qui

COMMENT. dit, hac ui dulcedinem adhibens, melcomuniter nuncupatur. Denicy quod carnem dissoluit, uritép, & spumeũ est, ex omnibus secretum liquoribus, succus uocatur. Terræ uerò species per a. quam emergens, hoc modo fit lapis. Congelata enimaqua quado in commixtione deficit, in aeris speciem tran. rubigo iam nascitur. Cætera generis 10 sit: hicaer insuum locum recurrit, ua. cuum autem ipforum nihil, proximum ergo aerem pullat. lite li grauis fit pulfus, circumfulus co terrenæ moli, uehementerillidit, secs ipsum in eas sedes unde nouus ascenderat aer, conducit. Terra denice ab aere indissolubiliter cum aqua coacta,lapídes cocreat,pulchriores quidem illos, qui perspicue ex æqualibus planisqs partibus emicant: deformiores uerò, qui conița. V. bi uero ignis acumine humor omnis resoluitur, corpus quillo aridius redditur, ea restat species, quæ solida uocatur, futilis & tellus. Quandoque etiam humore relicto, terracp fusili per ignē facta, ac deinde accedente gelu, niger tit lapis. Quando uerò idipsum similiter ex comixtione multo priuatur humore, led tenuioribus terræ partibus constat, salsumés est, & semiglaciale fit,perépaquam emergit,partim quidē olei terreca purgatorium genus, nitrit dicitur: partim uerò quotidiano uictui commodissimum legitime, sal Deo a. micum corpus. At enim communia ex utriles, aqua quidem non folubilia, i. cta, pruina. Verum quando plurimæ 40 gní uerò propter tale aliquid ita coglu tinantur. Ipsas terre moles, ignis & aer nonliquefacit. Cum enim duo hæc tenuilsima lint, & uacuitatibus terræ mi nutiora, ita per capacissimos eius mea. tus line ulla uioletia permanant, ut ne» que eam dissoluant, nect liquefaciant. Aquæ uerò partes quia maiores funt, uiolento fluxu liquefaciunt. Terram itacpmale compactam sic sola aqua ui soluit, compactă uerò duntaxat ignis: nihil enim præter igne hanc penetrat. Aquæ rurlus cocretionem, uiolentif fimam quidem folus ignis, debiliorem uerò utracz & ignis & aer diffundunt. aer inquam per uacua, ignis etiam per triangulos. Aerem uerò ui constrictu, nihil y 3

nihil nisi per elementum soluit: sine ui cohærentem solus resoluitignis. Corpora ex aqua terraquita copolita, utaqua terre inania ui coarctata obitruat, sic prorsus se habent, ut aqua exterior influere per ea non possit, ideogramini meliquefaciat: sed ignis aquæ meatus penetrans, quemadmodű & aqua terræ inania, atch ita aquam afficiens ut 10 tur, radices q; agunt: sic uenæ auri, ceterorum q; me ignis aerem, communi corpori lique. factionis causam præbeat. Hæc uero partim aquæ minus habent quam terræ, quemadmodum uitri genus, & lapides illi qui fusiles appellantur: partim contrà plus aquæ, qualia funt omnia quæ coglutinata lunt, cærea que eua. dunt, & uapores emittunt.

ex humida exhalatione prodeuntes reddidit, ad metallorum nunc, quæ ex eadem constant materia, generationem accedit:primo q; auri & adamantis effe Ctionem exponit, idá; metaphoris, inuolutisá; uerbis Pythagorico more obscurat.cuius rei ut causam nos explicemus, communem etiam metallorum effectionem addamus. Quemadmodum ex humida ex halatione è terris excitata, aquose omnes concretio nes fiunt, ut nos antea docuimus: sic ex eadem intra les lib. 3. Meteor. gignuntur. Nam humidum quide pingue terris inclusum, calore cosolidatur, terra q; acceßione indurescit; quod prout multum, parum ue caloris habuerit, diuersum metalli genus efficiet. Itaq potisima metallorum causa est bumor, quem aquam hic fusilem Plato uocat. quod etiam Aristoteles in co libro testatur , & Theophrastus in libro de Lapidibus his uerbis affirmat: τὰ μον ἐσιν ῦδιατος,τά ή γης νόθατος μον τα μεταλλευόμονα, καθάpor terris inclusus metallorum causa præcipua sit, duo corundeminitia conftituuntur, sulphur & argeneum uiuum,quod Græci hydrargyrum uocant, ex quorum mixtione diversa fiunt metallorum gene ra. Nam cum alterum subtilius & calidius sit, nimirum sulphur, auri, eris, ceterorumq; buiusmodi me tallorum potisima causa est:alterum uerò frigidius, uidelicet argentum uiuum, argenti, stanni, plumbi, que frigida sunt, materia est. Vtrunq; tamen in coalterius. Quoniam ergo hec omnia bumide naturæ sunt, & ex ijs metalla omnia componuntur, metalla etiam ipfa humore potisimum constant:ideoq: fusiles aque, quod igne liquesiant, à Platone ac Plotino dicuntur. His ita breuiter de communi metallorum effectione propositis, auri generationem Pla to subiungit, cum id quod densissimum ac splendi-

dum sit, ex aquis illis fusilibus gigni ait. Atq; aurum quidem, ut multi aßerunt, ex glutinofo, pinguiq, bu more, ac fulpbure calore folis maximè confolidato. gignitur, proindeq; calidis in locis ferè semper nascitur. Igitur auri natura, ut Plotinus quoq; in lib. de Cœlo refert, humida est , & aquea: densatur tamen non propter terram, sed glutino quodam, quod solis calor inducit, & sulphuris accessione indurescit. Atq; ita, quemadmodu in terra stirpes nascuntallorum quasi stirpes quædam sunt, quæ metalla ipfa producunt. Quo etiam nomine auru inquit Pla to florescere, quando bumoris partes tenuisima in terræ uenis concrescunt, durumq; corpus et calore tem ramus propter densitatem durisimus, er nigro præterea colore suffusus, adamas appellatur.) Quonia metalla stirpes etiam esse, sed duriores tamen, ac denfiores diximus: auri ramñ appellat Pla-Ononiam comunes mixtorum aquoforŭ caufas 20 to, particulam aliquam uel maffam, que in terre ne nis quasi in trunco est, queq; adamas uocatur. Qua in re confiderandum est, metallorum ac lapillorum diuersam esse generatione. metalla enim ex humore potisimum, lapides è terra gignuntur:quanqua nec lapides ipsi sinchumore, nec sine terra metalla esse posum. Itaq; in metallorum generatione utrūq; miscetur, er in corundem uenis diuersa lapillorum genera nascuntur, quæ cum ex eadem serè materia constent, qua metalla ipsa, propter ficcitatem maio terras inclusa,metalla omnia, ut auctor est Aristote 30 rem lapides sunt esfecti. Metalla etenim humidiora funt lapidibus, atq; ideo igne funduntur. & liquescunt:contrà uerò lapides non facile possunt liquefieri, cum exficcatum admodum humorem babeant. Quapropter in auri, argenti, aliorumq; metallorii fodinis lapides frequencer, ut auctor est Theophrastus, mueniri solene: uelut adamas, qui in auri uenis ſæpè naſcitur, ideoq; ex illius natura eße Platoni di citur. Nam ut aurum metallorum est densisimu, ita adamas lapides omnes denfitate superat. Quod πορ αργυςος,και χυσός. Cumergo humidus ua- 40 autem in aurifodinis adamas persepe nascatur, Pli nius lib.37.cap.4 testatur, qui apud antiquos olim in Aethiopu metallis inueniri solum, receptu suisse dicit. Sed ne huius lapidis genera, uiresq; ab eodem traditas, longius explicemus:illud nunc dubiu uidetur, cur Plato adamantem ex ramo auri nigro fieri dicat, cum ille potius candicans, & aquei colo ris sit. Que nomine diuersa colorum genera ex albi nigriq; mixtione fieri putandum est : ipsum autem colorem ex illis iam mixtum luce quadam suffundi; posito miscetur, licet unius maior insit portio, quam 50 ut magis minus 'ue splendescat, perspicuum est. Vnde candidus quidem color ex magna lucis parte infita constat, nigerą; ex caligine, eodemą; modo reliqui colores ex temperatione aliorum colorum, lucisq; accessione fiunt. At uerò adamas, cum aqueu colorem referat, ex cinericio potißimum, multa lute admixto constat:ideoq; magis splendet, ac nitet. Igitur fi nigrum esse adamantem Plato dicat, boe

332 ad primam illius compositionem referendum esse ui detur, ita ut prima illius constitutio nigro constet colore:postea uerò dum multa lux illi admiscetur, fplendescat, er candicans efficiatur. Que res argumento est, quedam esse adamantis genera, que colo rem album non referant, sed eneum potius, uel serreum, er ad nigrum accedant: cuiusmodi sunt cyprius, er siderites, quorum meminit lib.37. Plinius. Quare color hic niger adamantis generationi aßiquia subaqueus, & nonnibil nigredinis admixtum babens. Ex quo patet, communem omnium metallorum materiam humidam esse, ex qua no modò au rum, sed adamas etiam gignatur. nam aurum inter adamantinas uenas ex aqua uelut florem enafci, Pla to bic putauit: quemadmodum Marsilius etiam Fici nus annotat. Sed quod auro proximas habet par tes, pluresé; una species continet, auro quoque denfius, er terrenæ partis paucæ, tenuisq; particeps.) Quando breuiter metallorum omnium generatione 20 exponit, post auri & adamamis effectionem, aeris, ferriq; causas efficiences subiungit. hec enim cadem ex bumida pinguiq materia fieri testatur, ita tamen ut diversas recipiant formas, propter eiusdem materiætemperationem. Nam si purus, tenuisq; humor concrescat, or calore multo quasi decoquatur, aurum fit solidisimum: si uerò terre particule crasio res humoriadhæreat,nec sit tam solida densag; con stitutio, sed meatus aliqui ob impuritatem materiæ aperiamur, as aut ferrum gignitur, quod proptered 30 leuius auro est: siquide er meatus apertiores habet, Er siccius est multo. res enim sicca leuiores sunt hu midis. Quo fit, ut aurum & grauius & humidius fit, firram autem & es leuius & siccius:quod ex i-Psorum liquefactione perspici licebit. Quam ob cau sam post aurum, inquit Plato, secundum locum es obtinet, quando ex eadem humida materia constat, quamuis propter mixtionem diversa fiat. Idem prie terea plures metallorum formas complectitur, ut cu terum multoru metallorum ponitur à Platone. Iam uerò cum de generatione æris hic disserat, rubiginis causas adiungit, quo patto eadem fiat. Ex quo con . stat, æs ipsum ex terra siccaq; natura multum babere. nam ut siccæres facile carie aut tinea erodutur, bumidæ uerò diutius conseruantur:ita æs, quia terræ multum admixtum habet, sicciusq; est, rubigine facile obducitur, rubigo autem siccitatis corruptio est . Vnde metalla magis terrestria, ut serrum, es, cuprum, sicciora sunt: er ideireo apertiores ha 50 bene meatus; faciliusq; rubigine obducuntur, quia ficcitate nimia natiuus humor paulatim cõsumitur. Atq; ita si ferrum sub terra sit reconditum, nec usu atteratur, exsiccatur in dies magis, quousq; in ter ram degenerat:aurum uerd, & argentum, quia bumidioris natura sunt, non facile corrumpi posunt. Atqui bec etiam est reliquorum metallorum com-

munis effectio, de qua plura Plinius lib.34. 🕟 sepe miscetur aque pars tenuis atque humida, fluidaý; : sic ideo nominata, quia lubrica terra circ**un**fluit.) Cum elementorŭ mixtiones docere in his Pla to statuerit, atque ancea metallorum causas generatim explicuerit:nunc grandinis,glaciei.nuus,prulnæq; generationem exponit. Igitur ut singulas horum causas nos reddamus, primò exhalationem illam bumidam, calore solis excitatam, quam fusilem gnandus eße uidetur,non quòd is uerè sit niger, sed 💶 aquam communi nomine Plato appellauit, materiä. esse harum mixtionum, aduertendum est . cadem enim cum in aerem superiorem cuchatur, ibiq; condensetur in nube, si calore solis uiciniori liquesiat, in pluuiä,uentos,grandinem, huiufmodiq; alia mu tatur:atque ita perpetua est barum rerum nicisitu do. Hoc principio mixtionu omnium statuto, gran do & nix eodem ferè modo fit, itidemá; glacies & pruma. Nam cu nubes humida calore omni destitu ta est, ac frigore concrescit, in tenues particulas, & frigore condensatas, boc cst, in muem diffluit. Cum autem nubes eadem in guttas aquæ difflues, in aerē frigidum incidat, uapor ille, qui calidus adhuc eft, constringitur obstanti frigore, atque indurescit in grandinė. Pruma itidem tunc fit, cum roridus quidam uapor, ac tenuis, à sole excitatur, & in hunc aerem proximum ob humiditatem nimiam euectus, sereno noctis tempore decidit, er frigiditate aeris concrescit, ac uelut sol in terras spargitur. Glacies demum fit, cum quiuis humor terris subsidens, maio ri frigore constrictus indurescit:ut in hyeme . caloris enim defectu partes aque rare frigore constringuntur, & indurantur . Hoc igitur modo mixtionü varum causas breuiter proposuisse, ad Platonis intel ligentiam fatis est. nam qui prolixiorem tractationem requirit, Aristotelem lib. 1. Meteor. legat. Sed nunc nos ad Platonicorū uerborum interpretationem accedamus. Igni sepe miscetur aque pars te nuis.) Hocest, uaporibus humidis à sole excitatis, quidam calor inheret, qui ipfos in sublime tollit. hic prum, orichalcum, ac ferrum: ideoq; quasi genus al- 40 autem uapor ab humecta, sluidaq; aquæ ui excitatur, que fluida hic uocatur à Platone, quia ucluti fluxu quodam per terras decurrat, leuisq; ob tenui tatem fit . siquidem pauciores bases, er mobiliores habet : hoc est, tenuitas leues er fluidas aquas effi-Hec quando ab igne destituta, ab aere quoq; deseritur, fit lenior, & alienis expressis cogitur in fe ipfam.) Id est, Cum idem uapor ex aquis, bumidaq; natura à sole excitatur, & in sublime sertur, cum in nubes est ibi conuersus: si solis radijs seriatur, in pluniam connertitur, tuncq; lenior est, quia liquidus guttatim cadit . Quod fi uerò uapor idem lenis in aerem frigidum incidat, constringitur, atq. indurescit frigoris oppositu. Atq; ita compacta, fi supra terram id consigerit, grando fit.) Hoc est, defluencibus iam guttis, & in aerem frigidum, nimi rum hunc nobis proximu incidentibus, grando fit. oadem enim differt à niue, ut Aristoteles etiam do-

ret, quod nix in superiori aeris regione gignatur, grando nerò in inferiori:ac propterea nehementius Si in terra glacies.) Id eft, si aque que cun que terris subsidences magno aeris proximi frigore denseutur, er concrescant, glacies fit. Cum uerò minus cogelatur, si supra terram accidat, nix.) Hoc est, in media regione aeris, que longius à terra diflat, si nubes humidæ nimio frigore cogelemur, cum iamiam in pluniam mutabantur, guttatim cadent concrete particule, niuesq: dicentur. Sin in ter- 10 ra ex rore crassior facta, pruma.) Hoc est, cum ros napor quidam bumidus sit, exignoq; calore costet, ultra primam hanc aeris regionem non effertur:sed noctu, deficiente calore folis, decidit, fi aura tempe rata & ferena fit : quòd fi uerò fit firigida,congela scit, pruimaq; gignitur. Atqui bactenus humidarum mixtionum causas breuiter Plato exposuit, planegs cum Aristotele in co consentit, quamuis alijs uerbis eadem tradat. Quo nomine trastationis buius initia communia Plato uidetur tradidiße: Aristoteles ue- 20 rò exactius eadem explicuit in libris Meteororum.

Liquores uerò singuli propter mixtiones disimi litudinem nacti, multa quidem alia fine nomine faciunt genera: sed quatuor ignea species euidemes, er perspicue maxime, sortite sunt nomina.) Miationum omnium genera persequitur Plato:ac non folum ea que in aere gignamur explicuit, sed reliquas etiam bumoris cocretiones recenfet. Quatuor enim potißimum liquores commemorat, qui cum a-Liorum elementorum mixtionem aliquam habeane, 🗝 ut fi calidis adhibeatur, calefaciat : fi frigidis, leniat potisimam tamen um ab bumida natura sumunt. li quor enim omnis fuapte natura bumidus est, quamuis caloris etiam, uel aliarum qualitatum admixtum aliquid habeat. Illi ergo quatuor liquores à Platone commemorati, hi sunt, uinum, oleum, melor opos fiue fuccus: ad quos, ucluti genera, liquorum alioru diuerfe forme referentur. Itaq; ut fingulorum nos naturam exponamus, à uino auspicemur. Vinum in quit Plato animam cum corpore calefacere:quia no femiemis facultates corpori adiunctas excitat, propter calidorum spirituum ascendentium, ac per uenas discurrentium um. Vinum autem omne, ut Dio scorides er Galenus asserunt, calidum atq; humidü est,quamuis tactu frigidum uideatur:ideog naturæ nostræ maximè conuenit, citoq; in substanciam bo minis convertitur, reficitá; vires corporis, ata; animi facultates corporeas, dum leuiores subtiliores qu gignit spiritus, præsertim si modice sumatur. tunc enim recreato corpore umi liquore, uires anima so propter corporis recreationem reficiuntur. Ergo, ut rectam corporis temperatione major animi uis, facultatumą; promptitudo sequitur:ita ex uim potione moderata, corporis recta costitutio fit, indeq: maior uirium animalium acrimonia . Multum enim refert ciborum ac potionis natura, ad rectam corporis temperiem. Quo nomine hoc ipsum Plato in-

telligens, umum inquit animam cum corpore calefa cere.ac lib. i.et 2.de Legibus, prouectis bominibus. & senibus, quibus calor ob etatem minuitur, nini ufum moderatum permittit:adolefcentibus autem & militibus, principibusq; prohibet . Quare uinu fem per humide calideq; nature est, etfi umum aliud alio sit calidius : qua de re plura Plinius lib.23. cap. Quod uerò lene est, discernita; uisum, 1. dıßerit. ideoq; afpectu fplendidum atq; nitens & pingue no bis apparet, uncla er olearia species, pix, gummi, 🖝 oleum, cateraq; id genus.) Secundum liquoris genus est, olei, picis, gummi, eiufmodiq; alioru pinguium bumorum: qui quamuis bumide nature fine, multum caloris er aeris insitum habent, lenciores q funt, ac splendidiores. Horum ergo quanquam eadem sere natura est, diversas tamen ipsi vires habene, quas breuiter nos bic explicemus. oleum natura sua humidum & calidum est, & ob leuitatem ad aerem proxime accedens. Idemq pingue ac denfum propter humoris tenuioris lentorem.nec enim ab bu more folum, calore ue crassum redditur, nec à terra etiam, sed ab utriusq; mixtione, ut Aristoteles lib. 4.Meteor.docet.Qua de caufa propter magnà aeris partem humori caloriq; admixtam, lentum pingucq; est oleum, atq; aque ob leuitate innatat. Idems præterea, uelut uinum, temperate calidum & humi dum est.nec enim adeò calesacit, ut resina, pix, bitumen, eiu fmo di'ue liquores calidisimizaec etiam mul tum humectat, sed temperationem quandam habet: & emolliat, quod Galenus lib.3.de Simplicium medicamemorum facultatibus edocet. Iam uerò filens dido illo, aureoq; colore & oleum,& reliqui pingues liquores constant:quoniam humor illoru proprius calore moderato quasi decoquitur, densior 4: redditur, ita ut nitorem à calore, perspicuitatem ab bumore babeam. Eadem ferè natura est picis, gummi, bituminis, aliorumą; eiufmodi liquorum: præter quam quòd calidiores sunt, humorem q; habem calo modò corpus ipsum instammat, sed animæ quoque 40 re densiorem, er magit exsiccatum:ut ex corum ta .etu,uiribusq; cernere licebit. At quod oris angus stos meatus ad penetralia usq; natura perfundit, bac ui dulcedinem adhibens, mel communiter nuncupatur.) Mel,dulciaq; omnia,humida etiā natura, sed calidiori tamen constant.calor enim moderato bumori admixtus, dulcedinem efficit,ideoq; dulcia ma gis penetrant:quia calor meatus aperit, er in uenarum receptacula, ut auctor est Macrobius lib.7. Sa turnal. subit. Sed ex dulcibus tamen mel calidißimus liquor est. idem enim mirum in modum calefacit, adeò ut si à calidis hominibus sumatur, in bilens mutetur:aut si etiam ad ignem decoquatur,amaruns pre nimio calore fiat. Quo nomine cum calida ommia magis penetrent, quàm frigida, melá; fit admo dã calidum,rectè dicitur à Platone,nature meatus penetrare, idem enim palati linguaq; meatus aperies, dulcem efficit saporem. Atq inde fit, ut cibi calidio res frigidis magis moueant guftatum, quoniam magis penetrant. Denicy quod carne diffoluit, urita; C foumeum est, ex omnibus secretum liquoribus, succus nocatur.) Quartu liquoris genus, quod bumido calidog; constat,est succus, quem proprio nomine onop Plato nocat, quemq; tante acrimonie effe, ut carnem urat et diffoluat ob infită caloris uim, inquit. Nem succi quidem omnes acres magna ex parte penetrant: sed bic potisimum, quem priuato nomine oxer nominat, omnium maxime pungit, 10 atg; urit.idem enim caliditate, tenuitateq; alios superat. Vnde illu dissoluere, atq; urere carnem, Plato dicit:quoniam calidiores subtilioresq; res maxime penetrant carnis meatur, et incendut. Hunc quidem succum, fine opon, Galenus lib. 7. de Simplicite medicamentorum facultatibus, Cyrenaicum appellat, magnamá; illi acrimonia, penetrandiá; uim pro pter acumen ac tenuitatem tribuit. Qui cum ex hu mide rei natura exprimatur, fpumeus dicitur, et ex alijs liquoribus segregatus. Iam uerò succus ide si- 20 liphij arbusculi, siuc laserpitij proprius dicitur, si Plinio ac Theophrasto credimus, bec enim stirps caulem similem ferulæ, foliaq; apio aurei coloris, ac fructum aniso similem habet, que si incidatur, liquo rem leneum, et subrusum, suauisime spirantem emit tit qui nimia acrimonia lingua uellicat. Quonia aut buius laserpity, siue silipby in Cyrene copia nascitur (ut Theophrastus lib. s. de plantaru historia, et Plinius lib. 19.cap.z. tradūt ) illius succus proprio nomine opos Cyrenaicus dicitur, quamuis in Syria 30 T Media quoque nascatur. Huius ergo liquoris ca lidißimā esse naturā, maximāģ; attrahēdi et liquan di facultate habere, Galenus lib.8.de Simpliciù medicamentoru facultatibus scribit. Ex quo costat, Pla tonem bie per quartum istud liquoris genus, non fo lum fuccum laferpitij intelligere, fed reliquos etiam fuccos odoriferos, qui ex arborum quorundam lachrymis nascuntur: cuiusmo di sunt, balsamum, myr rha,thus,eiusmodiá; liquores alij, qui pleruna; cali dißimi, erodemesq; sunt, ut prolixius Dioscorides 40 Terra uerò species per aquam emergens boc medo fit lapis.) Quemadmodum bumidarum rerum mixtiones generatim docuit in superioribus, sic nunc terrestrium rerum concretiones,corporas eiusmodi recenset, ut lapidem, nitrum, salem, uitru, ceteraq; alia, que similem generationis sue causam babent. Qua in re considerandum quidem est, quatuor effe mixtorum genera, que è terra defodiantur: terre quedam narie species, metalla, succi, er lapides.De metallis, aclapidum communi generatione diximus:reliquorum uerò lapidum ac succorum ge nera dicemus. nec enim de singularibus quibusdam terre formis agendum boc loco est. Itaq; lapides omnes ex terra pingui humore coagulata, frigoreas indurata, gignuntur. Quemadmodum enim planta 🖝 metalla radices suas habent, indech nascuntur: ita & lapides radices quodammedo in terra agunt, &

ex terra cum aqua concretione nascuntur. Vnde ipfi quoq: suam animam negetatricem habere dicum tur, qua aluntur, augentur, ac minuuncur. Ergo ut metallorū compositionis principia sune bumor tenuis ac pinguis, terræq; tenuis et uiscosæ aliqua par ticula, ut fulphur, er argentum uiuum, que ex illis constant:ita lapides terra molli & craßa,ac bumore qui illam conglutinet, constant. Atqui bec est communis omnium lapidum generatio, quam ex ter ra per aquam emergente, boc est, ex terra aquaq commixtione fieri, Plato inquit, cuius etiam commu niorem causam reddit bis uerbis: Congelata enim aqua, quando in commixtione deficit, in aeris speciem transit. bic aer suum in locum recurrit:uacuu autem ipforu nihil,proximum ergo aerem pulfat.) Hoc est, congelata demum terra ipsa frigore, postquam humore est codenfata, omnis aquosus humor, qui lapidem poterat emollire, exhalatur, & in acris regionem effertur, ficuti reliqui terræ uapores : fi= quidem humor ille lapidi inherens constringitur, terreq; partes simul connectit.Ex quo constat, lapi des nec humore omni carere, nec multo etiam abun dare, sed ex pauco, codemá; cogelato coponi. Quare per aerem istum è terra excuatum, & proximu aerem pulfantem, ne quid uacui relinquatur, exbalationem ab humore lapidis excitată intelligit : que cum ipso calore solis efferatur, aere e natur e fit, ac per aerem terris circumfusum penetrans sursum ins pellitur:cuius impulsus efficiens causa est calor, exbalationem attrahens. Humor enim omnis calore in uaporem convertitur, & aerea natura fit. Assumpta igitur aeris forma, uapor idem in aeris regione fertur.Siquidem is proprius eiusdem locus est, quem sponte petit ne quid uacuum sit in natura. Nam st corpora naturali fuo metu privarentur, nec illo ad proprium locu ferrentur, uacuus quidem locus ali-Iste si grauis sit pulsus, circunfusus quis foret. terrenæ moli,uchemēter illidit,seg ipsum in eas sedes, unde nouus ascenderat aer, conducit.) Quo pacto uacuum impleatur exhalatione illa, quam diximus, ascendence, in bis docet . Cum enim, inquit, eadem exhalatio è terra in lapidem concreta humore excitetur, & calore folis furfum in aerem enebatur, aer quidem externus, in quem illa incidit. eam impellit, ipfeq in subcuntis locum succedit, ne quid uacuum relinquatur. Itaq: dum in terre caner nis, ubi lapides fiunt, uapores excitantur, extract prodeut: necese est locum illum, in quo ipse uapor erat, impleri corpore aliquo.ac aer undiq; circun-50 fusus in cundem locum subit, ne corpore aliquo uacet . Ergo illisio hac aeris terrena moli circunfusi, nibil est aliud quam loci repletio, quam externus aer in uaporis exeŭtis sedem intrans efficit. ra deniq; ab aere indisolubiliter cu aqua coasta,lapides concreat: pulchriores quidem illos, qui perspicuè ex equalibus planisq; partibus emicant : deformiores uerd, qui contrà.) Hec est generationis lapiduus

lapidum conclusto, in qua breuiter corum omnium effectionem declarat. ait enim, lapides ex terra bumore cocreta mixtione fieri, enaporato omni aquo so humore, qui lapidem emolliret. Ergo acre denuò aduenieme, locus, unde napor est excitatus, repleturidemá der terris inclusus, mirum in modum refrigeratur, ac frigore terram bumestatam, er in lapidem conversam indurat . Siquidem terrestris illa mixtio lapidu tum ab aere frigido circunstanti, tum ab ipfa loci frigiditate maxime congelatur. itaq la- 10 bus ita expositis, non admodum reciè, meo quidem pis co medo durus ac folidus gignitur, quia infitus il li bumor terram glutinofam constringit, frigus nerò indurat. Sed cum ipsorum lapidum, quorum om nium communis generatio bac est, alij pulchriores folendidioresq: sint, ut gemmæ: alij rudes, & deformes, ut reliqui:gemme quidem ex tenuisima terre bumorisq; cocretione gignunttur lucideq; propter tenuem humorem nimio frigore congelatum, caloreq; solis exficcatum fiunt . terra enim ex se nec lucida est, nec fplendorem addit: bumor autem tenuis 20 do, +ò j врачуда, в его : boc est, friabile quidem gein gemmis concretus, ut in glacie cernere licet, splë dorem efficit. Quinetiam illaru pulchritudo ex tem peratione partium aque er terre prouenit, quam ex planis equalibusq; partibus gigni Plato inquit, ed elementorum figuras alludens. Nam equalitatem partium ab elementis sumptarii in mixtis, ac earum temperationë, planas equalesq; partes in his idem nocat . Hoc igitur modo pulchri omnes lapides gignuneur, quemadmodum Theophraftus etiam in libro de Lapidibus docet. Iam uerò reliqui lapides 30 cans, & quafi torrens minuitur, bumore imminuto yulgares fiunt, cum in ijs aqua elementorum tempe ratio non est, sed muior terre, crasiora; pars subij citur, humoris uerò craßi minor fit acceßio. Itaque rudes eam ob caufam fiunt, quemadmodum in luto-Se aque cocretione cernere possumus. Quere communis lapidum omnium generatio ex terra bumoreq: fit, ijs nimirum frigore condensatis. Vnde frigi de sicce q; nature plerung; sunt. Vbi uerò ignis acumine humor omnis resoluitur, corpusq; illo ariridius redditurzea restat species , que solida uoca- 40 ne multo privatur bumore, sed tenuioribus terre tur, futilisq; tellus.) Omnia terreæ mixtionis genera perfequitur Plato : rationemq;docet, qua terra genus illud quod creta dicitur, fiat . Ait enim, terrā pinguem er argillofam, arefacto humore à fole, exficcari,er nigapop, hocest cretam gigni. Itaq; terra eadem exficcato bumore indurescit, atq; in lapidis formam mutatur, qua quidem madefacta figuli ad uafa effingenda utuntur. Cum enim eadem pinguis ac tenuis fit, er humore exficcato indurescat, thenis locus quidà Ceramicus, ab hoc creta genere nocatus est, Plinio anctore: quòd Chalcosthenes officină suà ibi haberet, crudaq; opera ex ea terra effingeret. Huius quoque cretæ generis Ariftoteles: lib.4.Meteor.meminit,cum quedam esse mixta cor pora inquit, que facile liquefiant, ut nitrum:quedã verò,que no item,ut ceramum, sine cretam. Quod

idem Theophrasius in lib. de Lapidibus cofirmat. Igitur cum creta omnis ex piugui tenuiq; terra bu- 🐍 more concreta fiat, & calore folis, quem ignem bic nocat Plato, siccata durescat, recte inquit genns esse quoddam terre propter calorem, qui bumorem exea excitat, arefultum, quod ceramos uocetur. Sic enim ipfe ait : रहे ने एंसरे स्पष्टिंड सर्वप्रश्न परे गर्न किए। सर्वा દેફિલ્લુમાઈ લઇ છે. મહા મફન્માફર્લ્મ કોલ્લુ દેમલાં જ ફ્રેપ્યુલો, પણ ગુર્દન να κέραμομ έπανομάκαμον, τότε γέγονον. Ομίindicio, solidam, futilem q; tellurem nega pop transtulisse mibi uidetur Marfilius : quemadmodum nec is, qui apud Aristotelem laterem er lapidem candé nocem nertit:cum nibil corum nigapes apud Gracos boc loco fignificet: fed uel pro creta generatim, uel pro gypso sigillatim capiendum sit, id quod ex ipfius Timei uerbis in suo libro licet colligere: qui terrestrium mixtorum mentionem saciens, inter fria bilia mixta deiop, boc est gypsum recenset, hoc menus est, ut gypfum. Quandoq; etiam bumore reli eto, terraq; fusili per ignem sucta, ac deinde accedente gelu, niger fit lapis.) Quando lapidum, terrestriumq: mixtorum generationem Plato explicat, nigrorum lapidum effectionem iam docet, quam buiufmodi esse inquit,ut cum terra bumectata igne siuc calore exficcetur, si post humore calore magna ex parte consumptum frigore concrescat, niger fiat lapis. Nam calor quidem nimius terra humore exficet exficcato, terraq: iam denfata frigore nigrior fit: ut in lateribus ad ignem decoctis cernimus, qui si ma gno calore torreamur, nigrefcunt, posteaq; frigore denfi redduntur. Ergo boc loco Plato, cum nigrum fieri lapidem ait propter cobufte terre frigefactionem, communem nigrorum lapidum generationem intelligit:quamuis multa fint illorum genera, que partim à Theophrasto, partim à Plinio traduntur.

Quando uerò idipsum similiter ex commixtiopartibus constat, falsumq; est, er semiglaciale fit, perq; aquam emergit, partim quidem terra, oleiq; purgatorium genus nitrum dicitur.) Explicata iams lapidum generatione, ceterorum mixtorum terreftrium, que fucco quodam falfugineo constant, causa edocet:ut nitri, salis, uitri, ac reliquorum, quorii omnium generationes ordine declaremus. Nitrum gigni Plato inquit, cum falfum pinguemá; humore, ac oleo fimilë, terræ craßitie mifceri euenit. tunc ecomoda effingedis fictilib. eft. Quam ob caufam A- 50 nim humor idem cum terra cocretus, lapidis inflar indurescit, lucidusq; ac friabilis existit, colore quodam ceruleo costans, que nitru appellamus. Idem ass tem,ut Galenus lib.9. de Simplicium medicamentorum facultatibus inquit, medium est inter salem 😊 aphronitrum:ideog; exficcandi astringendiq; uins babet.Ex quo costat, uim illa ex eius siccitate proficifci.de cuius natura er ufu Plinius lib.32.cap.10.

permulta

permulta differit. Iam uero, ut de falis effectione dicamus, idem nitro simillimus est:peterquam quod. nitrum pinguiori constat humore, quam sal. salis ènim facultas, ut ductor est idem Galenus, terre e naturæ est, magnamá; astringendi siccandiá; uim habet:licet minus exficcet, quam nitrum, quia minori terre parte costat. Sal autem omnis, ut Plinius ibidem ait, igneæ naturæ est. gignitur enim ex salso terrestriq; bumore, calore solis indurato. Quod uel bino facile intelligi potest, quòd sal, aqua in- 10 les,qui malta ex hoc Platonis loco mutuatus est. fusa, liquefit. His ergo sic statutis, dubium est, cur Plato salem lege Deo gratum effe dicat. sicenim dit, άλων κατά νόμο θεοφιλές σώμα έγονετο. Quam dubitationem Plutarchus lib. 5. Symposiorum hoc modo soluit: quòd Aegyptij olim, cum res omnes, que usui sibi erant, diumis honoribus co lerent, ut ignem, aquam, terram, eiufmodiq; alia: falem etiam inter illa ipfa retulerint, quod is magnam inter omnia utilitate tam in cibis et medicinis, quam rum cultui adhibebant, ufumq; falis omnibus ijs qui facris initiati no effent, prohibebant. Legeq; statutu erat, ut in facris fale uterentur foli facerdotes. Cuius rei caufa id erat potisimum, quod non modo cibis omnibus saporem ac suavitate sal addat, sed omnia diu conseruet, er à putredine liberet. Quemadmodum enim anima diuinissima nostri pars est, quæ totum corpus fouet ac sustentat:ita quoq; sal corpo ra constringens diu conseruat, putrescereq; non sinit. At enim communia ex utrisque, aqua quidem 30 non folubilia, igni uerò propter tale aliquid ita con glutinatur.) Exposita nitri & salis generatione, ad comunem corum mixtionis causam Plato recurrit. ait enim, lapides omnes aut aque aut ignis ui concrescere, terram uerò ipsam quasi materiam subijci. Siquidem ex maiore humoris, ignis ue, fiue caloris accessioe in terra mixtioe facta, lapidis genus muta tur. Qua de causa ficcos lapides humore dissolui, ac liquescere inquit:idemq; lib. 4. Meteor. docet Aristoteles. Humor enim siccas res humestans dissol- 40 cularum, motus uelocitatem, quibus o uit, ac rarefacit . contrà uerò, lapides humidiores calore diffoluuntur, ut nitrum, & uitru: quia calor in hunzidas res agit, ut latius in libro de Lapidibus Theophrastus tradit. Quamobrem cum humor pin guior sit igne, siccitarq; humore densior, ignis in res bumidas propter contrariam naturam, humorq; in ficeas eandem ob caufam agunt. Atqui hoc ipfum in uitri effectione Plato nos docet nam uitri natura, ut Plinius lib. 36. refert, ex maiori humoris copia, quam terre, costat. multum enim pinguis humoris, 50 Contraria verò huic passio, licet cuich minus autem terrætenuis habet, quorum mixtione concrescit, frigoreq; induratur : unde igne liquesit, ut metalla omnia. Ex quo etiam patet, lapides, quia terræ maiori parte, quam aquæ constant, minimè liquescere igne:metalla uerò, humidioresq; lapides liquefieri. Igitur hec breuiter ad mutuam elemento rum actionem explicandam satis fint, que prolixio

ribus uerbis, ijsq; apertis Plato indicat. In quib. con siderandum est, duas poni elementorum qualitates, que uim agendi habeant, nimiru calorem et frigus: itema; duas alias, que uim habent patiendi, humorem o ficcitatem . Nam calor in res humidas agit, frigus autem in siccas, uel uiceuersa, prout subiecta res fuerit. siquidem calor liquefacit res humidas, & duras constringit, si plus, minus ue terræ admixtu habuerint. Qua de re plura lib. 4. Meteor. Aristote

Hactenus eas species quæ figuris, commutationibusque inuicem uariantur, pene iam demonstrauimus: quas uerò ob causas passiones earum nascatur, deinceps demostrare conabimur. Principio sensum his quæ dicta funt, adesse semper orportet. Carnis uerò & eorum quæ ad carnem attinent, genein alijs rebus præstet: eumq; idcirco magnorii deo- 20 rationem, animæ quocp, quantii mortale est, nodum declarauimus. Suntenim hæc à passionibus quæcunce cum fensu funt, minime separata: & illæ sine his exponi sufficienter non possunt, simuluerò expleri ferme nequeunt, Prima igitur alia poneda sunt: deniq quæ sequuntur, expedienda. Vt ergo deinceps in disputando genera passiones iplæ lequatur, prima nobis extent que ad corpus & animam pertinent. In pri mis qua ratione ignis calidus dicitur, uideamus, quodita demum perspiciemus, si discretionem divisionemes ab eo in nostro corporefactam cosidere. mus, quod enim acumen quoddam ea passio est, ferme est omnibus manifestum. Tenuitatem uerò angulorum, la terum ( fubtilitatem, paruitatem parti mnibus uehemens et penetrans est, ue lociter quod occurrit, dividit semper & dissipat, considerare debemus, figu ræiplius generationem memoria repe tentes, ea quippe, non alía natura corpora nostra dividens, & in partes exiguas partiens, meritò pallionemillam quæ legitime calor nominat, inducit. manifesta, sua tamen explanatione no careat.humidænance partes corporu, partibus nostris humidis grandiores, cum in corpus influent nostrum, minores quidem partes extrudunt, sed in earum sedes seseinsinuare no possunt,

humorem

humorem autem nostrum coagulant, ator ex inequali et agitato immobilem propter æqualitatem coagulumes faciunt, incangustum cogunt. Quod auté præter natura coactu elt, secundu naturam renititur, lect reuocat in contrarium. In hacreluctatione quaffationech tremor rigorca confistit: omnisca huiusmodi passio, frigus: quodue eam 10 infert, frigidum nominatur. Durum au tem dicimus illud, cui caro nostra cedit:molle, quod carni:resq ipias inuicem & duras & molles, eadem ratione uocamus. Cedit autem, quicquid paruo nititur. Quod uerò ex triangularibus balibus firmamentisch est, utpote plano uehementer innixum, renititurmaxime atcs relistit: quodue sum- 20 rem ignis portionem maiori facilius mopere densum est, contrauenientia uehementer repercutit. Graue præterea, & leue, cu ea natura limul quæ lursum deorsumue dicitur, commodisime declarabitur. Sed illud dictu abfurdum est, esse duo quædam natura loca à se inuice longo interuallo distincta: & unum quidem deorfum uocari, ad quem locum ea deferantur omnia que cunq molem quandam corporis ha-30 bent:alterum uerò sursum, ad quem ui omnía moueantur. Cum enim cœlum omnerotundum lit, quæcunce à medio æque distantia extrema facta sunt, similiter esle oportet extrema. Mediñ quoque æqualibus lineis ab extremis undiquiltans, eregione æque omnia respicit. Quoniaigiturita mundus dispositus est, si quis dictoru quicquam 4º inuice necessariu est, propterea quòd furfum elle dixerit, uel deorfum, no in iuria errare uidebitur, Medius enim lo cus in ipio, negs furium, negs deorfum dici debet, sed medius. Quod rursus undig circuit, neg medium est, neg partem in se habet aliam ab alia differentem, quo ad ipsum medium, & omnino quicquid sit eregione locatum. Ei uerò quod suipsius simillimum est, 50 tia esse, fierico reperietur. V num tamé cotraria nomina iure nullus attribuet. Si quid enim folidum æquilibratumig in univerli medio lit, ad nullam extremorum partem propter perfectam iplorum limilitudine declinabit: at liquis circa illud obambulet, sæpe sibi-

met plantis stabit oppolitis, eandem@ illius parte tum furfum, tum deorfum trocabit. Itaq universum, quemadmodum paulo ante diximus, cum sitrott dum, locum habere superiorem aut inferiorem uir prudens minimė affirma. bit. Sed unde nomina funt ista, & in quibus ea intuiti, ex illis ad mundum totum transtulimus, huiusmodi quædam in primis ponetes, inueltigemus. Si quis in ea mundi regione quam ut plurimum fortitus est ignis, & ad quã undice fertur, infideat, uimce aliquam nanciscatur, per quam ignis partes arri piat libretcp, aut ubi in stateræ läcibus collocauit, ut deorsum in dissimilem detorqueataerem, constat plane mino coactum iri. V bi enim duo limul uno robore suspenduntur, minus quidem magis, plus auté minus inferenti uim cedit.Et unu quide graue deorsumque ferri dicitur, alterum uerò sursum ac leue. Idem nobis terram habitantibus ac cidit. Nam terræ innixi, perép eam gra dientes, terrena genera inuicem separa mus atcp distinguimus, & sæpe terram in dissimile aerem iacimus violenter, præterég naturam, sæpe partes utraseg cognatæ nature participes. Hic portio minor facilius quâm maior ad dissimilem locum iacta, priusuiolentiæ cedit, eam& leuem cognominauimus: & locum ad quem compellimus, furfum. Contraria his affectione graue quiddam, atcp deorsum. Hæc itacp differre generum multitudines locum alijs cotrarium obtinent. Quod enimin alio loco leue est, leui, quod in loco est con trario: & graue, similiter graui: & ei quod deorsum dicitur, id quod deorfum:eich quod furfum,id quod dicitur furfum. omnia enim hæc transuersa inuicem & contraria ac penitus difteren id de his omnibus cogitandum, quòd uia greisiots fingulort ad fimile atts cognatum ferens, grave facitid quod fertur:locumuerò in quem tale quid fertur, deorsum, Quæaliter se habent, aliter efficit.

Post

Post-explicatam elementoru mixtionem, mixtogumá; generationes, ad animaliu uires, sensusá; cor porcos exponendos accedit. Siquidem coposita cor pora partim anima costant, partim uerò carent eadem . Ideo cum de manimatis mixtis sit dictu, demceps de animatis dicendum est. Qua in re, quoniam anima cun ctorum animantium corpori inclusa necessariò est, ac de communi corporea generatione est dictum, ad animi tractationem in his iam accedit:id quod in prima dialogi parte fecit. Nam cum 10 de mundi effectione communi differuiffet, ad animi generationem nunc digreditur. Itaq; hic de corporum animatoru temperatione Plato disserit : quando anima sensitiua sine corpore esse nequit, ut idem inquit. sensus enim, er affectiones omnes animi cum corpore communes sunt. Sed antequam ad animi wires explicandas Plato peruentat, de corporis iam perfecte compositi natura in primis tractat, tum de anima ipfa. Ideo inquit, Quia sensus his quæ di-Eta sunt, adesse semper oportet.) id est, quia metal- 20 la, lapides, eiufmodiq; alia mixta corpora suum ha bent uitalem sensum quasi animam. Carnis uerò, corum que ad carnem attinent, generationem, anima quoq; quantum mortale est, nondum declaraumus.) Id est, cum reliquorum perfectorum mixtorum, ut animalium que carne constant, generationem, animationem q; nondum explicuerimus:reli quum est, ut de his ipsis dicamus. Quare transitione quadam usus Plato, mixtorum se inquit diuersorum, quibus inest sensus aliquis, generationem hacte 30 nus tradidise: de inceps uerò reliquorum persectorum compositorum, que anima constant, ortum uel Le explicare, quando horum uires animales cum cor poribus connexæ sunt, ab ijsq; nequeunt seiungi. Igi tur antequam de uiribus animæ sensitiuæ Plato dicat, corpoream mixtionem explicat, qualitates q; illius edocet:ut his declaratis, uirium animalium connexio intelligatur . Atque hoc ipfum Aristoteles 1mitatus fuisse uidetur, qui cum de corporea concretione omnium in libris de Ortu & interitu, 40 ut est qualitas prima, intelligatur, purus per se est: ac libro 4. Meteor. (qui, auctore Alexandro Aphrodiseo, illis debet adiungi ) disseruisset, cotinuò tractationem de anima tribus libris complectitur: primoq; de communi animatorum anima disserit, deinde uerò de sensitiva, ultimò de rationali. Ergo fequens bec Platonis tractatio, ad anime conexionem cum corpore pertinet. Nec de animi quide gemeratione hic loquitur, cum eam suprà docuerit: sed de illius cum corpore coiunctione, quomodo ea cor poribus inharens, animalia constituat, sensu ac uita 50 igne aqua sit prastantior, affirmat. Ex his ergo col predita. At dubium hoc loco est, cur Plato animă, fine illius uires à corpore minime separari dicat. se enim ait: Synt enim hæc à passionibus quæcumque cum sensu sunt, minime separata, er ille sine bis exponi sufficienter non possunt, simul uerò expleri serme nequeut.) Certe anima sensitiua, quam ille uocat mortalem, à corpore separabilem esse, i-

psiusquires sine corpore esse, expleri ue pose negat. Nam ut Iamblichus in lib.de Mysterijs Aegyż ptiorum inquit, quædam sunt animo comunia cum corpore, quæ per se ipse non haberet, nec corpus etiam:quædam uerò illius propria, uel à corporibus ipsis dinersa. Prioris quidem generis sunt, sen**sus, uisa, perturbationes, eius**modiq; allæ uires : secundi aute, intelligere, uelle, ratiocinari, que à corpore separatus animus babet. Itaq: sensitiua anima extra corpus effe nequit, rationalis uerò potest. Quod etiam non modo Plotinus, reliquiq; Platonici docent, sed Aristoteles quoq;, ac Peripatetici con Vt ergo deinceps in disputando genera firmant. passiones ipse sequatur, prima nobis extent, que ad corpus & animam pertinent. in primis quaratione ignis calidus dicitur, uideamus.) Quoniam corpora omnia perfecte composita quatuor ex qualitațibus constant, ac de ipsorū natura disferat prius Pla to, quàm de animæ cum illis conexione: ipfartí nunc qualitatu uires describit, tum quia illa corpora com ponant, tum quia sensu ipso dignoscantur. Itaque in primis de igne, ipsiusq; facultate, tum de reliquis edisserit. Quamobrem per ignem hic, ut Galenus lib. 8.de Placitis Hippocratis & Platonis annotat, calorem naturalem nobis insitum Plato intelligit, sem perq; calorem eundem ignem uocat. Hunc praterea calorem tenuem ac fubtilem qualitatem esse und ex quatuor illis inquit, que corpus alat et fustentet. Eadem enim efficiendi um habet in bumorem, quo-'niam humor quasi materies subijeitur, calor uerò efficit. Quod autem de angulorum acumine Plato bic ait, de caloris tenuißima, uebememißimaq; ui na turali, quam pyramidi antea comparauit, intelligendum est . calor enim penetrandi uim habet, adeò ut acrimonia sua quamcunq; subicctam materiam, bumidam presertim absumat. Hic ergo calor naturalis non solum igni, reliquisq; simplicibus corporibus, sed mixtis etiam mest. nec enim sine ca lore quicquam uiuit, aut alitur. Idem etiam, si proimo fere est incorporeus, quia primæ qualitates incorporeæ sunt. Quod si uerò corpori alicui hæret, sine humido esse nequit. calor enim omnis alimento eget, humore nimirum. Qua de causa uita omnium in humore caloreq; confistit: quorum alterulro consumpto, animal quoque perit. Igitur qualitatum omnium præstantisimum esse calorem, tum ob efficiendi um, tum quod maxime uitam conseruet, manifestum est. quod Plutarchus in lib. Vtrum lige, ignem à Platone duobus his qualitatibus præditum constitui:acumine, quo diuidit, penetratą; omnia, quod ad calorem referri oportet, quamuis per triangulorum acumen id Plato explicet : itema fubtilitate ac leuitate, quod ad illius ficcitatem pertmet, tametsi ad basium mobilitatem idem reseratur. Nam per ficcitatem leuis fit ignis, per calorem

uerò acutus er subtilis. Vnde res humidæ graues, et minime acutæ sunt. Contraria uero huic passio li cet cuiq; manifesta, sua tamen explanatione non caret: humidæ namq; partes corporum, partibus no-Stris humidis grandiores.) Post caloris natura breuiter explicatam, frigiditatem illi ut corariam adijcit, eiusq; uim explicat. Eadem autem qualitas quædam prima eft, ut calor, er humor: cuius facultas igni contraria est, quonia contrarios habet effeetus, calor enim dissoluit, frigiditas codensat:calor 10 subiectam materiam consumit, frigus conseruat:eodema; modo uires omnes utriufq; contrariæ inter fe funt. Quam ob caufam nonnulli frigiditatem caloris potius esse prinationem, quam neram qualitate definiere. Verumtamen cum qualitates omnes alicu ius elementi propriæ sint, ut humor aquæ, siccitas terræ, id à Plutarcho in dubium uocatur in lib. de Primo frigore, cui nam corpori frigiditas primo, uereq; insit? Quida enim aeri eam tribuerunt, alij aque, alijq; terræ. Cui obiectioni respondens, nec 20 in aere, nec in aqua aut terra folum frigiditatem po nit, sed in iss dem omnibus diffusam esse dicit. Nam ut igni calor, terræq; ficcitas mest : ita quoq; aquæ acterra frigidas aque inharet. Quamobrem calori frigiditas repugnat, effeq; fimul ambo nequeunt, præterquam in composito quatuor qualitatum. calor enim frigus expellit, et frigus calorem: sed diuer so sanè modo . Siquidem calor, utpote subtilior & acutior, facilius penetrat: frigus autem, ut lentum, paulatim rem aggrauat. Itaq; celeritas efficiedi calo 30 ri tribuitur, tarditas uerò frigiditati. Cum ergo hac ita sint, recte Plato frigiditate calori obiecit, uimq; cogelandi res humidas er crassas illi tribuit:quonia illas frigus citius penetrat. Vnde cu hic Plato gran diores nostri corporis partes inquit, grandioribus partibus aduenientibus, minores partes extrudere, humoremá; coagulare, frigiditate humore constringentem intellige. Nam frigiditas, ut diximus, lenta est, ideoq; maioribus partibus quasi triangulis costa re dicitur.ttemq; humor est lentus, facileq; costringi 40 cui caro cedat eadem. Nam duricies ac mollicies tatur frigore: eodemq; modo minores partes, que è corpore expelluntur frigore subeunte, igne subtile significat. Nam ut res congeletur, necesse est tum ca lore expelli frigore ingruente, tum ipfam constringi. Ergo ad figuras elementorum alludens Plato, minores partes uocat ignem siue calorem, qui paucioribus triangulis ob tenuitatem dicitur constare: maiores uerò appellat frigiditatem & humorem, quæ cum in aqua terraq; sint, per triangulorum nu tioneq; tremor, rigorq; confiftit: omnisq; huiufmodi passio frigus, quod ue eam infert, frigidum nominatur.) Quando qualitates omnes contrariæ inter se sunt, necesse est commotionem, pugnamq; inter ipfas fieri, dum alia aliam superare nititur, contrag; alia resistit: ut cum frigiditas calorem corpori insitum superare constur, illeg; contrà obsistit, rigor

SEBAST.

FOX.

fiue frigus in animali oritur. Nam in colluctatione illa utriufq;qualitatis rigor femitur,quoufq;fuper& ta illarum altera, uel frigidum remaneat corpus, uel calidum. Atqui bac de primis elementorum qualitatibus dixiße fatis fit. quatuor enim funt eædem: calor, frigiditas, ficcitas, er bumiditas : ex quarum mixtione secunda alia nascuntur, de quibus dicemus deinceps. Sed quæret fortaffe quisquam, cur Plato duarum solum qualitatum, caloris & frigoris,mencionem fecerit, quando omnes quatuor proponere debuit? Certe, quia due ille, calor er frigus, uim efficiendi habent: siccitas uerò & humiditas duntaxat patiuntur:ideoq; ficcitatem igni,humi ditatem frigori in eoru explicatione subiecit. Quod ex illarum colluctatione cernere licet, cumfrigori humorem adiecerit, dum rigoris causam exposuit: 🖝 calori ficcitatem, cum caufam caloris reddidit.

Durum autem dicimus illud, cui caro nostra ce+ dit:molle,quod carni.resq; ipsas inuicem 😅 duras & molles eadem ratione uocamus.) Ex primarum qualitatum in corpore composito mixtione, secunde quoq; alie nascuntur:ut duricies, mollicies, grauitas, leuitas, raritudo, densitas, asperitas, lenitudo, de quibus hoc loco dicendum est. Itaq; secundæ quæ litates, ueluti primæ ipsæ,contrariæ inter se sunt:ut duricies er mollicies, eædemá; sibi mutuo repugnant. Adde quod prime qualitates simplicibus & compositis corporibus insunt, secunda uerò codein modo in utrifq:. Ex quo fit, ut secundæ qualitates primas consequantur semper. Quo nomine ut ad secundarum qualitatum naturam explicandam accedamus, duricies quidem & mollicies ad humiditatem, siccitatem q; referuntur. Siquidem humida corpora nollia sunt, ut aqua, liquoresq; omnes: sicca uero dura, ut terra, lapides. Quo nomine ut prime ipse qualitates, bumiditas er siccitas contrarie inter se sunt:ita quoq; secunda, duricies er mollicies inter se repugnant. Ideoq; molle id esse Plato inquit, quod carni siue tactui cedit:contrà uerò duru; ctu solum percipiumtur, caro autem tactus medium est:ex quo relinquitur, utriusq; qualitatis iudicium à sensu tactus petendum esse, atq; ex illo definiendum. Vnde Aristoteles lib. 4. Meteor. cum de duro ac molli disserit, utrunq hoc modo definiuit: रंड्र और σηληρού μεν το μό υπάπου લંદ αυτό κατά το έπίτε. dop. μαλαπου di, το ψπάπου τῷ μὰ αντιπορίσα-Dat. Ergo uterq: philosophus durum ac molle initer secundas qualitates retulit, & ad tactus iudiciu merum explicantur. In hac reluctatione, quaßa- 50 reduxit. Iam uerò, cum duricies ex ficcitate, concretioriá; corporis mole, comraá; mollicies ex humiditate magis dissoluta in corpore sit : Plato quide ad terra naturam alludens, duricië inquit ex triangularibus basibus, quæ quadratum planum efficiüt, fieri, quia terram cubicæ figuræ propter soliditatë antea comparauit. Atq; hinc est manisestum, corpo ra omnia soliditatem à terra babere, raritatem uerò ab

rò ab humore:itemq; in foliditate duriciem, et in ra ritate molliciem inesse.quod latius libro 4. Meteor. Graue preterea, & leue, Aristoteles explicat. cum ea natura simul, que sursum, deorsum ue dicitur, commo disime declarabitur.) Qualitatum secunderum quedam in corporis magnitudine sunt, ut durum, uel molle:quedam autem in cius motu, ut leuitas er gravitas. Ex natura enim primarum qua litatum bæ simul nascuntur, ut rariorum elementorum leuior sit natura, densiorum uerò gravior. Et 10 quide cum ignis er aer sursum, aqua er terra deorfum ferantur, granitas etiam ac leuitas illorum ex subtilitate, densitate ne nascetur. Siquidem calor le uiores rarioresq; res bumidas efficit, comrà uerò fri gus graues & denfas. Atq; inde fit, ut non modò fim plicia corpora dinersa ratione inter se collocata, leuitatis grauitatisq; participari dicantur: fed compo sita etiam, prout rariora, densiora ue sucrint. Ex ra ritate enim leuitas, è densitate autem grauitas oritur. Quamobrem Plato et Aristoteles hac in re uer 20 bis folum differunt, idem q; uer è ambo fentiunt . ille enim ad elementorum figuras respicies, grave dixit esse id, quod difficile in locum extra naturam suam educatur : leue comrà, quod facile. Quafi diceret, quod ut terra propter cubica figura naturam fixa semper manet, nec sursum potest ascendere:ita grania dicantur illa,que in suo loco firma consistantile uia uerò, que instabilia sint. Hic rursus lib. 2 de Cœ lo, grave or leve fic definiuit: βαρύ μον απλώς, τὸ करोम पंकानुर्वाम्परमा क्षेत्रका में कि करोम देवाकारे के Br. Quoniam tamen hac in sententia uterg philo sophus inter se dissentire uidetur, ac nos uerbis, non re differre ip fos dicimus, Aristotelis, Platonisq; fen » teneias proponamus, eastemq; conferamus inter se. Duo sunt, auctore Aristotele, naturales loci sibi innicem contrarij:unus superior, alterq; inserior. ad tllu leuia omnia foomè feruntur, ad hunc uerò grania.Ideoq; lenia dicuntur Aristoteli, ea que sursum petunt:grania, que deorsum. Item Plato, ut Alcinous explicat, nihil in colo superius, nihilq; inse- 40 rius effe dicit, quando rotundum sit, nullamq; contrariam positionem habeat. Et leuia, inquit, aut gra mia no esse solu definieda, quòd sursum, deorsum ue petane: sed potius leuia esse illa que subtiliora sint, et ut ipse loquitur, paucioribus constent triangulis: grania demum, que denfiora, er quali pluribus par tibus composita. Huic quidem Platonis sememia ni detur Aristoteles repugnare, quòd graue ac leue boc modo definierit. Sed reuera, si rem ipsam uo-Innues contemplari, boc solum inter se illi differunt, 50 Necesse quidem est, id quod emittitur, ui consequi: quòd elementorum qualitates triangulis Plato docuit, Aristoteles uerò minimè. Et cum ille leuitatem ex corporis subtilitate, grauitateq; ex densitate defi nissit, idem est, atq; id quod Aristoteles lib.3. de cœlo docet, leue esse id quod est rarum, grave aut quod eft den sum: siquidem den situdo le uitate, raritas granitatem efficit. Cum enim colum omne rotundum

sit, quecunque à medio equè distantia extrema faeta sunt, similiter esse oportet extrema.) Quando leuitatem & grauitatem non recté definiri dixit, quòd furfum deorfum ue feratur, cum in cœlo mbil sublime uel infimum sit:nunc idem ipsum alijs argumeneis confirmans, nibil in mundo uel supremum, uel imum dicit esse, quando rotundus sit, nullag; lo ci diuerfitas in rotunditate effe poßit, fed omnis am bitus suprà semper sit, nimirum cœlum:mediŭ nerò. hoc est terra, in medio consistat, equaliter q; ab ambitu distet. Nam in circulo mediŭ, ut Geometræ docene, ab ambitu equè distat. Atq; binc sanè patet, medium universi esse terram, camo; immobile in codem permanere, nec in partem aliquam declinare. quod Plato in his docet: Si quid enim folidum, equilibratumą; in uniuerfi medio fit, ad nullā extremorum partem propter persectam ipsorum similitu dinem declinabit.) Hoc est,tanta est medij cum am bitu confensio in sphæra, ut illud neutram in part& declinans, ibidë semper maneat. Ex quo liquet, quacunq; in mundi parte terram ut medium effe, coli autem ut ambitum:ruhil uerò fublime, aut infirmum.

Sed unde nomina funt ista, & in quibus ca intulti,ex illis ad mundum totum transfulimus.) Tacite cuidam obiectioni respondet, unde nam ista sursum o deorsum mundo tribuancur, cum in eo nibil uel sublime uel insimum sit? Cui respondet exemplo quodamhuiusmodi : Si quis esset, inquit, in sphæra ignis, ibi que ipfius ignis partes leuitatemq; posset perspicere, er quasi lancibus statera ponderare, po steaq; in aeris locum cundem ignem demitteret, quo niam aer densior est igne:perspicuum prosecto est, citius ignem propter leuitatem in suum locum redi turum, quàm aerem illi cessurum. Siquidem uno in:petu proiecta dua res, una grauis, & altera denfa, citius quidem leuis in codem tempore, tardius uerò granis mouentur. Atq. id Plato Subobscure his uerbis significat: Si quis m ea mundi regione, quam utplurimum fortitus est ignis,& ad quam undique fertur, insideat, uimq; aliquam nanciscatur, ut deor fum in dißimilem detorqueat aerem, constat plane, minorem ignis portionem maiori facilius coactum iri.ubi enim duo fimul uno robore fuffiendūtur,minus quidem magis, plus autem minus inferenti uim cedit. Sed ei quidem interpretationi Latinæ uerba illa defunt, que in codice Greco funt à Platone di-Aahoc modo : αὐάγκα πο κατατανόμονομ ξανέπε-Εσαι τη βία, κολι το μεν βαρύ κολι κατοι φορόμονορ κληθίνου, τὸ ἡ σμικγὸρ έλαφρὸρ κου ούω. boc eft. graueq; dici illud,quod feratur deorfum : leue autē, quod furfum. 1dem nobis terrā habitantibus accidit.) Eandem quoq: similitudinem terre partibus accommodat Plato. Si caperemus, inquit, partes ali quas terra, casq; in aerem projeceremus uiolenter, & contra ipsius terra naturam, certè leutores partes citius in proprium fuum locum redirent, quâm graniores.

graniores. Ex quibus omnibus patet, grave folum ac lene in motu dici ratione quadam:non quod in mun do supremum aliquid, infimum ue sit. Nam locus ille, quò leuiora feruntur, suprà esse ratione quadam dicitur:contrà uerò bic quò gravia perneniunt, infrà ponitur. Atqui boc modo comrarij loci in mun di ambitu effe dicuntur, non quòd uerè comrarietas aliqua sit, sed Quòd generum multitudines locum alijs contrarium obtinent.) Hocest, quia elemento rum raritas, densitas ue, l'ocorum distantiam efficit, 10 ita ut ignis & aer, qui paucioribus constant, boc est rari sunt, sinc leues: terra uerò & aqua, que dense funt,graues sint. Itaq; elementa bic genera uocatur, multitudo uerò est grauitas uel densitas:quonia bic triangulorum, qui grania leuia ue faciunt illa, mul titudinem intelligit. Quocirca uera Platonis fentemia ex boc loco sumpta est, nihil in mundo, qui rotundæ figuræ eft, contrarium effe:nihilq; uerè fur fum aut deorsum in eo ponissed ratione quada id dici, quaterus aliud est leuius, et sursum in naturalem 20 mulq revertitur, dulcis: quæ contra. fibilocum fertur:aliud autem grauius, ac deorfum descedit. Qua in re plane couenit cum Platone Ari Stoteles in libris de Cœlo, cum rotundam cœli figuram nihil contrarium habere inquit: sursum auté & deorsum in ea poni respectu quodam, non quòd uerè hec ita fint.

Harum igitur palsionum huiulmodi quædam dictælint caulæ. Lenis itë & asperæ passionis causam quilibet in nim hancinæqualitati permixta,illam uerò æqualitas exhibet denlitati. Sed earum pallionum quæ circa totum cor pus comuniter accidunt, ea reltat maxima, quæ uoluptatis dolorisés est cau sa, in his quæ diximus. Similiter quæ cunce per corporis partes sensibus patent, dolores & woluptates cient. Ita igitur omnis tam ienlibilis quaminfensibilis passionis, causas capiamus: 40 lores és continent: quando uidelicet è in primis memoria repetentes, quòd de ea natura quæ facile mouetur, decis ea quæ mouetur difficile, supra distinximus. hoc enim pacto ea perfequi de: bemus omnia, que comprehendere cu pimus. Quando in id quod facile moueri solet, aliqua uel breuis incidit passio, pars eius quelibet sequentibus par tibus undice passionem ipsam transfundit, quousquad prudentiæ sedem 50 perceptioe cognoscif. At que essuana perueniatur:ubi per hos quasi nuncios potentia illius quod passionem intulit, noscitur. Quod uerò contrà est attectum,&immobile quodammodo

permanet, circularem illam transfulio. nem non habet: & iplum quidem path: tur solum, proxima uerò minime mouet.Quapropter cum partes aliæalijs palsionem primam non impertiant, totum canimal hincminime agitetur, fenfus expers id quod patitur extat. Id profecto circa ossa capillos & reliquas partes quæ terrenæ utplurímum in nobis funt, accidit. Visus uerò & au ditus instrumenta aliter omnino efficiūt, quia illis ignis aerisės uis maxima inelt. Quod præterea ad uoluptatem attinet & dolorem, ita conlideretur. Passio violenter præter que naturam abunde simulés nobis illata, molesta tit. Rurius quæ in naturam abunde fifit, contrà. Passio uerò magna cum fact litate illata sentitur quidem maxime, uoluptatis autem & doloris minimé particeps.huiumodi funt, quæ ex aspe Au proueniunt. Cui quide corpus no. strum cognatum fieri in die supra narrauimus, huic adustiones sectiones ue & quæcunca pailiones huiulmodi, do lorem non inferunt : nec etiam quado tuitus aperire alijs poterit. Durities e 30 in luam speciem fit restitutio, uoluptatem. Sensus tamen uehementes clariflimics ipli competunt, quatenus aliquid patitur, incurrités in aliquid, & at tingit. Violentia siquidem huius, die icretioni concretioni ue nulla penitus inest. Corpora uerò ex partibus grandioribus constituta, & uix agenti cedentia, quando motiones illatas in totum corpus traijciunt, uoluptates doiuoltatu mouentur, dolores: quando redeunt, uoluptates. Quacuncy paula tim, abicellus eu acuatiões épiui perpetiuntur: repletiones uerò simul atcra. bunde, cum euacuationis quidem sen fum habeant nullum, repletionis autē habeant, mortalitate iplius potentiæ dolores nullos, uoluptates uerò maximas afterüt. Quod ex suaui odorum tura simul & abunde pelluntur, paula tim uero vix in eam restituunt, contra & superiora affici solent . hoc plane in lecandis urendis is membris apparet. Post `

Post leuitatis, grauitatisq; causas explicatas, lenitatis or afperitatis rationem nunc reddit, que etiam qualitates cum duricie mollicieq; admodu coniunclæ funt . ideoq; illarum iudicium à tactu peten dum est, ucluti harum quibus sunt similes. Asperitas autem, ut Plato & Galenus referut, ex duriore corporis inæqualitate fit . nam denfiora corpora, quæ suarum partium constitutionem equalem non babent, aftera dicutur: ac durum quidem inæquale asperum dici poterit. contrà uerò lenitas est equabi 10 lis partium molliorum compositio. eadem enim ex mollicie constat : quamuis duris itidem corporibus, sed planis tamen inest. Igitur duricies et mollicies ad totam corporis foliditatem refereda sunt, asperitas uerò ac lenitas ad illius planiciem . V trasque tamen qualitates tactu percipimus, quoniam ex duriciem ac molliciem tangibiles qualitates coponunt. Quare afperum, Alcinoo auctore, dicetur effe corpus du rum, ac inæquale:lene autem, planum, er denfum. quod itidem Aristoteles lib.4. Meteor. confirmat. 10

Sed earum passionum que circa totum corpus communiter accidunt, ea restat maxima, que uoluptatis, doloris que est causa in his que diximus.) Quando generales animalium uirium causas exponere hoc loco Plato proposuit, eædemá; corporis natura, mixtioniq; fine colunctisima, ac de primis secundisq; corporu qualitatibus dixit:nunc comunes corporearu affectionu, que illis connexe funt, causas proponit. Nam affectionum quidem animalis origo omnis ex corpore nascitur, ad corpus 30 autem à corporearum qualitatum perpessione plerunque perueniunt:ut eas nunc omittamus affectiones, que fine corporis intercessione animum pertur bane, uelut odium, dolore, muidiam'ue ob alicuius rei iniuriam, de quibus suo loco dicemus. Itaque de ijs folum affectionibus animalis dicendu bic est, que coniuncte cum corporeis qualitatibus sunt, queq non taclu folu, de quo paulo ante retulit Plato, sed etiam que sensibus alijs coprehendantur. Nam cum corporum animatorum affectiones, uiresq; docere 40 tia nunc exponamus. Cum singula sensum organa bic instituat, antequam animi uires explicet, ea que corpus afficiant, generatim proponit: quamuis affectio quidem hac fine anima corpus uiuificante fieri nullo modo posit. Quare cum per sensus omnes corporeos uoluptas dolorás percipiatur, idas per diversas corporis partes, communia quædam quast præcepta ad id explicandum proponit, aitq;, dolores, uoluptates, huiusmodia; alia genera affectionu per diversas corporis partes, quibus mest sensus ali quis, admitti: quoniam fensus per partes corporis e- 10 ra fue conueniente moueatur, ipsam per oculos adduntur, per sensus autem affectioes omnes. Quo no mine ad id magis explicandum, duplicem effe affe-Hionum naturam, confiderandum est : unam facile motu, alteram uerò difficilem, ex quaru ui affectus plurimi nascuntur. Nam quæ facilè mouetur, fi ab alio quodam patiatur, affectiones illas educit : que uerò difficulter, quasi sirma manens solum patitur.

Siquidem due sunt animi partes, Platone atq; Aristotele auctoribus : una rationis particeps, que firma, constansq; ex sua natura est:altera rationis expers, que frequencibus affectionibus commouetur. Hec igitur irrationalis, & motu facilis, magnam ha bet cum corpore conexionem, adeò ut ab illo patiatur, cum tamen commotionis causa externa sit semper . nihil enim à natura sua persurbatur, sed ab externa caufa. Ergo corpus à se minime patitur, sed ab externis rebus: à quibus cum mouetur, & animum quoq: ipfum comouet . Itaq: natura hæc difficilis motu, de qua in bis Plato loquitur, corpus est: fiquidem illud non ex fe, fed propter uitam ab anima ipfi tributam patitur . Que entem facile moneo tur, sensitiua anima corpori annexa est, que ab externis obiectis per corpus commonetur. Hoc ergo affectionum omnium principio statuto, dolorem ac noluptatem ex nature mutatione, temperationisch mæqualitate nafci oportet . Quandin enim corpus costans est, nunquam perturbatur:cum uerò aliquo modo mouetur, uel dolorem, uel uoluptatem, uel ge nus aliud quoduis uoluptatis patitur, atq; ita prout commotio queun illarum fuerit, ita perturbatio no cabitur.. Nam dolor quidem, ut Cicero lib. 4. Tuscul. definit, egritudo crucians est: noluptas antem est affectus, animum fuanitate aliqua delinies. Sed queres tu fortaffe, ecque'nam corporis pars primò commoucatur? Certe singulorum sensuum organa: ut in tactu nerui carni adhærentes, in auditu aures, in uisu oculi, eodemą; modosensuum aliorū instrumenta. Nam cum id omne, Galeno auctore, quod affectionibus est obnoxium, sensu preditum, patibileg;, utpote ex qualitatibus composită, esse debeat, si contraria`qualitas per sensum aliquem illi adueniat, dolores, moleftias, ciusmo diá; affectiones patitur. Quòd fi uerò consemanea illius natura fit, uoluptas, delcctatiog: gignitur. Atq; bec est communis affectionum corporcarum caufa. Singularem an tem doloris uoluptatisą; fenfum ex Platonis fentennatura fua difficile moneamur, fenfus nerò ab exter nis rebus facile moti patiantur, ijdem fanê non com mouent universum simul corpus, sed sua quisq; orge na. tactus enim, qui toto corpore fusus est, neruos carni coniunctos mouet, gustus linguam & palatu, anditus aures,olfactus nares, uifus oculos.Itaq; finguli sensus sua comonent organa, sic tamen, ut consentance sensibus qualitates couenientibus organis percipiamur. Nam fi uisus à qualitate aliqua natumittit:eodemą; modo reliqui sensus tum patiuntur, tum etiam ipfi agunt. Quare ex consensione qualita tum cum sensibus, incunde affectiones oriunturiex diffenfione autem, molefte & iniucunde. Quemud modum si tactu res lenes percipiamus, uoluptas: si asperae, dolor oritur. Quamobrem triabec ad om nem perturbationem concurrere debent : primò, n

res externa fenfumnature fue confentientem impel lat, ut wifilia uifum, tactilia tactum : deinde, ut fensus ipsi ab illis moti, organa sua moueant: ultimo, ut. commotisiam fenforijs,affectiones ad animam fenfi tiuam perueniane. Qua de causa sensus quasi motu circulari, ut Plato bic ait, conucrtuntur : siquidem partim ab obiectis mouentur, partim ipsi mouent sen foria.Itemq; à fenforijs ad externas res mißi, iterum ad cade reflectuntur, uclut circulus, qui ab uno pun Ao motus in illud ipsum redit. Hic igitur est circu- 10 laris ille motus alterius nature, de quo Plato in supe rioribus dixit, er à quo cunctus perturbationes ori ri nunc dicit, licet uerbis prolixioribus. In quibus ta men communem duntaxat perturbationum animi originem explicatideinceps enim singulas docturue Quapropter cum partes alia alijs passionem primam non impertiant, totumq; animal binc minime agitetur, sensus expers id, quod agitatur, extat.) Que de sensuum ac sensoriorum perpessione antea sensoria uim solum perpetiendi à sensibus habeant, nec ipfarursus alicui parti passionem afferant, nec ipsorum causa animal moucatur:anima, que motio nis origo est, fenforia cadem mouet, er exceptas ab illis imagines coprehendit. Id profecto circa offa, capillosq;, er reliquas partes, que terrene utpluri mum m nobis sunt, accidit.) Hoc est, sensatio quide omnis à sensibus effecta, dinersis corporis partibus editur.nam uel per ossa, uel neruos, uel carnem, uel capillos fit: siquidem sensoria his partibus constant: 30 be ucrò partes terre natur funt, ut dicemus. ideoq; à sensu terrestri concretioni simili, hoc est ta Au, patiuntur. Tadus enim fensuum omnium bebetißimus est, ac terræ respondet, proindeq; per totu corpus animalis est fusus. Visus uerò er auditus instrumenta aliter omnino efficiunt, quia illis ignis aerico uis maxima inest.) Id eft, Singuli fensus qui busdam qualitatibus respõdent, ut terræ tactus, igni uifus,aeri auditus,atq; eodem modo reliqui diuerfis qualitatibus alijs. Quod præterea ad uolupta 40 tem attinet, er dolorem, it 4 consideretur.) Perturbationum omnium summa capita sunt, uoluptas & dolor. ac idcirco Plato, cum affectionum corporea: rum originem tradere in his uclit, causas illoru duo rum exponit. Quare uoluptatem inquit gigni, cum consenianeas nostræ naturæ res percipimus:comra uerò dolorem, cum res nobis aduersas, ac repugnan tes. At non omnia dolorem, uoluptatem q; isto modo pariunt:sed illatamü, que tactu percipiütur. Nam in uisu, auditu'ue, quamuis molestia iucunditasq; 50 inst, propter naturæ cosensionem, dissensionem 'ue cum rebus externis:quia tamen cum facilitate affe-Sio hac paritur, nec organu ipsum ledit, diversam doloris uoluptatis'ue caufam habent:nec eadem ratio illorum, atq; ipsius tactus est. Quod Plato idem confirmans, inquit: Sensus tamen uchementes cla rißimig; ipsi competunt, quatenus aliquid patitur,

incurrités in aliquid, & attingit.) Id est, cum uisus er auditus ob subtilitatem naturam habeant diuersam à tactu; diversam quog; perpesionis causam ba bebunt:siquidem non patiuntur ab obiestis, quatenus uruntur, scinduntur 'ue, ut tactus: sed quòd maius, uchementiusq; sit obiectum, à quo mouentur. Quemadmodu enim taclui incisio, inflammatio ue dolorem affert:sic uisui maior splendor, er auditui acrior sonus. nulla tamen alia niolentia illisinest, que uel partes discernat coniunctas, uel que divisas constringat.bec enim dolorem afferunt:ut in tactu uidere licet, qui facile offenditur, si incidatur caro, uel os, neruus'ue, atq; etiam si costringantur inflam matione, mustione ue aliqua. Ex quo liquet, dupli cem hic doloris causam à Platone tradi, quam Gale mus, mediciq; alij confirmant: dissolutione continui, er constrictionem partium, de quibus tamen aliàs Corpora uerò ex partibus grandioribus constituta, et uix agenti cedentia, quando motiones dixit, nunc idem persequitur. Ait enim, quòd, cum 20 illatas in totum corpus traijciunt, uoluptates doloresq; continent.) Cum doloris ac uoluptatis causa ex tactu in corpore cognosci dixerimus, tactusq; ter reænaturæ sit, si corpori eidem externa alia res du ra, er multis constans partibus, hoc est densa uim afferat, aut motu suo corpus universum como ueat, dolores efficiuntur: quoniam tranquillum corporis Statum mutant. Cuius rei coprebensio no in ea par te solum sit, in qua uis illata est, sed per totum etiam corpus diffunditur.nam ut doloris sensus est tactus, atq; bic (uti diximus) toto corpori fusus est, ita do lor ex tastu per corpus ipsum diffundetur. Contraria buic affectio est uoluptas, cum status, temperiesq; ab ingruente re conservatur: ut suavis odor odoratum recreat, quia ipsum reficit, non tamen la Quecunq; paulatim absceffus, edit, ut fætidus, nacuationesá; sui perpetiuntur: repletiones uerò simul atq abunde, cum euacuationis quide sensum ba beat nullum.) Commotio quænis uchemens, quæ ta Etus sensoriu offendit, dolorem idcirco affert, quòd tranquillam corporis temperiem agitat: ut alicuius membri incisio, aut inflammatio. contrà uerò, cum lence & paulatim uel écorpore aliquid abfcedit & imminuitur, uel accedit atq; implet, uoluptae effici- 🕡 tur. Nam ex comotione repenting dolor, ex lenta leniq; uoluptas nascitur. Quarum sanè perturbation la sensitiva animi facultae est. nec enim ratio ex se quic quam patitur, aut affectionis occasionem prabet. Hecergo communis fit affectionum corporcarum origo, à Platone breuiter explicata, de qua plura Galenus izetib. de Locis affectis.

> lam communes toti corpori paísiones, easés inferentium cognomen attractauimus.Nuncigitur eas quæ certis nostri corporis partibus, accedunt, & unde proueniunt, quibusüe caulis inferuntur, pro uiribus exponamus. Principiò

I N Principiò quæ suprà, quado de humoribus agebamus, reliquimus, cum lingue passiones sint, si quo modo possumus declaremus. Videturautem hæc, quemadmodű & alia multa, discretio níbus quibusdam & concretionibus fieri, ac præterea lenitate asperitates magis quam cætera uti. Tenduntur à lingua uene ad cordis sedem saporum nunciæ:in quas si qua ita inciderint, ut 10 remedium, dulce quo uo catur. Circa nahumidam carnis mollitiem penetrantia, terreltri lua natura modice liquelacta, uenas iplas cotrahant, arefaciatos, sapores huiusmodi pariūt. Videlicet si asperiora sunt, acerbos, acres &: sin aspera minus, austeros & ponticos. Que & illas purgant,& li qua linguæinhærescunt, abluunt: si ultra modum id faciant, naturæ qui iplius nonnihil lique faciant, qualis est in nitro potetia, ama 20 ra omnia nominantur. Sin autem uim nitro temperatiorem habent, lenius q abstergunt, salsa sine amaritudinis aiperitate, magiscs amica nobis apparent. Quæ autem applicata oris caliditati, ab eo que mollita & feruefacta,i. plum uicissim feruefaciūt, suace leuita. te sursum ad sensus capitis elevantur, suocattractu singula diuidunt, pro-Quandocs uerò hæc eadem ex putre. dine attenuata, angustas uenas ingrediuntur, cognitios partes interiores tam terrenas quam quodamodo aereas ia-Ctatas inuicem comilceri, permixtas qu circulabi alias, & alias ingredi, ingres. fucts suo penetratas concauas tensas co efficere, ubi concauus & ampullosus humor aeri'circtifunditur. is cp humor alias terreus quoquo modo est, alias 40 purus: fit és ex aqua concaua ua sculum aeris humidum atos clarum. Sed quod ex pura nascitur aqua, perlucet undique, ampulla és uo catur. Quod autem ex lutulento magis humore limul agitato quide, elato & circumtelo conficitur, ebullitio, bulla, fermentum 🕏 di citur. harum omnium palsionum cau ia, acida qualitas appellatur. His omni bus quæ de his dicta funt, cotraria pal so fio, à contraria causa proficiscitur. Qua do uerò ingredientium qualitas humi-

da est, linguæ qualitati naturaliter con cors & consentanea, ac lenit mollités eam, contractam & demulcet asperitatem, & quæin nobis præter naturam? cotracta uel sparsa fuerunt, relaxat uel colligit, ac fummatim naturalem fingu lis restituit habitum, suaue huiusmodi omne amicum 👣 est omnibus, violentarum quoce passionű medicina atcz rium uim species non sunt. Semigenia enim odorű natura: speciei uerò nulli competit odorem ullum habere. Sed nostræcirca hæc uenæ ad terræ & aquæ genera angustiores sunt, ad ignis uerò aeris que genera latiores. Quocirca nemo unquã istorii aliquem sensit odorem: sed in madefactione quorun dam, uel putredine, uel líquefactione, uel euaporatione gignuntur odores. Cum enim in aerem aqua, uel aer in a quam transit, in medio istorti odores fiunt : omniség odor aut fumus eft, aut 🛚 caligo. Sed horum quod ex aere muta tur in aquam, caligo: quod uerò ex aqua in aerem, fumus. hinc fit, ut aqua odores tenuiores lint, aere crassiores. Quod maxime perspicuum fit, quando certa quadam re naribus occurrenpter huiusmodi uires acuta uocantur. 30 te, aliquis in scipsum uehementer spiri tum retrahit. Tunc sane nullus simul influit odor, spiritus aute ab odore nudus solus sequitur. Duz igitur hæ in his uarietates ables nomine lunt, nec ex pluribus, nec ex simplicibus specie. bus: led duo ibi nomina tantum manifesta sunt, suaue scilicet & molestum. Hoc quidem disturbat uiolatip omnē eam capacitate, quæ à summo capitis uertice ad umbilică protenditur. Illud uerò eandem mulcet,& amico quodã ingrellu naturalem eius leruat habitű. Tertiam præterea uim fentiendi, auditum uidelicet,ita cõliderare debemus, ut quíbus ex caulis paísiones eius pro ueniant, exponamus. Omnino igitur uocem ponamus, pulfatione quanda ab aere, per aures cerebrum & sanguinem ulcz ad animam penetrantem. Natam quoce ex ea motionem incipientem à capite,& in sedé iecoris desinentem, auditum uocemus. Motio A 2 quidem

quidem uelori, acuta prouenit: tarda, grauis. V na æqualis atch lenis, contraria uerò aspera. Magna quæmulta, par ua que pauce, e sarum uocum concor> diam consonantias qui in sequentibus declarabimus.

Communem affectionum corporearum rationem, que ex qualitatu natura prouentat, in pracedentibus Plato explicuit, nihilq; de singulari ali- 10 Sed ut & Platonis nerba accedamus, guftum quide quo sensu privatim dißeruit. Nunc sensuum singulorum perpeßioes, uiresa; docet. atq; illas quidem, non quòd ab ijs sensoria lædantur, superioribus addit fed quia sensus ipsi, in rerum imaginubus percipiendis, quodammodo ab obiectis patiantur. Itaq; de gustatu, odoratu, auditu, u: suq;, bic dicēdum est, quado hactenus de tactu egimus. Quo nomine quo niam gustus quodammodo tattus est, deq; tattu pau To ame est dictum, de illo differendum in primis uidetur, quo nam pacto fiat, uel quomodo à sapori- 20 bus afficiatur. Igitur gustus, ut Aristoteles lib. 2. de Anima inquit, eiufdem ferè natur e est cum tactu.uterg enim res contactu percipit, alter nimirum fapores, alter uerò tactilia: quamuis dinerfa ratione. nam tactus foliditate, molemq; corporis dijudicat, gustatus aute sapores. Quo nomine gustus organu eft lingua, er palatum:tactus uerò manus, ac totum corpus. Sed ut ordine proposito gustatus perpesio nes doceamus, lingua quidem cum gustus instrumen tum sit, f :pores omnes discernit . Eadem enim spon- 30 giæ similis est, ut cibi succu excipiat facile:tegiturq; rara quadam pellicula, qua ad palatum usq; proten si, à neruis è cerebro ad palatum ipsum porrectis, ipfius q; radices continentibus illigatur. Quo fit, ut gustatis saporibus, corum perceptæ species per netuos ad cerebru dimittantur. Iam uerò gustus ipsius mediu, quo sapores coprehendutur, saliua est: qua humectati cibi, qualitates suas lingua iudicio permittunt. Qua de causa sapor qualitas que dam erit. ficca cibi natura. Nam ut Aristoteles in lib.de Sensu & sensili testatur, saporibus etiam quatuor omnes qualitates insunt, qui prout compositiex illis fuerint, diversam formam habent. Duo enim praci pua genera saporum sunt, ut idem ait, quibus alij omnes subijciuntur: dulce, & amarum. quorum illud ex moderato calore, humoreq fit: hoc ex nimio calore, nimiaq; siccitate. His duobus generibus quing; alie forme subijciuntur, ex utrifq; tanquam sicciorisq; naturæ, qui lingua exsiccat, ut sal:acris, qui calore, siccitateq; pariter uehementi constat, ut piper:austerum terrestris nature,ac crasse,ut silue stria poma:acidus siccus, er maxime frigidus, ut acetum His addidit Theophrastus pinguem, qui ma iori humoris quàm caloris copia abundat : ut adipem,oleu,butyru. Hæ igitur saporu differentiæ di-

uersas habent qualitates, à primari téperatione natas. Nam ut calida dissoluune, frigida costringunt, humida dılınım, ficca abstergunt:ita res ex ijs qualitatibus compositæ similes illis sapores habent, qui ab humore lingue insito caloris ui percipiutur. V#de Aristoteles saporem boc modo definit in lib. de Sensu & sensili, egi tëto o zumos, to ziyoo movop bπὸ τε ἐξημούε ξης επάθος, εν τ ῷύγςῷ τῆς γουσεως, τάς κατα διώαμιν άλλοιω]ικόν લેς Ολές γειαν. is in lingua collocat, ex qua uenulas quafda ad cordis sedem porrigi inquit, er ex quarum cotractione, dilatione ue propter dinersas succoru qualitates uarietatem saporum distingui affirmat. Ipforum item saporum septem folum formas retulitidulcem, acrem, pomicum, austerum, salsum, acutum, amaru. Oftanum his addidit, uti diximus, Theophrastus, pinguem. Sed Aristoteles in codem lib.de Sensu & Tensili, septem solum genera recenset, cum Platone: quamuis Plinius lib.15.cap.27.tredecim genera conumeret, que omnia ad septé superiora possunt reduci. Itaq; dulcem saporem Plato ait lingua humorem delinire, acrem turbare, acutum inflammare, amarum abstergere ac liquefacere, salsum purgare er exficcare, pomicum meatus lingue obstruere, austerum leniter contrabere. Ex corum igitur genere, ut Galenus lib. 2. de Simplic. medic. facult. refert, duas primum saporum inter se differentes formas Plato proponit, austerum & acerbum, que tamen eiusdem sunt generis:fiquidem acerbum ex intensione austeri oririait. Secundam uerò sormans comrarioru saporum illis adiungit, que abstergentium er exficeamium est, ut nitri, ac falis: ex quork intensione, remissione ue, amarus, salsusq; sapor na fcuntur:ille uidelicet ex intensione, bic ex remisione. Postremò acrem, acidũ, er dulcem in tres aliae differencias distinguit . Atq; bec est tota saporum, gustusq; natura, er perpessio: de qua latius in co libro Aristoteles & Alcinous dißerunt. Qua in re gustu perceptibilis, ex humido ui caloris digesto in 40 differt à Galeno Plato, quòd hic uenas à lingua in cor usq; porrigi dicit: ille contrà, à cerebro neruos deduci, qui lingue pellicula quasi ramis quibusdame alligent, per quos non solum tangendi, sed gustandi etiam sensus fiat, ubiq; affirmat. Quoniam autem nene ille à lingua in cor porrecte saporu nuncie Platoni dicuntur, ita esse intelligendum sidetur, ut cor, tactus & gustus, auctore Aristotele, sit sensorium : à quo non illi folum fensus, sed reliqui etians oriantur. siquidem cor ipsum sensoriorum omnium contrarijs composita:nimirum sapor saljus calidæ, 50 origo est, er animalis caloris initium, à quo uitales spiritus euchuntur in cerebrum, ut sensuum uchicu 🔹 La fine . nam spiritus illi ad partes diuersas digressi, ut ad oculos, linguam, nares, sensuum organa fiunt. Qua quidem in re Plato & Aristoteles plane consentiunt, differut tamen à Galeno. Quando autens hæc est gustatus & saporum ratio à Platone tradita, naria esse saporu genera que lingua, ciuiq; spi-

IN III. PART. ritus afficiant, aduertendum est . Quidam enim fapores aftringunt, ut pomici: alij penetrant, ut amari, & acres, idá; ob qualitates diversas . Acerba enim frigida funt, ideoq; constringut:amara cum sint calida, penetrant. His opponumur dulcia, ad uitam animalium tuendam apta. eadem enim potißime alunt: er eadem ratione que cunque partem saporis dulcis habuerint, multo magis alène: imò sapores quia eius dulcedmis participes sunt, alunt, ut latius ab Aristot. in lib.de Sensu & sensili traditur. Cum 10 erit reiodor, ut in aquosis rebus cernimus. calore igitur hæc fit faporum diverforum natura, duo affe stionis genera ex acido sapore lingue accidut : am pulla, & bulla sinc ebullitio, quam sioip & super-Fip Plato uocat . atq; illam quidem ex constrictione partium lingue ficri ait: quoniam acidus sapor, Galeno auctore, frigidus est, er astringit, ideoq; lin guam offendit, or ampullam excitat humore frigido, aereq; plenam. cum uerò humor idem ampullæ inclusus putresistione inflammatur, & incenditur, pus gignit, quod fermentum siue si nuoris hic noca- 20 nis habeant. Igitur odoris, ut cum Platone loquatur. Itaq; utriufq; rei caufa est acidus fapor, qui terrea, frigidaq; natura, er aftringenis est, ut prolixè Galenus libro 4. de Simpl.medic. facult. Atqui bæc breuiter de saporibus dicta à nobis sint . Plura enim Aristot.lib.2.de Anima, er de Sensu er sensili, itemá; Plutarchus in Quest.naturalibus ca narium uim species non sunt, odorum enim semigenia natura.) Magna est odorum cum saporibus consensio, adeò ut sapor odoris causa sit, quemadmo dum Aristoteles refert. Odoratus autem sensus est, 30 quit Plato:non quòd aquee folu, aut acree, terree quo rerum odor percipitur, cuius instrumentu sunt nares, medium autem est aer. Sed ut singula exactius explicemus, quodad odoratus instrumentum attinet, due sunt (teste Aristotele) in fromis commisu ra cum naso quasi mamilla, spongia similes, er ex cerebri natura molles, per quas odores comprehendimus, comprehensosq; ad cerebri amerioris parte transmittimus. Nam ex duob.narium meatibus alter ad ameriorem partem porrigitur, excrementaq; ce rebri deijeit, alter odores percipit . Ad illas igitur 40 rum differetiæ dignoscuntur, plures no item. Quan mamillas adductus uapor, odorē in cerebro gignit. Atqui hic est odorandi instrumentum ab Aristotele traditum. Contrà tamen Galenus in lib. de Instru menco olfactus, nullas eiusmodi mamillas ponit, sed in anterioribus cerebri uentriculis odores recipi affirmat. At cur'nam Plato de molesti odoris offen

sione loquens, ille (inquit) à summo capitis uertice ad umbilicum protendit? Certè cum anıma hominis

triplicem corporis sedem sortita sit, caput, cor, et ie

quide sensus olfaciendi gravi aliquo odore, tota eadem anima afficitur : ideoq; nibil est aliud à summo

capitis uertice capacitatem intermediam ab odore

graui disturbari, quam non modo sensoriu olfactus, qui à naribus ad cerebri anteriorem partem uertici

capitis subiectam porrigitur, offendi, sed totam etia

animam fensitinam ab codem capite ad iccur, quod

umbilico proximum est, siue in uentre inest, diffusam perturbari. Iam uerò, cum odores mixtorum quoq; corporum sint, odor sanènec uapor illorum, nec exhalatio est:sed qualitas quædam fumida, calo ris ui educta, que odoratum excitat. nam id quod à fingulis corporibus effluit, olfactilis natura dicitur: idq; quatenus fapidum est corpus, ut ait Aristoteles. Quare odor tum ex humore, tum calore constat. 40 bumore quidem moderato: si enim nimius sit, nullus uerò maiori:quia calor agendi ui præditus, fumum ex obiesta re excitat, qui odor dicitur, ideoq; odorandi fucultas calidæ naturæ est, Aristotele auctore. Eademá; cum inspiratione sieri debet, quonia à pulmonibus inspiratio fit, ut cerebrum dilatetur, atque aer odoratus penetret per meatus narium, ad partem anteriorem cerebri pertingemes. Vnde animalia minime respirantia olfactu carent, nisi sorte sacul tatem aliam ad odores hauriendos loco respiratiomur, media quada natura est aere crassior, er aqua subtilior, quasi fumus humidus, & aereus, qui ab in sito calore odoratus narium instrumento percipitur, idq; cum spiramus.nam si quis balitu contineat, minime olfaciet. Quare necesse est inspiratione fieri,ut fumosa odorū natura attrahatur. At cum odo res certum aliquod genus non habeant, ut sapores et colores, sed ex saporu discrimine, ut ait Aristoteles, dignoscantur, semigeniam naturam illos habere inue nature sint, sed medie cuiusdam ex illis composita, quando ex qualitatum mixtione odores percipi mus. Cum ergo definitum genus odores non habeat, duas folum illorum differetias dignoscimus:suauem nimirum, cum quid placet olfactui, cerebrum q; reficit:er iniucundum, cum difplicet,ac lædit.alter enim gravitate sua olfactus sensorium offendit, alter uerò reficit ac recreat. Vtriusq; tamen sensus ad animi sensitiui uim peruenit. Ergo hæ duæ tantum odo quam ex saporŭ discrimine odores etiam distinguamus:ut saporem acutum, uel amarum, ad odorem e> tiam transferimus. sed hac de re fusius in lib.de Sen **fu** & fenfili Ariftoteles. Tertia præterea um fen tiendi, auditum uidelicet, ita considerare debemus, ut quibus ex causis passiones eius proueniant, exponamus.) Auditus odoratu, gustuq; subtilior est : ideo sublimiorem capitis locum, ac uisui proximum obtinet. Idem autem aeree nature est, quoniam uocur:atque à sensibus exterioribus patiatur, affectus so ces, que aeris quoq; natura costant, percipit. Huius instrumentum sunt aures, per quarum meatus ad ce rebrum usq; uoces transmittunur, ut partim in supe rioribus documus.obiectum uero est sonus, ex duo rum solidorum corporum collisione editus, & per medium aerem ad aures delatus:ut uox, que ex ore animantis, percußione aeris in lingua cum palatos ae dentibus efficitur. Itaq; auditus; ut Plàto hic cen

Sequitur quartum sentiendi genus exponendum, quod uarietatem in fe plurimam continet: & quæ sub eo sunt omnía, colores uocantur. Est autem color ueluti flamula quæda, fulgorás habens uisui ad sentiendum accommodatas. Causas uerò ex quibus uisus gignitur, suprà tractauimus. Nunc de coloribus potissimum hoc pacto probabilia dicenda uidentur. Quæ ab alijs delata partibus in aspectum cadunt, partim minora, partim maiora, partim uísus iplius partibus æqualia sunt. Aequalia quide sentiri non possunt, quæ minātur. Minora uerò aut maiora partim dilcernere, partim cotrahere uilum dicimus, instar eorum quæ caliditate uel frigiditate carnem, aut eorum quæ acrimonia uel acumine caliditate ue

MORZILLI linguam contrahunt uel discernunt. Atos ea quæ uilum lic afficiunt, alba ni gra ue uocamus, quæ quidem paísiones eorum funt, quæ modò narrabam, &illorum quidem germana eademig quodammodo, led in generealio, di uersa tamen propter has causas elle uidentur. Sicutios appellanda sunt istaquod uilum dilgregat, album:nigrum uerò, quod cogregat. Motionem protectò acutiorem alterius is generis is gnis, incidente dispergentem quilum usq ad oculos, orbesq ipsos oculoru meatusés ui diuerberantem, liquefacientemos, ignem elle dicimus ex oppolito obuianté: cuius occurlu lachryma, corpus ex igni & aqua mixtum, ettunditur. Et uno quidem igne, uelut e corulcatione quadam exiliente, altero uerò penetrante, & ab humore extincto, uarij creatur ex huiulmodi mix tione colores : atcp ipfam paffione fulgore corulcatione quo uo camus: quo d' ue id facit, splendidum atog coruscum: Horum medium ignis genus ad oculo rum humore perueniens, illique miscens,minime quidem corufcum, fed ex ipla ignei radij ad humorem admixtio ne, languineum creante colorem, rubeum nominauimus. Splendidum albumés rubeo mixtum, flauű procreat. Quo autem mensuræ modo singula lingulis misceatur, etiam si quis noue. rit, narrare prudentis non elt : prælertim cum nece necellariam, neque uerilimilem de his rationé afferre ullo mo à fingulis corporibus emanans, partes 40 do possit. Rubeum cum albo nigroés, purpureum generat. Paulo obscurior moreus, lutheolus & fit color, quando his invicem conflatis adultis in magis est adiücta nigredo. Fuluum flaui fuscies temperatiõe producitur. Fuscum uerò, albi & nigri cofulione. Pallorem albi flaui& copula generat.Splendid& albo adiunctum, plurimace obtulum nigredine, cæruleű efficit. Cæruleum diaphana, id elt utrings peripicua no- 50 cum albo glaucum creat. Fului nigrica temperie color uiridis nascitur. Cætera fermé ex his omnia manifelta fiunt . Si quis enim superiores mixtiones imita tus, reliquos colores exequitur, proba bilibus rationib, disputabit. At si quis horum discussionem probationemen opere ipso aggredietur, quid inter humanam divinamés naturam interlit,ignorare tridebit. Nempe Deus multa in unum colligere, rursuscp unum in multa producere sufficiens est. scit es nimsimul, ac potest. Homo autenullus qui alterutrum ualeat, aut est nunc, aut unquam erit. Hæc sane omnia ita 10 tunc naturaliter affecta ex necessitate, ille pulcherrimi optimico operis fabricator in his quæ gignebantur assumebat, quando Deum seipso sufficiente & perfectissimű generabat, utens quidem causis ad hæc ministris : quod autem bene se habebat, ipse in singulis agens.Duas enim causarum species distinguere decet: unam quidem necessariam, alteram verò divinam. Acdivi nam in omnibus quærere, ut beatam uitam, quoad naturæ nostræ possibile est, adipiscamur. necessariam quoque causam illorum gratia perscrutari. Cogitare enim oportet, absque his illa in quibus studiū ponimus, non posleintelligi, uel comprehendi, uel quomodocuncy aliter percipi.

Sensuu omnium subtilisimus, prestantisimus 4 est uisus: de quo cum multa in superioribus dixerimus, quo pacto nunc à coloribus patiatur, & que fim coloru differencia, explicemus. Qua quidem in re uisum ab obiecto colore moueri, radiosq; uisinos ab oculo ad obiectum per medium aerem lucidum mitti, qui formam obiecti referant, ex superioribus statutum sit. Nunc non de uisionis modo, uel defacultate ipsa dicamus, sed de illius perpessione color uisus obiectum sit, illum esse corporis extremam planicie luce suffusam, definire oportet. Nam cum omnibus corporibus lux quedam uel magna, uel exilis insita sit, quæ conspicua, colorataq; illa meddat:profecto color lux erit, ac ueluti flamma quædam, ut Plato inquit, quæ corporis extremitati mherens, conspicuum reddit illud. Quam ob cau-Sam color in mixtis est folum corporibus, non autem in simplicibus, que uel diaphana, uel lucida, lorem cum Platone posumus definire, flammulam, aut fulgorem è corporum extremitate procedente, que uisui accommodata sit. Siquidem, auctore Ari-Botele in lib.de Sensu & sensili, extremitas perspieui in corpore terminato color est . ideoq: supersicies & color numero sunt ide, quamuis ratiõe qua-Aam differant. quatenus enim superficies uisibilit

est, color dicitur. Atq; eam ob causam essentialia co loris principia sunt lumen & perspieuitas, ex quorum mixtione composite corporum superficies colorate fiunt. Quando igitur colore id effe,ex Pla tonis & Aristotelis sementia constat, de coloru generibus dicamus. Colores omnes cum ex luminis participatione fiam, pro diuerfa illius portione ua+ riancur. quare duo esse illorum mitia,ex quorum di uersis mixtionibus fiant alij colores, non modò Plato, sed Aristoteles etiam in lib. de Coloribus, aliasás docet. Eadem uerò sunt, album er nigrum: quorum illud ex multa luce costat, hoc uerò ex nulla, aut cer tè minima. Nam si nigrum luce omni careret, cerni non posset nec enim nigredo omni lucis mixtione caret, sed aliquam etiam habet,tametsi exiguam.Vtrung; igitur colorem fic pofumus cum Platone atqı alüs definire . Album est, color multa luce circunfusu, ussumq; disgregans. Nigrum uerò est, minima luce compositum, ac ussum congregans. Itaque cum 20 multa splendidaq; corporŭ extremitatis lux est, co- 、 lor albus fit:cum uerò minima,niger.Ex borŭ duo> rum extremorum mixtione medij alij colores fiunt, iją; numero sunt quing; : rubrum, ex albi nigrią; mi xtione: flauum,ex multo albo, paucoq; nigro:croceum, ex maiori rubri quam albi portione: uiride, ex multo nigro, er rubro pauciore:purpureum, ex pluri rubro, & nigro pauciori. Hæ igitur mediorum colorum formæstum ex duorum simplicium albi & nigri mixtione fiunt, tum ex mutua alioru me 30 diorum copositione. Siquidem prout maiorem, minorem ue nigri, aut albi partem cum alio intermediorum colore permixtà habuerint, diuerfi fient co lores, ut latins ab Aristotele in lib.de Coloribus explicatur. Atq. hec est communis mixtionis colorum modus.Ratio uerò, & proportio, que in mixtione Seruatur, uix potest à quoquam coprehendi, ut Plato inquit. nam qui cam volet explicare, humani in genij imbecillitatem ignorabit, dum se id, quod solum cognitum Deo est, affequi posse putat. ab obiecto, deq; obiecti generibus. Quo nomine cu 40 generatim propositis, Platonis uerba interpretemur, in quibus eam facit ille uisilium obiectorum di stimetione, ut quedam obiecta sint maiora, quàm ut uisu percipi posint:quæda minora, quam ut posint ob exilitatem coprehendi:alia deniq; equalia, que afpectu facile concipianeur. quoniam sensui obiectu omne ita debet accommodari, ut nec exilitate sua il lum fugiat, nec magnitudine fuperet, sed mediam quandam, æqualemý; formam obtineat. Ergo prioris generis funt illa, que uifiuos radios adeò costrin mel prorsus opaca sunt. Que cum ita sint, recte co 50 gunt, ut nullam fere sui formam praseferant : nelut tenebra. secundi autem ea,qua uisum discernunt, ut fol, & folendidißima corpora, coloré; albus. Hac demum diuisione facta, maiora inquit obiecta uisum offendere propter nimium spendorem, qui naturam igneam oculorum ledens, lachrymas excitat. Ignis enim maior, ut Theophrastus in lib. de Igne refert, minorem interimit : proindeq; maior obiecti fplen=

dor Incem oculorum extenuat,ac offendit. Vnde lachryme fiunt, que ex bumore oculorum compresfo excitantur. Quod antem maximus folendor oenlorum aciem prestringat, in causa est, tenuë ipsorum lucem à maiori obiecti luce extingui: id quod de maiori, minorió; igne diximus, quodó; Galenus lib.10. de Vsu part. ex Platonis sententia cofirmat. ait enim, colorem illum folendidisimi obiecti nifinos radios dispergere, oculorumá; meatus ui sua pe netrare: ex qua penetratione cum proprius oculoru 10 humor coprimatur, lachryma gignitur. Eadem est enim, humor quidam oculi inflammatione excitatus, quem ex igni aquaq; mixtum Plato idcirco nominat. Et uno quidem igne uelut è coruscatione quadam exiliente, altero uerò penetrante, or ab hu more extincto, uarij creantur ex huiusmodi mixtione colores.) Constitutis iam coloris generibus albo er nigro, quorum illud uisum disgregere, boc uero congregare dicitur, mixtionem iam intermediorum adducit. fic enim ait : Cum colorum alter uisum di- 😼 scernat, ac offendat, ut albus: alter q; constring at, er offuscet, ut niger: tum demum temperatur obiecti volor, uifuiq; accomodatur, cum ignis, boc eft, lux einschem, ab splendido corpore effluit, huicá; lux oculi egreßa in medio aere lucido miscetur, indeq; ad oculum redit, ac circa bumore extinguitur: id est, per pupillam intrans humore oculorum lenior & extenuatior fit, quousq; ad cerebrum quasi spiritus quidam perueniat. Ex hac itaq; oculorum lucis cum obiecti luce mixtione, colorum dinersitat gi- 30 onitur. Et perpeßio illa, quam uidendo oculus fert, folendor Platoni dicitur:hoc est, lucidi coloris perceptio. Quod uerò paßionem eam oculo infert, boc est obiectum, coruscum, lucidum és corpus uocatur: fiquidem obiectum lucidum oculorum aciem lucida mouet, que for às emissa, obiecti imaginem percipit. Atque hec est uisionis ratio, colorumá, comprehen sio à Platone exposita, quam obscuris uerbis Pytha goreorum sencencia tradit. Que uero deinceps ab codem docentur, ad colorum mixtionem pertinent, 40 de quibus fusius suprà diximus: que quo pacto fiat, Aristoteles in lib. de Coloribus ostendit. Colores autem, quos Plato hic receset, sunt: ¿pubpos, id est ruber: ¿avo de sid est flaum : à Nagyds, id est purpureus: fuscus, wxgos, id est pallidus: yxavnos, id est caruleus: ngdosos, id est uiridis. Ex his omnib. quatuor èsse priora genera, è quibus alif omnes coponantur, Timeus in suo libro his uerbis docet: बहुबेनब और नर्रन τορα, λουπόρ, μέλαν , λαμπρόμ , φοινικουῦ , τἄλλα yae in neivauciou thtoupy corata. Hec fine om nia ita tune naturaliter affecta ex neceßitate ille pul 50 cherrimi optimiq; operis fibricator in bis que 2ignebantur assumebat.) Moris est Platoni, in quacumo: tractatione cuncta ad primas causas reducere:idá; non modò in hoc Dielogo sepe illum fecisse cernimus, sed aliàs etiam frequenter. Qua de causa,

cum de sensuum corporcorum perpessione ab obis Ais differnerit battenus, proximasq illius rei caufastradiderit: nunc rurfus ad principales caufas ca dem redigit. ait enim, illa omnia, que superius dixe rat, facta neceßitate quadā à Deo summo suisse, id& ministerio fecundarum caufarum. Deus enim prima cause oft necessitate efficiendi prædita, ut superius re tulimus:dij uerò iuniores seeude cause sunt, itemos corporis & animi connexio, quibus ut instrumentis Deus utitur. Primò fiquidem Deus anima rationalem creat,neceßitate quadam naturali:banc deinde iuniores di corpori alligant: illa demum corpori connexa, sensus ac uita particeps animal constituitur. Atque hic causarum ordo quia uim efficiendi naturaliter necessariam babet , necessitate, inquit Plato, hominem co modo factum . In quo tamen considera, eundem bominem ab illo Deum seipso sufficientë nocari . Quoniam, ut antea ex Trifmegisto assernimus, triplicem Deum Plato statuit: unu effentia, duos uerò participatione quada . atqui effencia Deus est, summus ille, universi auctor: participatione uerò illius funt, mundus er homo: 🕥 ille ut universus, hic ut paruus mundus. Duas enim causarum species distinguere decet: unam quidem necessariam, alteram diuinam.) Quando cauas, que in hanc generationem hominis cocurrant, Plato retulit, easde nunc distinguit, ut quibus name illarum sit utendum, declaret. Quamuis enim eas su prà retulerit, necesse etiam est, propriam cuiusq; rei causam querere, non fictam, er parum consemaneam. Quo nomine duplex effe cause genus inquit: unum diuină, de quo in fecunda Dialogi parte plu rima dixit: alterum necessarium, quod in rebus cor poreis, er materia formaq; necesitate copositis cer nitur. de quo non pauca in tertia bac parte diferuit, cum corpoream mundi constitutionem exponeret. Vtrung; certe genus tradendum effe dicitifed alterum tanquam extremum, alterum uerò ut medium. Nam dininam causam, boc est Deum, ultimis esse omnam inquit, eumq; in omnibus primo querendum docet: at necessariam, quasi mediam ad superiorem tradi debere ait, ut uitam beatam adipiscamur. Ex quo intellige duplicem tractationis mo dum:unum,rerum natura corporcarum:alterum he rò intelligibilium, ac divinarum. Atque ille quidem quasi aditus quidam ad bunc consequendum est. Siquidem drerum corporearum cognitione ad contemplationem divinorum afcendimus, in coc uitam beatam confequimur. Vnde Platonis fememiam recognofce, qui beatitudinem non in corporeis, fortui tisq; rebus posuit: sed in divini, primiq; boni, boc est Dei contemplatione. Nam si quis omnes Platonis li bros (ut Alcinous cateriq: Platonici docent) reuolust, inueniet profectò non in humanis rebus, sed in divinis beatitudinë ab illo poni:ut ex lib.1.de Le gib. ac Philebo, cæterisq; illius libris manifeftű eft. Quam ob causam inepté prostetò quida Platonens reprebenreprebedunt, quod summum bonum in idea quadam posucrit: cum non intellexerint, ideam banc nibil alindeffe quam ipfummet bonum, ac Deum, qui omnium extremum bonum est. Cui obie-Aioni quanquam plura possent opponi, minime tamen id buius loci est: & Eustratius lib. 1. Comment.in Aristotelis Ethic.eadem edifferit. His igitur in universum propositis, de mundi, & cius par tium effectione, ad boniinis generationent exponen dam progrediamur:

## QVARTAE PARTIS TIMAEI ARGVMENTVM.

🕇 Riplicem mundum Plato in hoc dialogo constituit:intelligibilem, sensibilem, & paruum mundum, quem μεκροκόσμορ Greci uocant. De intelligibili, in fecunda dialogi parte differuit, cum de Deo. ideaq; difputauit. De fenfili, er corporeo, qui illius imago est, in tertia supériori. De paruo deniq; mudo, hoc est bomine, in bac quarta dicturus est. hic enim est totius tractationis sinis, quem initio Plato proposuit, 😁 enius gratia precedentia docuit. Qua in parte duas huius parui mundi portiones describit, animam & corpus, ex quarum connexione animal ipsum componitur. De corpore quidem, et eius partibus, constitutione qu ac morbis, corum causis & remedijs primò disserit. Deinde autem de animi uiribus ijs, que communes cum corpore funt:quando latius ipfius animi generationem in fecunda parte dialogi explicuit. Vlimò, reliquorii animalium ortus, ut foeminarum, auium, ferarum, er aquatilium docet.

## PLATONIS TIMAEI PARS QVARTA.



præfentía uelutí fabris mate 🎇 ria lubiacet, caufarum uide-🕍 licet genera uice ferme iam

præparatæmateriæ obtinentia, ex qui bus est sequens disputatio contexenda, rurlus ad principiū breuiter redeamus: citogi illuc regrediamur, unde hucuscoprocessimus: at the ita demum finem apicemés disputationi, qualem superiora exigunt, imponamus. Que, jo gione, nili quantum summa necessitas admodumab inítio diximus, cum hæc ordine carerent, singulis Deus, & ad Iele, & ad alia inuicem eatenus modumrationemés proportionis indidit, quatenus suscipere singula poterant. Tunc profectò nihil erat ordinis, nili forte casu aliquo, particeps: nec quicquam tunc aqua uel ignis uel aliud aliquid corum quæ modò apud nos nominanturiure uocandum erat. Verum 40 teram, alteram feminarum. Cartilagi. hæc primùm omnia exornauit: deinde ex is hoc universum constituit, animal unum, animalía in se omnia mortalia & immortalia continens. Et divinorti quidem ipse est auctor, mortalium uero generationem natis suis tradidit absoluendam. Illi igitur suumimitati parentem, principium (panimæ immorta le suscipientes, animam ipsam mortali corpore clauserunt, totum & corpus a. 10 nimæ quasi uehiculum subdidere, atc in eo aliam animæ speciem mortalem fabricauerunt, que grauibus necessarijsce perturbationibus afficerer, Qua

🌇 y o n i A m uerò nobis in 环 rum prima foret uoluptas, escà maxima mali: dolor deinde, fuga impedimentumica bonorum: audacia præterea, metusép, colultores amentes: acce deret & implacabilis iracundia, spes etiam blanda, conciliatrix 63, cum irrationali sensu, amore epomnium inuaso re. Illi ergo hæc miscentes, necessario mortale genus composuerunt. Cæterùm ne divinum ulla mortalium conta cogeret, pollueretur, seorsum ab illo in alia corporis sede mortale collocaue. runt: atc à pectore caput, ceruice & collo interiecto, separauere. In pectore igit et thorace mortale genus anime poluerut: cumica id naturaliter partim melius, partim deterius ellet, disposuerunt rurlus thoracis capacitatem, discernens & sedem tanquam uirorum al nem enim quandam nomine diaphragma, quod etiã phrenas uocant, inter hæc mediam interiecerunt. Partemigl tur animæ fortitudinis iracundiece par ticipem, contentiolamés capiti propin quiorem tecere inter diaphragma ceruicemip mediam, ut hæc obediens rationi, una cum ipla cupiditatum genus ui illata coerceat, siquando rationis in arce capitis habitantis, iusia cupiditas respuat. Cor uerò uenarum originem, fonteméplanguinis per omne corpus impetu quodam manantis, in stipatotum regione suspendere voluerunt: ut

quando

quando iræ uis exardescit, ratione nun ciante si quid extrinsecus iniuste siat, uel intrinsecus aliqua concupiscentia rurbet, tuc celeriter per angustos quoslibet meatus quicquid in corpore sensus est particeps, iusa minas ca persentiat, atos ita obediat oblequaturos omnino, toleretés in omnibus præstantis. fimi illius imperium.

## SEBASTIANI FOXII MORzilli Commentarius in 1111. partem Tímæi.

🕇 Vm causarum distinctionem superius sēcisset Plato, ac de hominis generatione in his sit dicturus, causam iterum materialem huic accommodat : ut non folum communes cuiufg rei caufat, sed proprias ettà exponat. Primò enim, Cum de ma quadam quali subiecta, informataq; fuerit à Deo, ad illam rursus ueniamus, doceamusq; breuiter, ame bominis generationem, quomodo fuerit ca in ordinem adducta. Itaq bac Plato quali axiomata proponit. Initiò materiam ordine carusse, imò cam informem quasi casu quodam delatam. Et elementa tunc distincta non suisse, sed consusa. Itemás, illa omnia Deum mirabili confilio distinxise. In quibus omnibus, quemadmodum sepe diximus, rum in materia productarum ante mundi ortum nerè fuisse, sed ratione quadam cogitari, quatenus consusso ordinem rei præcedit, er priuatio generatione prior est. Hoc enim modo universi, eiung; partium generationem distinctam intelligimus, si prius materiam informem fuisse, posteaq; in formatam, & in ordinem adduct à dicamus:id quod Alcinous, ceteriq; Platonici affirmant. Qua de re cum multanos in præcedemibus retulerimus, satis nem tradidisse, ut ad parui mundi, id est hominis or tum ueniamus. Quemadmodum enim ancea, cum mundi ortum Plato exponeret, primò materia informationem, generationemq; rerum cofusam tradi dit, posteaq in ordinem distimxit: sic ctiam hactenus confuse, ac sine ordine de multis hominis siue parui mundi partibas differuit, ut de anima, fenfibus, affe Aionibus, somno, eiusmodia; alijs. Nunc rursus eadem ordine distinguens, huius animalis singulari ge ut ex sequentibus liquebit. Et divinorum quidem ipfe est auctor, mortalium nerò generationem natis suis tradidit absoluendam.) Quoniam in superiori bus de animi divisione ac partibus diximus, quo pa-Ao immortalis à Deo, ac mortalis à dijs iunioribus crearetur:nunc reliqui est, ut quomodo partes illæ due coniuncte in homine sint, doccamus: qua ex

re utriufq; discrimen facile cognosci poterit. Primò igitur, cum dininam hominis parto, ut Plate inquit. Deus efficerit:partem nerò mortale dij inniores:ue tranque esse in uno quodan gninali connexam con. flitutum fituat ex præcedentibus constat. Hoc ita fla: tuto, quid ex connexione illa eueniat confideremus. Infusa iam rationali anima in corpore, perturbatio nes omnes simul cum sensu oriuntur.id enum ab cor. pore habet anima, ut affectionibus frequenter com-10 moueatur:quemadmodum suprà declaraumus. Affectionum autem præcipuæ funt, dolor, uoluptac, fpes, audacia, eiusmodiá; alia, quibus animi sape per turbantur, que omnes ab irrationali anime parte nascuntur. Quo nomine ne inter animi partes confu fio effet, cum irrationalis rationis participi repugna ret, singule suis locis discrete sunt. Namrationalis anima uis in capite, irafcibilis in corde, appetitoria in iecore collocata est,eædemý; interuallis quibufda distincte sunt. Qua sanè distinctione ideireo Plato terla,inquit, suprà dixerimus, quo pacto necessitate 20 utitur, ut Galenus lib. 5. de Placit. Hippocratis & Platonis, atq; Alcinous referunt, quòd hætres animi facultates diverse omnino sine, comrariaq; simul in codem esse nequeant. Nam cum ratio ab appetitu plurimum diftet, utrung ibidem existere non posset, quando idem sibi repuguaret. Quo fit, ut diuerse facultates sint, er rationis particeps, er eiusdem expers, diversis in locis sine posite. Huc accedit, quòd cũ intelligimus, raciocinamur, recordamur, alijsý; huiusmodi functionibus utimur, in cerebro minime quidem intelligat, confusionem illam re- 30 id sieri experimur: & cum in ijs multum inhæremus, quasi dolore quodam capitis satigamur. Eodë quoq; modo du irascimur, odio babemus, dolemus ue, id à corde proficifci sentimus. Ex quibus omnibus diverfas effe tres illas animi facultates intelligimus : ut latius in sequencibus dicetur. In pectore igitur, & thorace mortale genus anima posucrunt, cumq; id naturaliter partim melius.) Cum ratio in cerebro fit pofita, reliqua uerò animi pars irrationa lis inferiorem locum obtineat, ne rationem impedisit, cum Platone banc mundi communem generatio- 40 ret, ac subiecta illi esset, irascibilis quidem in corde tanquam media collocata est, ultima uerò appetitoria infimum locum est fortita. Qua de causa irascibilem Plato uiro cuidam propter feruorem 😇 animositatem comparat, appetitoriam fæminæ ob imbecillitatem. Cuius rei ut intelligenciam faciamus, fingulas corporis humani partes ostendamus, à pectore initio sumpto: siquidem in his Plato totam cor poris fabricam exactifime describit, posteaq; ad cæ term hominis uires tradenda progreditur. nerationi accommodat, cunctaq; illi ordine tribuit, 50 Aun, ut Galenus lib. s.de V su partium, er Aristoteles lib.1. de Animalibus referunt, pars illa est, quæ inter colli radices, & uentrem fita, è dextris læuis 🤹 coffis componitur. Idem autem totum communi nomine Thorax appellatur:cuius tamen amerior pars Tudos, ab offe quoda nominatur: posterior uerò spina, fine dorfum. Iam intra pectus ipfum cor, pulme nesq;, ut nāturalis caloris, ac uitalium fpirituum, et respirationis

refbirationis instrumenta fint, continentur:cor nimi rum in finistro latere paulo superius, pulmones autem in dextro aliquantulum inferiores, ut perpetua illa sufflandi uicißitudine tum cordis nimium calore refrigerent, tum uocis fpiritum emittant. Atqui cor ipsum, or pulmones, crassa quada ac dura membra-134, quam ppévas, id est feptum transuersum, er diaphragma uocat, à uetre dirimit, ne crasi ciboru ua pores è uentriculo sursum ascendetes, illud offuscet. Igitur in eo pectoris medio spacio cor inest, cuius 10 motu, Galeno auctore, à natura proficisci, motu uero diaphragmatis ex anima, constat. hoc enim tum intensum, tum laxatu, motionis initium est. In hoc loco cor situ, irascibilis anima sedes est: quonia ira rationi proxima, et subiecta, ministrandi uim habet, ut ab ea ueluti principe imperata cohibeat appetitus. Nec enim fatis est, ratione iudicare cohibendos esse appetitus, quin irascibilis facultatis animositas, ut ministra rationis, cos cohibeat. Quam ob caustamisima sit animi pars, buicq; abiectisima altera quafi ex diametro repugnet appetitoria, media inter utranque irascibilis est, que eandem appetitoriam rationis iussureprimat. Vnde irascibilis rationem fequitur, quamuis dinerfa sit ab illa : ac si ratio appetitus sequatur, irascibilis quoq; sequetur: si illa fugiat, hac rurfus refugit. Quo nomine rationalem quidem animam homini ratione utenti Plato comparat, irascibilem leoni, appetitoriam belluæ cuidam uariæ ac multiplici, eædem enim tres partes ut 30 actionibus inter se different, ita locis distinguutur. nec mirum est, unam eandemq; animam diuersa ratione compositam ex contrarijs esse:quando id non ad eius natură, sed ad facultates sit referendu. Cartilaginem enim quanda nomine diaphragma, quod etiam phrenas uocant, inter hec mediam interiecerunt.) Quoniam sensitiua anima inseriorem homi nis partem obtinet, ac una ipsius pars in corde, alte rag in iecore est, internallo quodam ambæ seinthe inter se sunt, nimirum diaphragmate. hoc enim 40 rascibilis. Cum ergo irascibilis facultatis hoc mumembrana quada est costis annexa, qua cordis sedem à uenericulo discernit, ita ut media sit inter um bilicum er cor ipsum. Appellatur autem diaphrag ma, interposita illa membrana, phrenes, ut Aristote les lib.3. de Partibus animaliu refert, quasi prudentiæ particeps: quoniam cordi,in quo prudemiæ uim ponit, præteditur, non autem quòd prudentia in ea fit . In hac igitur sede, partem animi irascibilem, quam Apuleius animositate nocat, Plato collocat, tum ut medium corporis locum obtineat : tum ut, 50 tum irascibilis est: promdeq; calidioris cordis bomi cum capiti sit proxima, rationi subserviat. Nam ad cohibendos appetitoriæ impetus belluinos, ministerio irascibilis ratio utitur, & ut canis contra belluam quandam tributa homini est:ideoq;, appetitoria (Platone auctore) comunis est homini cum bru tis animantibus, ratio uerò cum dijs: irascibilis demum bominis propria est potisimu, quamuia alijs

animalibus infit, in quibus tamen illa rationi mini-Cor uerò uenarum origine, fomemás me paret. sanguinis per omne corpus impetu quodam manan tis,in stipatorum regione suspendere uoluerut.) Animæ irascibilis sedem clarius etiam describit, cordisq; situm & naturam in corpore humano docete, ut eius uires intelligātur. Ergo ut omnia melius explicentur, quando de cordis situ in pectore antea di ximus, primò in his dicamus, quo patto anima irafeibilis prauis actionibus externis sefe, internis ue opponat:deinde,quomodo fanguinis feruore id fiat: ultimò, cur uenarum ac fanguinis fons cor uocetur. Duo sunt affectionis genera, que rationem perturbare folent: unum ab externis rebus appetitum mouemibus profectum, alterum ab ipfa ui appetendi. Vtrunq; irafcibilis anima, rationis iussu uel sequitur, uel cohibet. nam si ratio ijs assentiatur, irascibi lis quoque affentitur : si illa refugiat, 🖝 hæc itidem refugit . Igitur iræ uls contra utrung; affectionis ge sam, Galeno etiam auctore, cum ratio ac mens præ- 20 nus obijcitur . Si enim ratio iniuste quicquam sorae fieri iudicet, ira cominuò ad id uitandum quasi ministra sese offert . eodemás modo, si que cupiditas, uel appetitus ab eadem appetitoria anima suboriatur, comrà ira illi opponitur. Quamobrem uirtutis uitiją; actio omnis tum ratione, tum affectu continetur : ratione nimirum, quando ratio illam quaft comprobans sequendam inbet, aut eandem improbans fugiendam censet : affectu autem, cum irascibilis id quod ratio examinauit, et præcepit, sequitur. Siquidem irascibili opus est ad sortitudinem, tempe rantiam, ad affectus reprimendos, ad omnem denig; uirtutis actionem. Vnde diuerfas etiam uirtutum origines, uel auctore Aristotele, esse intellige . Nam prudentia in mente, fortitudo in irascibili, er temperantia in appetitoria, ac in noluntate institia col locatur. Ex quo patet, uirtutes morales, ut in Ethic. refert Aristoteles,affectu partim costare,uelut ipsamet uitia. Quo nomine iudicium & contemplatio rationis propria funt:actio uerò, er rei executio, inus sit, id sanguinis calor, er efferuescentia è corde nasces, efficit. Cum enim cor arteriaru, caloris, spirituumą; omniŭ origo sit, ipsumą; natura sua sit calidißimum, ex se semper ad cerebrum calidos spiritus emittit. At cum ira homo rapitur, id fit, quia calor cordis efferuescit obiecto aliquo, calidioresq spiritus ad cerebrū extollit. Vnde trati homines ple runq; exardescere uidentur. Ergo seruor ille spiri tuum è corde ad cerebrum afcendentium, instrumen nes animosiores, iracundiores q; natura sunt. Quare cor quasi fonsignis animalibus est tributum.pri mumq; in utero, teste Aristotele libro 2.de Animalium generatione, nascitur: quoniam potissima uitæ pars calore constat. Quanquam Galenus in libro de Fœtuŭ formatione, iecur prius gigni, quâm cor, afferit. Sed hane nos questionem Medicis discu

tienda relinquamut. Cum itaque è corde sanguinis magna pars in uarias uenas dimanet, calorq; omnis eidem naturalis inhareat, commouete irascibili ani ma, cor magno calore incenditur, sanguinem q; inflammas, totum corpus incendit. Qua de causa excitandam esse iram aliquando, ut frigiditati corporis medeamur, medici precipiūt: et philosophi iram definiunt, caloris efferuescentiam in corde. Hoc igitur modo irascibilis anima in corpore mouetur. Iam uerò dum cor esse uenarum ac sangumis originem 10 Plato dixit, ita ut ab eo tanquam fonte sanguis uniuersus oriretur, inepte aliqui interpretamur, quasi is iecur sanguinis esse fontem ignorarit, ac non arte riarum origine cor hic appellet, sed uenaru. Nam, ut Galenus lib.6.de Placitis Hippocratis & Platonis resert, antiqui uenas pro arterijs capiebant, & cor arteriarum origo est, ut iccur uenarum ac sangumis. Quare originem uenarum pro arteriarum cor hic nominari à Platone, intelligédum est. Quatuor enim uasoru ora in corde Galenus ponit, duo 20 in finistro uentriculo, duoq; altera in dextro. Ex illis duobus unum ex pulmone spiritu ducere, alteru adductum in arterias omnes dimittere inquitiex his autem alterum è iecore sanguinem sugere, alterum m pulmonem diffundere ait. Quo fit,ut arteriæ solum è corde nascantur, non autem uenæ sanguinis. Ideo Plato & Galenus, mediciq; omnes bac in re consentiunt:idq; ipsum de Platone Galenus in libris de Placitis Hippocratis & Platonis uidetur intelligere, cum utriusq; sententiam conferat. Differunt tame illi ab Aristotele, quòd hic aperte lib. 3. de Ani 30 ipso iecore uelut in speculo figuras sumalibus cor uenarum mittum appellat. cum enim ue narum originem quærat, earumq; coniugationes de scribat, in corde fontem illarum posuit, in iecore ucrò minimè.

Cum uerò cognoscerent cor rerum terribilium obiectu trepidaturum, & ira fæpius flagraturum , idás opus omne per ignem fore, æltus huiulmodi të perandi gratia, pulmonum tegme cordi adhibuerunt, molle primum atquex 40 licafficiat, ut partim ex habitu recto angue, deinde cauis extrinsecus fistulis spongie instar distinctum, ut spiritu potuci hausto cordis ardorem huius modi respiratione & refrigerio tepefaciat. Quam ob caulam arterias tanquã aquæductus per pulmonum substantiam deriuarữt,eamý; cordi, quali mol lem saltum circudedere: ut quando nimia feruet ira, inde ad faciliorem obedientiam temperatum deferueat, seda 50 gerens: tunc sane pacata mansuetamos tocs tumultu rationi facilius cū ira ministrare & obsequi ualeat. Postremò eam animæ partem, quæ esculenta & poculenta cupit, & reliqua omnino

MORZILLI quibus corpus indiget cocupifcit, me diæ regioni inter diaphragma & umbilicum applicauere: ubi quoddā qua si præsepe ad totius corporis alimoniã extare uolebant, & ibidem illam uim animætanquam agreste animal alliga uerunt. Hic sane illam corpus suum ale renecellarium elt, liquidem mortale quandoct futurum est genus. Vt ergo ad præsepe semper illa pascatur, habitetés procul à consultore, ideoés illum clamore et strepitu suo minime turbet, sed permittat præcipuum nostri ducë tranquillo in otio communi omnium utilitati confulere, regionem idcirco in feriorem ipli habitandum dij dedisse uidentur. Quoniã uerò uidebat Deus partem illamanime talem fore, ut ratio nem non exaudiret: & fi quo fenfu pul faretur, nullo modo rationibus obtem peraret, sed simulachris uisisco nocte die&maximeraperetur:idcirco naturam iecoris procreauit,& in eius habitationem disposuit, densam inqua naturam, lenem, claram, dulcem, & amaritudinis non expertem: ut cognitionum ex mente descendens potentia in scipiente, aspectuics simulacra redden te,quandoque recepta terreat ipfum, quandocunque cognata amaritudinis parte usa, minas & intendens, & totire pête suffusa iecori, felleos terribiles & colores oftentat: contrahens præterea iplum, rugolum et alperum totum red dat, ac fibras eius, bilem, eius & uentriculum,& uenas quæ portæ uocantur, deflectens atque contorquens, partim obstruens & concludens, dolores detrimentace præbeat. At rurfus quando mansuetudinis ex mente inspiratio co traria uila effingit, amaritudinem quidem ledans ex eo quod aduerlam libi naturam necs ciere necs attingere uelit, dulcedine uerò illi ingenita utens, & omnia recta, lenia, libera in ipio di. partem anime in iecore habitantem fa cit, adeò ut etiam in somno moderate attecta lit, uaticinio quatur, quando rationis prudentiæ est expers. Qui

IN

IIII. PART.

enim nos composuerunt paterni illíus mandati memores, quo mortale genus præceperat quam optimum pro uiribus fieri, ita deteriorem nostri partem instituerunt, ut ipsa quoce ueritatis foret quodam modo particeps. siquidem in ea expleri uaticiniù statue runt. Quod autem dementiæ humane gumeto elle nobis potelt, quòd nemo dum sanæ mentis est, divinum & verū uaticinium ullum assequitur, sed cum uel somno prudentiæ uis præpedita est, uel oppressa morbo, uel diuino aliquo raptu è suo statu dimota, fieri diuinatiosolet. Prudentis uerò duntaxat officium est, quæ à fatidico furenteq ingenio dormiendo uel uigilando pro 20 nunciata funt, intelligere: & quecuncy uisa illuxerint, ratiocinatione ita discer nere, ut qua quid cratione, & cui futu rum aliquid, uel præteritum, præfens' ue bonum uel malum portendere uideatur, explanet. illius autē qui manlit manetépadhucin furore, no est officium quæ uiderit aut protulerit iudicare. Scitum profecto priscu id dictu: 30 Agere lua, lecs iplum cognoscere, 10. lius prudentiæ est opus. Hinclex iubet divinis vaticinis iudices præesse prophetas, quos Vates quidam nomi nant, ignorantes prorfus eos oraculorum uilorumés, quæ obscuris uoluminibus inuoluuntur, interpretes elle, nõ uates.Quare qui uaticinia iudicant, no uates illi quidem, sed prophetæ, id est uaticiniorum interpretes pronunciato 40 restp uocandi. Attp iecoris quidem na tura ob hanc causam talis facta est, & in ea sede qua diximus collocata, diuinationis scilicet gratia. Ac etiam uiuen te unoquoq talium ligna clariora exprimi solet: uita uerò priuato, cæcitas accidit, nec euidens quicquam fit uaticinij lignum.

Vt causas, usumq; singularum corporis partium 50 explicet, pulmonum descriptionem cordi subiugit, qui propter cor ipsum facti uidentur. Pulmones igitur natura sua rari, er spongie similes, spiritum in fe,refpirationisq; caufas continent. ijdem enim tum se comprimentes, tum laxantes, cor refrigerant, animalesą: spiritus emittūt . ipsi autem, Galeno auctore, tria genera uasorum habent:unum ad sinistrum

COMMENT: cordis uentriculu, alterum ad dextrum, tertium ad fauces pertinens.et ex sinistro cordis uentriculo san guinem exhauries pulmo alitur, ipfeq; rurfus in dextrum illius os spiritum emittit, corq; idem refrigerat.in tertium deniq; uas fincibus annexum, externus aer per afperam arterià immittitur, dum pectus dilatatur : aut internus halitus emittitur, dum idem costringitur. Ergo huiusmodi natura, usuq; pulmo nis est, ut Galenus latius explicat. ex ijs enim spiri-Deus divinandi vim dederit, illudar- 10 tus in cor diffluens, calorem nimium refrigerat, & cor ipsum fouet. Hic tamen dubium est, cur Plato pulmones exangues effe dicat, cur ue hausto spiritu, potuq;, cor refrigerari afferat, cum nullus in pulmo nem potus cadat, sed in uentriculum. Pulmo quidē, ut Aristoteles lib.3.de Partibus animalium ait, refri gerandi cordis causa cum sit, caloremá; huius nehe mentem è sanguinis copia nascentem mitiget, originem sui motus à corde habet, causam uerò spirandi intra feipfum. Idem præterea in animalibus uarius est. in alijs enim sanguinem alique, in alijs uero nul lum habet:sed, Galeno auctore, sanguineus est, non quòd natura sua illum habeat, sed quod à corde sugat. ipse enim à corde mouetur, cum motus sit expers:tum fanguine purißimo nutritur. At boc tamen in loco Platonem quidam reprehendut, quòd is potum cibumq; in pulmones immitti, indeq; fpiritu ori ri dixerit:quorum è numero est Nicias quidam medicus apud Plutarchum lib.7. Sympofiorum, & apud Macrobium Disarius lib. 7. Saturnal. cap. 15. Quibus Galenus lib. 8. de Placit. Hippocrat. et Pla tonis, atq; ijdem Plutarchus & Macrobius respondent, non fuisse adeò imperitum Platonem, ut cibune potumą; in pulmones deferri putarit:sed quòd aliquid ex ipsa potione per sauces er asperam arteria in pulmonem subiectum defluere censuerit, no quidem per medium foramen, quo respiratio fit, aerás ducitur, sed quod circa tunicam aeris instar descendat . Ex quo etia tußim oriri Galenus idem inquit, precipue si crassus ille spiritus è cibi natura deflues respirationis arterias intercludat. Sed ne plura nos in hanc rem dicamus, quàm tres illi auctores, quos suprà retulimus, copiose declarant, ad pulmonis usum redeamus. Respirationis causam pulmones à pectoris laxatione habent, ijdemą; cor tum laxati, tum cotracti, sufflando refrigerat, ut uebemens eius calor mitigetur:ne fi subito terrore, tra ue illud exardescat, calore magno animal dirumpatur. Cor enim, siue ira homines, siue metu corripianuur, subitò exardescit, sanguinemý; omnem à uenis in se attrahit,ideog; calidius.ardentiusg; fit:quod nifi pulmonum spiritus mitigaret, interiret animal, cum calor extrà prodiens illud difrumperet. Qua de caufa arterias inquit Plato, quafi aquæductus, per pulmo nes deriuari:hoc est, pulmonem ipsum cordi alligatum, spiritu in ipsum & arterias omnes traducere, ut iræ,cordisq; ipsius feruor sedetur. Nam per illam uena,qua fanguine à corde pulmones hauriut, uiciffitudine

situdine quadă firitu emittunt, codemá; modo per asperā arteriā è naribus, saucibusq; uerem externū ipsi hauriŭt,isq: per omnes illorum meatus spongiæ similes immissus inflat, ac uelut folles dilatamur, ad expirationem efficiendam:ut postea dicemus, cum ad respirationis usum explicandum suerit deuemu.

Postremò eam anime partem, que esculema & poculenta cupit, & reliqua omnino, quibus corpus indiget.) Post explicatam pulmonis naturam,connexionemá; illius cum corde, reliquum est, ut ani- 10 me appetitorie sedem, id est iecur describamus. Ie cur autem inter diaphragma & umbilicum interijcitur, ut Plato inquit:idemq; anima appetitoria fedes est, quando alimenci corporis ficultas in co inest.-Omnis enim cibus cum in sanguine conertatur, ad uitam bominis tuendam maceratus iam, et in chy lum mutatus, ad iceur defertur, ibiq; concoctus in fanguinem degenerat . Quare iecoris facultas in alendo folum,, pafcendoq; corpore intenta est, atque ideo anime appetitorie sedes dicitur. Hec eu plan- 20 tis communis est: ac proinde iecur omnis sensus expers, plantæ cuidam comparari poteft, quòd solam uegetatricem facultatem habet. Sed ut nos huius fitum, uimq; melius declaremus, cum superiorem pe-Storis partem cor ac pulmo obtineane, in inferiori tamen iecur & lien ponuntur : quorum illud in dextro, hic in finistro latere est. Vtrung; autem costis annectitur, sed iecur quidem multas ex se uenas diffundens, unam ad os uentriculi mittit, per quam terecipiens, or concoquens, in sanguine mutatiquem à colore proprio, caloreq concoctionis, ruben red dit. Est enim iccoris natura, quasi mollis quadam et rubra caro, concreto sanguini similis. Iam uerò sanguinem factum in multas iecur uenas dimittit, ac unam ex ijs potißimum in alterum dextri uentriculi cordis sinum deriuat, quam Cauam uocant, à qua cor idem alitur. Que cum ex ipfo iecoris gibbo nascatur, spine adherens in multos diducitur ramos: lum subit, alter ad ingulum ascendit in duas partes divifus, quarum bine ad manus per humeros, or ad caput per ceruicem dividuntur. Igitur iecur uenarum omnium origo est, itemá; altricis facultatis initium:quod idcirco Plato bellue cuidam comparat, quia omnes appetitus sequitur, solumés corpori alendo, propagandoq; incumbit. Vnde animæ uis in eo sita, quasi corporea, et cibo potioniq; intema, ra ționi ex aduerfo opponitur. Atq; banc corporis par 🛴 tem Plato significans, cam inquit animi partem, que 50 confusione humorum terribilia, diuersaq; insomnia cibum, potionemą expetit, in media regione inter umbilicum & diaphragma constitutam esse. Quafi diceret, iecur, ad quod cibus omnis maceratus, @ in uentriculo coctus demittitur, quodq medium est in ea corporis parte costis adiunctum, sedem anime appetitorie esse. Nam ut idem corporis alendiaim habet, nullius g: plane sensus est particeps, sed

quasi plāta quedā est:ita etiam anima appetitoria, boc est facultar illa, quam o perforup, id est altricens nocat Aristoteles, in ca parte sita est, ut ui eius corpus alatur. Et quidem cum eadem facultas in alentem, generantem, & appetentem dividatur, omnes has quoque partes anima appetitoria in iecore babet. Nam illa ex codem iccore fauguinem per uenas diffundens,totum corpus alit, propriamą; babet gi gnendi fui fimilem facultatem in codem pofitam loco.ab eo enim sanguis in renes deflues, in semen ner titur generationi aptum : denique uim habet appetendi-quatenus corpus alere, suiq; simile procreare expetit. Que omnia cum à ratione longisime abfine, er cum belluis communia fine, iure anima appetitoria bellue comparatur, ut Galenus etiam lib. 6. de Placit. Hippocrat. & Platonis refert. Preterea cum multas quoq; alias corporeas affectiones anima cadem habeat, iecur inquit fimilē ijs, accommodatamý; naturam habere : quoniam id ad animæ cupiditatem excitandam, sedandamás rursus, dulce dmem, amaritudinemą; habere inquit : itemą diuinationes omnes in fomnis incidences in eodem relucere, quia ob leuitatem eius, foliditatem, ac nitorem, um à ratione emanamé in illo putat refulgere. Que omnia ut nos apertius exponamus, quid nam amaritudo, dulcedo q; iecoris ad anime cupidi tatem excitandam, compescedam ue conferat, uideamus, aut quomodo divinatio per somniti in codem hat. Cum cibus omnis,quo utimur,quatuor nuem macerati cibi succum potionis bumore muxtu 30 primis qualitatibus, quatenus mixtu corpus est, con stet, idem q; in sanguinem à iecore mutetur, necesse est omnes quatuor humores primis illis qualitatibus respondentes, bilem, pituitam, atram bilem, & san guinem, simul gigni, indeq; ad suam quemq; sedens defluere. Ideoq: in iecore tenuis cibus concoctus, er in sanguinem iam nersun, bili, pituitech, er atræ bili admixtus est: fed ne humorum permixtio illa ibidem fit, ac in fua loca finguli deriuëtur, leuißima fanguinis iam facti pars, & ignea, hoc eft bilis , in quorum unus magnus in dextrum cordis uentricu- 40 fel,per canale quoddam demutitur. Purißimus deniq; fanguis pituitæ admixtus, ut facile defluat, per uenas, totumq; corpus dividitur. Ergo cum distius ctio hec quatuor humorum aut singulis noctibus, ut Aristoteles in lib.de Insomnijs resert, post sumptum cibum fiat, inter dormiendum, antequam finguli in fuas regiones defluant, permixti sinc, fit, ut animalis appetentia propter intemperatam constitutionem magis excitetur. bilis enim calida, er ignea, sanguinem inflammans, appetitus uarios gignit. Qua ex pro humoris abundantis copia apparet. Itaq: quecunq; tempore bilis sanguini admixta est in iecore, magis excitatur animal ad cupiditates turpes, ac bellumas . igneus entm bilis calor temperatam fanguinis caliditatem inflammat. Qua etiam de caufa Plato amaritudine ait appetitus excitari, nimiruns cum bilis, que propter calorem nimium amara est, fanguin**t** 

fanguini admiscetur : itemą; dulcedine eosdem sedari, quia sanguis natura sua dulcis, propter caloris humorisq; temperiem purus sit, nullisq; alijs bumoribus permifceatur. Quare turpiu, corporearumq; rerum in appetitoria semper cupiditas est: fortitudo uero, animositas, or audacia in irascibili:ratiocinatio, uolunt.s, mens in rationali. Ex quo sequitur, di uerfam effe alimenti in iccore concocti actione, que appetitus moucat, componat ue: quod Galenus in lib. de Animi morum & corporei alimenti confecu- 10 tione mutua testatur. Hoc ita proposito, reliquum est, ut quo pacto divinatio in iecore per sommum fiat, doceamus : in primis tame, quid in ea re sentiat Academici, explicemus. Plutarchus lib.5. de Placit. philof. hanc Platonis de diuinatione sentemia profert: Thatwo use nou or goino i the war Inhi dodys σι πατά τὸ ούθερμ, όπερ έτιμ ούθυσιαστιόρ πατά θαότη ατης ψυχης, όπες άπον οὐθεσιασικόν, παι το οναροπολικόν, έτωτα πλάσα μέρητης μαι [ικης έγης ίνεσιρ. Huic etiam fententiæ Iamblichus in lib. de Mysterijs Aegyptiorum astipulatus, diumatione esse inquit propriam animi in somnis soluti. Duplicem enim ille ipfius uitam statuit:unam communem cum corpore, alteram ab illo seiuncta, itaq; cum uita illa à corpore separata, id est intelligentia ab omni corporea concretione libera est, ut in uigilia quadam, altius fefe extollens, ad fuamq; priftinam naturam rediens, futura sæpe præuidet. Vnde Plato in Sympofio, divinationem inquit hominum commune Quinetiam Galenus in lib. de Præsagio ex somnis fumendo, his affentitur, cum infomnia dormientium egrotorum medico confideranda, tanquam morbi indicia præcipit.animam enim inquit corporis pro fundum ingressam, eiusdem afflictiones semire, proindeq; insomnia ex ipsa corports constitutione ipsam percipere. Diumationem aute animus ex somno per se liber ac solutus cotinet. Quod Aristoteles in lib. de Diuinatione per somnium uidetur semire, cum propriam cuiusq, natură, seu dæmonem insom- 40 tium intemperiem, copiamq; ratio impeditur, libenia mittere affirmat : causamq; se ignorare, qua qui ad Herculis columnas, er Borysthenem habitam, di ument in somnis, dicit. Ergo cum somnia dininationem efficere nonnunqua foleant, ac Plato id mul tis in locis affirmet, restat nunc inquirendum, quomodo in iecore imagines mentis reluceant, eæq; diui nationis cause sint. Sed prius tamen communes infomnij causas exponamus. Cum noctu animal somno graustur, sensus etiam omnes grauantur, uaporesq; ab stomacho ascendentes cerebrum offuscant: 50 idcircoq; illud prosternitur, quia calor in stomachü Se recepit, coquendoq; cibo inteneus est: nec antè hominem excitat, quam sanguis sucrit effectus. Hoc iam cofecto, quasi stimulis animal excitatur, omnisq; mebula cerebru offuscans deletur. Cum ergo somnus boc modo fiat, fenfusq; omnes fopiti tunc fint, imagi ves rerum in memoria collocate à phantasia, que

tunc libera est, educuntur, uarieq; per cerebrum di scurrunt, ita ut in ipso animali eædem rursus confufæ,uariæq; obuerfentur, diuerfaq; infomnia gignāt. Vnde fit, ut ea quæ in uigilia homines effecerint, aut cogitarint, noctu plerung; fefe ijs dormientibus offerant. Itaq; calor tunc, qui in uentriculo ac iecore est,alimemaq; ibi cõcoquit, foluta phantafia, diueras agitat rerum memoriæ insitaru formas, easq; reuoluit, quousq; sanguine in corpus diuiso, undiquaque calor idem permeet. Quare in somnis animæ appetitoriæ uis, consopita irascibili ac rationali, propter cerebri offuscationem libera nagatur, exul tatq;, ac turpia innumerabiliaq; iactat pro appetitus sui impetu: omnia demum à ratione aliena tune cogitat, ut homines occidere, multa expetere, que ratio uitaret. Atqui huiusmodi insomnia, cum appetitoria uis animæ in fomnis uagatur, ratione alligata, ciboq; ac potioni concoquendæ intenta eft, profert, que talia quidem sunt, qualis humoris fuerit o natura. Nam si pituita in uemriculo tunc affluat, quasi fluminibus immergi uidemur : si bilis, inflammari: fi sanguis, uolare. Quare insomniorum causa in appetitoria ui animi sita est, quatenus calor ad iecur & uentriculum receptus, impressas rerum imagines in somnis excitat. At uerò cum moderata humorum materies in uentriculo est, nec tam libere appetitoriæ uis uagatur, ac rationis uigor aliquis remanet, somnia quidem, quæ tunc obuersamur, leniora sunt, ac rationi magis consentanea, ideoq; recum difs effe cofensionem, qua utriq; coniungantur. 30 rum futurarum præsagia fieri nonnunquam solent. ex quo divinatio per somnium oritur. Nam cum ani marationalis tunc temporis libera sit, consopitisq; fensibus, ad naturam suam intelligibilem redeat, nec uisis corporeis impediatur, multa tunc exactius diiudicare, futurorumą; multorū anteceßiones præuidere folet. Quapropter duplicem ex hoc loco insomnij formam esse considerandum est, unam anime appetitorie, que in iccore est, propriam: quando propter cibi, humorumá; in uentriculo subsiden raq; phamasia est, ac turpes cofusaq; imagines inuehit:alterà animæ rationalis liberæ à corporis obstaculo per somnum,cum eadem,ligatis sensibus,ma gis uiget, planeq; intelligibilis fit : quam diumationem appellamus, si futurŭ aliquid prævideat . Quå tamen dæmones homini tribuere ob certam aliquam causam Plato intellexit, ut Porphyrius, Psellus, a= liją; Platonici dicūt. Vnde Pythagorico modo Plato divinationem banc in iecore leui & lucido fiert ait, cum placato animo demones illà immittat. Que sanè in iccore apparere dicuntur, ut Marsilius ait, non aliter quàm in fœtu mulieris grauidæ imaginæ tio notam aliquam imprimit, ut sepe euenire cernimus infantibus recenter natis. Igitur has duas infom nioru causas Plato intelligit, easq; in iecore ponit, quòd calor omnis, qui per somnum sese illuc recipit, imagines omnes excitat, or ad cerebrum effert.

fert. Que, si foluta ratio sit propter bumorum, uti diximus, temperiem, pulchra, futurorumą; prafa-24 infomnia fieri folent: si uerò ligata, er ob intemperiem consopita, turpia, ratione q; uacua gignuntur. Atque banc itidem duplicem infomnij caufam in Politia Socrates commemorat, cum dormičtibus, inquit, partent illam anima rationis participem sopitam languere, partem uerò irrationalem nimio ui etu exultare: ideog: ab illa bona infomnia, ucridicacj oriri:ab hac turpia, er iudicij expertia. Quem 10 esse dicit:sed Peripatetici etiam, ac maxima philolocum elegater Cicero lib. 1. de Dininatiõe expres-Quod autem dementia humana Deus um di ninandi dederit.) Quando causas dininationis per somnium exponere Plato capit, easq; in iecore pofuit:nunc rur fus eafdem perfequitur, rationem q: eiufmodi infomniorum reddit. itaq; ut eadem nos mo re nostro deceamus, singula Platonis uerba interpretemur. μανζικόν Plato in Phadro, quasi μανις nop dictam effe inquit, quod furore quodam bomines rapi, cum divinant, videancur. cum enim eius- 20 modi uaticinia in somnis fiant, aut ab ipsa diuina animi ui, aut à Deo immittantur, mediam quandam constitutionem tum homines habent, & ut Iamblichus ait, nec plane dormiunt, nec uigilant, sed ueluti capitis gravedine quadam, aut visus occupatione inter somnű nigiliamý; media impediűtur. At cum agrestis animi pars, hoc est appetitoria insomnij sutura præuidentis particeps fit, in ipfoq iecore propter calorem illi inhæremem, & spiritus excitante, rerum imagines representatur, cademás sursum ac 30 deorsum à cerebro ad appetitorie sedem seruntur, dementiæ humanæ uaticinandi um inquit Plato à Deo tributam esse: quonia in somnis cum sensu omni privatur homo, eiusmodi vaticinia prævideri cotingat. Itaq; tunc extra naturam fuam bomo positus uidetur, meneisq; inops apparet, siue à Deo infomnia talia mittaneur, siue ab anima rationali proficiscantur. Tamen prudencis uiri erit,ut Plato inquit, ea ipfa que præuiderit, cofiderare, memoriaq; bis incelligens, secundams; illam insomnij uim, qua animus rationis particeps futura prauidet, fignificare uoles, eam inquit no fine anima appetitoria mi nisterio sieri. Qua uis enim mens ui sua suturas res pravideat, id tamë non efficit sine calore, qui in ap petitoria animam tunc est receptus, quiq; imagines memoria insculptas educat, mentiq; officat. Quare cum sic sumus affecti, nec uerè, ut ait lamblichus, ui gilamus, cum fensus cosopianeur:nec uerè etiam dor mimus, cum mens libera sit. Qua de causa rationalë 🕫 animam, dum in corpore manet, Plato, Porphyrius, Academiciés omnes dormire, moriés dicunt, quod astricta sensibus, corporeisés rebus sit:in somno autem huiusmedi temperato, aut in divinorum contemplatione excitari ipsam, ac uigilare serunt, qua ui sua tunc maxime uti posit, nec à corpore illigetur. Vnde fabarum usum discipulis suis Pythago-

ras probibebat, quòd ea uentrem inflaret, prauaq insomni4 gignerčt, nec liberam ese tum animi uim propter prauos bumores permitterent. Atq ea de caufa philofophi,ut in lib.de Abstinentia refert Por phyrius, diligenter omnia nitabant, que animu cor pori alligarent, ne idem corporcis rebus impeditus, minus uti suo munere posset. Quamobrem non Pla to solum ex huiusmodi corporis temperatione animam ui sua liberè uti posse, diumationisq; causam sophorum pars, ut Cicero in lib. de Dininatione do cet. Sed de his quidem hactenus, ad Platonis intelligentia.nam que ipfe de uatibus, prophetis, er oraculorum interpretibus refert, satis aperta sunt, obiterq; dicuntur: quoniam de uaticinijs coepit dicere, de quibus Iamblichus in lib.de Mysterijs Aegyptio Atq; iecoris quidem narum, atq; alij Platonici. tura ob hanc causam facta est, or in ea sede, qua diximus, collocata, divinationis scilicet gratia.) Hec est dictorum superiorum conclusio, in qua iccoris u[um exponit.ait enim\_illud uiuenti homini cau[am dininationis per somnium esse, ob illas causas, quas retulimus. Sed cum in his Plato ait, Vinente unoquoq; talium signa clariora exprimi folent, uita uerò priuato cæcitas accidit,nec enidens quicquam signum uaticinij fit.) Minimė intelligat, bominė mor tuum ob calorem iecoris deficientem non ampline diumare, aut cecum tunc effe, fiue eiusmodi insomniorum ignară. Quinimò duplicem binc uitam bo: minis intellige, ut Macrobius, Plotinus, Platonició; alij affirmant:unam ipsius anima à corpore soluta proprià, alteram totius copositi hominis.Eodemés medo duplicem morte confidera:unam naturalem, cu anima discedit à corpore, nature imbecillitate: alteramipfius anima, cum eadem corporialligata cotaminatur, de quibus mortis acuita generibus in Phædone latius à Platone disputatur. Itaq: per uità illam, in qua talia infomnia divinationis plena visan tur, uitam banc anime separate intellige, cum cade firmiter tenere, ne excidant. Quod iplum in ijs uer- 40 in somnis consopito corpore suiget, at q: omnia exacte considerat. Per mortem bane, in qua nullum euidens signum uaticinij appareat, altisimum sopo rem cogita, in quo non medò corpus magno bumore grauatur, sed ratio etiam ac mens sepulta est, nihilq; in fomnis uidere dininationi aptum potest:aut si uideat, obscurü id est. Ideogs, ut Porphyrius ait, qui divinatoria insomnia pravidet, temperato som no dormire debent.

Proximum huic ad sinistram locatum est huius gratia membrum, ut purum hoc lemper clartics reddar, & instar speculi nitens at cp perspicuum, ad imagines& exprimendas accommodatum. Quapropter quando propter corporis morbum fordibus iecur abūdat, lienis raritas id purgans, eas combibit.

bibit, cum membrum hoc concauum sit, & exangue. Vnde purgamentis im pletum, excrescit tumetic sanie. Acrur sus cum mundatum corpus est, restrictum in seipsum consider. Quid igitur anima mortale, quid diuinum habeat, &ubi, & quibuscum, & quare hæc inter se disiuncta sint, diximus. At quod reuera ita sit ut diximus, ita demum al- 10 feremus, si diuinum confirmaret oracu lum: quod uerò uerifimile sit ita esse, & nunc & deinceps diligentius etiam in uestigando asseuerare no dubitamus, atch in præsentia ita sit nobis assertum. Quod autem hæc fequitur, similiter est tractandum.

Cum de iecoris situ dixerit, lienis usum ac locu do cet, quando illius causa factum uidetur, ut crasos omnes ac terreos humores exhauriat, tanquam fen- 20 tina quædam. Idem enim, ut antea diximus, prope iecur situs in dextro latere, spogiosus est, ae multis arterijs peruius, ut defluentem bilem atram ebibat, inflariq;, emisis ijs, constringiq; ijsdem excreatis, posit. A' iecore autem ad ipsum lienem uena que dam deducitur, per qua craßißimus sanguis ab illo deflues immittitur, et quo lien alitur: qui si cocoque re eum sanguinem nequeat propter melancholici humoris crasiciem, in uemriculi or egerit, ut appetitum animaniis excitet. Igitur lien ob hoc folum 30 uidetur factus, ut sanguine crassum, er bili atra ple num diecore sugat, reliquusq. purus relinquatur, qui in uenas debet diffundi. Proindeq; lien atræ bilis eft receptaculum, ut fel flaux, ac iecur sanguinis: quemadmodum Galenus, er eius imitator Theophi lus Protospatarius asserunt. Hunc ergo lienem ie cori proximum esse Plato inquit, ut impuro illius Sanguine bausto, purum, lucidumq; iecur relinquatur, commodius q; imagines in somnis obuer santes in co representari posint. Vnde nitorem hune, & 40 trianguli primi quidam & indeflexi,le plendorem iecoris puritati, perspicuitatiq; sanguinis tribuere oportet : siquidem sanguis spirituum uehiculum est, firitus autem imaginum, ac uitalis substantiæ. Ex quo constat, tanto esse puriores, subtilioresq; spiritus uitales, quo purior fuerit sanguis in iecore collectus, er concoctus. His hactenus ita expositis, universum animæ locum interiorem sic descripsisse satis fit . ex hoc enim intelligimus, tres illas facultates, rationem, iram, appetitum, in capite, corde, iecoreq; constitutas ef- 50 fe : easdemá; is quinque anima facultatibus respon lere, quas Aristoteles libro 2 de Anima commemorat . Nam altrici , motrici , fensitiua , uegetarici, & rationali, tres eædem, ratio, ira, cupidieasq; respondent. ut sensitiua & rationalis ad primam illam, quam in capite ponit Plato, boc est ad

rationem posunt referri, uegetatrix er altrix ad um appetitoriam, metrix demum ad irascibilem. Etenim rationis ac fensuum uires in cerebro funt, motus principium in corde, uegetandi & alendi facultas iniecore.

Reliquum est enim, qua ratione cæ tera corporis membra digesta sunt, enarrare. Itacs hac potissimum ratione constare hæc decet. Cognoscebantil. li profectò nostri generis fabricatores, nos ad cibum potumes intemperatos fore, ac propter ingluuiem plus quam modus aut necessitas postularit, ex his sumpturos. Igitur ne subitus propter morbos interitus proueniret, atquita imperfectum mox genus mortale desineret, inferiorem uentrem fabricauerunt ad esculetorum poculetorum'ue superabundantiam capiendam. Eum preterea spiris intestinorum circumpli cauere, ne subito alimeta nobis assumpta defluerent, acrurfus noui alimenti confestim necessitas immineret. Ob illam enim inexplebilem perpetuamia uoragine genus nostrum philosophiæ musicaco & moderationis omnis expers relictum fuisset, illi parti quæ in nobis diuinissima est, minime obsecutum. Ossíum vero et carnis cæteroruça huiusmodi ita est natura coposita. His nempe omnibus medullæ generatio initium præbuit. Vincula enim uitæ il lius quam anima corpori iuncta ducit, applicata medullæ, ex ea ip per omne diducta, uinciunt fulciuntes corporis nostri constructione. Ipsa uerò medulla est ex alijs generata. Sunt quide neschadignis, aeris, aquæ, terræ, exa-Ailsimam generationem accommodatissimi: è quorum generibus singulis Deus secernens singulos, & inuice contemperatos permiscens, totius generationis mortalium sementem fomi temés constituit, dum medullæ ex his substantiam procreat. Posteauero serens in ea, animarum genera alligauit. Figuras præterea quotcunque & qualescunque ex singulis speciebus ades. se medullæ oportuit, tot penitus at. que tales statim in prima illa distributione distinxit. Et illam quide medullæ partem, in quam uelut agruquen.

dam i

dam diuinum semen iaciundum erat, globosam & undich terete finxit: atch encephalum, id est cerebrum, idcirco uoluit nominari, quia unoquocanimali denice absoluto uasculum cerebri capax, cephalum, id elt caput, uocandum erat. Quod aute reliquas mor tales canimæ uires comprehenfurum erat, rotundis simul oblongisco figu- 10 ris ornauit, totumca medullam uoluit nominari:ato exis quali quibuldam ancoris iaciens totius animæ uincula, circa illas iam universum nostrum corpus absoluit, ossium en textura extrinsecus ea fulciuit. Os uerò ipsumita coposuit. Terram atterens pura, lenemos miscuit, madefecito medulla. id postea in ignem iecit, deinde in aquam 20 merlit, rurlus in ignem, iterum & in aquam. Atopita sæpe transferens in u. trung, tale reddidit, ut à neutro liquefieri posset. Hoc igitur usus sphæra ofsea quasi torno facta cerebrum circum sepsit, Hucangustos reliquit meatus, & circa ceruicis simul dorsig medulla ex ipfo rotulas uertigines & ellingens, quasi cardines subdidit, ita ut à capite per totum protederit. Sicutiq semen 30 omneseruauit, du lapideo ambitu circumuallauit. Articulos insuper addidit, alterius iplius natura ulus in iplis tanguam media quadam exiltente potentia, motus flexionis & gratia.

Quando interiorum corporis partium usum,ut cordis, pulmonis, iecoris, & lienis docuit, reliquas etiam subiungit:ut ijs descriptis, ad totam corporis fabricam exponendam accedat. Intestina, ut de ijs di 40 camus, cum alendi animalis munere fungantur, cibiq; ac potionis receptacula fint, finuofa, or in orbem flexa sunt, ut cibum coquere retinereq; poßint. Eorum etiam natura carnofa, & ex duabus tunicis constituta est, ut Galenus lib. 6. de Vsu partium refert. Quoru primus est uentriculus, cui stomachus annectitur, in illum enim maceratus cibus immittitur, coquiturq; primò : deinde per intestinu quoddam ianitore dictu succus deflues, in reliquos orbes of fpiras deriuatur : ibiq; tamdiu cocoquitur, quadiu in iecur non influit. Quam ob causam rotunda flexuosag; intestina sunt, ne si recta essent, succum 50 continere non possent: sed ut bellua planta'ue, cibo potuiq; homines semper inhærerent : cum nihil in uentre retineri posset, nullumq; Musis ac philosophiæ otium relinqueretur, ut Plato inquit. Animalia enim quæ unum rectumq; habent intestinum, à

MORZILLI uentriculo ad os facrum protenfum, infatiabilia, gu læq; prorsus dedita sunt. Igitur intestina hominis miro artificio quafi spiræ quædam in orbem circuflexa funt, ut ciborum succus coquere, ac diutius re tinere, distribuereq; in partes conuenientes possint, ne ue opus sit semper cibis inhærere, omnemg; animi actionem omittere, cum alimento necessario corpus indigeat. Atqui bic est intestinorum usus, bre uiter ex Platone explicatus, quem Galenus lib. 5.de Vsu partium, et Lactantius in lib. de Opificio Dei, ac Cicero lib.2.de Nat.deor.tradunt. rò, er carnis, cæterorumq; huiusmodi ita est natura composita.) Explicata partium interiorum natura & positione, universam iam corporis constitutionem exponit, quo nam pacto ex osibus, neruis, carneg; componatur. Sed ut ea nos apertius doceamus, paulo altius tractationem repetamus. Animantia omnia, ut Aristoteles lib. 1. de Partibus animaliu refert, ex similaribus, disimilaribusq; partibus primo costant. similares partes sunt, sanguis, ca ro, os, neruus, cartilago, eiusmodia; aliæ, quæ proportionem in suo genere cum alijs habent:disimilares uerò sunt, ut caro, os, cartilago, sanguis, pedes, manus, brachia, o similia, que inter se distimilem habent naturam. Ergo prima corporis constitutio ex illis partibus simplicioribus constat, eædem uero ex quatuor primis qualitatibus. Nam cum cibus om nis in substantiam corporis animati degeneret, à uetriculo coctus, à iecore in fanguinem humoresq; reliquos mutatus, deindeq; distributus, si nimio denfetur calore in carnem degenerat, ex carne uero in neruum, & ex neruo in os mutatur. His ita propofitus, ad Platonis sementiam nos convertamus . Medullam inquit ille generationem effe partium fimila rium, eandeq; ex triangulis leuibus, ex quibus fiunt elementa, constare: quoniam medulla ipfa, ut Arifto teles etiam lib.2. de Partib. animalium ait, ex sangui nis natura est, quamuis colore differat . coctionis enim modus colorem mutat. Vnde in nouellis animalibus, cum fanguis admodum concoctus non est, ut cadidi coloris fiat, medulla fanguinea cernitur. Itaq medulla è sanguine fit, eiusdemq; naturæ est. Cum ue rò sanguis initium sit corporis constituendi, ut ille idem docet: (ex eo siquidem caro, ossa, nerui, cartilagoq; fit) ac medulla eiusdem naturæ sit cum sanguine, Plato principium effe medullam harum corporis partium afferit. Item cum fanguis ipfe quaft corporis elementum sit, idemá; primis ex qualitatibus constet, nimirum calore or humore, que ad generationem uitamá; necessaria sunt: medulla quoq; quam eiufdem effe naturæ cum illo dicimus, iffdens constabit. Præterea cum elementorunaturas Geometricis figuris Plato demonstrarit, compositarum quoq; rerum ex elementis facultates eifdem demonstrare oportet. Igitur medulla primò ex elementorum partibus siue triangulis quasi facultatibus con-Stat, nimirum ex calida humidag; natura, quorum

partes ob tenuitatem mobiles triangulos, tenues q antea nominauit Plato. Deinde ex medulla ipfa reli que corporis partes constituuntur. Atque boc est corporee substantie primum elementum, ex Platonis sententia, quod ipsa corpora alat, augeat, atq aliorum propagandorum semen et origo sit. Ex san guine enim siue medulla, que à cerebro per spinam defluit, semen nascitur, ut Plato wult:idemq; coloris eiusdem, ac nature est, cum sanguine nist quod calo re craßius in uasis seminarijs sit semen, ut putat Ari 10 stoteles lib. 2. de Animalium generatione . Iam uerò cum Deus opifex omnium, creationes rerum uniuersales produxerit, diją; iuniores singularium, medulla quidem, ut est corporis mixti quasi elemeneu, à Deo producta ex primis elementorum qualitatibus, siue triangulis est:relique uerò partes, quando ex medulla constant, à dissiunioribus facta dicuntur.Ideo in homine efficiedo primarum qualitatum temperationem ex elementis Deus effecit, universamq; corporum animationem protulit : dij autem 20 iuniores, quasi generationis fundamento iam collocato, uidelicet medulla, et rationali anima, bominem singularem effecere. In quo tamen intellige, Deum bic non corpora effecisse, sed universales eorum con flituendorum causas protulisse, ut cum anima corpo req; homo constare deberet, animam er corporis costituendi principia ille effecerit:dij uerò iuniores reliqua perfecerint, ueluti singulares cause. Hinc igitur statutum iam sit, carnis, osium, ac totius corporis initium medullam effe, camés ex primis qua- 30 tuor qualitatibus conflatam. Qua in re boe differt ab Aristotele, Galenog Plato, quod illi sanguinem ex primis qualitatibus constitutum, causam esse materialem corporum dicunt, ut semen omittamus: hic uerò medullam, que parum à sanguine differt . Atque in hoc certè perfectam humani corporis constitutionem intellige, quatenus ex ijs primis partibus constat : non autem illam, que in utero ex semine fit, de qua Galenus prolixe in lib. de Fætu. Nam cum alio modo animal in utero ex femine for- 40 gum quoddam cerebrum, ut Theophilus Protospametur, alio uerò iam formatum augeatur, minimè quidem intelligamus illum ex medulla fieri in matrice . nec enim ante est medulla, quam semen : sed potius putemus, perfecti iam animalis augmentum, generationemá; accedentem, ex fanguine in medullam conversam in dies fieri. Nisi forte hic medullam pro semine capiamus, ita ut ex ipso non modò cerebrum, aut ossa, sed reliquü etiam corpus primò fiat. quoniam, Galeno auctore, fætus in utero formatur ex semine in primis accessioe menstrui facta. Sed hu so ius tamē rei disquisitionem, ut ab hoc loco alienam, medicis relinquamus, quam Aristoteles lib. 2. de Ge nerat.animal. & Galenus in eo libro tradut. Hanc ergo medullam fumptam esse ad corpus animatum efficiendum, inquit Plato, ita ut unicuiq; animo cor pus conueniens alligetur. sic enim ait: 'Postea ueto serens in ca, animarum genera alligauit.) Hoc

COMMENT. est, unicuiq; animalis generi efficiendo corpus ex medulla quasi semine Deus composuit, ut diuersis animalibus diuerfa corpora tribuerenur, eademq; di uersæ figuræ essent, prout animalis species soret. Alia enim est corporis leonis figura, & alia elephan ti.Id autem in prima distributione Deum secisse inquit, quia corpora omnium animaliŭ ex cadem con stant materia, quamuis differant figura. quidem medullæ partem, quæ uelut ager quidam di uinum semē esset habitura.) Cum ossium, atq; adcò corporismateria sit medulla, cademá; primis qualitatibus constet, diversam osium figuram constituit, prout generationis formã produxerit . Eadé enim, ut Plato inquit, conglobata, & in orbem ducta, ce rebrū, in quo diuinū est semen, id est rationis particeps anima, costituit: quandoquidem caput, ut Ga lenus docet, rotundŭ fecundŭ fe totum est, in tresés partes distinguitur, sinciput, occiput, & uerticem: atq; partes hæ suturis quibusdam colligatæ, capacĕ quendam globum efficiunt, in quo uires sensuu omnium funt. Nam in posteriori capitis parte cerebrü natura molle, candidumq, ueluti sub tecto contineturim eo autem rationis, sensuumq; facultates collocamur.1deoq; molle est, ut facile quancunq; imaginem posit comprehendere. igitur cerebrum ex medulla factum est, ut Plato bic inquit . in quo tamen intellige, antiquorum fuisse sementiam, Galeno anctore, ut ex dorfali medulla femen ad maris geni talia descëdere putarint, cuius etiam sentencia Hip pocrate fuisse ait Galenus idem . Sed cum aliud fit nipaxos, aliud uerò iynipaxos: illud nimirum cerebri ipfius natura mollis & denfa, quæ m occipi» tis uasculis cominetur:boc autem receptaculum cerebri, & utrunq; ex eadem medullæ fubstantia con fletur : encephalum inquit, constituto iam animali, in cephalo, id est capitis posteriore parte tanquam uase cotineri . Atqui hoc modo tota capitis fabrica ex medulla constituta est : ex ipsa uerò cerebri substamia molli, & exangui spinæ medulla, quasi lontarius inquit, à cerebello nascitur, indeq: per spina ad os facrum defluit. Cum igitur caput ipsum constitutum iam sit ex medulla tanquam osium materia, idemą; rotundum ac folidum existat, reliquorum etiam corporis osium, quæ uelut anchoris stru Auram illius continent, effictionem cum Platone do ceamus, quam ille sic tradit: Quod autem reliquas mortalesq; anime uires comprehensuru erat, rotundis fimul, oblongisą; figuris ornauit, totumą; medulla uoluit nominari, atq; ex ijs quasi quibusda ancoris iaciens totius anima uchicula.) Hoc est, cum anima immortalis, nimirum rationis, sedem effecisset Deus (Plato inquit) uelletq; anima mortalis sine sensitiue nehiculum, hoc est reliquum corpus efficere, figuram quandam rotudam ad universi imaginë, er oblongam constituit, que ex medulla quasi prima generationis materia constaret : ideoq:

totum

totum corpus medulla nominaretur, quasi ex ea com positum . Sed cum idem corpus solidis osibus inniti deberet, ut firmum esset, ossa quide quasi ancore to tius corporis, quod anime uchiculu est, iacta sunt, in ijsą; uelut fundamētis tota corporis structura cofiftit. Sed ipfam nos demum osium effectione cosi deremus. Cum uariata medulla forma diversas cor poris partes efficiat, ut caput, cerebrumq, dummodo cadem in orbem circumducia fuerit:ita fi terete, oblongamq; figuram illa efficiat, ossa quibus corpus 10 commetur, effingentur. Nam offa quidem, ut Galenus ait, quasi totius corporis fundamenta sunt : cademá; dinersas habent figuras, prout cuiq; parti accommodantur. Quedam enim rotunda, queda oblonga, er deflexa mediocriter, alia curua, reliqua demum figurarum diuersarum sunt, ut Aristoteles lib. 3. de Animalibus, & Galenus in lib. de Oßibus docent. Eadem autem, ut Alcinous explicatsex me dulla terraq; coactis, igneq; & aqua irrigatis facta esse Plato inquit: quoniam os omnium animātis pare 20 tium durißimum est, terrestriq; natura maxime com positum. Idem siue ex sanguine, siue medulla primò conficiatur, magno calore solidatur, eiusq: humor exficcatur, adeò ut indurescat, terre eq; natur e fiat. Itaq; foliditatem à terra os habet, conexionem q; par tium ab humore, calore cofolidato. Qua de caufa ex medulla terraq; simul coaclis, & igne atq; aqua irrigatis, offa fieri Plato inquit. Quasi diceret, medul Le seu sanguinis substantiam bumidam, er nimio calore concretam, atq; induratam, foliditatem accipe/ 20 dis oßibus, hoc est uertebris componitur. Nam fi ex re,tuncq; os effici. Nam calor in bumida agens materiam terrestri concretioni admixtam, cam costrin, git, solidamý; efficit, quousq; terream naturam illa omnino sumat, or in offa convertatur. Quapropter offa quidem definire possumus, folidam ac durisima corporis partem, ex humida medulla substancia calore indurata constitută. Nam oßis effectio, nel Ga leno auctore, è crassa, terreaq: natura calore nimio concreta editur. quidquid enim in substantia corpo ris uiscosum ac terreum, minime q; tractile est, ad of- 40 semen illud, quod Plato bic lapideo ambitu eircusis generationem natura accommodat. ideoq; dura 🖝 arida offa funt, nullaq; coftant pinguedine: praterquam illa medulla, qua aluntur. Ex qua ossa ca dem gigni Plato uoluit, fortasse quia os nullum medulla alimento carere queat. Hac igitur est communis osium generatio à Platone tradita.nunc demum capitis offa describit, cum ait: Hoc igitur usus, sphæra offea quasi torno facta cerebrum circumsepsit . buc angustos reliquit meatus. ) Cum ossa, inquit, ex medulla, que primis quatuor qualitatibus 50 aliud spina ligamentum externum slaui coloris, me constat, effecta sint, diversam q; figuram sortita, uarie corpus sustentent, à capite usq; ad reliqua nobis describantur, in primisq; capitis offa demonstrentur. Caput bominis rotundum est, ut antea sæpe dizimus, ad uniuersi similitudinë:idemq; osiibus eiufdem figuræ constat,rotundis ac teretibus, nimirum caluaria,ac reliquis que futuris colligatur. Nam to

ta capitis exterior pars communi nombre taluaria dicitur, fexq; oßibus conftat:fronte,occipitio, ac 🗝 trog bregmate, fine ofibus fincipitis, duobusq; offibus lateralibus, que lapidea ob duricie uocaniur. Hac offa omnia, commissuris quibusdam in pectinis modum infertis, conectuntur, ut fusius à Galeno in lib. de Oßibus docetur. Hoc pacto capite iam con stituto, in eo (inquit Plato) angustos meatus relin qui, circa ceruicis fimul dorfiq; medullam, effectio etiam dorfi eiusdem uertiginibus uelut rotulis, ita ut à capite per totu corpus protendatur. Quoniam in cerebello capitis posteriore parte soramē quoddam est, cui fpina bominis annectitur, à quo per illam medulla quædam ex cerebri natura ad facrum usq; os defluit. Cum autem eidem spine offa omnia connectantur, ex eadem illa medulla partem ali quam singula recipiüt: sed spina tamen, ut Plato bic ait, ceruici adiucta, ad capitis occiput pertinet:cademáj, ut flecti, curuariá, homo posit, uigintiquatuor uertebris ut nodis costat. Siquidem ab illo cere belli foramine, cui spina committitur, usque ad initium uertebrarum thoracis septem sunt uertebre, que ceruici accommodantur : thoracis autem sunt duodecim, in parte demum inferiore sunt quing. que omnes perforate, ualidisq; ligamentis conexe, capacem quendam locum quasi canalem, in quo me dulla reconditur, relinquit . Ac tota hec uertebrarum colligatio spina dicitur, que, ut homo crigi, curuariq; posset, ac recubere, ex multis illis rotumuno costaret osse, eo motu homines careret . Hæ igi tur uertebre, Platoni hic uertigines ac rotule dicutur, eademá; capiti subijciútur, er ueluti cardinem quendam, in quo totum corpus moueatur, efficitt. Est enim eadem spina tum corporis totius fundamë tum,tum osium omniŭ quasi truncus,ex quo ut rami ontnia nascuntur. Per hanc demum spinam medulla omnis cerebri nature similis defluit, & in ea uertebrarum cauitate continetur . Atqui boc est uallari dicit : quoniam medulla eadem, quam femen ac materiam esse corporis superius diximus, intra uertebras continetur, indeq; ad reliqua osa deriuatur. Quinetiam cum ex ipsius spinæ slexibili consti tutione totum corpus flectatur, articulos quosdams spine datos Plato inquit, ut cum omnes uertebre ligamentis quibusdam inter se sint colligat**e, curuari** facilè poßint. Nam prater comunem illam ipfarum uertebrarum colligantiam internam, babet quoque dieq; nature inter neruum er cartilagine,quo firmius constricta flecti potest. Atq; articuli fanè isti, quos Plato refert,uertebræ ipfæ funt.

Arbitratus uerò ossium naturam ar**i** diorem rigidioremés quam oporteat fore,& cum ignita evalerit atgr etiam trige-

frigefacta illifuram corrupturamés cito femen internum, neruorum, carnisí que genus effinxit : ut neruis quidem membra reliqua uincientibus, intenfis remissis circa cardines iplos, corpus omne ad flexionem tensionem ue promptum & agile redderet: caro uerò tegmen foret aduerlus frigus atcp ca Iorem: & quemadmodum externa cor poris fulcimeta solent, ad casus varios 10 munimentum:prælertim quia talis erat futura, ut molliter leniter ép corpori bus cederet. Cui calidum idcirco humorem indidit, ut æstate quidem rosci da madída és extrinsecus, toti corpori domesticum præbeat refrigerium, hye me uerò rursus proprio igni exteriore glacie moderate repellat. Hæc cum fi ctor ille nostri corporis cogitaret, mixtemperata, & acuto illis salso és fermen to abhibito, succi plenam ac molle carnem conflauit:naturam uerò neruorū ex offe & carne non fermentata unam ex utrilos potentía mediam temperauit, flauo quinfecit colore. Hinc fit, ut carne quide tentior & aridior, of sibus autem agilior mollior fit neruorum substantia. His Deus medullam simul & ossa deuinxit, & hæc omnia carni- 30 bus cooperuit. Quæ igitur offa animata maxime erant, paucissimis carnibus adoperuit: quæ uerò minime, contrà plurimis atos crassissimis. luncturis in-Super ossium, præterquam ubi necessitatis ratio aliter poltulabat, paucas car nes adiecit, ne flexionibus impedimen to forent, tardacp ad motum corpora facerent, ne'ue sua quadam solida cras. litudine obtulioris mole sensuum a- 40 ciem hebetarent, memoriam impedirent,ingenij acumē obtūderent. Quāobrem inguinum, tibiarum, iliorum, brachiorum, lacertorum ossa, & cætera omnia quæ articulis carent, quæ'ue intus latentia ossa propter animæ paucitaté in medulla, prudentiæ uacua sunt, multis sunt carnibus adoperta. Paucio ribus uerò, que prudentiam habent:ni si forte carnosa quedam moles proprié ad sensum aliquem aptata sit: qualis est lingua, In cæteris elt, ut diximus. Natu

ra enim ex necelsitate genita atcp nutrita, nullo modo os compactum, carnemes multam simul & acutum sensum admittit. Maxime nancs omnium ea capitis compolitio habuisset, si una concurrere potuissent! genus & hominumpingue, neruolum, tobustumés habens caput, uitam duplam, ac etiam multo diuturniorem, ualidiorem, placi diorem quam nos possedisset. Cætert nostris illis fabricatoribus, de nostro genere consultatibus utrū diuturnius quidem, sed deterius, an brevioris quidem uite, sed melioris, efficeret: uisum fuit, uitam breuem meliorem & diutur næ& deteriori elle omnino antepone dã. Itacs caput offe raro texere: sed carnibus neruisás, quia flexiones no erat habiturum, non fulciuerunt. His omni tione quadam ex aqua, igne & terra co 20 bus de caulis caput membris omnibus acutius ad fentiendum, prudentius (p. fed imbecillius est constitutum. Neruos autem ob hanc rationem atothoc pacto Deus extremæ parti capitis circumponens, spinædorsi eos quadam similitudine circumplicauit, summas is íllis maxíllas fub uultu deuinxit : reliquos per omnia mebra disseminauit, articulum connectens articulo. Nostri preterea illi exornatores, oris naturam dentibus, lingua, labijs, ita ut nunc uidemus, necessariorum simul et optimo 🕠 rum gratia ornauerūt. Nam ingressum quidem necessariorum, egressum uerò optimorum gratia excogitauere. Nem pe necessarium est, quicquid ad alimoníam in corpus admittitur. Verborum autem effluxio ministra prudentiæ, effluxionum omniũ optima est atos pul» cherrima.

Quoniam osium quorundam communem effe-Etionem, situmq; docuit, ossaq; ipsa quasi corporis fundamenta neruis illigantur, ut moueri homo possit, de ipsa iam neruoru natura Plato disserit. Nam quod in edibus, inquit Galenus, muri, id in corpore offa prastant, qua nisi neruis colligarentur, corpus nullo modo flecti posset, sed ipsa imer se collide remur.Ex quo liquet,ut cum rigida, duraq; sint offa, si nullis colligata neruis essent, magna collisione 50 in motu animalis rumperentur, prorsusq; cominuerentur.nam collifio, quæ ex corporum contactu fit, calorem excitat : qui si ab osium collisione excitaretur, dum animal mouetur, interna oßium medulla liquesceret.Siquide intemperies illa uel excitati caloris in motu, uel subsequentis frigoris ex quiete ani malis, temperatam medulle substantià depravaret. Eade enim calida cum sit, er humida, alterutra dua rum illarum qualitatum caloris er frigoris euenien te intemperie corrumperetur. Igitur ne ipsa inter se ossa colliderentur, mouente se animali, aut ne calore ex motu, frigus'ue ex quiete cociperent, neruis colligata funt, ut ijfdem flexis, qui mollioris funt nature,illa quoq; flecterentur. Atqui bec est Platonis 10 ratio, qua ujum neruorum probat, etfi uerbis obscurioribus. itaq; nerui quidem ad ipsam hominis motionem ficti sunt, omnesq; à cerebro, in quo motrix anima est, deducutur, ut auctor est Galenus: quamuis Aristoteles in libris de Animalibus à corde dicat ipsos exoriri. Neruorum autem plures conexiones sunt, quas Hippocrates in lib. de Natura hominis, idemq; Aristoteles commemorant, que uelut ramuli connexe inter se, per totum corpus sparguntur, narieq; ipsum mouet:de quorum positione latius in 20 fit : quoniam calor omnis aut amarum, aut salfugilib.de Neruoru dissettione Galenus. Iam uerò, cum carnis effectionem Plato in his adiungat, ut corporis, inquit, comoditas servaretur, non solum nervos atq; offa constituere corpoream molem, sed carne quoq; uestiri, tum ut ea quasi integumēto à calore, frigored corpus protegatur, tum etiam alias ob causas. Quare caro omnis, auctore Aristotele lib.3. de Animalib.ex sanguine nutritur, eiusq: naturam babet, siquidem è sanguine nimium decocto caro gigignitur. Et quemadmodum ossa ex medulla aluni- 3º nis naturam accedunt:quatenus uerò carne ipsa du tur, sic etiam caro ex sanguine, ideo q; natura sua ca lida & humida est, ac prointe mollis. Vnde fit, ut ca lore suo corpus uegetet, motumq; illius faciliorem reddat, ne cum offa flectuntur, dolorem afferant, si nulla carne integaneur. Ideirco igitur plura sunt carnis commoda, non à Platone folum hic enumerata,uerum etiam à Galeno in libris de Vsu partium. Que ut nos ad Platonis intelligentiam breuiter exponamus, de carnis natura nonnihil dicamus. Ca ro tributa est hominis corpori, quasi quoddam inte 40 cũ de tota corporis structura, ut osibus, neruis, car gumentum contra frigus: quoniam calidæ naturæ ipfa est, caloreá; suo corpus souet, ac densitate ab externo frigore defendit, ne interiora penetret. Demde cum ossa moueantur ad bominis motum efficiendum, dolorem afferrent magnum, si corporum externorum soliditate offenderent, nec media caro ce deret. Vnde quo quis est macilentior, eo ægrius mo uet ofa. caro enim corpus integens, contactis corporibus cedit, nec ullam oßium collifione fieri permeatusq; multos tenues habeat, per quos corporis bumores multi defluant, er in sudorem abeant, esta te quidem calore externo meatus illi aperiuntur, su doremá; ueluti rorem, quo corpus refrigeratur, emittunt:hyeme uerò ijsdem meatibus externo frigo re constrictis, calor omnis naturalis ad interna sese recipit, corpusq; calefacit. Quinetiam, ut de carnis

generatione dicatur, hoc modo factam à Deo illam esse inquit Plato, ut in ea efficienda qualitates omnes primas, uidelicet calorem, humorem, ficcitate, frigiditatemq; sumpserit:earumq; temperatione facta, salsuguineŭ illi quendam succum sparserit, quo niam ipsa ex sanguine concocto fit:sanguis uerò calidus & humidus est, atq; it a concreto sanguine, ma gna humoris pars exficcatur, quousque densior fiat materia. Eadem enim concreta, frigus ingruit, quod illam duram efficit. Itaq; caro ex cococtione fanguinis saporem salsugineum concipit, quia calor magnus propriam sanguinis dulcedinem coctione insumens, salsugineum illum reddit. Ergo quatuor prime qualitates diverfaratione confiderantur in carnis effectione:humiditas uidelicet, et caliditas, quòd è fangume calore condenfato fiat caro : ficcitat, ଙ frigiditas, quòd humor ille fanguinis fluidus exficca tur concoctione, or frigore folidatur, atq; indurescit. Ex qua etiam coctione succus ille salsugineus neum efficit saporem, si uehemens sit. Sed explicata iam carnis natura, ad neruorum generationē ite : rum redeamus, quam sic Plato docet. Naturant uerò neruorum ex osse & carne non sermentata unam ex utrifq; potentia mediam temperauit, flauoq; infecit colore.) Nerui, ut Plato hic vult, mediam na turam habent inter carnem er offa : ex carne siquidem, calore nimis indurata er exficcata, ij funt. Er go quatenus molles, flexibilesq; funt nerui, ad carriores funt, ad oßis naturam, ÿdemq; und cum medulla oßibus in sita cuncta colligant ac mouem:quibus motis, homo facilè mouetur. Que igitur ofsa animata maxime erant, paucisimis carnibus ado peruit : quæ uerò minimè, contrà multis & craßi– bus.) Cum in his Plato fingularū corporis partium generationem doceat, apertiusq; illa tradat, quàm ut longa interpretatione egeans, breuiter earli partium commoda ab codem relata proponamus. Itaq neq; in his loquatur, quo pacto inter se singula connexa sint, compositionem iam illarum partium explicat: quia corpus omne partibus ijs constare necesse est, licet diverso modo ac figura id fiat. Mam animata ossa, ut Plato inquit, hocest, illa in quibus uis aliqua animalis inest, paucissimis carnibus intecta funt:comrà uerò, illa que inanimata, boc est hu iufmodi facultate prædita no funt, multis ac denfif-Jimis cõstant.Eodemą; modo illa, ex quorŭ flexion**i** mittit. Præterea cum calida, ut retulimus, caro fit, 50 bus animalis motus pendet, tenuiorib. carnibus cōponuntur, quam ea quibus exiguus motionis usus est. Qua in re primò, ut Galenus lib. 1. de Vsu par tium refert, caro omnis sensu caret, utpote que ter rea & crassa sit, ideoq; sensus ac motus per neruos 🖝 offa fiunt. Atq; eadem itidë offa multa carne nö integutur,ut caput, facies, aures, nares, er reliqua que sensuu motionis'ue organa sunt . Contra uerò 0]**[4**  TIMAEI COMMENT.

IN IIII. PART. Sailla que sensu carent, solumg; ad patiendu sunt facta, uel ad usus alios, densioribus carnibus obducie tur, ut femora, nates, cateraq; carnofa membrat quonia sensus acutos nullum membru carnosum admittit, ut Plato wult. Quo nomine sensus acutisimi in capite sunt quod minime carnosum est, ac fensuu acumen in oßium mollicie, tenuitateq; potißimű inest. At uerò tactus, utpote denfisimus, per totu cor pus est fusus. Eade item ratione mobiliora membra, des, pauciori tegutur carne, quam alia que no equè mouetur.cuius rei caufa est, ut Galenus inquit, quia fensuum motusq; organa sunt nerui osibus alligati: qui si multa carne impediantur, minus possunt officio suo defungi. Et quanquam partes quedam corporis multa carne obtegantur, tamen ad earum decorem data illa est: er caro item illa tenuis est, ac musculosa. At uerò si singulas corporis partes, in quibus magna fensum uis inest, confideremus, inueniemus profecto molliciem ac tenuitatem neruo- 20 rum ijs esse tributam, ad ipsas sensuum uires. Nam caput, Galeno auctore, in infamibus primum molle est: deindeg; adulta ætate quauis indurescat, non tamen est tanta illi osium soliditas, atq; partium reliquarum.eius siquidem ossa tenera, porosaq; sunt, ad fensus facile edendos, or ad cerebri uapores expellendos. Tenui præterea carne, porosag; caput idem obducitur, ne aut mole aggrauetur, si multa constaret, or ut è cerebro uapores expirames transmittat. Quain re hominis præstamiæ consultum est à dijs 30 iunioribus, cum illum uitæ melioris participem effecere. Nam si caput durisimum, folidisimumq; effet, ut aliorum animantium, nec acriorem sensuum uim, quam eadem homo haberet. Quamobrem ut ille fen Juum acumine, præstantiag, alijs animantibus antecelleret, molliori corporis costitutioe præditus est. quamuis uitæ non adeò diuturnæ particeps fit, atq; reliqua alia. Præstantius est enim, meliorem corporis fabricam hominem habere, tametsi non adeò diu turna sit, quam deteriorem ac rudiorem, ut diutur- 40 stri præterea illi exornatores, oris naturam deminitatem habeat. Atqui hanc Plato rationem reddit, ut corporis partes sensu præditas acriori, exigua carniu mole dicat costare, dummodò præstatio res sint. Sic enim ait: Caterum nostris illis fabrica toribus de nostro genere consultantibus, utrum diuturnius quidem, sed deterius, an breuioris quidem uitæ, sed melioris efficerent, uisum fuit uitam breue melioremq; diuturnæ & deteriori effe omnino ante ponendam.) Hoc est, quamuis alia animantia ua-Riori duriorig; corpore constent, ac diuturnioris 50 ac fermonis instrumentum est. item labia maxilla of uitæ sint, tamen hebetioribus sensibus sunt prædita. ideoq; dij iuniores, qui corpus hominis effecerunt, mollius constuxerunt, ut quanquam adeò diuturnu non sit, præstantium tamen sensuum sit particeps. Quam etiam rationem eleganter Galenus lib. 1. de Vsu partium exequitur, confirmates Lactantius in lib. de Opificio Dei latius. Sed ut nos ad capitis effe

ctionem explicanda redeamus, Platonis uerba fubijciamus. Itaque caput offe raro texêre: fed carnibus, neruisq, quia flexiones non erat habiturum, no fulciuerut.) Nerui omnes, quibus & corpus mouetur, er sensuum organa utuntur, è cerebro nascumtur: indeq; tum ad finam, tum ad reliquas corporis partes quasi rami deducuntur, totumg; corpus uelu ti rete complectuntur. Nam ad oculos porrecti, sen fum uisus excipiunt: ad nares, olfactus organa sunts agilioraq;, ut manus, digiti, brachia, poplites, pe- 10 ad aures, auditus : ad linguam, gustus, & motionis. . Itag; nerui acutiorum sensuum, mollisimi sunt:nerui autem motionis, duriores, ac rigidiores. Omnes tamen è cerebro nascuntur, ut Plato hic docet, confirmatq; Galenus. à quibus diffentit Aristoteles. Lam uerò exterior capitis pars, quoniam sensus est parti ceps, teneriori, porosog; offe, carneq; eiusmodi tegitur, uti diximus, quoniam fenfus, non motum edere debebat, ut Plato refert. Nam nerui motores duriores sunt, Galeno auctore, quam nerui sensorij. Sed tamen ijdem nerui motionis etsi ab eadem radice oriantur, boc est è cerebro, ficut nerui fenforij, initio molles sunt, postea uerò in reliquum corpus diffusi indurescunt. Igitur hanc ob causam cum Plato neruorum omnium originem docere uelit, extrema ait capitis parti neruos esse circumpositos, ut quidam il lorum ad maxillas diducti, sensuum organa essent: cæteri uerò ad spinam, reliquaq; membra porrecti, motionis instrumenta forent. siquidem nerui è cerebro ad spinam descendentes, ceruicem capiti, humeros uerò et spinam, reliquasq; his partes annectunt. Ergo duplex cum sit animalis munus, unum mouen di sese, alterum semiendi, ac utriusq; rei facultas à ce rebro nascatur:nerui etiam,qui eorum munerum ins Arumenta sunt, è cerebro oriuntur:ita ut qui ad faciem hominis porrigantur, ut ad oculos, aures, nares, linguam, aliasq; fenfuum participes partes, fenfuum organa sint: qui uerò ad reliqua membra inferiora demittantur, motores sint etiam, ut à Galeno in lib. de Neruorum dissectione explicatur. bus, lingua, labijs, ita ut nunc uidemus, necessariorum simul, & optimorum gratia excogitauere.) Descripto summatim capite, eiusq; conexione cum reliquo corpore : æquum est, ut linguæ, labiorum, demium, atq adeò totius oris positione uideamus : siquidem magna sensuum uis sita in illis est, or summa uita commoditas. Itaq; lingua, ut ab eius natura, situg; exordiamur, è radicibus palati nascens, neruis septimæ coniugationis annectitur, gustusq; fibus adhærentia, fungofam quandam naturam habent, eadema; à duobus musculis tenuibus er latis, à colli fima descedentibus colliganur, mouenturq; à neruis quibusdam mollibus per maxillas transmisfis, qui parte sui quadam demium sedibus adharent, sensumq; tactus gingiuis ac demibus praftat. His er 20 neruis tum labia & lingua, tu demes atq; os con

ftat, à quibus guftus sensum habet. Iam uero ipsius oris magna est utilitas, quado per illud necessarium alenda uita cibu capimus, expiramus, inspiramus, ac loquimur. Sed præstantisimum oris officium est, quod eodem loquimur, quo uno animamia omnia superamus. Sermo enim quasi animæ rationalis effluxus quidam est. ac ideo Plato ingressum inquit rerum per os intrantium necefarium efe uitæ tuen dæ, ut cibum, ut potionem: egreßum uero ex eode, ut fermonem, optimarum rerum efe. Quod imita- 10 tus Galenus in lib. de V su partiu, natura inquit optima quæq, maximeq; artificiofa intra corpus abdidiße:extrauerò, utilia, er non adeò pulchra posuise. Atq; hæ: est interiorum capitis partium descriptio, breuiter explicata: nunc ad reliqua procedamus.

Caput præterea nudo offerelinqui, omni alio tegmine destitutum non po terat, propter caloris frigorists excelfum:necprurfus carnium pondere præ grauatu, sensus expers obtusumereddendum erat. Carne igitur no penitus desiccata residuű, quod maius supererat segregatum est, cutis quipla circa ce rebri humorem sibi ipsi iuncta, & germinans caput circumuestiuit. Humidi cas autem sub iuncturas scaturiens irri gauit, compegitos ipsam ad verticem. Iuncturaru uerò species uaria propter circuitionum alimonie potentiam fa cta est: & his quidem magis inuice pugnantibus plures, minus uerò paucio. res. Hanc omnem cutem undick igne pupugit, perculsit & Deus. Per cutis in de quali fauciæ rimulas humor effluxit:quod'ue illic humidum calidum'q fyncerum erat, abijt: quod uerò exijfemanationis impetu extrà producti, in longum extensum elt, tenuitatem punctationi penetrationica illi æqualem habens. Sed propter tarditatem à spiritu circunstante retusum, rursus qu fub cutem revolutum, radices egit. His utique caulis capilli in cute funt nati, fecundum pellis corije similitudine cuti nem à frigiditate factă, duriores cute ator densiores. Nempe capillus extra cuté productus frigore riguit. Hoc pa cto constiparum hirlutumes caput no bis Deus instituit, caulis quidem usus illis quas diximus: tegme uerò ipium

ad cerebri tutelam non carnibus ponderofum, sed leue esse uoluit, quod ad frigoris caloris ue intemperiem repellendam sufficeret, & sensus acumen mi nime impediret.

Quoniam nulla corporis pars est, que non magnam utilitatis ac decoris rationem in fui effections habeat, de externo capitis integumemo dicendum in his est. itaq; caput carne quadam tenui, fongiofaq; ornatum est, tum ut caluaria integatur, tum ut nullam miuriam externam patiatur. Caro enim illa caput à frigore caloreq; defendit, & duris corporibus, que caluaria offendere poßem, mollicie fua cedit. Sed nec grauis est eade, ne idem in quo sensuum pleræq; uires funt, grauetur, obtufumq; carnis obsta culo fiat. Igitur caro caput integens, nec adeò mollis eft ut reliqua, nec adeò denfa er folida: fed fungo sa, or multis meatibus patens, ut humores è cerebro furfum exhalantes facile transmittat. In ipfa autem caluaria sutura tres sunt, quas papiop ados, id eft commisurarum speciem Plato hic uocat, in pectinis modum ferratæ, quibus tota caluaria ex osibus connectitur : eademq; ita dispositæ sunt, ut earum due transucrse sint, una in occipitio, que Lambdoi des, à A litera Graca similitudine dicitur: altera in fincipite, que coronalis uocatur: tertia duas illas co nectit, à Lambdoidu medio per uerticem deducta, ad coronalem, quarum omnium figuram H literæ fimilem efe inquit Galenus. Per has demum futuras, ut patentiores, quam ipfa capitis calvaria, craffiores fuligino forum excrememorum cerebri partes emittuntur : tenuiores uerò per cranium tanquam rarum, o non adeò apertu. Que omnia latius Gale nus ac Theophilus Protospatarius describut. Car ne igitur non penitus deficcata, refiduum, quod maius supererat, segregatum est, cutisq; ipsacirca cere bri humorem fibi ipfi iuncta, et geminans caput cir cumuestiuit.) Post descriptam capitis effigiem, car dem quibus & cutis , erat permixtum, 40 nemq; qua illud tegitur, nunc membranaru cerebru ad Platonis intelligentia exponamus, primo aduertendum est, cerebrum molle actenue sub caluariæ cauitate quafi fub testo recodi, ab ipfog; fenfuu om nium uires oriri. Quodne, dum caluariæ annectitur, ab eius duricie lædatur, měbranis duabus tegitur, una molliori, altera duriori: que hoc modo composita sunt, ut cum tota cerebri eiusdem natura figure sit eiusdem, atq; receptaculum caluarie est, quam proximi, sed propter coagulatio so hocest rotunda. itemq; duplex sit cerebrum, alteru durius, ex quo duri nerui, alteru molle, ex quo nerui molles nascuntur:membranæ quidem illæ due supra, subtusq; ipsum protegunt : una uidelicet quæ mollior est, cerebrum coplectitur, firmumq; tenet, nec mollicie sua illud offendit:altera quæ est durior, bipartito fecatur, una nimirum fui parte imra calua riam, altera uerò extrà quæ intra caluariam est, tenuem membranam, qua cerebru inuoluitur, ab ose caluariæ dirimit, ne møllem lædat pelliculam : eaq; concauæ caluariæ extremitati adhærens, eandem ipsam constringit, sefeq inter osis duriciem, molliciemą; cerebri interponit. Extra caluariam autem posita eadem per suturas à nobis dictas transmittitur, connexamq; caluarie extremitatem integit, inter os & carnem posita: ac pericranium uocatur, quòd caluarie imposita sit. Hec igitur duarŭ membranarum positio intra extraq; cerebrum est, qua 10 non folum illius mollißima natura tuta fernatur, sed firmiter etiam caluaria illigatur, ne uacillet. Iam nerò earundem duarum membranarum unus est or tus, nisi quòd bifariam secantur. ac mollis quidem rurfus in duas partes dinifa, duplex cerebrum tegit: una nimirum parte unum, altera uerò alteru itemos dura una sui parte duplex cerebrum obmunit, parte nerò altera extrinsecus caluariam circutegit. Atque hacest cerebri, capitisq; totius colligatio. Sed nec idem cerebrum carere alimento potest, quin ala 20 tur, ut partes alia corporis. Quo nomine spiritu animali per arterias ad caput euclante, ac sanguine tenuisime alitur. Nam primò e magna illa arteria, que à sinistro cordis uenericulo secundu spinam ad collum ufq: protenditur, indeq; in duas partes fecatur, ac in multos ramulos ad caput ascendit, spiritus cerebro suppeditătur: sanguis etiam ex uenis ad caput ascendentibus idem cerebrum penetrat, calo req; suo er humore sustentat. His ergo de cerebri descriptione dictis, Platonis uerba, que difficulta- 30 tem aliquam habent, exponamus. Carne, inquit, mon penitus desiccata, residuum quod maius supererat, cutisq: ipfa circa cerebri humorê fibi ipfi iun-Aa, o geminans caput circumuestiuit.) Hocest, ex carnis natura humidiori ac molliori, cerebri mem-Brane facte sunt: quoniam membrana omnis non adeò ficca & denfa est, atq; caro . Ipfæ porrò membrane magno internallo dinife, intra extraq; calua riam sunt. Nam eius pars, uti dixi, dura extrinsecut est:pars uerò mollis, cerebri naturam humidam ue- 40 fit. Atq hec est cutis illa, que geminans, sibiq; con iuncta cerebri naturam bumidam uestit, ut Plato in quit. Cum autem geminatam, fibiq; coniunctam cuzem appellat, muolucra duplicis membrane intelli-Be, qua inter se utrung cerebrum connecti, ac bifa riam dividi diximus. Humiditas autem sub iun-Auras scaturies irrigauit, compegité; ipsam ad uer ticem.) Id est, cerebri humida natura, & mollis, quam volida hic uocat, eandem illam membrana, Pitis uertice emittit, indeq; per totam caluaria con Bexitate annectit, ita ut simul cum membrana calua riam totam uestiat, co modo quo diximus. Quin esiam iuncture ipse utilitatem hanc prestant, preter illam quam retulimus, quòd mebranas per ipfarum medium transmisas ex cerebri alimento susten tant. Quoniam enim eadem neceßariò egent alimé

to,illud ipsum à cerebro habent, ac per medias sutu ras sugum, quando per caluaria meatus non possent. Iuncturarum uerò species uaria propter cir cultione, alimonia q; potentia facta cst.) Id est, iuncture omnes in capite facte propterca sunt, quod um circuitionum,quas membranæ cerebrum complexe in orbem facium, intra caluariam & extra obtineant, & quòd per easdem ipsas ut patentiores, alimentum proprium ex cerebro membrane ca piane. At cum suturaru magna differencia sit (quidam enim homines nullam futuram habere inuenti funt,ut Aristoteles lib.1.de Animalibus testatur)4c mulieres unam habeant sutură, eam & in orbem ductam, ut idem ait : diuersa quoq; alimenti per membranas egredientis ratio erit. Nam si quis plures futuras habuerit, maiorem alimenti portione ex ce rebro membrane accipiet: si uerò pauciores, minorem. Quod sanè Plato intelligens ait: Et bis quidem magis inuicem pugnantībus plures,minus uerð pauciores. ) Hoc est, quo maior fuerit suturarii diuersitas, eo maior erit alimenti ratio. nam plures su ture plus alimenti transmittunt, pauciores uerò mi Hanc omnem cutem undique igne pupugit, percusités Deus.) Quando capitis totius structuram, compositionemá; ostendere Plato cœpit:pilorum etiam generationem, quibus tegitur, exponit. lidem autem, ut de ipsorum natura dicatur, sicci, frigidiq; funt, nafcunturq; à partibus corporis humidioribus: quia bumor uiscosus, qui calore naturali per cutis meatus extrà muttitur, quasi pullulat berbarum more, postcaq; frigore indurescit. Igitur piloru generationis causa est, humor calore excrea tus. ideoq; quo partes corporis humidiores sunt, maior pilorum est copia, ut in cerebro, er capite to to . nam cum idem ipsum humidisima sit corporis pars propter cerebri humorem, plures, longiores, ac densiores sunt in eo pili. Vnde & cutis ipsa capi tis rarior est reliqua omni, er moderatus eius calor multos pilos ex humore copioso gignit:quemadmo dum lib. 3. de Animalibus testatur Aristoteles. Cum ergo pili hoc modo nascantur, hanc (inquit Plato) cutem igne undiq; Deus pupugit: id est, eandem capitis cutem calore aperiens, & plures in ea meatus diducens, potentiorem fecit ad pilos proferendos. calor enim omnis meatus carnis aperit, contrà frigus costringit. Vnde per cutis quasi apertæ meatus bumor omnis,ex quo pili gignuntur, effluxit. primò enim humor ide calore quafi germinat: id uerò quod nafcitur, id est pilus, externo frigore postea qua tegitur, per medias suturas ad caluariam, seu ca 30 indurescit. Quare non modò humore corpus abundare,[ed calore etiam no minori uigere debet, ut pi li gignantur:quando horum potißima causa est calor: er quo est quisq; calidior, eo est magis hirsutus, ut Galenus lib. 2. de Temperamemis refert.

> Ea uerò quæ in digitis est nerui, pellis & ossis complexio, aridior facta, co muni

SEBAST. muni quodam uno duriorió cutis tegmine est adoperta. Cuius quide accefforia ministrace causa in ijs quæ diximus constitutiprincipalis autem caula in ea intelligentia, quæ id futuræ commoditatis gratia fabricauit. Quod enim ex uiris quando q mulieres & cæteræanimantes erant futuræ, nostri illi opifices non ignorabant. quinetiam 10 quòd unguiñ ulum beltiæ quog multæ ad opera multa erant habituræ, intel ligebant. Quapropter homines itatim genitos unguibus armauerunt. Hacuticg ratione, & his de caulis pelle, capil lis, un guibus extrema membra operue re. Quoníam uerò partes & membra omnia mortalis animantis in mutua quadă cognatiõe genita erat, uitamés 20 necellario in igne ac spiritu possidebant, ne animal ipsum ab his resolutum exhaustumés citò deficeret, hoc díj consilio providere. Quippe humaní generis naturam quandam cognatã alijs formis lenlibus is milcentes, quali animal quoddam aliud plantauerunt. Talía funt domesticæ arbores,plantæ, semina, quæ consita nunc culta és ab ar te, mitia nobis sunt: quodam uerò sine cultura, agrestia. Quicquid enim uitæ elt particeps, iure animal nominabitur. Quod autem nunc dicimus, tertiæ animæ speciei est particeps, quam inter diaphragma & umbilicum locauimus. Cui opinio, ratio, mens nulla penitus inest. Sensus uerò suauis & tristis unà cum cupiditatibus conuenit.Omnia siquidem continue patitur. Cum 40 lium eiusdem natura sine, & easdem causas utilitauerò in seipso ad semet convertatur, ex ternumés respuat motum, & proprio motu domeltico quatur, idcirco huic natura non tribuit, ut quicquam penli habens, luorum aliquid conlideraret Quapropter uita quide fungit, nec est ab animali diuersum, quia verò illa ui qua quid seipsum trasfert orbatum fuit, stetit riges, & fixu radicib. hæsit.

Vngues, cutis,os, er pili, eiufdē ferè nature sunt, eademq; uidetur ratione facta. ideoq; cum hactenus de pilis sit dictum, equum est ut de reliquis dicamus. Ergo ut à cutis natura incipiamus, ipsam ese ad corpus hominis integendu, ut corium in reliquis animalibus, perfpicuum est. Eademá; mollis, lauisá;

MORZILLI est:quoniam acrioribus fensib.præditus bomo, subtiliori corpore indiget. Vnde cutis duricies bebetu dinem ingenij indicat. Eadem præterea, ut Galenua docet, ex ipfa carnis, quam tegit, substantia non est, nec cum illa coalescit, sed inheret solum: ac proinde ubi fola cutis fine carne non est, vulnerata non coit-Quare generatio eius ex lento niscoso que humore sanguinea confici uidetur: & animalia omnia cutem habem, auctore Aristotele. Iam uerò & unguium generatio similis quodammodo illi est. nec enim oßee, cartilaginee, carnofe'ue nature funt un gues, sed diversa quadam natura costant, solumé; ad articulos digitorum tegedos sunt. Vngues autem, ut Aristoteles lib. 2. de Generat. animal. ait, exterred Substamia, que parum humoris er caloris habet, gignuntur.Cum enim fubstantia eadē egeritur initiò, bumore un à cum calore eu aporante, frigescit, in duraturá. Qua de causa ungues, ungulæ, cornua, er anium rostra, que nature sunt eiusdem, mollia initiò sunt, quia uiscosus illorum humor caloris aliquid adhuc babet:postea uerò calore omni,humoreq; exhalante, durescunt frigore, ut pili. Vsus uerò unguium, ut Galenus lib.1. de V fu partium tradit, hom**i** mbus datus est, ut digiti quasi cuspide quadam muni rentur. ijdė enim rotundi, ac mediocriter duri funt, ea de causa. Ceterum ut illorum naturam à Platone explicatam demonstremus, uerba ipsius interpre Eaucrò, inquit, que in digitis est nerui, pellis, & osis complexio aridior facta.) Hocest, cutis ita osium radices coplectitur, ut gingiue, den tes, & ungues subiectis neruis connascuntur. Itaque non ex offe folum, neruoq; & cute, fed ex carne etiam, uenis, membranis, & ligamentis ungues conflancur, ut Galenus explicat in lib.de ijs que medicè dicta sunt in Platonis Timeo. Hec igitur de unguium & cutis generatione dicta fint. Quod autem Plato idem refert, Quod enim ex uiris quando mulieres, er cetere animantes erant future.) sie est intelligendum, ut unques horum omnium anime tis babeant. De commutatione uerò animantium in diuerfa genera, in fuperioribus cum Platone multa diximus. Quoniam uerò partes, er membra om nia mortalis animancis, in mutua quadam generatione genita eram, uitamq; necessariò in igne ac foi ritu posidebant.) Quoniam non satis erat, constitutum esse à dijs hominis corpus, quin altricem facultatem illi tribuerem:post corporis fabricam explicatam, mortalis anime, fiue appetitorie uim in 50 hominis corpore ostendit, quando de irastibili facul tate longius in Superioribus est disputatum. Itaque appetitoriam anima uim Plato sustentandi corporis uti munere inquit,ne idem dissoluatur.Nam cum hominis uitia in bumore, caloreq; corporis cossistat, ut Aristoteles in lib. de Longitudine breuitateq; ui tædisserit:si perpetua caloris actione naturalis bumor cofumatur, nec alimentum illi ex cibis accedat, periret

periret tandem home, dum calor simul cum humore uitam consumeret. Qua de causa appetitoria uis animæ inter diaphragma et umbilicum data homini est, ut cum cibos semper necessarios expetat, acceptosq; concoquat, or in corpus distribuat, uita hominis, seruato corpore, conseruetur. Quod quidem in his Plato intelligens, Cum uita (inquit) mortalis animantis in igne & spiritu cosisteret, id est, cum pars illa mortalis humani animi que corpori annexa est, uitamq; illi præbet, calore natiuo, spirituq; ab 10 tionem nullam habent : quonia hæ partes animaliñ bumore naturali exhalato sustentetur:uim animæ al tricem eidem dederunt, ne animal idem, calore in bumidum semper agente, periret. calor enim tuende uite principium est, semperá; humore ut pabulo utitur, ad foiritus uitales excitandos, er toto cor pori distribuendos. Et quidem calor, ut Sol humorem omnem, fic uitales spiritus quasi uapores extol lit, perq; omnes arterias distribuens, uitam animantis tuetur. Quo fit, ut mors, auctore Aristotele, nati ui arimantium caloris sit extinctio. Cum ergo qua- 20 tuor ex qualitatibus hominis corpus componatur, earumq; aliæ patiendi uim habeant, ut ficcitas & hu miditas:aliæq; agendi,ut calor & frigiditas:in code corpore agente semper in humorem calore, perpetua substantia decessio fit. Quam ob causam, ad restaurandam uacuationis partem appetitoria anima tributa est homini, ut id quod deest, ui sua suppleat. Eadem autem cum co solum alendi, uegetandiq; cor pus sensu sit prædita, plantæ cuidam à Platone com-paratur, planta enim animal ab eo dicitur, quòd ani 30 sam esse ab appetitorer, a ascibilis, uult, confirmats; ma costat, quamuis sensu careat, siquidem familiare er alienum à se plantæ agnoscumt, uitamq; appetitiuam, altricem, & seruatricem habent, quibus aluntur & crescunt, ut Theophrastus in lib.de Plan tis, & Galenus in lib.de Naturalib. facultatib.referunt. Quo nomine aliquid ex alijs omnibus produclis rebus corporeis homo habet, ut Nemesius alijas docene. Nam idem cum belluis fenfu, motusq; ui, me in co libro inquit, quatuor funt uires planta or appetitoriæ hominis animæ comunes: Attractrix, quan do cibum fonte affumunt:Retentrix, cum attractu retiment, o in fui naturam convertunt: Alteratrix, cum alimentum in uarias effentiæ fuæ partes conuer tunt: Expultrix, qua egerunt excrementa Hæc igitur appetitorie anime uis à Platone plante cuidant comparata est, quam in nobis plantauisse iuniores deos inquit, quod similes plantis facultates habeamus, quodq; uitæ uegetatricis er altricis uim ha- 50 beant plantæ: or quicquid huiusmodi facultate con-Stat, animal Platoni dicitur, ut Galenus etiam affir-Quod aute nunc dicimus, tertie anime fpeciei est particeps, quam inter diaphragma & umbi licum locauimus. ) Cum appetitoriam anima plan tis comparasset, dixissetq; planta animal meritò appellandum, quod uita effet præditum:nunc idipfum

magis confirmans, appetitoriam inquit animam inter diaphragma er umbilicum positam, similem esse huic animalis generi, nimiru planta, quod nullo alio sensu sit prædita, præterquam uoluptatis, aut doloris. Nam & plantæ, & appetitoria facultas, uoluptatem quandam in alimento, ac sui conseruatione sentiunt:itemq; tristitiam & dolorem, cum idem ali mentum illoru natura no conuenit:tunc enim quaft marcescunt, et arescunt . Opinionem autem, aut ra ratione utentium propriæ funt. Quinetiam plantæ cum mouetur motu quodam naturali à semine ad iu stam magnitudinem, id quidem non est tribuendum motrici eius facultati, ita ut moueri plantas, ficut re liqua animatia dicamus: sed motui transmutationis, qui in quantitate illius fit, quemq; meraparinop Pla to nominat, ut Galenus explicat, indicatq; in his uer bis idem Plato: Cum uerò in se ipso ad semet con uertitur, externumq; respuat motum, er proprio motu, domesticoq; utatur, ideirco huic natura non tribuit, ut quicquam pensi habens suorum aliquid consideraret.) Hoc est, cum planta, & eidem similis appetitoria anima, hoc solum motu sit prædita. ut alimentum in fuam naturam conucrtentia excrescant, metuq; transmutationis utatur, nullo alio mo tu locali constant, sed firma radicibus infixis manent, planta quidem terra, appetitoria uerò iecori. Ex quo Galenus diuersam esse animi uirium natura id Platonis testimonio ex lib. 9. de Rep. ubi compositis animalibus animam ille comparat. Sed id tamen, pace Galeni, non uidetur Plato fenfife:imò po tius unam fecit hominis animam, licet uarijs faculta tibus præditam, ut ex eius generatione superius à nobis declarata perspicuum est.

Cum hæc omnia superiores illi nostri ad nutrimentű nobis inferioribus gentia, cum planeis facultate altrice. Et ut Galenus 40 C si quodam horto meatus ueluti aquæductus uarios diduxerunt, ut liquoris deriuatione irrigaretur. Principio mea tus occultos sub conflatione cutis & carnis, duas scilicet uenas in tergo diui ferunt, secundum geminam corporis iplius figuram, ad dexteram & linistrā. Hasutigs ad spinam demiserunt, mediamo medullam genitalem comprehendere, ut & hæc quam maxime uigeat pulluletés, & uberior hinc & alia quali decliuis effulio, irrigationem æquabilem præbeat. Post hæc partientes circa caput uenas, easég inuicem ex oppolito implicantes, partim à dextris ad finistra, partimà sinistris ad dextera

corp oris

corporis dispertierunt, ut capiti ad reliquum corpus una cum cute connexio forer, postquam neruis quidem non erat circulo quodam secundum uertice comprehensum atog distinctu: atog etiam ut sentiendi uis ab utrisque partibus per totum corpus undica demanaret. Hincuerò aquæductum hoc ordine deduxerunt: quem plane perspiciebimus. Quæcunce ex minutioribus co ponuntur, maiora definent: quæ uerò ex grandioribus, minutiora cohibere non possunt. Ignis autem præ cæteris generibus, minutissims constat particulis. Ideoquam, aerem, terram, & quæ ex his componütur omnia, penetrat, transilit que usqueadeo, ut nihil ipsum ualeat cohibere. Idem quoch de bos & potus ingeltos retinet: spiritum uero & ignem, quia eius compositione tenuiores funt, demorari non potest. His igitur usus est Deus ad irrigationem ab utero in uenas perficienda. Rete enim quoddam ex aere atque iz gne instar gibbosæ enæ contexuit. Vbi duo funt ad ipfum introitum gibbi conuexa: quorum alterum bifariam 30 bino pulsu iterum implicauit, & ab i. plis gibbi couexis ueluti funes per totum corpus ulque ad texture illius extrema circumtendit. Interiora igitur iplius tricæ omnia ex igne composuit, conuexa uerò & receptaculum ipsum exacre. Demumhæc assumens in animali formato hoc pacto disposuit. Con uexa quidem in os dimilit: cum uerò conuexum gibbosum es sit duplex, per arterias alterum in pulmonem usque traiecit, alterum circa arterias in uteru. Alterum uerò partitus, utranque illius partem ad fiftulas nariū communiter duxit,ita ut quando alterum ad os non peruenit, ex hocipso omnes illius flus xus meatus is repleantur. Alteram uerò gibbi retisca capacitatem circa om. nes partes corporis concauas esse uo. 50 sum à iecore ascendat, dicemus. Siquidem à iecore luit. Ides omne alias quidein couexa incuruaça confluere molliter, quali aer illiclic, effecit: alias autem conuexa incuruaco ipía refluere: rete uero, quo-

niam rarum lit corpus, penetrare per iplum, rurlus & emergere. Radios auté ignis interiores successione continua subsequi, in utranque partem aere tran seunte.ldcp donec mortale consistit animal, tieri nunquam cessat. Huiusmodi agitationem, meritò expirationem respirationem in nominatam esse cense mus. Omne autem hoc opus, omnisés mus, si hocinter nos primum asseuera. 10 hostra hæc passio in corpore sit, irrigatione quadam et refrigerio ad uitam et nutrimentum. Quando enim expirante & respirante halitu, ignis simul interior lequitur, per & uterum diffulus po culenta esculetacs offendit, liquefacit protinus ipsa, partitur in minima, per exitus quà progressio patet, tanquam ex fonte quodam educit: in meatus uidelicet uenarum traffcit quæcunce exnostro utero cogitandum. Nempe ci- 10 haulit, atca per corpus quali uallemue narum fluenta diducit.

Data nobis anima appetitoria ad alendā uitam, neceße fuit alimenti uafa, et altricis facultatis instru menta concedi. Qua de caufa, feruata planta fimilitudine, in qua ibi appetitoriam uim Plato compara uit, irrigari corpus uenis inquit, ueluti plantas in bortis. Cum enim in iecore sanguis è ciborii natura gignatur per uenas omnes distributus, tum alimentü neceßariū fingulis corporis partibus prabet, tum uš tales spiritus suppeditat. Sed ut uenaru nos deriuationem, er quasi riuulos per corpus dimanātes cum Platõe describamus, duas esse potisimas uenas quas dor[ales nocat Galenus,quæ totű corpus irrigēt,& ex se plures alias nenulas emittant. Medici omnes affirmant.Sed hic tamë intellige, uafa illa, que in dor so sunt, uenas à Platone nocari, quemadmodü anno tat Galenus: quoniam nenas pro arterijs ibi capit, ut in superioribus cæpit, & antiqui capere soliti funt. Cum uerò geminas effe uenas illas duas,fecum nam in dextris, et alteram in finistris esse resert, Ga lenus in lib. De ijs que medice in Timeo dicuntur, falsum esse docet : quoniam diversa speciei non sint dorsi uasa, sed alterum uas tenuem, pulsug prinatam habeat tunicam, alterum uerò pulfamem illam, quam arteriam uocam: quodq; ex ijs alterum à dextris, er à sinistris alterum non sit, sed utraque potius uasa in cadem spina connectantur . itaq; unam esse uenam illam arteriæ coniunctam, quæ per dorquasi trunco nascitur, & ex illius summo gibbo deducta, furfum per diaphragma ad cordis uemriculum dextru, deorsumq; ad spinam dorsi derivatur. Ex qua quidë magna uena quafi alueo, plurime alie per totum corpue diducuntur. Nam ex parte illa, que sursum fertur ad spine iugulu, magnus quidam ramus partim in dextrum cordis uentricu lum influit, partim ad iugulum effertur, qui in alias rursus uenas dividitur. Ideo ex uno illo trunco uene caue à iecore nascentis, in omnes partes corporis multi uenaru rivuli nascuntur, ut late in lib. de Venarum disectione docet Galenus. Cum ergo hoc ita sit, Platonis uerba sequamur. Principio, inquit, ad corpus alendum duas quasdam magnas uenas è iecore ascendentes, spinæ proximas oriri,u- 10 nam dextra in parte, alteram in finistra:boc est, ex uno illo caux uenx trunco unam partem per mediu diphragma transmitti, er ad cordis dextrum uentriculum ferri : alteram, quæ ad iugulu,caputq; ascendit parte sui una, parteq; altera per humeros descendit, derivari. Has præterea venas prope spinam inquit fluere, medullamq;, que seminis origo antea dicta est, alere: quonia ex ipfa caua uena quæ circa lumbos perreptat, Galeno auctore, per fingula foine foramina singule uene inferuntur in ipsam 20 medullam, quam alunt. Cum igiur magna illa uena bifariam hoc modo fecta, in multos ramos deriuetur, contrario tandem motu duo eius rami caput im plicant. Etenim uenarum omnium, Galeno auctore, extrema sirca caput, & eius commisuram cum uertebra coniunguntur. Ideoq; Plato à caua inquit uena bipartitò diuifa, uenas exortas, dum ad caput euchuntur, in contrarias corporis partes commeare, ut dextræ uenæ in partem sinistram, er sinistræ in dextram deducantur. Nam cum à iecore, quod in 30 dextro est latere, caua uena exorta in duos ramos diuidatur, deindeq; furfum ascendes ramum unum in dextrum cordis uentriculu, alterum ad iugulum caputá; dimittat, fit, ut à dextro latere exorta uene ad finistrum, in quo est cor, or ab eodem rursus in dextrum deriuentur. Cuius rei duplice effe cau sam Plato inquit . Primam, ut capiti ad reliquum corpus una cum cute connexio foret, quando neruis circa uerticem non erat: hoc est, ut tota corporis caro, per quam uenæ influunt, coluncta carni ca 40 pitis effet uenis illis, non neruis. Siquidem nerui offa alligant, uenæ autem carnem . Quo fit, ut uenarum omnium extrema quasi cuspides ad capitis uertice concurrant, or in corona modum illud cingant. Secundam deniq; causam illius positionis esse ait, ut fentiendi facultas ab utraq; corporis parte, tam fini stra quam dextra, dimanent: hoc est, ut spiritus uita les undiquaq; diffundamur. Qua in re nullum effe neruum in capite Plato existimauit, ut Galenus annotat, ideoq; uenas ligamentum esse carnis capitis 50 cum reliqua dixit, non autem neruos:itemq; sensum per uenas fieri iudicavit, no tame per neruos. Que quidem sententia medicorum antiquorum fuiße Ga leno dicitur, à qua ipfemet dißentit in libris de Vsu partium. Hinc uero aquæductum hoc ordine deduxerut, quem plane perspiciemus, si boc inter nos primum asseuerabimus. Quecung ex minutiori-

bus componutur.) Explicata tam uenarum descriptione, atq; ufu, sanguinis defluctis causam, arteria rumq; rationem reddit . Ait enim, aquæductum illum, fiue sanguinis uenas per corpus defluere, spiri tu una cum caliditate per neure exeunte, ac secum deinde comminutas nutrimenti particulas deferente. Hic tamen confidera, Platonem semper alimenti naturam ad primas qualitates referre:quandoqui dem humores corporis quatuor sunt, sanguis, bilis, pituita, bilis atra. Et quidem cum in his, quoties ele mentorum memio incidit, ad eorum figuras prius traditas qualitates reducit, generalem quandam mi xtionis causam prius reddit, antequa sanguinis er arteriaru descriptione tradat. Itaq; omnia, inquit, que minutioribus coponumur, maiora cotinere:co traq;, maiora omnia minutiora non poße cohibere. Quasi diceret, qualitatum omniŭ tenuisimas et efficacissimas in crassiores qualitates agere, no uice uerfa crasiores in subtilisimas:uelut ignem, qui tenuisimis patribus costat, maiore uim agedi babere inquit, quam aerem, aut aqua. Quod Theophrastus în lib.de Igne, & Galenus in lib.de Elemetis docet. Hoc principio ita costituto, causam cur sanguis per totu effudatur corpus, sursumq; ac deorsum feratur una cum arteriarum spiritu, declaremus, quando id Plato nobis proponit. Sic enim ait: Idem quoque de nostro utero cogitandum, nempe cibos er potus ingestos retinet: spiritum uero, o ignem, quia eius . copositione tenuiores sunt, demorari non possunt.) Hoc est, quemadmodum ignis propter subtilitatem reliqua elementa penetrat, nec ab illis penetrari potest:ita quoq; in uentriculo hominis, conuerfo iam cibo in fanguinem, cum nouam is naturam induat, ni mirum calidam & deream, non potest iam in suo loco, uidelicet iecore, ubi confectus eft, remorari amplius, sed natura sua per uenas dilabitur, calore ipfum euchete. Atq; cum fingulis uenis, ut auctor est Galenus, fingulæannectamur arteriæ, uenæq; pabu lum, or arteriæ spiritum uitalem corporibus præbeant, ipfarum nunc arteriarum uenis coniunctaris descriptionem simul oftendamus. Ergo arteriæ om nes, Galeno auctore, uenis annexæ, fpiritus animalis uehicula duntaxat sunt:uenæ autem uitalis pabuli, hocest sanguinis receptacula. ideo uenæ omnes ab una uena caua ex iecore defluenti dimanant, arteriæ uerò ex sinistro cordis uentriculo. Quinetiam eædem arteriæ spiritum à corde ad totu corpus diffundunt, simula; adiumento funt, ut sanguis undiquaq; euchatur. His igitur ufus eft Deus ad irrigationem ab utero in uenas perficiendam.) In his confidera, Platonem caliditatem, ut semper, ignem uocare.ait enim, easdem ob illas causas sanguinis effluxionē per totum corpus fieri, quoniam ignis fiue calor simul cum spiritu arteriarum illum euchit. cuius etiā rei causam prolixius exponit in his, que fequumur: Rete enim quoddam ex aere atq; igne instar gibbose sagene contexuit.) In his similitu

dine quadam eleganti utitur Plato, ad oftendendam sanguinis effluxionem, simula; ciborum immisione ad stomachum. Itaque cum aitrete quoddam contexuit, nassas quasdam piscatorias animo cogita, qua in basi perforate non sunt, sed supernum os apertum habent, ut pisces admittant intrantes. Quod au tem similitudine hac utatur Plato, nomen ipsum indicat.nam núgros nassam significat. Cum autem ipse inquit, Vbi duo sunt ad ipsum introitum gibbi conuexa.) Eandem similitudine intellige, cuius to fingulas partes prius interpretabimur, postea rem tota explicabimus. Ergo intra superiore, inquit, magnā nasam, aliam eiusdē figuræ minorē cogita, que intra ipfam maiore cotineatur. Ab utraq; item nassa rete quoddam oblongu ad osculum usq; maio ris nasse porrigi cosidera, ita ut piscib. duplex sit aditus, aliją; per unu os, aliją; per alteru ingrediatur.Ita fiet, ut etfi pisces per utrung; os ingresi à se inuicem segregati fint; in eadem tamen nassa contineantur. Quorum alterum bifariam bino pulsu 20 iterum implicauit.) Singulas similitudinis partes, ut res magis explanetur, uideamus. Cum duæ, ait, nassæsine, uti diximus, altera intra alteram, earum quidem una bicornis est cogitanda. Nunc his propositis, similitudinem humano corpori accommodemus. Quemadmodum, inquit, magna naffa minorem intra se continet, ac minor illa bifurcata est, & commune est utriusque osculum, ut per illud pisces intrantes, ac per bina minoris nasa oscula digredie tes, intra nassam totam recipiatur: sic in nostro cor- 30 altera in uentre circa arterias demitti. Que ut nos pore integumentum externum totius, fiue cutis externa magnæ nassæ similitudinem habebit, nassæ uerò paruula uafa intra corporis ambitum comenta, ut in stomacho, respondebunt. Itaq; totus corporis habitus à colli radicibus usq; ad genitalia extrinsecus magnam naffam referet, interna uerò uafa mino rem : os autem hominis naffarum ofculum referet etiam, per quod ueluti pisces, cibus intrat. Duo præterea illi aditus bicornes in nasse paruule ore positi, gulam ex uentre afcendentem, et afperam arteria 40 ut concauam omittamus, duplex est, siue bicornem imitabuntur, per quos spiritus uitalis ac cibus immit titur. Nec tamen illa intra eandem capacitatem stomachi recipiuntur, fed in diversas partes digredium tur, ut docebimus. Et ab ipsis gibbi conuexis ueluti sunes per totu corpus usq; ad texture illius extrema circumtendit.) Hic iam similitudo nassæ cessat, et ad corporis illum situm, quem diximus, docen dum accedit. In nostro, inquit, corpore ex uentre ac pulmone uenæ, arteriæg; ueluti funes in totum corpus ad extremas ufq; partes pertingut, no ut in naf- 50 to: Cum uero conuexum, gibbo fumq; sit duplex. fa, que ab osculo ad basim uacua est: sed ut in nobis id intelligatur, in quib. tota illa uentris capacitas di uersos uenaru rivulos quasi funes undiquaq; dimit-Interiora igitur ipsius tricæ omnia ex igne coposuit, couexa uerò et receptaculu ex aere.) To tu id quod naffæ Plato antea coparauit, πλόκαμον, hoc est trică nunc uocat, quandoquide intra illud

uelut nasse queda sunt. In hoc ergo loco capacitatem illa interna nassa simile plena aeris Plato facit, ipsumq; illud receptaculum achoesdu effe inquit, quoniam interna pectoris receptacula, que interio rinassa comparamur, plena aeris sunt, ideog; ait:

Connexauerò er receptaculum ipsum ex aere.) Hoc estinternam illam capacitatem corporis nasu la similem, siue novos, aere Deus impleuit, respirationis causa. At cum igne interiora ipsius trica repleta ese dicit, intimam aliam capacitatem intra il lam priorem intelligit, in qua fit calor naturalis, fiue ignis. Itaq; intra corporis humani cauitatem tricam quandam, fiue uiscerum receptaculu quasi nassam cogitare debemus: quam aer, id est uitalis spiritus complectatur. Intra eandem uerò calorem natu ralem tuendæ uitæ necessarium ponit. Quod etsi obscuris uerbis, nihil aliud tamen significare uult, quam totam illam humani corporis capacitatem, in qua uiscera fine, tum spiritu, tum calore repleri, ut in sequentibus magis explicabitur. Demum hac assumes in animali composito hoc pacto disposuit.) Quando hactenus interiora corporis inuolucra, re ceptaculaq; ueluti naßulas ac tricas quasda descripsit:nunc rursus easde in corpore collocat, positionema; illarum explicat. Cum duplex, inquit, fit receptaculum, er quasi nassa in toto corpore, unum concauum, or alterum conuexum: conuexum quidem ait in os effe dimiffum, idemą; bifaria diuifum, ac parte una per arterias ad pulmonem, parte uero apertius doceamus, omnia illa inuolucra afperæ arteria, gula, pulmonis, uentriculi, atq; adeò intestino rum ueluti nassam quandam esse intra corporis am bitum, quasi magnam nassam comprehensam intel. lige:ad quam duo patent aditus, nimirum asperæ ar teriæ ofculum, & gulæ alterum ofculum. Hæc autem tota complexio uisceru conuexa,nassa dicitur, quia intra se cauitates alias cominet:concaua uero, est interna cauitas illius. Porro conuexa eadem, habet aditum:atq; uno quidem ad asperam fertur ar teriam, que à gutture ad pulmones demittitur:altero autem ad gulam pertinet, que eidem arterie conexa, ad uentriculum porrigitur. Atq; totahæc utriufq; fiftulæ, uidelicet afperæ arteriæ et gulæ com plexio, ab ipfis faucibus deorsum descendit, duobusq; patet foraminibus : per quorum alteru cibos, per alterum uerò fpiritum adducimus. Hanc itaq; gibbofum couexum, duplexq; uocat his uerbis Plaper arterias alterum in pulmonem ufq; traiecit, alterum circa arterias in uterum. ) Hoc est, duplex quædam fistula connexa à faucibus demittitur : una in pulmonem, hoc est afpera arteria: altera in uentri culum, id est gula. Iam uerò cum interior illa trica siue nassula in duas partes diuisa sit, ita tamen diuidi tur, ut partem unam bicornem habeat, uti diximus:

(fiquidens

İŃ

IIII.

(siquidem ab cádem una parte er gula, er aspera arteria nascuntur) alteram rursus partem bicorne quoq; contineat, eamq; ad utrunq; narium meatum dimittat,ne odorandi ficultat,ac spirandi confunde retur, si meatus illi non patêrent. quod etiam sic re-Alteru uerò partitus, utramq; illius partem ad fistulas narium communiter duxit, ita ut quando alterum ad os non peruenit, ex hoc ipso omnes illius fluxus, meatus q; repleatur.) Hoc est, cum intra ma gnam illam corporis nassam, paruam item aliam bi 10 cornem concineri dixerimus, cademá; duo illa cornua fiue aditus in binos alios dividat, duo quidem al tera cornua in fauces ad gulam er afperam arterià mittit, altera uerò duo ad nariŭ foramina, tu ut per nares firitus adduceretur, et odoratus:tum ut cocluso ore, per casse nares respirare possemus. In co enim natura maxime providit, quod ait Galenus, ut respirationi quasi necesarie rei duplex instrumentum accomodaretur, arteria aspera, er nares. Hoc igitur modo totam fiftularu caru descriptione Plato obscuris uerbis docuit, quando gulæ, asperæ 20 arteria, ac nariu complicatione in uentrem descendentem, similitudine quada nassam interiorem, con nexam, bicornemá; appellauit:at nerò magna nafsam, que minore illam interiore coplectitur, conca uam & exteriore uocat, cum ait: Altera uerò gib bi, retisq; capacitate circa omnes partes corporis cocauas esse uoluit.) Hoc est, externus corporis am bitus à colli radicibus usq; ad genitalia, quonià capa citate illam, qua diximus, & uisceru inuolucra cotinet, magnæ cuida nassæ comparabitur, que mino 30 rē coplectitur . Hec ergo ad Platonis intelligentiā ita proposuise ex Galeni interpretatione, satis sit. nam prolixius omnia idē in lib.de Vsu partiu descri Idá; omne aliás quidem in couexa, incuruaá; confluere molliter, quasi aer illic sit, effecit:aliàs au tem conuexa incuruaq ipfa refluere.) Cum totum corporis ambitum quali magnam effe nasam dixerit, quam aer externus circunfundat : nunc demum eundem inquit ueluti duas nassulas, sic duas aeris re giones cotinere, unam in uentriculo, alteram in tho 40 race. inter has uerò spacium illud interiectu, quod corpus est, extenfos ignis radios cotinere dicit:qui, fi Galeno credimus, per arterias uenas quextendum. tur. Quimetiam duas ese motiões totius tricæillius, de qua diximus,ait,easq; contrarias:unam à naßulis ad acrem ambientë, alteram ab aere ad nafulas. Huius autem duplicis motionis usus est, ut respira tio fiat, er alimemű diftribuatur. Nam cum due il-Le naße fint, gula, er afpera arteria, ambe¢; tenui quadam membrana colligentur:ita quidem mouen- 50 tur, ut gula cibo repleta contrabatur uersus uentrieulum, in ipsumá; cibos demittat:contraheme se au tem gula eo pacto, arteria minime contrahitur, imò cotrario motu ascendit, ut aerem adducat, pulla intermisione facta. Atque boc modo utraque fistula, quam conuexa, incurnaq; Plato nocat, confinit, ac

refluit. Tota enim illarum implicatio raro quodam corpore constat: dum altera cibo repleta dilatatur, altera nullo incommodo contrabitur. Atq. inde fit, ut contrabente se illarum alterutra, spiritus aut cibus attrabatur, spiritus nimirum per arteriam, ci bus per gulam:ascendente nerò, expiratio fiat. Com munis autem utrius motus respiratio dicitur. Itaca duplicem istum motum totius trice, qua gula & ar teria afpera colligamur, ac per quam alterutra tum ad fauces ascendens, tum descendes ad uemerem con trabitur ac dilatatur, in illis uerbis Plato intelligit. Ipsam autem illam molliter confluere inquit, quasi aer illic sit:quoniam eædem fiftulæ deorsum að inte riora confluences, nulla corporis foliditate constringantur : sed quasi aer ibi circunsusus esset in ipsis reconditis locis, sic ipsas molliter dilatari, moue rig; ait. quod tamen propter mollem membranam il las inuoluente, facileq; cedentem duriciei corporis contacti fit. Quod etiam Plato idem bis perbis innuit: Rete nerò quoniam rarum sit, corpus pene trare per ipsum, rursus emergere effecit.) Id est, cum tota illa afpere arteriæ, gulæģ; coplicatio, quâ rete hic uocat, rarū ac molle corpus sit, mullo dolore penetrare, emergere ue alterutra duarum fistularum potest, & dum contrabitur, & dum dilatatur. Nam gulam quidem, et afperam arteriam, com munis quedam tunica intus extra que inuoluit, ut denorado altera detrahatur deorfum, altera furfum afcendat. Cum ergo bæc fit totius implicationis iam diste descriptio, illius usum cum Platõe doceamus.

Radios autem ignis interiores successione continua fubsequi, in utranq; partë aere transcunte : idés donec mortale confistit animal, fieri nunquam ceffat.) Cum duplicem metum toti illi reti Plato tribuerit, unum quidem ascendendi, alterum uerò descendendi : duplicem quog usum eiusdem sieri inquit, alterum dividendi cibos ac potiones, alterum asportandi eos spiritu er calore iam cofractos; que asportatio avaduois, id est distributio nutrimenti per uenas er arterias in totum corpus appellatur. Cum itaq; per gulam cibus, per arteriam spiritus simul attrahatur, ignis radij interiores, hoc est calor naturalis internarum partium, quasi sollibus accenditur, ut iniectos cibos cocoquat, cococtosq; in cor pue dividat. Quod ut animalis uita conservetur, fie ri nunquam ceffat:siquidem alimento, aut spiritu de ficiente, animal quoq; perit. Hunc deniq; calorem naturalem internum successione continua subsequi ait, quoniam is paratus fit semper ad asumptos cibos concoquendum. fequitur enim calor alimentic shonte sua. Iam uero, cum Plato in ijs uerbis ait, In utramq: parte aere transeute.) sic intellige, non modò per afperam arteriam, que trice illius pars una est,spiritum adduci:sed per gulā etiam, quæ est altera pars, simul cum cibo. Nam aer itide per banc intrans, quasi cibos deorsum impellens, attractricë adimat facultatem:itemý; recepto iam in stomachio codem

eodem cibo, non ceffat der per utrang; fiftulam intrare:quonia calor stomachi ad cibu coquendu mo derato quodam aere, frigidog, eget, ut mediocriter uentilatus materia fibi melius applicet, ut Galenus m lib. de Respiratiõe inquit. Hic aer cibis coquedis utilis, per gula in stomachu subit.nec enim per arteriam afperam potest, quando illa spiritu adductu ad pulmone, ceteras q; arterias dimittit. Huiusmodi agitatione meritò expiratione, refpirationem q; nominata esse censemus.) Tres sunt res, Galeno aucto 10 re, que in spiritus attractione fiunt, inaredide eft ex piratio, cu fpiritu emittimus, et exhalamus: कं करण है, id est inspiratio, cum cundem adducimus: avanto, id est respiratio, cum motus ex utroq; componitur. Plato autem hoc loco inspirationem ipsam respirationem uocat, eamq; in afpera arteriam, uentremq; fieri dicit, cum totam illam gule er afterie motionem, expirationem & respirationem uocari ait:à quo tamen Galenus dissentit, qui inspiratione Omne autem hoe 20 ijs addidit, ut deinceps dicetur. opus,omnisq; nostra hæc passio in corpore sit, irrigatione quadam & refrigerio ad uitam & nutrime tum.) Respirationis usus non modò ad spiritum tra bendum-confert, sed ad cibos etiam adducendos, & per corpus distribuendos. Siquidem dum cibos capi mus, firitus comminuendis, concoquendisq; à calo re cibis prodest, idemq; eis distribuendis per uenat ad corporis alimentum multum confert. nam cibus fine calore ac fpiritu concoqui non poset. Idemá; in sanguinem iam conuersus, eodem calore & spiritu 30 in totum corpus diffunditur, ut in descriptione uenarum antea diximus, ac Plato in bis magis decla-Quando enim expirante & respirante balitu, ignis simul interior sequitur, perquentrem diffusus poculenta esculemaq; offendit, liquesucit pro: tinus ipsa, partitur in minima, per exitus qua progreßio patet tanquam ex some quodam educit: in meatus uidelicet uenarum traijcit quecunq; exhausit, atq; per corpus quasi uallem uenarum fluenta diducit.) Hoc est, perpetua illa spirandi uicistiudo, 40 ignem fine naturalem calorem adiunat : hic nerò in Romacho inclusus, cibos, potionesq: iniectas concoquens, ac in liquorem comminuens, ad iecur demittit:ibiq; liquor ille in fanguinem mutatus, per ue nas omnes distribuitur. Nam hoc modo corpus animalis calore adiunante nutritur, ut Galenus est au-Aor:primò assumptos cibos dentibus comminuit, tu in globum coactos per gulam deuorat, deinde in uë triculo calore in humorem liquefactos per uenas me seraicas distribuit: deinceps in cauo iecoris uentri- 50 culo receptos, er in sanguinem conversos, in cauam uenam, e ex hac in totum corpus dividit, quo alimento animal alitur ac uiuit.

Sed uideamus iterum, quibus caulis respiratio huncin modum, quem nunc cernimus, fuerit instituta. Cuius quide

MORZILLI rei talis erit consideratio. Quoniam ua cuum nusquam est, quò quicquam eo. rum quæ perferuntur, ingredi queat: spiritus auté e nobis euolat: cuiuis con stat, no in uacuum quidem hunc spiritum euolare, sed proximum sibi è sua sede depellere, depulsum rursus illum proximum libi lemper extrudere, ac le cundum necessitatem huiusmodi quic quid in sedem illam percutitur atque impellitur, unde exclusus est halitus, ingressum illuc, replens & halitű ipsum subsequi. Ides totum simul revolutione quadam, qua nufquam fit uacuum, tieri. Quamobre cum pectus pulmones& spiritum efflauerint, mox aere corpori circumfulo meatus corporis penetrate replent. A crurius euolans à corpore aer, & emilius anhelitus, inspi rationem intrò retrahi cogit per oris narium@meatus.Caulas uerò quæhis principiū dant, huiulmodi ponimus. Omne uniuerli huius animal in uenis & sanguine calorem quasi fonte ignis aliquem possidet. Idés retisagene com parauimus,per medium extenium, totumés ex igne contextum, cum exterio ra omnia ex aere lint. Calorem sane putandum est natura sua in regionem sua extrà ad id quod fibi cognatü est emanare. Cum uerò discursiones dux sint, una per corpus extra, altera rurlus per os ac nares, cum anhelitus ad alia impe tum facit detrudités, alia contrà retrahit at Grepercutit: quod autem retractum est, in ignem incurrens calescit: quod exhalauit, friget: dum ergo caliditas permutatur, & quæ alio transitu utuntur, calescunt, acrursus quod feruet, ad naturam fuam emigrat, & hanc emigratione alia in aliud iter repercutit, rursus & hæc idem perpetiuntur agunt& semper: certe anhelitus hic circulo quodam hine & illine iugiter fluctuas, expirationem & inspirationem continet. Quinetiam causæ passionum quæ ex attractu ampullarum ex corpo reà medicis fiunt, atque etiam potionis,& eorum insuper quæ iaciuntur,liue emittantur sublimia, seu deferantur humi, hacutique ratione tractandæ uidentur. Voces præterea, quæcunque

416 ueloces & tardæ, acutæ & graues audiri solent, aliàs dissone propter motus eius qui in nobis ab ipsis fit, dissimilitu dinem, alias propter limilitudine consonæ. Priorum enim uelocioruca cel fantes motus, iam és ad limile quiddam progressos, tardiores ipsæ uoces succe. dentes illis, eos imouetes, occupant: comprehedentes uerò non alium qui, 10 dem motű innciendo perturbant, sed tardioris lationis initium secundum' principium uelocioris inducut. Dum uerò desinentis motionis similitudine sibi quandam accommodant, unum ex acuta & grauí concentum contemperant. Vnde insipiétibus uoluptaté, sapientibus gaudium propter diuinæ mortalibus repertam, tribuunt. Eadem ratio est de aquarum fluxibus, de fulmi num impetu, de electri mirabili illo attractu, lapidis ue illius qui Heraclius nominatur. Reuera nullius horum attractio fit: sed cum nusqua sit uacuum, & hæc se inuicem pulsent, atque repul fent, cocreta & discreta suum locum inuestigatori ex his mutuis palsionibus eventus illi mirabiles contingere uidebuntur.

Ostendimus in superiobus, animalium respiratio nis instrumenta:nunc quomodo, aut quibus causis respiratio ipsa siat, uideamus. Prius tamen breuem quandam illius rationem ex Galeno, Ariftoteleg; tra damus, ex his postea Platonis sementiam expone-Respiratio, ut Galenus definit, uoluntarius motus est<sub>r</sub>ate; anima actio ad uitam animalis aere 40 hic dicamus, de cuius natura ey effectione in hoc li fouendam. In respiratione autem duo hec sunt:inspi ratio, cum aerem externum per nares atq; os adducimus: er expiratio, cum internum spiritum exhala mus. hæc enim in animali omni uiuente, si sanguinis sit particeps, habeatq; pulmones, aut aliquid corum loco, fieri neceße est. Respiratio siquidem, ad refrigerandum cordis, internarumý, corporis partium calorem,ne humorem omnem exedat, sed paulatim moderateq; moucatur, animalibus tributa est: qua interclusa, mors sequitur. Ergo usus respirationis, 50 circo inspiratum ipsum causam esse respirationis di st Galenus in lib. de V su respirationis, triplex est: ad refrigerandu ardorem cordis per inspirationem externi aeris intramis per os er nares, ad nutrimen tum uitalis spiritus ex eodem externo aere, er ad exhalationem crasoru spirituum sanguinis per expirationem. Itaq; cum sit hic respirationis usus, eius quidem materia est aer externus : organa uerò,

aspera arteria, quæ per nares atq; os aerem adducit, ac pulmones qui eundem ad cor arteriasis omnes transmittunt. Modus deniq; respirationis hoc inodo fit, ut primò aerem externum per nares hauriamus:er ad cerebrum pulmones q; transmissus, ibi pu rus ac tenuis reddatur: indeq; ab eodem pulmone ad sinistrum cordis sinum, & ex corde ad arterias dimittatur. Prima igitur & efficiens causa est animi uoluntas, que uelut presectus necessariam spirandi uim disponit. His breuiter explicatis, ad Platonem ueniamus.Is ergo respirationem hoc modo, er ob hanc causam sieri dixit, ut cum duplex sit actio respirationis, inspiratio & expiratio, utraq; tamen fic edatur, ut aer externus, qui cuncta ambit, per os naresą; in corporis arterias influat, refrigerandi ca loris, alendiq; uitalis spiritus causa. Qui cum intus nimio calore sanguinis calestat, iterum essluere ad extremum aerem sibi cognatum conatur : qua uerò parte prodierit, er in aerem externum inciderit, harmoniæ imitationem in lationibus 20 eundem repercutit. qui demum, ne quid inane relin quatur ab excunte aere, quasi circulari motu subsequitur, er in sedem exeuntis illabitur. Atq; huiufmodi uicisitudine effluentis er subintrantis aeris non cessante, animal semper spirare inquit . Nam dum idem effluit calidus in aerem externum, expiratio fit:dum uerò aer externus ab illo repercußus in prodeuntis succedit locu, est inspiratio. Quamobrem hec est Platonis de respiratione sententia, breuiter explicata : quam cum Aristoteles in lib. de singula poscant, diligeti harum rerum 30 Respiratione resellat, rationes utriusq; conferamus, ut quid alter differat ab altero intelligatur. Aristoteles in eo libro sententiam hanc Platonis restllens, primò ipsum reprehendit, quòd cum de respiratione disseruiset, generatim de illa dixerit, quasi animantia omnia respirent: nec corum secerit mentionem, que minume respirant. siquidem animalia so lum ea que sangumem babent, respirare inquit Art stoteles. Cui sanè obiectioni sacilè respondebimus, fi Platonem hominis respirationem solum docere bro disserere statuit : ideoq; mirum non esse, si reliquoru animanciu non respiranciu mencionem no se cerit. Iam illud quoq; obijcit, quòd inspirationem priorem expiratione posucrit, quasi inspiratio causafit expirationis: ut si aer externus non repercutia tur, nullus spiritus in corpus subeat, ex quo fiat respiratio. Cui etiam occurremus, si Platonem id no ita intellexisse dixerimus. Nec enim is, quòd externus aer repercusus subintret, interno excunte, idxit:imò potius ediuerfo. Nam cum internus spiritus per expirationem effluat, er externum aerem refle Ctat, causa est, ut idem externus subsequatur. itaque principi ŭ infpirationis est expiratio : quia excunte spiritu interno, aer externus succeditin eius locum. Quinetiam illud reprehendit, quod finem respirationis non retulerit, nec cur eadem fiat explicuerit.

cuerit. Quod item diffolui facile est, cum aperte ipsemet Plato respirationis finem esse refrigerationem dicat, his uerbis : TETW तीहे पर्के yeven von पर्वड inwrupias beporon, avanvonu nai inmuone hizoμου θέω αι το ἔνομα. παν είς είς τέτο έβγου, και τὸ πάθος τέτ' κμώρ τῷ σώμα]: γέγονον αι οίραιομένω, και αναφυχομούω τρέφεδαι, και ζάμ. Item cum pulmonis effectionem commemoraret, ean dem refrigerationis causam reddidit hoc modo: TOP τε πνούμονος ιδέαν ονεφύτουσαν, πρώτον μού μαλακύμ, κάι αναιμομ, ώτα σύριγγας εντός έχεσαν οίομοπόνγη καζατέζειμονας, ίνα τό, τε πνουμα κάι το πόμα δεχομούν, Αυχέσα αναπνούρ και ρα-Tώνην παι οὐ τῷ καυμαζι παρέχοι. Vltimò id obijcit Aristoteles, absurdum esse, respirationis, que per os ,nares,pectusq; fiat, causas solum afferre:reliquaru nerò respiracionum, que per occultos alios meatus fiant, ut intra pectus, rationem no reddere : quippe cum maior ratio non fit, inspirationis causam non reddere, quam expirationis. Cui 20 demum ita satis fiet, ut Platonem bic communem duntaxat respirationis causam, que uel sensu percipitur, attulise dicamus : quo pacto efflante, illabenteg; per arteriam spiritu, inspiratio, exspiratioq; fiat : cum respirationis, que per occultos fiat meatue, causam docere ficile non sit, nec ad hunc lo cum pertineat. His sic traditis contra rationes Aristotelis, codem quoq; modo Galeni obiectionibus in lib.8. de Placitis Hippocratis & Platonis resposum. erit. is enim Platoni hoc obijeit, quod motum uo- 30 luntariu respirationis causam esse non dixerit : sed inspirationem superuenientem, cum in nostra sit po testate, uel spirare, uel non spirare; quodq; statim post contractionem arteriarum inspirationem sieri oporteret, cum arterijs copresis, prius expiremus, quàm inspiremus. Huic ergo responsum ex priori il la sententia Aristotelica solutione erit, in qua Platonem inspirationem ese priorem expiratione mini mè aßerere dicebamus, sed expirationem: siquidem aerem externum reflectat. Non igitur inspiratione causam eße respirationis dixit. Quemadmodum enim, si lapis ab aliquo proiectus alum feriat, minimè quidem aßeremus lapidem eße prima i dus caufam, fed eum qui proieci:lic etiam, non quòd aer externus ab interno spiritu effluete repercusus subsequa tur, priorem ese inspirationem expiratione dicemus, sed ediuerso. rusi enim externus aer ab interno effluente moueretur, minime influeret, intrareta; tentia respiratio sit. nunc causas ab eo traditas sigillatim consideremus. Quoniam uacuum nufquam est, quo quicquam corum que perferutur, ingredi queat, spiritus auté è nobis euolat, cuiuis con stat, no in uacuum quidem hunc spiritum euolare.) Quo pacto respiratio sieret in universum diximus: nunc causas singulas à Platone traditas explicemus.

MORZILLI Ecdem uerò funt be. Primò, animantium universo generi caloris uitæq; alimentum in fanguine tributum eße:siquidē animal omne calore humoreģ; alitur,ac uiuit,exhaustoq; illorum alterutro moritur. Igitur caloric materia, Galeno auctore, sanguis est per corpus diffusus. sed huius quidem sanguinis 😁 caloris duo funt instrumenta : iecur, in quo sanguis gignitur : & cor, ubi calor omnis uitalis, foiritus q animalis continetur. Sanguis præterea cum in corde calidisimus, ardentisimusq; sit, eaq; pars propter ardorē refrigerio indigeat, ab oris faucibus ad pulmonem demittitur affera arteria, ut per eam aer externus in pulmonem adducatur, indeq; ad cor, ce terasq; partes purus ac tenuis transmittatur. Atq: banc arteria cum gula connexionem, de qua antè di ximus, Plato hic intelligit, cum ait: Idq; reti fagenæ comparatimus, per medium extensum, totumq; in igne contextum, cum interiora omnia ex aere fint.) Quasi diceret, per illam ipsam conexionem respira tionem fieri, tum attractione aeris per afperam arte riam, tum immisione ciborum per gulam, ex quibus fit sanguis. Cum ergo internæ animamis partes, numirum cor, ac relique omnes, nimio calore san guinis ex cibo confecti exerdefeat, calorem eum refrigerari necesse est, ut animal posit utuere . totum enim animal calor inflammaret. Quo nomine cuns ignis natura fur fum femper feratur, calor etiam internus, qui eius natura est, sponte sursum petit, extraq; prodire nititur, nimirum ad externum aerem. Hoc demum comune sit respirationis initium, qued **internus ni**delicet calor fine spiritus calidus, per o**s** ac nares natura sua exhalatur, & in aerem exterio rem prodit . itemý; quòd hic ipse aer externus ab interno copulsus in excuntis locum reflexióc quadam immittatur, infpiratioq; sic fiat. His propositis, difficilia Platonis uerba interpretemur. Quoniam due sunt, inquit, aeris discursiones, siue diégo Au, una externi aeris ob oculos offusi, ex qua fit inspiratio : altera interni spiritus calidi per asperam expirationem ipsam ut causam efficiente ponit, que 40 arteriam ad nares, osq; expirati, ex quo sit expiratio:cum internus ille spiritus calidus in acrem exter num incidit, hic rursus restectitur, intratq; per eofdem illos meatus, quibus internus spiritus exhalatus est. Quo fit, ut non per os solum, uerum etiam per nares respiratio fiat, ut spiritui uitæ necessario duplex sit instrumentum, ne altero intereluso, animal pereat. Igitur per casdem partes inspiratio fit, per quas expiratio. cum enim balitus imernus calidifimus efflatur, friget extrinsecus, siquidem in excuntis locum. Hoc igitur modo Platonis fen- 50 externo acri commifcetur: cum uerò externus inspiratur, calefit statim, quoniam in ipso caloris fon te, nimirum corde incenditur. Atque idiplum bie Plato intelligens ait: Quod autem retractum eft, in ignem incurrens coalescit : quod exhalauit, friget.) Id est, aer externus per arteriam asperam ad pulmones immissus, calefit interno calore, atque ita infigné incurrés coalescere dicitur. At uerò halitus pectoris .

pectoris foras emissus, in aerem externum incidens frigefit. Ergo cominua hec expirati calidi spiritus, o inspirati frigidi aeris uicissitudo, respirationis causa est, qua uita animantiŭ coseruatur. etiam cause pasionum, que ex attractu ampullaru ex corpore à medicis fiunt, atq; etiam potionis, & corum insuper quæ iaciuntur, sine emittamur subli mia, seu deserantur humi, hac utiq; ratione tractande uidentur.) Ad explicandam magis respirationis nit Plato, quibus id possinus apertius intelligere: qua quoniam difficilia sunt, latius à nobis declaren tur. Quain re, ne multa in hanc sententiæ Platonica interpretationem addamus, Plutarchu in Quast. Platonicis sequemur, qui totum hunc locum elegan ter explicat, cuius etiam uerba latine hoc modo interpretabimur: Cur Plato inquit, motus reciprocationem,ne qui l'uacuum sit, causam esse effectionu earum, quæ fiant ex ampullis medicorum, ex potione, ex ponderum ciaculatione, ex aquarum fluxu, 20 ex fulminibus, & ex electri ac lapidis Herculei attractione, atq; adeò ex uocum concentu! Hæc itaq; à Platone in hoc loco sparsim dicta Plutarchus colligit, ordineq; declarat. Quare uerba ipsius sequamur: Absurdum prosectò, inquit, uidebitur, multorum ac disimilium causam originem earum affectionum esse dicere. Sed qua nam ratione respirationis modus aeris reciprocatione feat, abunde ipfemet demonstrauit. At cum reliqua omnia admiratio subireq; uicißim in aliorum sedes, singularem etiam corum effectionem nobis tradidit. Primum itaque quod ad ampullam attinet, sic se habet: Aer quident ab illa comprehensus, unà cum calore circa carnem inflammatur.extenustiorq; factus ipsis serri meatibus, minime quide incurrit in uacuum locum (nec enim ullus est) sed in externum potius aerem illum, qui ampullam circunstat, elabitur. Qui uerò ante ipsim est, idem quog; semper patiens, & adducens mus reliquit. Sic ergo ille in carnem, cui ampul-La est affixa, incurrens, atq; feruens, humorem simul in ampullam reflectit. Iam uerò potio codem modo fit:siquidem cauitates, que in ore, stomachoq; sunt, aere semper implemeur. Cum ergo cibus à lingua fimul demittitur, & cum tonfillis intentis, aer ad alium sibi cognatu aerem excutitur, ab hoc ipso deelinante compreheditur, ac cibum impellit. Quinetiam eiaculata pondera cum plaga excusa aerem natura sua in desertum locum semper subit, atque eum implet, dimißum cofequitur, motum ipfum impellens. 1psi quoq; fulminum casus eiaculationibus fimiles sunt . nam ignea quidem uis à plaga in nube facta eliditur in aerem, qui etiam discissus cedit: ac codem rursus cofluens, desuperq; um affirens, fulmen præter naturam deorfum impellit. Electrum

nihil attrahit eorum que illi admouentur, quemadmodum nec magnes lapis, nihilq; ab eo in proxima exilit . sed lapis idem effluxiones quasdam exilientes, & aereas emittit, quibus aer coniunctus repellitur, fimulq; anteriorem aerem repellit . ille tamë in orbem ductus, ac in locum uacuŭ rurfus fubiens, uiolentus redditur, ac ferrum attrabit. Electrum au tem, cum flammeum quiddam & spirabile habeat, idipsum superficiei fricatiõe meatibus apertis procausam ac modum, exempla quadam nobis propo- io fert, atq; idem efficit quod magnes lapis: attrabit enim leuißima, er aridißima, quæcung, illi admouen tur, propter imbecillitatem, ac tenuitatem. Nec enim adeo uchemens est, nec eam habet grauitatem, aut acrimoniam, ut aeris magnitudinem poßit impellere:qua, ut magnes, euincat maiora. Quo igitur pacto nec lapidem, nec lignum, sed ferrum duntaxat aer impellat, lapidiq; admoueat, communis eft apud eos dubitatio, qui attractione lapidis, & illos qui motu ferri corporum concretionem fieri existimant . Ferrum enim nec adeò rarū est, atq; lignum: nec adeò densum, ac aurum, aut lapis : sed meatus ha bet, ac uias, er afperitatem propter aeris inequales partes: ita ut non delabatur, sed sedibus quibusdam, 🖝 reuerberationibus aptam implicatione ba bentibus refiftit, ut cum in lapidem incidat, ui allata ferru impellat. Atqui horum ratio sic habet . Aquarum præterea in terra fluxus baud ita manifestum reciprocationis modum babet : sed stagnantes aquas cosiderare oportet, immotas er stabiles, nul nem parere dixit, nihil tamen illa esse, sed pulsare se, 30 lum locum inanem relinquere, quatenus immotus aer ipsas circumfundit, et contrabitur. Aqua igitur palustris, ac pelagi, plerunq; agitatur er inundat, dere commotionem efficiente. nam statim illa commouentem sequitur, simula, fluit ob inequalitate. Plaga enim deorsum facta, curuitatem undæ efficit, facta quidem desuper mole, quousque consistat, 😁 componatur ab extante loco, qui humorem cominet. Fluxus igitur eorum quæ semper serütur, quæcunq; aeri cedunt consequentes, & ab ijs quæ conprimò declinat, euacuato gaudens loco, quem pri- 40 trà pulsant, agitati, continuatum perpetuum q; motum babent . ideoq; latiora flumina minus feruntur: in ijs uerò que parua, sinuosaq; sunt, fertur quidem humor ob imbecillitatem, aere non accedence, nev multam reciprocationem efficiente. Sic ergo aquarum fontes defluere necesse est, externo uidelicet ae 🗸 re in loca ima iam commota illabente, aquaq; rursus soras emissa. Cum uerò propinqua est profunditas, atq; aerem aut ueneum aqua humeflum cominet, uent um eun dem in flantem profternit, commodiuidunt, ac difcernunt: qui ponè circumfufut, quid 30 to nimirum aere ex fua fede ob incurrentem bumorem, & plagam accipiente. fic ergo natura fua à fe inuicem expelluntur, & inter se comrà impelluntur:cum nulla sit manitas, in qua consistat alterum, aut quò alterius commigratione traducatur. Atq; de cocentu etiam, quomodo noces similiter cohereat, ipsemet dixit. Acuta enim celeriter editur, grauis grauiter, ideoq: sensum prius mouene acute. cum B

uerò emarcefcentibus his, er iam definemibus, inci pientes graues committuntur, id quod ex ijs tempe ratione quadam componitur, cocemum appellant. Quod autem instrumentu eorum sit aer, ex ijs que diximus, cernere facilius est. Vox enim semietis pla ga est, ab aere per aures edita. Aer fiquidem ab eo, qui mouet ipsam, collisus ferit:ac si uebemens sit, acute: si obtusus, moll us sonat . Qui ergo primus ue hementer & concinne plagam auditui commiscuerit, deinded; rurfum progressus grauiore ediderit, 10 consequitur & commouet sensum. Hæc funt, quæ Plutarchus ad huius loci explanatione retulit:quæ quoniam abunde omnia declarant, pluribus nos in eam rem uti non oportet . Illud folum considera, Platonem in his exemplis aeris uicisitudine ac reflexionem indicare uoluisse, que in respiratione fit ab expirato aere, et ab inspirato. Ille enim hunc impellit, fords prodiens : hic rurfus comotus, ne quid exiens aer pone uacuum relinquat, in exeuntis locum succedit : id quod in potionis modo, et ampulla 20 fine cucurbitula, ut Cornelius Celsus, ac Latini medici uocat, o in reliquis iam propositis uidere est.

Atqui respiratio, unde huc digressi fumus, ab his causis, & hunc in modu, ut suprà diximus, prouenit. Dum uide licet ignis cibos diuidir, eleuaturca intrinfecus affecutus spiritum, uenas à uentre communi elevatione huiusmodi replet, ex eo quod attrita inde hau- 30 rit, & ob hanc rationem per totum animalium omnium corpus alimentorum liquores penitus diffunduntur. Statim uerò attrita, & à cognatis suis ablata, partim fructibus, partim graminibus, quæ Deus adalimoniam corporis nostri produxit, colores propter mixtionem omnino uarios habent: sed plurimus in his rubeus preualet color, cuius 40 natura exignis portione et abstersione in humido facta prouenit. Propterea eius quod in totum corpus permanat, color, talis aspectu est, quale diximus. Id languinem nominauimus, carnium & universi corporis pabulum: unde irrigatio distributa passim exhausta cun ctareplet. Modus autem impletionis euacuationis ue talis est, qualis in uni- 50 uerlo cuiuslibet latio, per quam cogna tum quodlibet ad seipsum se confert. Quæ enim nobis extrinsecus circumfula funt, resoluunt nos assidue, & singulas nostri portiones ad species suas foras emittunt, Sanguinea uerò in no-

bis attrita, inclusacp uisceribus, ut par. est in quolibet animali fieri sub cœlo constituto, totius lationem imitari coguntur. Cum igitur attrita quælibet in nobis cognatu poscant, exhausta quelibet implent. Porrò quando abscedit plus quam accesserit, decrescit animal: quando contrafit, augetur. Recensigitur animalis cuiuslibet compolitio, cum nouos uelut ex ligneo quodam contextutriangulos habeat, ualidam quidem eorum structura possidet:moles autem eius tenerior tota coaluit: quippe quæ ex recentiori medulla con creuit nuper, & lacte nutrita est. Susceptos ergo triangulos illos extrinsecus incidetes, ex quibus cibi potus conflantur, triangulis proprijs antiquiores imbecilliores co, iunior ui peruincit & conterit, & grande animal ipium reddit, dum ex multis similibus alit. At cum triangulorum suorum radicem co pagemérrelaxat, ex eo quod magnis laboribus longo tepore aduerfus multa certando fatigata & domita lit, tune sane alimenta suscepta in similitudine fuam non potest comminuendo redigere: sua uerò membra ab ingredientibus facile dissipantur. Hinciam minui ac deficere omne incipit animal, cum Superatur, detrimentumce istud senectus appellatur. Finis uerò tunc obuenit, quando triangulorum illorum ex quibus medulla coficitur, olim coapta ta uincula, nihil amplius nectunt, sed defatigatione iam relaxata nexus animæ deserunt. Anima uerò clam secundum naturam cum uoluptate protinus euolat. Quicquid enim contra natura fit, molestű: quod autem pro reinatura, iucundum. Similiter & mors quam morbi & uulnera intulerunt, uiolenta est atque molesta: quæ uerò senio paulatim ad finem deducente naturaliter furrepit, inter omnia mortis genera leuissima est, & cum uoluptate potius quam dolore contingit.

Expositis respirationis causis, sanguinis effectio nem ac naturam, cuius nimium calorem respiratione dixit indigere, adiungit. Itaq; respiratio non solum ad refrigerandum calorem conducit, sed ad comode etiam concoquendum cibum. Siquidem ignis

ille internus, fine calor naturalis inspiratione aeris moderatus, cibos decoctos, er in sanguinem conuer fos per totum corpus dividit : affecutusq;, ut hic ait Plato, spiritum, hoc est, simul cum eodem inspirato aere facilius per corpus diffluit, uenasq; replet. Quamuis enim sanguis per uenas effusus, propter admixtam pituitam facile perfluat : necesse tamen eft, aeris respiratione adiuuari, ut ascendere, descen dereq; in diversas partes corporis posit. Atq; id fane in ijs uerbis Plato intelligit: Dum uidelicet i- 10 fit, has esse naturales facultates alendo animali serui gnis cibos dividit, elevaturq; intrinfecus, affecutus spiritum, uenas à uentre communi eleuatione buiuf. modi replet.) Sed nos sanguinis effectionem breuiter doceamus, quanquam ea de re multa in superioribus dixerimus. Primo cibum maceratum, potionia; admixtum in uentriculo concoqui, ac liquescere constat, indeq; succum illum ad ieiunum intestinu deriuari: ex quo ad iecoris gibbum multæ uenulæ, quafi ad radicem confluent, per quas succus ille om nis tenuior factus, demittitur ad iecur, ubi naturali 20 ita ut ex fanguinea natura alimenti partem fanguini calore concoctus in sanguinem uertitur: qui à colore ipsius iecoris, ubi coquitur, rubeus fit . Generato igitur sanguine, quatuor humoru fit distinctio. Omnis enim cibus quatuor qualitatib.coftat, quæ, concocto illo, in quatuor humores couertuntur. Itaq; le uis sanguinis pars, atq; ignea, quæ slaua bilis dicitur, in fel secernitur: craffa es terrea, quam atra bi= lem uocant, in licnem demittitur:frigida & humida pars, boc est pituita, simul cum ipso sanguine, in uenas diftribuitur. Hoc modo igitur ex cibo potuq; 30 mo imminuitur : quia plus confunit calor naturalis Sanguis gignitur, ac dividitur in totu corpus. tim uerò attrita, et à cognatis suis ablata, partim fiu Aibus, partim graminibus, que Deus ad alimoniam corporis nostri produxit, colores propter mixtiões uarios habet.) Id est, succus ille cibi decocti in uentriculo, cum ex diuersis eiboru generibus cofletur, ante quam in iecore mutetur in sanguine, colore ha bet diversum, ut Plato inquit. cumuerò calore ieco ris magis inflamatur, eiusq; sumit colore, rubeus sit. iecur enim quasi sanguis quidă cocretus est, Galeno 40 mutatione conuertantur. Itaq; ab infantia homines auctore: ideoq; succus in eo liquatus colore eiusmodi sumit, er inde ad reliquas partes digressus, carnem ac totum corpus alit. Modus autem impletionis & euacuationis talis est.) Cum animal omne, quamdiu uiuit, ali, augeric; ad certum uitæ tem pus, diminuiq; debeat:necesse est, ex alimento ipso, quo semper utitur, partes quasdam similares ac difsimilares, quatuor primis qualitatibus respondentes gigne: siquidem corpus compositum rebus composi tis,non simplicibus alitur. Ergo ex hoc cibo, quem 50 capinaus, ab infantia ufq; ad uirilitatis cofiftentiam perpetuo alimento augemur, ita ut plus addat sumpti cibi accessio, quam calor semper exedens detrahit. Nam sanguis quasi prima corporis materia est, ex qua gignitur caro, adeps, medulla, feuum, eiufmo dig; partes aliæ, ut Aristoteles lib. 2. de Partib. animalium docet: quamuis diversa ratione illa omnia

fiant. Itaq; hoc fatis eft, in fingulis corporis partibus accessionem perpetuam similium rerum fieri, ut car nimateria carnofa ex alimento femper accedat, oßibus ex offea, cartilagini ex cartilaginea, codema; modo in reliquis. Semper enim cognatu fibi alimentum singulæ partes adducunt, ut Galenus testatur, ac Plato in his declarat: Per quam cognatum quodli bet ad scipsum se confert.) Quoniam uerò distribu tio hac tam ordinata alimenti ab anima in corpore entes, Galenus in lib. de Naturalib. facultat. docet: Nutriendi uidelicet facultas, qua sumptos cibos in naturam fuam animal convertit, cuius instrumentic est uetriculus, iecur, ac uenæ omnes sanguimis. Huic attractiua uis subijcitur, que cibos appetit, queq; in uentriculo est:deinde retentrix, que cibum acceptu in stomacho tamdiu retinet, quamdiu concoquitur: itemá; austrix his additur, que sumptorum ciboru partem in animalis corpus convertit, illiq; adnectit, applicet, ex carnosa carni, ex ossea osi. Huic præte rea auctrici altrix et alteratrix facultas inferuiunt, ut augmenti causa nutritio, asimilatioq; alimenti ad singulas partes fiat. Cum ergo facultates ha naturales anima appetitoria propria sint, quadiu eadem uigent, ab infantia homo ad uirilem ætatem augetur:quonia calor tunc maxime uiget, alimetumqs omne in naturam suam convertit. Quandiu verò illæ debilitantur, calore deficiente, ut in senectute, boex corporea substamia, quam ex alimeto posit addere. Atqui hoc Plato apertis, prolixisq; uerbis indicat:In quo tamen confidera, altricem hanc facultatem, seu modum nutritionis animalibus omnibus concessum à Platone dici, ad similtudinem universi: non quod ipfum univerfum augeatur, alatur ue:fed quia, ut in mudo inferiori perpetua est elementoris commutatio & uicisitudo, ita quoq; fingula corpora ex ijs qualitatibus composita, continua illarie ad maturam ætatem augeanur, indeg; iterum decre scat, propter caloris incrementu, uel decrementu. Vnde senectus, ut Aristoteles in lib. de Longitudine ac breuitate uitæ ait, nihil est aliud, quam caloris na turalis defectus: cuius caufa animal augeri, aliq; defi nit: iuuemus autem est, eiusdem caloris uigor, cuius ui pabulum facile in substantiam animalis conuertitur. Quapropter boc ipsum intelligens Plato, qualitatum in corpore animalis accessionem & abcessio nem triangulorum connexionibus tribuit, ut idem in hoc Dialogo frequenter facit. Per triangulos enim, qualitates primas intelligit : per eorum structuram, connexionem earunde. Quo nomine in ipso, inquit, animali ex nouis triangulis composito, quoniam ma gis tunc uigeat naturalis calor, susceptos extrinsecus triangulos imbecilliores reddi, ac comteri: hoe est, ipsum in iuuentute ex primis qualitatibus recenter compafitum, qualitates fumptorum ciborum facile concoctorum in sui corporis substantiam molemq connertere. Igitur in tuuenta propter matore nutricie auditicisq; facultatis um, animal in dies au getur, ad certum usq; uit e spacium à natura illi con flitutum:in fenecliute contrà, propter earum faculta tum debilitatem, cum non omnem cibum posit deco quere, minuitur, conficiturq; paulatim, quo ufq; extnanito prorsus calore naturali, sine triangulorum illorum mole dissoluta, hoc est dissipatis primis qua- 10 tuor qualitatibus, animal perit. Nec enim aliud est mors, ut Aristot. docet, quam naturalis caloris in animali interitus. Mors tamen est duplex, ut Plato hic docet : una naturalis, cum animal perit, quia dissolubilibus qualitatibus est constitută: altera niolema,ut ex morbo, aut cade, cum ame prascriptum à natura uttæ tempus, ui aliqua illata, animalis corpus & constitutio dissoluitur. Quod cum nature animancis repugnet, ideireo molestum esse inquit:siquidemnature nostre consentanea uoluptatem pa- 20 riunt, contraria uerò moleftiam. Quo nomine animalipsim, id est compositum ex anima & corpore, ægrè dissolutione suam patitur. At uerò anima, quæ corpori immerfa quasi contra naturam suam detine batur, nec primi sui nebiculi puritatem habebat, libeneer, er secundum naturam suam à corpore migrare inquit Plato: quemadmodum in Phadone latius, er in superioribus nos saperetulimus. Hec igitur de uita, morte, innemute, fenedinteq; dicta à Platone sint: quibus etia Aristoteles cosemit, quam- 30 **uis nerbis** ac tractandi modo differat.

Morbi auté unde nascătur, quis dubitet: Nã cum quatuor illa sint ex quibus compactum est corpus, Terra,ignis, aqua, aer: horum non naturalis 'excellus, defectusis, et ex loco pprio in alienum translatio, per quam quod sibi conueniens est, non tenent, intesti nam quandam seditionem & morbos 40 ipsum in primis inficiunt, & ipsa nullu inferunt. Quando enim præter naturā unumquodes fit, aut transfertur, calescunt utics quæ ante frigebant: arida madent, grauescut leuia, & catera omnia similiter permutantur. Solummodo uerò idem aliquid sibimet secunda idem, atc; limiliter et debita proportio ne servata accedens vel decedens, permittet se idem libijoli sospes integriica manere. Quod autem aberrat, siue accedendo seu decedendo, mutationes so uarias, morbos, corruptiones infinitas inducit. Ex secundis quoq compositionibus secundum naturam constitutis, secunda bone uel male ualetudinis

coniectura id quarenti cuice dabitur. Cũ enim medulla exillis & os & caro & nerui constiterint, languis præterea ex isidem quamuis alio modo concreuerit, cæteri quidem euentus plurimi quemadmodum superiora cotingunt, maximi uerò morbi atque gravissimi hoc pacto nascuntur. Quando uidelicet ordine converso ista ex se invicem fiunt, proculdubio corrupuntur. Nem pe secundum naturam carnes & nerui ex fanguine generantur: nerui quidem à uillis & ligamentis propter cognatio nem, carnes autem à coagulatione qua dam eius quod secretum à uillis & liga mentis concreuit. Quod rursus à neruis & carnibus emanat glutinofum & pingue, simul quidem carnem ut pluri mum ad olsíum naturam, ac etiam os iplum medullam circundans nutriendo exauget. Quod rursus per ossium crassitudinestillat, purissimum genus triangulorum,lenissimumés, et pingue dine abundātilsimum, dum defluit ex ossibus, at cardelabitur, medullam irrigat. Quatenus igitur lingula hunc in modum fiût, bona ualetudo seruatur: mala uerò lequitur ualetudo, quando fit contrà. Nam quoties eliquata caro tabem rurlus transmittit in uenas, sanguis una cum spiritu multus ac uarius in uenis, coloribus diuerlis, amaritudinece & acidis sallisce infectus saporibus, bilem, cruorem, pituitam gignit quàm plurimam. Quæ quidem omnia rurlus liegenita & corrupta languinē nutrimentum adhibentia corpori, fer**ū** tur paísim per uenas, nullo prorius na turalis circuitus ordine obseruato. Inimica sane inter sese ista sunt, propterea quòd nullu sui sibi inuicem præbet ufum. Naturali præterea corporis habitudini, suoce in statu perseuerati dissol uendo & liquetaciendo plurimum ad uersant. Portio nance carnis uetustislima cum liquelcit, ad digeltionem cococtionem c ineptissima, propter ueterem exultionem nigrelcit: quia uerò contabuit, penitus & exela elt, amaritudinem contrahit, cæteris omnibus corporis partibus nondum contamina

ritudine niger iple color acerbitatem & acrimoniam habet, eo iam quod amarum tuerat magis attenuato: tum ue tò amaritudo rurius languine tincla colore habet rubeu, sed nigro huscadmixto felleum. Præterea flauus color cum amaritudine coit, quando ob ignis flammam noua caro liquelcit. Et nomen quidem omnibus his commu- 10 nebile imposuit uel medicus aliquis, uel certé eo ingenio præditus quispiã, quo multa & dissimilia dispicere posset, ac rursus genus in multis unum uno cognomento dignum inspicere. Que uerò bilis species appellatur, pro colorum uarietate rationem singulis propriam acceperüt. Cruor præterea, qui fanguinis relidut & defluxus est, crisco, agrestis. quado propter caliditatem fallo sapori miscetur huiusmodi quiddã, acida pituita nuncupatur. Sæpe uerò tenerioris recentisca carnis portio quæda una cum aere colliqueicit, deinde uento inflatur ingluso, humiditate protinus circumiusa: fiuntos exhoc ampullæ, quæ sigillatim propter paruitate uideri non pollunt: iunfactæ molem, colpiciuntur, coloremos propter spumæ generationem habent album. Omnem hanc tenerioris carnís eliquationem una cum spiritu factam, quæ ex humiditate uento circumtula tumescit, albam pituitam appellamus: recentis item pituitæ reliduum defluxum & lachrymas at & sudore, et quotcunctalia in quæ quotidie corpus re- 40 soluitur. At the hac omnia instrumenta morborum, quando scilicet sanguis non cibis & potibus secundum naturam, led ex contrarijs præter naturæ le ges excrescit. Quando igitur caro quæ libet circuciditur, eiuscu radix permanet, dimidia quædam est calamitatis potetia Facile enim restauratur. Quã do uerò quod carnes ossibus alligat, ægrotat,& sanguis ex illis ac neruis de fluens haud amplius nutrit olla, carne ue revincit, led ex pingui & glutino lo asper, salsus, siccus, & squalidus iniqui-

TIMABI COMMENT. tate uichus est factus, tunc certe quod omnia ilta perpetitur, abscissum ab oflibus lub carne neruiscp riget. Caro e tiam à radicibus decidens nudos relinquit neruos, & salso obductos humore,& in fluenta sanguinis permanans, morbos, quos supra diximus, numero etiam plures reddit. Graues quidem hę corporibus passiones: que uerò has præcedunt, admodum grauiores. Quā do uidelicetos ob carnis crassitudinē respirationem no habet sufficientem: ideo&putredinis calore uexatum at& restrictum, alimenta non suscipit, rurfusés ipfum in illam contrà decidit frie gefactum.illa uerò in carnem, caro in sanguinem rursus delabitur. Vndeacri ores fuperioribus morbi nafcuntur.Ex tremum uerò omníum est, quando me lenis est ac mitis: qui uerò bilis atræ a 20 dullæ natura propter detectum alique aut excellum ægrotat. hinc enim omnium uehementilsimi & ad mortem periculoµsimi morbi proueniūt. tunc enim omnis compago corporis necellariò dissipatur.

Cum in his semper Plato de omnibus philosophiæ partibus comunem quandam tractatione tradat, hactenus q; de humani corporis natura, compositione, partibusq; disseruerit: nunc causas morborü ca uerò simul & in grandiorem tume 30 breuter adijeu, ne huie sermoni de bomine quiequam desit : prasertim cum in superioribus mortis generum memionem faciens, illud, quòd ex morbis euemat, retulerit. Itaq; de causis morborum dicendum m sequentibus cst. Sed antequam ipsam Platonis ea de re sememiam exponsmus, equum est,ut ex Galeno, alijsq; medicis, breuem morborū rationem proponamus, ad maiorė buius libri intelligen tiam. Morbus, ut Galeno placet, oblasio quadam est uel operationis, uel structure. Morborum autens genera uel simplicia sunt, uel composita. utraq; enim tot sunt, quot naturales corporis qualitates sina plices, aut composite. Nam cum hominis corpus quatuor primis qualitatibus, calore frigore, siccita te.bumore confletur, ex earum q; temperatione con stet, quamdiu equabilis earū temperatio scruatur, fanitas est:quamdiu alteratur, morbus. Quo nomine morborum simplicium quatuor sunt genera : aut ex nimio calore, aut magno frigore, aut siccita-50 te multa, aut abundanti humore. E'nimio quidem calore quatuor rursus morborum cause oriuntur. Prima, cum immoderata exercitatiõe quis fuerit usus, in totumq; corpus calor diffundatur: tunc enim febris nascitur. Secunda, cum ille cordis feruor per totum extenditur corpus,ex quo etiam gigmtur febris . Tertia, cuex bumoru putredine in tumore aliquo calor acceditur, id quod febrim efficit. Quar ta, ex astrictione partium, cum compressa cute, difflari ea que prius solcbant, non possunt:unde uebe mens quoque calo rexcitatur. Iam uerò frigiditas immoderata plurimorum morborum causa est. aut enim fit ex corporis refrigeratione, aut ex alimento rum frigidorum copia, ex qua praui gignumur humores:aut ex aftrictione, cum corporis habitus ma. gno frigore torpens comprimitur, ut in apoplexia: 20 aut ex laxatiõe, cum partibus rarefactis, natiuus ca lor dislipatur. Præterea siccitas multos quoq; morbos affert:ut cu aliquis multo magis difflatur,quam pro alimenti fumpti modo. aut cum cibis ficcioribus utitur : aut si magna anxietate, uigilijsq; angatur: aut si rebus, que corpus multum exficcent, utatur. Quinetiam ex humore aliæ morborum cause profi ciscuntur, uel ex magna ciborum bumectorum copia, uel ex molli, desidiosaq; uitæ ratione, magna ue animi tranquillitate, aut balneoru post cibum usu. 20 Hec sunt izitur simpliciu morboru genera, que pri mis quatuor qualitatibus corporu respondet. Sunt er morbi alij compositi, qualitatum carundem con nexionibus respondentes:ut è siccitate ac calore, fla ua bilis, er phrenesis:ex siccitate ac frigiditate, ut bilis atra:ex bumore, ac frigiditate, ut morbi pituitosi. Atq; eodem modo illa quatuor qualitates in corpore udriate, diversos gignunt morbos. Sed ne omnia prolixius persequamur, ad Platonus sentencia explicandam ueniamus, que non multum ab Hippo 30 cratica, Galenicaq; differt:imò potius Galenus Platonem maxime uidetur secutus. Igitur morborum causas explicaturus Plato, communem omnium cor porum constitutionem prius exponit, quo pacto animalium corpora quatuor primarum qualitatum connexione costent, nimirum calore, humore, frigo re, siccitate: aut quo modo ex harum temperatione, aut intemperie fanitae, morbus q; nascatur. Itaque causas inquit morboru obscuras non esse, si quis cor deret. Quod etiam Galenus lib. 8. de Placit. Hippocratis & Platonis referens, banc inquit sementiam ab Hippocrate Platonem mutuatum esse. Qnatuor ennn illarum qualitatum rectam constitutionem fanitatis esse causam, er ab Hippocrate in lib. de Na tura humana, & à Platone hic dici, manifestum est. Cum enim qualitates cadem contraria inter se sint, temperation; illarum saluti sit necessaria, si intemperies aliqua suboriatur, contrariarum ipsarum alterationem effici necesse est. ideoq, due potisimum 50 morborum cause à Platone hic traduntur, confirmanturq; à Galeno in eo libro, er ab Hippocrate in lib.de Natura humana:nimirum excessius, er defectus. Hec enim duo rectam qualitatu temperiem labefactant: ut si uel calor, uel frigiditas, uel alia quedam qualitas superior sit, aut imbecillis admodium . Tunc enim uel alias superat, uel perturbat e-

tian, aut ab illis rurfus superatur. Bis quog alias morborum causas adiungit Plato, ut Alcinous explicat, nidelicet humorum mutationes in loca naturæ fuæ minimè congrua. mutatio fiquidem nocere fo let plerung, ut ex frigido in calidum, aut ediuerso. Quod etiam Plato in bis uerbis declarans ait:

Horum non naturalis excessus, defectusq; & ex loco proprio in alienum translatio, per quam quod sici conveniens est, non tenent, intestinam quandam seditionem & morbos inserunt.) In quo Alcinous minime quidem ait Platonem per peragasipillam seu translationem, ab uno loco in alium commigrationem aliquam intelligere: sed qualitatum ipsarum uicißitudin**em, & alterationem morborum. cum** id quod erat in fua naturali temperatiõe, ob alterationem qualitatum transmutatur, siquidem qualitatu intemperies dißidium, & ex proprijs locis ac natu ris mutationem parit. Quod Galenus in codem libro 8.de Placit.confirmat, cum translationem inquit qualitatum perturbare corporis fanitatem:ut si thoracis, aut asperæ arteriæ instrumentis sanguis co cidat, aut humor alius rectam ipsorum sanitatem aboleat. Itaq: non modò excessus, desectusq: ipsarum qualitatum inter se morborum cause sunt, sed translatio etiam unius bumoris in aliü:boc est, intemperies aut corporis totius aut partis alicuius. bec enim, morbos sepe afferunt, ut Galen.lib. 7. de methodo mededi ait, confirmatq; in his uerbis Plato: Quado enim præter naturam unumquodq; fit, aut transfer tur, calescunt utiq; que antea frigebant, arida madent, & cetera omnia similiter permutantur. ) id est, Si temperata corporis constitutio perturbetur, muteturq; in aliam,morbi uarij gignuntur:ut fi cali da frigidaue corporis costitutio natura sua sit, mute turq; in contrarias qualitates, mutatio illa morbum parit. In quo tamen minime putes, calidum, frigidum'ue corpus bic dici, quòd aliarum qualitatu expers sit: sed quod in eius naturali temperatione eiufmodi aliqua qualitas excellat,ut Galenus libro 2. de porum constitutionem ex primis qualitatibus consi 40 Temperament.refert. Cumitag; intemperies ista morbos efficiat, si adeò gravis eadem non sit, ut actio nem omnem corporis impediat, aliquid necesario remanet in ipso corpore, quod totum conseruet.nul lum enim animal ex uitiata teperatione interire potest, quamuis agrotet, nisi temperatio prorsus disol uatur. Qua de causa Plato ipse ait: Solummodo uerò idem aliquid sibimet secundum idem atq: simili ter & debita proportione seruata accedens, uel recedes,permittet sibi ipsi sospes integriicumanere.) id est, Accesus, recesus ue intemperici morbum gignit, sed omnino tamen non perimit, siquidem accessio illa parit solum morbos, non ipsum temperamen tum omnino tollit. Quod Plato sic ait: Quod au tem oberrat succedendo seu decedendo, mutationes uarias, morbos, corruptiões infinitas inducit.) id est, Cum animal idcirco fanum dicatur, quòd debito fuo temperamento partium q; conformatione constet, fi

intem-

inteperies aliqua naturali costitutioi accedat, uel decedat ex teperatioe naturali quicqua, morbi gignun tur. Cum hæc ita sint de præcipuis morboru causis à Platone hic tradita, antequa ad reliquas causas pro grediamur,illud interim explicadu uidetur, cur hic corpus ex igne, terra, aere, aqua coponi dicat; cu ex eoru potius qualitatib. costet. Qua in re magna est inter philosophos doctisimos disceptatio, nu eleme ta actu infint corporibus, an potestate solum. cui sane questioni paucis nos satisfaciamus oportet. Plato 10 tium similarium morbis agere coepit, corundem ge atq; Aristoteles lib.3. de Colo, elementa dicunt mix tis corporibus facultate ese, non actu: hoc est, uires ipsorum elementorum corporibus inese, non tamen ipsamet corpora. sic enim quatuor esent corpora in uno quodam mixto.cui etiam sententia Galenus libro 3. de Placitis Hippocratis & Platonis, atq; Auicenna consentiunt. Alij tamen sese his obijciunt, negantá; mixta corpora ex qualitatibus folum elementorum composita ese, quin formas itidem illoru in se habeant. Qua quidem in sententia ualidæratio- 20 reliquarum. Quo nomine partes similares primim nes sunt pro utraq; parte, quas hoc loco cosultò præ termittimus: fatis enim sit, Platonis sententiam expo fuiße.is etenim cum Hippocrate, Galeno, & Arifto tele, uires elementorum mixtis tribuit corporibus, non corum formas: quod ex eius uerbis patet, cu cor pus, inquit, nostrum triangulis, hoc est qualitatibus elementorum constitui. Exsecundis quoq; compositionibus secundum naturam constitutis, secunda bonæ uelmalæ ualetudinis coniectura id quærenti cuiq; dabitur.) Primam morborum caufam in superi 30 oribus Plato docuit, eamq; ex defectu, excesu ue, aut ex humorum mutatione intemperieg; oriri dixit, nunc rurfus fecundam addit, cum partiu cognatarum seu similarium mutua regeneratio sit: ut si ex carne sanguis, aut bilis, pituita'ue fiat. hec enim om nia, teste Alcinoo, putrefactionis er liquationis indicia funt:ideog; in his Plato post simpliciu morborum causas generatim explicatas, composita quo que genera subiugit. Nam que suprà de primo mor bi genere retulit, ad simplices morbos, qui simplici- 40 bus corporum qualitatibus adueniunt, pertinent: que uerò deinceps dicuntur, ad morbos partium similarium, compositarumq; quatuor ex humoribus spectant. Quod ex ipsis Platonis uerbis subiectis ap paret, cum dicat: Ex secundis quoq; compositio. nibus.) Id eft, Secunda morborum caufa est, si par tium similarium corporis uitium aliquod sit . Nam cum partes similares numero, figura, situ, quantitate naturali constant, nec aberrant, sanitatis indiciu est:cum uerò aliquid ex ijs deest, ægrotatio animan 50 tis oritur. tunc enim naturalis actio afficitur, et suo munere uti nequit. Vnde propriu morbi genus partium similarium est intemperies, ut auctor est Gale nus lib. 2. de Methodo medendi : siquidem uitium, aut integritas partium similarium, eodem teste in li bris de Constitutione artis medicæ, est in elementorum moderatione. Quo fit, ut octo fint partium ea-

rundem intemperies, secundum nudas qualitates, ex quibus illæ componumur: de quibus idem Galenus lib. 2. de methodo Medendi. Igitur cum in his etiam partibus multæ morborum caufæ infint, ut in ipfa corporis temperie, ac humorum constitutione, morbi genera à Platone hic tradita doceamus. Cum enim medulla ex illis, or os, or caro, or nerui confti terint, sanguis præterea ex issdem quamuis alio mo do concreuerit.) Quoniam in superioribus de par nera subiungit, quemadmodum & de humorum intemperie primo retulit. Quam ob causam ait, queadmodum superiora cotingunt, id est, ut uarij mor bi ex corporis intemperie nascuntur, ita etiam ex partium similarium uitio: siquidem partes quoq; similares ex humoribus illis primò constant, ut Galenus, mediciq; alij docent. Nam pars similaris dicitur, que in partes sui generis multas dividi potest:ut Sanguinis partes omnes sanguis sunt, itemá; osis, co ex humoribus quatuor componuntur, ex ipsis uerò instrumentariæ particulæ, ex his demum totum corpus. Cum ergo Plato inquit, medulla ex illis, & os, or caro, or nerui constant : partium similarium compositionem ex humoribus intelligit. Nam caro, sanguis, neruus, medulla, eiusmodig; aliæ particulæ similares sunt:harum autem morborum causæ similes causis intemperiei humorum dicuntur, quemadmodum cum Galeno antea retulimus. tot enim partium similariti morbi sunt, quot intemperies humorum, ex quibus constant: idq; si humorum affluxus fiat.tunc enim continui solutio fit, que magna mor bi causa est, præsertim in partibus similaribus, ut Galenus de Methodo mededirefert. Atqui hi sunt morbi maximi & grauisimi, de quibus Plato hic lo quitur. Quando uidelicet ordine couerfo ista ex se inuicem funt, proculdubio corrumpuntur.) Hæc omnia ad partium similiarium morbos pertinet. qua do enim earum ordo in animalibus perturbatur, uitiaturq; temperatio, morbi uarij nascuntur. Quod Plato latius in his uerbis declarat: Nempe secundum natură carnes & nerui ex sanguine generatur: nerui quidem à uillis & ligamentis propter cognationem, carnes autem à coagulatione quadam eius quod secretum à uillis & ligamentis concreuit.) id est, Naturalis quidem generatio partium corporis est, ut singula ex similaribus suis fiant, ut sanguis ex cibo, ex sanguine ucrò partes omnes: quanquam aliæ plus habeat sanguinis, quam aliæ, ut caro: aliæqs minus, ut neruus, q ex sanguine pituitoso gignitur. Cum itaq; huiusmodi generationis ordo seruatur, se cundum naturam id fit, animalq; fanum eft:cum uero perturbatur, morbi uarij gignuntur. Sed quoniam harum partium corporis, nimirum carnis, ner ui, aliarumq; generationis mentio incidit, idq; antea breuiter docuimus, eadem quoq; hic rursus explicetur, singulorumq; generationes tradantur, Galenus lib.⊾

lib. 1. de Semine, fotu inquit ex semine masculi cum fæmineo semine permixto gigni, itema; partes similares omnes, ut sanguinem, carnem, oßa, ac reliqua. Et caro quidem carnosaq; omnia ex sanguine fiunt, mebranosa omnia ex semine, ossa ex uiscosa terreaque parte:uilli demu, ac ligamenta ex glutinosa por tione. Eadem enim in modum araneæ telæ coacta, musculos efficient, itaq; partes hæ omnes ex semine fiunt, Galeno auctore. Quod si uerò Aristoteli credimus, ex sanguine gignuntur, ex quo ille partes o- 10 mnes oriri censet: quanquam eidem Galenus lib. 1. de Semine repugnet. cuius tamen rei disquisitionem medicis relinguamus. Hic igitur Plato & Aristoteles, partes similares ex sanguine fieri putant, sed ita,ut nerui ex uillis & ligamentis gignamur, caro ue rò ex uiscosa illa sanguinis parte, que in uillorum, li gamentorumq; generatione relicta eft. Que quidem fententia Medicis non probatur, quæq; à Galeno in eo libro refellitur. Quod rurfus à neruis er carnibus emanat glutinosum & pingue, simul quidem 20 carnem of plurimum ad osium naturam, ac etiam os ipsum, medullam circundans, nutriedo exauget.) Hec etiam ad naturalem partium similarium ac difsimilarium generationem fectant. docet enim in ijs, quo pacto medulla nutriatur, aut cuiufmodi alimentum idem sit. Quod quamuis obscuris uerbis significet, boc folum indicare wult, medullam alimentum sumere ex superfluo alimento, quod ad ossa defertur, postquam partes omnes corporis ex debito trare, ut medulla ipfa fimili suo augeatur, er conseruetur. id quod Plato clarius significans, Quod rurfus, inquit, per oßium craßitudinem stillat, purifsimum genus triangulorum, lenisimumq, pinguedi neg; abundantisimu, dum defluit ex osibus, atq; delabitur, medullam irrigat.) Id est, idem illud medullæ alimentum, quod pinguius est sanguine, per osium poros intrat, illamq; alit. Vocatur autem hic à Platone alimentum illud genus triangulorum, ob nimiā mentorum trianguli ab eodem dicuntur. siquidem alimentum ipsum corporis, antequam in aliti substantiam mutetur, quasi prima quædam qualitas est. Qua tenus igitur fingula hunc in modum fiunt, bona ualetudo seruatur.) Quemadmodum contraria omnia natura nostra morbos afferre solent, sic etiam similia sanitatem inducunt. itaq; cum alimenti corporei recta concoctio, ac distributio fit, fingulæq; partes ex debito sibi alimento sustentatur, partesq; similadata servant, sanitas, ut Plato hic docet, medicio; affirmant, conseruatur: contrà uerò, cum aliqua suboritur intemperies, que corporee temperationis sta tum labefactet, morbi uarij nascuntur. qui prout ipsa teperies fuerit, ita folet uariari. Atqui hoc est sanita tis comune principiu à Platone in his traditu. La cau su morboru generales deinceps explicabit. Na quo

ties eliquata caro tabe rur fus trafmittit in uenas, fan guis unà cu fpiritu multus ac uarius.) Pleræq; mor boru causa ex humoru inteperie nascutur, ut Galen. in lib. de Causis morboru prolixè docet. Nam cum fingula corpora temperationem fuam à natura con flitutam habeam, cuiuscuq; modi illa sit, eadem perturbata, uel ex alimenti putredine, uel alia quanis causa, fit, ut aliquis prauus humor in corpore redun det, qui morbum afferat:ut sanguis, uel atra bilis, uel flaua, uel pituita. Itaq; humor ille redundans natura lem corporis temperiem uitiare folet, cum magna ex parte putret, fine in corporis habitu, fine in ipfis uasis. Corruptis demum humoribus, sanguis etiam, qui corporis est alimentum, corrumpatur necesse est, dum illis admisceatur. Vnde cum idem sanguis per universi corporis wenas ad alimentum suppeditandum debeat diffluere, ipfeq; prauis humoribus fit admixtus, corruptionem toti corpori transfundat, morbosq; grauißimes afferat oportet. Hanc ergo prauorum humorum mixtionem cum sanguine factă Sanguis und cum spiritu intelligens Plato, ait: multus ac uarius in uenis, coloribus diuersis amaritudineg;, or acidis falfisq; infectus faporibus, bilem, cruorem, pituitam gignit quamplurimam.) Id est, cie aliquid putret aut in habitu corporis, aut in ipfis ua sis, sanguis etiam qui in uenis cominetur, & ab spiri tu arteriaru calido defertur per corpus, reliquis humoribus admiscetur. In quo considera, per sapores istos amaros, salsos er acidos, itemá; per colores disuo alimento nutrita sunt : perq; osium meatus in- 30 uersos, Platone hie significare reliquos humores, qui sanguini commiscentur. Nam biliosus succus amarus est, itemá; flaui coloris: melancholia nigra est, er aci da:eodemá; modo falfa est pituita, colorisá; albuginei, cum uitiatur. natura enim sua insipida est, er aqua similis, ut Galenus testatur. Quinetiam per carnem hanc eliquatam, quam Plato commemorat, ipfam humorum maffam corruptam intellige:per fapores autem, succos illos quatuor, seu humores, quos diximus: per cruorem demum, id quod medici prosimplicitatem, quemadmodum primæ qualitates ele 40 prio nomine ixing uocant. Aliud est enim ixing aliud uero cruor. ixwe enim ferum sanguinis significat apud medicos, quanquam in Aristotele Gaza uertat sanie, o bic Marsilius cruorem. Ex quo fit, ut multo aliter locus hic Platonis uertendus sit, quam est tras latus . sic enim ille habet: orav yag Tunoucin oafs. ανάπαλιν εις τας φλέβας των τημεδώνα έξίμ, τότε με τά πνούματος αίμα πολύ τε, και παντοδιαπόν, εν ταις φλεξί χεώμασι παιπυννότησι ποικιλιέμονου, έτι δε όξείαις καὶ άλμυραις διανάμεσι, χολάς τε κάι res er disimilares temperiem nature sue accommo 50 ιχώρας και φλέγματα ίχει παν οια.id est, Cu putres cta caro in uenas rursus putredinem transmittit, tuc Sanguis una cum spiritu multus ac uarius in uenis co loribus ac densitatibus uariatur, idemq; una cum aci dis er falsis facultatibus nimirum bilem, serog; fanguinis quamplurimam gignit pituitam. itaq; типедо να no tabem, sed corruptionem: nec τυπομένων liqua tam, fed corruptam uertere debemus : item que coBores illos, de denfitates feu munvérneas, humorum marietatem, intemperiemq; significare oportet-Quod Plato idem magis declarat, cum sanguinem omidem inquit acidis falfisq; facultatibus feu Auvámen, hoc est succis eiusmodi permisceri, perq; totunt corpus m nenas diffluere, uchente illum spiritu arteriarum, qui sangumem diffluere facit. Hoc igitur modo Platonis uerba explicanda effe ni dentur, quando ea est ipsorum difficultas, ut ne medicis quidem quantumuis peritifimis recte intelli- 10 gantur, fed in ijs fæpe dininandum fit, ut uerum fenfum affequi naleamus. Que quidem omnia rur-Sus sic genita & corrupta, sanguinem ipsum in pri mis inficiunt, & ipfa nullum nutrimeneum adhiben tia corpori, feruntur paßim per uenas, nullo prorfus naturalis circuitus ordine obseruato.) Que superius de humorum corruptione Plato dixit, hic widetur magis declarare. ait enim, corruptos humo resfanguinem, cui sunt admixti, uitiare: qui quidem witiatus & impurus factus, non modò partes corpo 20 pter ueterem exustionem nigrescit:idest, tune maxiris alere nequit, imò potius per corpus errans, salutem labefactat. tunc enim consentaneum cuiq; parti alimentam tribuere non potest, cum ijdem humores vorrupti fint, ipseq; debeat purus esse, ut alimeto sit corpori. Vnde quemadmodum bilis utraq;, Galeno auctore in comment in lib.de Victus ratione, neque decoqui, neq; in benignum alimētum reduci poteft: fic etiam in boc loco idem cum Platone uidetur dicendum, de sanguime ac pituita. Que duo cum permixtaeffe debeant ad corporis alimentum uenis di- 30 cum ex illa quatuor humorum ad alimentum in cor ·ftribuendum, fi proprium ac natiuum temperamen tum amiferint, in nullum alimentum corpori aptum uerti posse uidentur : sed per corpus errare, morbumq, afferre, nisi exinaniantur i tunc enim illa naturalis fui circuitus ordinem non feruant, hoc est, non distribuum debitum alimentü sais partibus naturali ordine: sed propter corruptionem contrd un ganeur, nec parti alicui adbærent alimemi causa. Quod Plato in his uerbis declarat: Inimica fanè ista inter se sunt, propterea quòd nullum sui sibi in- 4º rem, ut resert Galenus, at cum illa ex slaua bili 🤉 🗀 nicem præbene ufum.) Id est, Cum in illa humorum corruptione naturalis temperatio corporis seruari prorsus nequeat, neq; adsit maior sangumis pars in sua natura, quâm alioru bumoru, ut intemperie ex parte benignitate fua corrigat: tunc corruptio il la natura nostra inimica est, nec temperies seruari potest. Siquidem nullum est tam pestilens morbi ge-:nus, in quo humor ullus temperiem aliquam non fer net. nam si omnes ex aquo nitiati sint, corpus quoque dissoluatur necesse est. Quo sit, ut in morbis nec 50 eadé enim acida potius est, & salsa. Sed quia ex slabumores planè corrumpantur, quin aliquis integer maneat : aut si omnes uitiati fint, nec corum aliquic malitiam aliorum quodammodo benignitate sua cor rigat, animal diffoluatur. malitia enim omnium bumorum temperiem planè perturbat, atq: ita homo perit, ut m his Plato testatur: Naturali praterea 'corporis habitudini, suoq in statu persenerami dis-

1111.

IN

PART.

foluendo, 😎 liquefaciedo plurimum aduerfamur.) ld est, humorum magna corruptio, magnam um disfoluendi corporis habitum habet, nisi aliquis incor Portio namas ruptus bumor dissolutioni resistat. carnis uetustisima cum liquescit, ad digestionem, co coctionemq ineptissima est.) In his omnib. Plato de humorum corruptione loquitur, dum causas morbo rum communes explicare walt. Vnde cum ait, portionem carnis uetustissimam calore exustam concoqui non posse:melancholicum succum intellige, Gale ni sentencia, ineptissimum ad costionem esse: nec in alimentum uerti, si putrescat. tunc enim nulli corporis parti adhærere potest:ideoq; uagans morbum affert. Melancholiam autem hoc loco portionem carnis appellat uetustisimam, quoniam ex illa quatuor humorum miscella, qua corpus alitur, quamos fimilitudine seu proportione carne uocat, melancho liæ pessimus succus est, et quasi fex: quæ si putrescat. in alimentu uerti nequit, nec decoqui potest, ac promè putret, cum aduritur: proindeq; atri coloris fit, atq; atra bilis nominatur. Cum ergo, inter aliae morborum causas Plato hanc, que gignitur ex atre bilis mustione, recenfeat, eaq; potisima sit, ad mor+ bos multos pariendos, certa ratio morborum ex ea natorum tradi non potest. Quo nomine Platonis uerba exponamus, que in his omnibus uidentur explicanda, propter magnam difficultatem: tio namq; carnis urtuftisima cum liquescit.) 1d eft. pore confectorum mixtione, er quali carne in potestate, terrestris, crassaq; pars, uidelicet bilis atra pu tret:id enim significat uerbum rani, non autem liquescit. Ad digestionem, concoctionemá; ineptisima propter ucterem exustione nigrescit.) Hoc est, eadem atra bilis decoqui, uel in alimenum conuerti nequit, quemadmodum aut sanguis, aut pituita. Itaq; bilis atra natura fua fanguini craffo er nigro similis est, eademq; acidum er acerbum habet sapognitur, nigerrima fit, longeq; perniciofisima. Quia uerò contabuit, penitusq; exefa est, amaritudine con trahit cæteris ommb.corporis partibus nondu contaminatis aduerfam.) Id est, quia ipfa bilis atra om nino putruit, ac præter natura gignitur, amara fit: ideoq; cæteris partibus,id eft humoribus nondũ affe clis aut uitiatis nocet. In quo tamen minime intelligas, colorë istum amarŭ tribui melancholia iam faetæ:nec enim hic proprius est illius, sed flanæ bilis. na bili iam adusta, melancholia gigni dicitur à Platone,amari saporis initiò esse fertur, cum tamé sapo rem eundē amittat,ut in bis magis declarat. Et tüc quidem pro amaritudine niger ipse color acerbitatem er acrimoniam habet, co lam quòd amarum fue rat, magis attenuato. ) Id est, cum iam flaua bilis calore exusta in melancholiam mutatur, amaritudinē. priorem

priorem amittit, acidaq; fit, ut auctor est Galenus: cuius rei causa est, quòd calor exustionis amaritudinem flaue bilis extenuauit, quo imminuto, faporem alium contraxit. Atqui bec omnia Platonis uerba ad melācholiæ naturā explicandā pertinent, de qua Galenus in lib. de Atra bili . 🖝 Hippocrates in libello de Natura humana prolixius. Tuni uerò amaritudo rursus sanguine tineta, colorem ba bet rubeum, sed nigro huic admixto selleum.) Hic de nullo prinato humore loqui Plato nidetur, sed de 10 sangumis mixtione, cum alijs humoribus. ait enim, sanguine, qui rubri coloris est, amaritudini, boc est flanæ bili mifceri:eidemq; nigrū colorem, id eft melancholicum succum adiungi, ita ut cum ij omnes hu mores illi comixti sine, idem sanguis purus non mameat, sed xoxades, id est biliosus, ut idem ait. Ex quo diuersa morborum genera nascuntur:calor enim fla ue bilis fangumem accendit. Nec tamen ita intelli gas, sangumem ese debere purum ad corporis alimentum, ut alij quoq; humores admixti ei non sint. 20 necesse est enim, quatuor omnes humores in sanguine commisceri:sed quia humor aliquis nimius er redundans eidem coniungitur, qui illius uitiet temperiem, ut bilis, aut melancholia: que tamen si magna copia sanguini commisceantur, morbum afferunt.

Praterea flavus color cu amaritudme coit,quando ob ignis flammam noua caro liquescit.) Hac om nia Platoni dicta esse uidentur ad quatnor humoru explicationem. ideog; post atræ bilis natura exposi nem dixit, originem eiusdem flaue subiumgit, cum ait: Portionem carnis nouam calore putrefactam, amaru saporem cum slauo colore mixtum contrahe re.) Que quidem uerba ad flaue bilis generationë explicandam tendere uidemur. Flaua autem bilis, ut Galenus docet, gignitur ex leuißma, calidißimaq; alimeti parte, ideoq; sangumi mnatat:estq; ob calorem flaua, amariq; saporis. Vnde cum Plato hic ait, flauum colorem cum amaritudine coire, quansibi uult, quam bilem flauam, que saporis amari ett, gigni ex leuißima illa parte decocti alimeti, cum in ipfa humorum mifcella aliquid propter nimium calo rem er siccitatem putrefit. Itaq; caro noua obscurè dicitur hic, portio chyli : que cum in alimentum uerti deberet, putrefit in hepate, nimia siccitate & calore. Hic autem illud liquefit, putrefit, nerti debe Et nomen quidem ombat:uti antea monuimus. nibus his commune bilem imposuit uel medicus alide bilis putrefactione dicere cœpißet Plato, formae illius subiungit : quas antequam explicet, communi ait nomine succum illum calidum er siccum xohiv, id est bilem uocari:illudq; nomen à medico quodam, cuius nomen subticet, impositum ese. Per medicu autem istum posumus Hippocratem intelligere.bic enim in lib.de Natura humana, cum de quatuor bu-

moribus lequitur, multa de bile refert. Ex ipfo uero Hippocrate Platone multa sumpsike, inquit Gale nus in lib. de utriufq placitis. Sed cum nomen boq bilis commune fit multis illius formit; fingulas nos bic explicemus, quas & Plato indetur in bis attinge re.Galenus in lib. de Atra bile, quatuor flauæ bilia genera recenfet: nitellina, porraceam, aruginofam, ac bilem isatidis. He forme pro caloris & siccitatis ratione mutantur. nam cum bilis natura sua calida er ficea fit, pallidiq; coloris, fi magis incalescat, fla. ui coloris fit, quod si etia tenuis eius humor pre nimio calore in aerem disipetur, uitellina propter eius coloris similitudinem sit : ut prasina etiam, qua medicis uenenosa dicitur. His adiungitur porracea, ob porri coloris similitudine sic nominata, que in uemriculo potisimum gignitur. Atqui bec biliş genera prater naturam funt.uera enim bilis,qua in iccore gignitur, flaua est, atq; in sellis uesica post concoctionem derivatur, relicta subtiliori sui parte und cum sanguine, ut cateris humoribus aditum aperiat, er in partes corporis reconditisimas eos infinuet. Hanc ergo bilis dinersitate Plato significas ait, Que uerò bilis species appellamur, pro colorum uarietate rationem singulis propriam acceperunt.)id est, formæ dinerfæ bilis gignuntur, pro inflammationis narietate:ideoq; mutam colores, et ex coru differencia sortiuntur diversa nomina. Cruor præterea, qui fanguinis refidium et defluxus eft, le nis est, ac mitis.) Quoniam humorum omnium men tam,quoniam illam ex flaua gigni propter exuftio- 50 tionem Plato facit, ac non folum atram bilem, fed fla uam etiam, et earum putrefactiones docuit:nunc reliquos bumores fubiungit , primoq; feru fanguinis, feu pituitam. Sed amequam de bis dicamus, admomendi lectores sunt, ixès nomen non significare truorem, ut wult Marfilius:fed ferum fanguinis, uel pituitosum quendam humorem sanguini admixtum in ipfis uenis, qui hanc uebit, quiq; priuato nomine ichor medicis dicitur. Hæc tamen ad nominis fignificationem dicta fint: nunc ad rem explicandà ueniado caro noua liquescit ob ignis flammam:nihil aliud 40 mus. 🛮 Serum quoddam urinæ fimile curauit natura cum humoribus gigni, ut humorum eorundem crafficies non obstaret, quo minus animantis corpus aleretur, quemadmodum in libris de V su partium refert Galenus. Quamuis et ipse in eo loco dicat, pan eißimum, aut nullum fere in animali reperiri, nifi cum affectione labörat.Itaq; ferum idem nibil est alind, quàm aquosa queda fanguinis pars levis, que sanguini admixta, per uenas ipsum deducit, fluered facilius facit. Quod etiam Plato in his uerbis indiquis, uel certé eo ingenio præditus quifpiam.) Cum so cat, cum sanguinis residuum, destuxumé; lenem ac mitem illud uocat. natura enim fua ferum mite est, er aquosum. At cum idem calore bilis nimio inflammatur, eidem q; ac melancholiæ adiun gitur, agreste tunc fit, teste Platone:id est, natura sua lenitudinem amuttit, morbosq; gignit. nec enun debito Juo munere uehendi fanguinem utitur. Vnde cum f4 pori salso propter calorem miscetur, acida pituita nocatur

IN mocatur à Platone, quando ipsum natura sua pituitæ finale eft, dum fangumem diuebit . Himc fit, ut cum pituitanaturalis est, gignatur frigida & humida, prefertim è cibis pituitosis:idq; in uentriculo, ut au Aor est Galenus: ac tunc naturale suam uim retinet, alteratione (; potius indiget, quan uacuatione. Pisuita enîm făcile in fanguinem uerti potest, ut medici tradunt, nifi fit putrefacta, ut cum habet sapore salfugineum . bumores enim falsi morbum afferunt, si cum uim suam naturale retinet, insipida est:alterata tamen, uel dulcis est, uel falfa, uel gypfea. Sed cum bic de falfa pituita loquimur, uitiatam intelligere oportet. Sape uerò tenerioris, recentisq; carnis portio quedam unà cum aere obliquescit.) Cum ge nerales morboru causas explicare uclit Plato, atos bactenus de bumorum alterationibus dixerit, singulorum iam morborum cuiq; bumori respondentium tractatione exponit, in primiso à cutaneis affectionibus exorditur:quæ cum multas babeam apud me- 20 dicos originis sue causas, difficile est innenire, quid in his Plato fibi uelit. Sed boc in loco morbum aliquem similem exanthematum, que vulgaribus medicis uariola dicuntur, significare uidetur.nam & in illis que magis pituitofa funt, ampullas excitane fucco eiusmodi refertas. Verum eorum sanè exambe matum uera generatio ex sanguinis efferuescentia fit potius, quam, ut ait Plato, propter mixtionem portionis fanguinis cu scroso humore. Ergo portiobumorum in his quoq; appellat. Cum igitur ampul le ille, quas diximus, exambematum similes gignan tur, inter cutem, initio propter minorem defluentis m eas bumoris copia parue funt:ideoq; Plato propter paruitatem uideri cas posse negat. postea uerò cum intumescant maiori bumoris defluxu, maiores fiunt, & ob humorem pituitosum albi coloris red-Omnem hanc tenuioris carnis eliquatio sem cum spiritu factam, que ex bumiditate uento bic Plato docere. nam cedemata tumores quidam sunt ex pitulta generati. Quicunque autem tumores ex pituita defluxu generantur, ademata communi nomine uocantur, ut Galenus lib.2.de Crisibun putat. Vnde ipse quoq in lib. de Tumorib. pre ter naturam gigni ait cedema ex tenuis pituita defluxu:ideoq; definitur ab illo,laxus quidam tumor ex pituita deflucte natus, minimeq; dolens. Huiufmodi ergo tumores per hanc albam pituitam signimatiam (ut medici uocant) hic indicari. Hec enim gignitur, auctore Galeno in lib. de Plenitudine, ex pituita redundante, perá; totum corpus exuberante. Est autem Leucophlegmatia, ut Cornel. Celsus lib.3.testatur, species quedam aque inter cute, sine hydropisis, cum inaquale A corpus tumoribus aliter atqualiter per totum ipsum orientibus. Het

alio nomine Anafarca medicis dicitur, cum totius corporis cutem alba quadam pituita infestam, or in tumorem plenam excitat. Cum igitur bec ita fine, mbil aliud intelligere Plato wilt per banc carnis tenerioris liquationem una cum spiritu factam, que tumescat, at & alba pituita uocetur, quàm humo rë illu pituitofum, qui per corpus effunditur, er in cutis tumores excrescit. Hoc ia proposito, que sit su doris ac lachrymaru materia, in sequentib. exponit, Galeno credimus in lib. de Atra bile. Ergo pituita io cu ait: Recentis ite pituita.) cuius iam rei causam nos breuiter reddamus . Galenus lib.10.de simplic. medicam.facult.sudores inquit,& urinam, ex humore bibito gigni: eo nimirum excalfacto simul in corpore, o biliose substăție nonnihil adepto: sudores autem notam effesuccorum, qui abundent in uniuerso corpore, lib. 4. de Sanitate tuenda idem refert. Ex quibus constat, er sudores, er lachrymas aquo sa substantia ese, in seq; salsugineum quendam sapo rem ob cococtione babere. sed bac de relatius Theo phrastus in libro de Sudoribus dißerit, qui eiusdem materia facere fudores urinam er lachrymas uidetur,nisi quòd in sudore maiorem caloris aggerentis er fpiritus um ponit, quod Galenus etiam testatur. Ergo eandem ese sudoris, lachrymarumg; materia, Plato significans, sudorem ac lacbrymas defluxum recentis pituite uocat. Atq; bec omnia instrumë ta morborum, quando scilicet sanguis non cibis er potionib. secundum naturam. ) Hactenus simpliciü humorum affectiones, er morbos qui ex ijs nascannem carnis tenuioris, ac recentis miscellam quatuor 30 tur, edocuit: nunc demum concludens, seruandam inquit ese in humoribus proportionem,quantitatë, qualitatem, ac debitum modu, ut sanitas cofeructur. Nam si plus sanguinis non sit quam pituite, at & buius maior pars quam flaue bilis, buius deniq; quam melancholie, animal laborat. debent enim hi quatuor bumores cum modum seruare, ut sanguinis, qui a limento est corpori,maior sit copia, quàm aliorum: secundum locum teneat pituita, qua uerti facile in fanguinem potest:tertium flana bilis, ultimum uero circumfufa fit.) Oedematum generationem uidetur 40 atra. Igitur cum ex cibi fumpti alimento in humores ex iccoris coctione converso, proportio buiusmedi no seruatur, sed ex contrarijs præter natura leges, ut Plato ait, siam, id est contrariu generationis sue modum habeant, morbi uarij nascuntur, pro uitiati bumoris natura , locoq; affecto. Quando igitur caro quelibet circuciditur, eiusq; radix permanet, dimidia est calamitatis potentia.) Cum ex bumorum putrefactione partes quoq; corporis aliqua putreant, officium boni medici erit, ut non tam adhibeat ficare Plato uidetur:nifi fortè dicamm,leucophleg- 👔 expurgando corpori aptamedicamenta,quàm par tes iam putridas abscindat, aut inurat:ut in cancro mamillari, uel parte aliqua emortua, quam opansλισμόν Græci nominant, nidere est. Sed tamen cum in eiusmodi affectionibus, aut inustione, aut abscisio ne mederi non poßimus, quin radices carnis putrescentis, id est prani humores putredinem efficientes parimremaneant, debeantq; purgatione aut alio enacuationis

enacuationis genere exhauriri: dimidiam effe falu tis facultatem Plato inquit, cum radices solum putre dinis remanent, non tamen logius per corpus serpit purredo. Quando uerò quod carnes ofibus alligat, agrotat, er sanguis ex illis ac neruis defluens, baud amplius nutrit ossa.) In bis omnibus Plato co munes morborum causas exponit, non singulas, in quibus tradendis minime sequitur ordinem, que me dici obsernant: sed omnia innoluens, difficultatem Pythagoreorum more affectauit, dum propria no- 10 mina morborum humorumq; subticet, & obscuris circuitionibus exponit, ut hoc in loco. Si pellicula, inquit, illa, que inter os er carnem est. laborat, communicato morbo, propter humoris putrescentis uicinitatem & confluxum, omnia ma le babent. Et generalem quidem hanc affectionem Plato mnuere bic uidetur. Sam uerò quod in seque Et sanguis ex illis ac neruis defluens tibus ait: haud amplius nutrit ossa, carnemés reumeit : & Que sequitur.) sic oportet interpretari, ut cum pel 20 licula illa que carnes er ossa interiacet, er colligat, propter magnam fentiendi um laborat, communisato cum ea morbo partium aliarum fanguis ex offibus defluat:id est, humor præter naturam, ut fant es. Nec enim fanguis effe potest, qui inde emanarit:

Qui ex pingui er glutimoso asper fiat, salsus, ac ficcus.)boc est, Cum prius humor ille benignus ef-Jet,& alendo corpori aptus, nunc ediuerfo fit putrefactus, & alimento ineptus. Pinguedo enim, & glutinositas boni bumoris, ad alimentum maxime 30 confert:contrà uerò afperitas, salsugo, er siccitas, aduersatur. Cum itaque buiusmodi humorum siat corruptio, & propter affluxum alicuius pellicula oßibus annexa laborat, affectione uidelicet commu nicata, tunc id ab oßibus abscissum sub carne, nerwisq; riget: id est, dolore distenditur pellicula eade, aliasq; citius partes quam os ipsum complectitur cui annexa esse deberet. Vnde Galen.lib.2.de Locie affectis, membranarum inquit osibus adiacentium imaginem referre. Huiusmodi autem dolores ex acribus humoribus gigni afferit,ita ut dolor idem ul cerosus sit, er ad imas usq; partes sese diffundat. Sed ubi paticula illarum membranarum intenta sen fu est acutiori, maiorem baber dolorem, quemadmo dum Galenus inquit. Quod autem diftenea mem brana illa, er rigente, dolor gignatur, in atrophia alijsá, huiusmodi morbis experiri licet. Sed de hoc affectionis genere dictum sit bactenus. Caro etifalfo humore obductos. ) Cum magnus acrium humorum affluxus fit in neruos ac membranas, nerui relinquuntur exuti carnib.tuncq; magno intorque sur dolore:ac non folum humor idem acris ad neruos defluens dolorem affert, sed si in uenas, seu san quinis fluenta Jese ingerat, peiores alios morbos gignet, ut Plato refert in sequentibus . Neruos autem

TEBAST. FOX. in quibusdam morbis nudari, Galenus etiam testatur:ideog: calida medicamenta astringētiag; illis ad hiberi præcipit, quando ipfi frigide nature funt, at que corum affectio ex frigiditate nascatur pleriiq. cuiusmodi morbi genus ad cominui solutionem, ex Galeni fententia lib.6. de Methodo medendi poßnmus reducere. quod communi nomine spasma dicitur, siquide ulcus in partibus neruosis ac fibris shafma nominatur. Quando uidelicet os ob carnis craßitudmem; respirationem no habet sufficiente.) Cum omnium morborum,qui ex prauorum humorum affluxu nafcantur,caufas commemoret, ac de illo genere morbi dixerit, in quo nerui carne exuun tur, ad causam difficilis respirationis explicandam accedit: quæ cum ex humorum uitiosorum affluxu prouenire sape soleant, hoc loco à Platone ponuntur. Nec tamen hic omnes difficilis respirationis can fus explicare uelle uidetur, id enim longu effet : fed de illo tantum genere loquitur, quod aliquo ex tumote prater naturam gignitur. Nam cum tumor aliquis nascitur circa iccur, uentrem, splenem, colone hisq; coniunctas partes , propter coarctatum diaphragma, ucl instrumentum aliud respirationis, difficultas respirandi sit, exiguus q admodum spiritus adducitur, ut Galenus in lib. de Difficili respiratione refert: quia nimirum meatus foiritales obstrume tur. Parua autem respiratio signum est refrigeratorum organorum, quibus respiramus: queadmodum magna er uchemens, calorem effe maiorem in illis indicat. Hec cum ita sint, constat sanè, primo in re spirationis organis ex humorum malorum affluxu tumores gignisij præterea comprimentes meatus ca lorem attrahunt:quo instrumentis privatis, respira tio fit parua & difficilis. siquide calor in causa est. quo minus aut plus respiremus. Atq; hecPlato signi ficare in ijs uerbis uidetur, cu ait : oran ogouv And πυπνότη ασαρκός απαπνολύ μη λαμβάτομ ίκαν κο ύπο σύρωτος θορμαινόμονον σφακελίσαν, μότε τίλο τροφλύ καταθέχη αι, πάλι μτε αὐτὸ ἐς ἐκένλυ Οὐαν dolores esse profundos, ac ueluti dolentium osium 40 Tims Voxónoron id est . Cum os propter carnis densitate, respiratione sufficientem non adducit, putre dine calefactum in flammatur, nec alimentum capit? tunc ipsum in illam rursus contrà frigesactum, 🖝 hæc in carnem, caro uerò in sanguinem decidens, acriores prioribus morbos affert. Hic igitur aduer te,Platonem dedita opera, rem objeurare uoluisse, atq; ita alijs nominibus unumquodq; expreßiße. Nã cum uellet oftendere thoracis partes, quibus fit respiratio, putridi humoris affluxu tumore inflamma um à radicibus decidens, nudos relinquit neruos, et 👩 ri aliquo, eo demás comprimi, os inquit carnis densi tate spiritum exiguum adducere:per os quide thoracem ex osib. conftitutum intelligens, ut uidetur. per carnis autem densitatem, humorum putridoris plenum tumorem. Quam etia rem magis declaras, idem os ait putredine inflammari:quia uidelicet affluxus malorum humorum tumorem excitat, qui pu tredine inflammatur. Vnde illud opanisioav, infla matum

Tertiam post hac morborum speciem tripartitò diuidimus. Alius enim spiritu, alius pituita, alius bile creatur. . Nam cum spiritus ipsius custos, & qua si penuarius, pulmo distillatione occlu fus, libera & expedita spiracula nobis non exhibet, & hinc quide nullus mit- so liditatem, cum ipse sit lubricus, rarò titur spiritus, illinc uerò plusqua oportet accipitur, tunc quæ respiratione & refrigerio caret, marcelcunt. Quod uerò accipitur nimium, per uenas tradu-टीच, eas contorquet, liquefacit corpus, eius in medio diaphragma, medium

sellicet interpositum occupans. hinc morbi admodum molesti, multo cum sudore innumerabiles oriuntur. Sape etiam intra corpus discreta et rarefacta varne innalcitur spiritus: qui cum foras egredinequeat, if de quibus et ingres. li aliude spiritus, doloribus afficit, Sed ingetibus tunc affligit doloribus, qua do neruis proximis co uenulis circufu. sus hecinflat, et ligameta continuos (p neruos à tergo intedit atque detorquet. Qui sane morbi ab ipsa intendente & inflante palsione tenliones, & à tergo contortiones cognominatur, quorum ditticile remedium est. Subortæ enim febres, hos maxime folutit. Alba uerò pituita propter ampullarum spiritum intus inclusa difficilis, ad exteriore cutem delapía, mitior: sed corpus uariis fordibus aspergit, albiscp inficit maculis, at a morbos alios eiulmodi gene. rat. Atræ uérò bili permixta, cum diui. nilsimos capitis meatus illabitur, dissipare eos solet, atos turbare. Si dormien tibus id contingat, mitior: lin uigilanti bus, expulsu difficilior. Cum uerò sacræ naturæ languor hic lit, haud abs resacer morbus est appellatus. Proinde pituita acida, atque item falfa, languorum omniữ qui distillatiõe fiunt, origo est. quoniam uerò plurima loca illabitur, malas gignit ualetudines plurimas. Quæcunque autem partes corporis tumescere dicutur, à bilis incendio, et combustione uexantur. que cum expirat extriniecus, uarios æstu rò cohibita, urentes edaces que morbos plurimos procreat. Tunc autem pelsima elt, quando pus languini mixtum, & uillorū ligaminumýs fila fuo ex ordine dimouet. quæ ideo in sans guinem diducta & sparsa sunt, ut me. diocrem tenuitatis & crassitudinis habitum consequatur: neque propter ca ex corpore defluat: neque si crassior lit, ad motum fiat ineptior, atque æ. gre per uenas fluat & refluat. Ad hanc utique naturæ commoditatem, huius modi peropportuna funt ligamenta: quæ si quis etiam mortuo, & ob fris

gus rigente sanguine inuicem conducat & contrahat, reliquus languis omnis diffundit. Cum uerò missa fuerint, illico cum præcedente frigore restrin. guntur. Quoniam uerò hancuim uilli huiulmodi in languinem habent, cum bilis natura fanguis uetus euaferit, ac rurfus ex carnib. in hunc fueritrefoluta, calida & humida paulatim primam io incides, uillorum illorum ui compressa restringitur. Compressa uerò extinchaquiolenter, procellam intus tremo remépciet. Cæterum quando uberior affluit, calore proprio ligamenta exuperans, præterq modum exæstuans, feruat quidem: ac si continue ad finem usq idonea uictorie sit, penetrat in me dullas:adustiscpradicibus,indeanime uincula, quasi nauis funes resoluit & amputat, liberam cp dimittit. Sed cum inferior adest, corpus quelces eiresistit, ipsa devincta, aut per totum corpus excidit, aut per uenas in uentrem inferiorem superioremue copulsa, tanquamtrantuga ex seditiosa civitate, sic effugit e corpore, morbos que eos inducit, quos Diarrhocas uocant, & Dysen terias, id est fluxus uentris lubricos, flu 30 xus & mordaces, nec non multas gene ris eiusdem alias molestias infert. Quã do igitur corpus ignis potissimum ex cessulanguet, continua febre laboratt quando uerò aeris, quotidiana discreta. aquæ tertiana, propterea quod aqua segnior est quam ignis & aer: terræ demum excellu, quartana. Terra ligradu cum lit, temporis circuitu quarto feruet, deferuetq: hinc quartanas inuehit febres, quæ uix ferog sanatur. Atos hoc quidem pacto corporis mor bi contingunt.

Quoniam plerasq; morborum causas exponere Plato wult, nec tamen omnes exacte docuit, alia dein ceps superioribus genera adijcit, ut rem exactius specië tripartito dividimus: id est, ad ea quæ de mor borum differentijs, aut causis dicturi sumus, tria superesse uidetur, partim uidelicet illa que in firitu, partim que in pituita, partim deniq; que in bile funt. nec enim in precedentibus omnia morborum genera complexus est, quin alia quoq; restent, ut tria hac à Platone relata. Quod autem nullam aliam pri

uatam causam morborum docere hic seorsum à superioribus uelit, ex Timai Locri uerbis, qua Plato expresit, intelligenus. Sic enim ait ille: TELOVTALA ή νόσων εὐτί,πνούμα, χολά, φλέγμα, ἀυξόμενα πὰι ρέοντα είς χώρας άλλοτρίας, μ τόπος επιπαίος. τέ πα γάς αυτι παταλαμβάνον/αταν των παρρόνωμ χώραν, παι απελάσαντα τα συγγενέκ, ίδιεύεται καπουύτα τὰ σώματα, και ές αὐτὰ ταῦτα αὐαλύονται. Hæc igitur sunt reliqua morborum genera à Platone explicanda, que nos ordine trademus, auctorem ipsum sequuti. Nam cum spiritus ipsius custos, et quasi penarius pulmo distillatione occlusus, libera & expeditaspiracula nobis non exhibet.) Primum morbi genus corum que proposuit, in his traditurbic enim de respirationis difficultate differit, de qua tametsi suprà loquutus fuerit, obiter quidem illud expositum est.nunc uerò ex instituto id tractatur. Respirationis ergo difficilis uaria sunt causa, morbiq; diversi, ut Galen. in lib. de Difficili respiratione refert. nec enim una ratioe omnes explicari poffunt, cum sepe ex ardore, nonnunquam ex frigiditate internarum partium pectoris, interdu ob alias causas difficilis spiratio edatur. Quo nomine uerba ipfa Platonis fequamur: Cum spiritus, ait, custos, & quasi penarius pulmo distillatione occlusus, liberum spiraculu non exhibet : id est, cum propter humoris instillationem ad pulmones, difficile respiramus, aut spiritus idem est admodum uehemens, uel exiguus, etiam partes que respiratione carent necessaria, marcescunt. Itaq; pulmo, ut antea diximus, respira tionis est instrumemum: qui si distillatione praut alt cuius humoris obstruatur, difficilem respirationem habet. Sed ad huius rei maiorem intelligentiam, primò, quid hæc distillatio, uel quod genus morbi fit, exponamus: secundo, quid per hune spiritu nullum, maximum 'ue intelligat Plato, dicemus. Pulmones obstrui solent trifariam, uel ob multu humorem, uel ob illum nimis crassum, uel quod idem gluti nosus sit, ut in libris de Methodo medendi docet Ga quidem omnium tardissima, quarto 40 lenus. li autem humores obstruentes ex capitis distil latione oriri folët. Vnde cum humor diftillatus exul cerat pulmone, or ægrotus tußi pus excreat, obiose dicitur, ut auctor est Celsus lib.3. Hic tamen Plato cum de pulmonis distillatione loquitur, minime uidetur fingulare aliquod morbi genus attingere, fed communes quasdam difficilis respirationis causas afferre. Que, Galeno auctore lib. 2. de Difficilire spiratione, oriri solent plerung; , quod partes circa thoracem & pulmonem phlegmone aliquo solent exponat. Quo nomine tertiam, inquit, morborum 50 obsideri, ideoq; paruus densusq; spiritus adducitur. Cum ergo distillatione praui humoris pulmo sepe obstrui soleat, ac difficilem habeat respirationem, cur nam Plato ait: Hinc quidem nullus mittitur spiritus, illime plusquam oportet accipitur? Certe, quia tam frequens nimiaq; respiratio, quam exigua er rara, affectionem instrumentorum respirationis fignificat. cum enim frequens er magna est, maior

est calor, er inflammatio humoris affluencis in pul monem, er putrescentis:cum uero rara, er exigua, signu est, adeò esse obstructa organa respirationis, ut exiguus adducatur spiritus. Vtrung; autem magni est morbi genus. Hinc fit etiam, ut partes corpo ris, que spiriturespirationis foueri debebant, ut cor ac cetere interiores, marcescant deficieme spiritu convenienti, uel codem nimio existente. Atqui buius rei caufam manifestius Plato confirmans ait: Qua do uerò accipitur nimium.) id est, cum nimium ae- 10 ris adducitur, instrumenta spiritum attrabentia, ut pulmo er diaphragma, distenduntur multitudine. Nam si diaphragma, quod respirationis est instrume num, nimio impulsu uehementis anhelitus intendatur, grauisimi gignuntur morbi. Eodemenim affecto, deliria phrenesisq; gignitur, ut lib. 5. de Locis affectis Galenus docet. Harum tamen affectionu origo ex pulmonis affectione procedit, eodema; inflammato, angustia, difficultas q; respiradi una cum acuta febri fit. Vnde multum fpiritum ex longis in- 20 teruallis adductum deliria indicare, Hippocrates auctor oft. Quo nomine uchementem hanc respirationem ex pulmonis inflammatione prouenientem Plato fignificas, ait: Quod uerò accipitur nimiu, per uenas traductum, eas contorquet.) Id est, si uebemens fit respiratio, spiritusq; multus, arteriæ distendutur, hic enim uenas pro arterijs, uelut antea, capere uidetur. Liquefacitq; corpus, eius in medio diaphragma, medium scilicet interpositum occupans.)id est, affectis omnibus instrumentis respi- 10 motionis, dolore quoq; afferunt. Ergo ad hoc expli rationis, diaphragma etiam afficietur, difficilisq; fi et respiratio quoniam diaphragma, fanum cum est, mollem efficit respirationem. At uero horum instru memorum affectio tribus de causis sit, Galeno teste lib. 4. de Locis affectis, uel ob imbecillitate uirium, uel propter meatuum spiritus angustiam, uel propter calorem cordis pulmonisq; uehementem . Ex quo fit,ut or totum pectus, or diaphragma in eius medio constitutu distendatur, or liquefiat : hocest, afficiatur, quemadmodum Plato loquitur, atque ita 40 habenis uoluntas ufa, mufculos, mufculisq pectus, respirationis difficultas nascatur. Hec cum sit communis respirationis affectio, cur nam Plato inquit, magno cu sudore morbos innumerabiles er ex diaphragmatis affectione nasci? Nempe quia calor uebemenissimus interna respirationis organa inflammans, respirationemq; magnam efficiens, sudorem excitat, propter conatum, & calorem : cui accedit etiam pectoris compreßio, aut naturæ imbecillitas.

Sæpe etiam difereta, et rarefacta carne intra cor pus, innascitur spiritus.) Propositas difficilis respi- 50 rationis causas persequitur. ait enim, quod si caro interna corporis liquefiat spiritus quidam intro na scitur:qui cum egredi foràs nequeat, eundem dolorem afferat, quem adductus spiritus in pulmonem ui tiatum foleat afferre. In quo intellige, aliam diffici lis respirationis causam asignari, cum humor aliquis in partibus respirationis putrescat: qui fi in fla

tum uertatur, dum foras nititur prodire, magnum efficiat dolorem. Sed hic tamen obscuris uerbis Pla to indicare uidetur, non minorem effe crafforum foi rituum expirandorum,qui ex pulmone, partibusq; internis efflantur, difficultate, quam illam que prouenit ex inspiratione spiritus eiusdem in organa respiratoria morbo affecta. Nam cum duplex fit pars respirationis potissima, una inspirandi aeris in pulmonem per arterias ad cordis refrigeriu, altera firandorum fpirituum crassorum ex interioribus par tibus: si partes interiores uitiate sint, & humore ali quo corrupto inflammatæ, magnam difficultate expirandi habebut nec minor difficultas erit, cum externus aer ad intima organa laborantia inspiratur. Igitur per carnem istam discretam et rarefactam, ex qua naseitur spiritus, humoru affluxum, qui pulmonem obstruat, uel pus gignat, possumus intelligere, uelut antea carne pro bumoribus capimus:per fpiritum autem hunc, crasos fuliginososq; halitus expiratos, quos expiratione efflatos magnus dolor fe-Sed ingemibus tunc affligit doloribus, quado neruis, proximisq; uenulis circufusus hæc inflat.) Causas doloris ob spiritum à pectore expiratum adducit. Suprà enim difficultatem respirationis ex partium internarum affectione proposuit : nunc eius rei caufam adducit. Itaq; caufam, cur illa expirationis difficultas eueniat, ese inquit, quòd nerui ac ligamea instrumentoru respirationis intorqueatur : que cum fenfum magnum habeam preter uim candu, cur neruos à tergo imendi dicantur, aut quo modo ijdem imedamur, dicamus. Principio ese multa respirationis organa, Galenus auctor est, ex quibus potisimu diaphragma medium pectoris locum habet. idem aut in medio fui neruofum eft, circucirca uerò carnofum, idemą; costis annexu diuer fis musculis, qui respirationi inserviunt. Quinetians nerui uarij, er ex collo, er ex spina medulla in pe-Aus septuma; transuersum porriguntur, quibus ut pulmonem, diphragma, reliquaq; organa impellit ad efficienda respirationem, ut idem Galenus in lib. de Vsu respirationis docet. Cum igitur bæc sit in-Arumentorum respirationis ratio, si partes illa affecte fint, magnum dolorem sentient, quoniam ille ipsæneruosæsunt, nerui uerò sensus ac motus sunt participes. Has ob causas neruorum ac musculoru fine ligamentorum affectiones Plato intelligens, exeitari magnum dolorem ait, cum fpiritus ille uebemens respirationis neruos, proximas quenas inflat, er ligamema à tergo intorquet. Quafi diceret,neruos illos omnes, er musculos ex spinæ medulla nascentes intendi, torqueriq; ardore inflammationis, proindeq; magnum dolorem excitari: quia nimirii spiritus uehementis respirationis instrumenta illa inflat, proximasq; uenas, id est arterias. Qui sane morbi ab ipfa intendente er inflante passione tenfiones.

fiones, erc.) Hec funt nomina precedentium affe-Etionum.nam tensiones communi nomine convulsiones, seu fasmi dicuntur : comorsiones uero, spasmi formæ sunt. Quæ affectiones ab humore internas partes intendeme, affectioneq; efficiente nascumtur. Eædem autem duobus nominibus à Platone generatim uocantur, τέτανοι, σ οπιδότονοι.quorum itidem nominum Galenus in lib. de Tremore er conunissione meminit: qui, cum partes anteriores corpo ris imenduntur, affectionem illa εμπεροσθότουομ appellari ait:quando uero partes posteriores, oniadoτονομ:cum denig; latus utrung;, τέτανομ. Has autem convulsiones neruorum uel ex nimio humore, uel ex causis exsiccantibus oriri, idem affirmat. Praterea morbum hunc difficile curari, or in his Plato, et in eo libro Galen.testatur.hic enim conuulfiones à siccitate ortas curari posenegat, quando eo morbo affecti citisime peream: conuulfiones uerò è plenitudine humoris, uel ex inflammatione natas, non aliter quam uacuatione curari pose dicit. Subor 20 tæ enim febres bos maxime foluunt.) Caufam, cur conuulfiones difficile curentur, reddidit :nunc qua ratione ille disoluantur, exponit. ait enim, febres fu peruenientes morbum leuare : quia uidelicet calor februs copiam humoris absumit. Vude si febris shafmo superueniat, teste Hippocrate, melius est, quam si febri fasmus: siquidem calor consumit spasmi plenitudinem. Atqui hoc in una spasmi specie solet eue nire. nam er illa que prouenit è ficcitate, deterrima est: quoniam partium omnium humiditate con- 30 Alba uero pituita propter am-Sumpta gignitur. pullarum spiritum intus inclusa difficilis.) Secunda species morboru diuisionis illius tripartitæ, qua Plato retulit, hæc est. Hastenus enim de morbis, qui firitu gignatur, dixit:deinceps de pituita dicendu erit. Itaq; cum hic morbos ex pituita nafcetes commemoret, deg; ijs in præcedemibus loquutus fuerit, inde occasione sumpta, pituitam inquit propter am pullarum fritum intus inclusam difficilem effe, pus albis maculis inficere. Ex quo intellige, pituitosum excrementum copiosius collectum, ut Galenus lib. s. de V su partium refert, uarios morbos giguere:ut ileon, lienterias, ac tenesmon. hi enim mor bi uentrem affligere maxime folent . præter quos aliæ funt formæ affectionum ex fola pituita euenientium:ut humor crudus of flatulentus, qui elixe fabæ similis Galeno dicitur in lib. de Plenitudine . ideog; Plato, intra corpus inquit collectam pituitam difficilem effe propter ampullaru fpiritum, hoc est 50 inflationem, de qua suprà diximus. At bic tamen uidendum est, que nam fint ifte albe infectiones, quas gigni ex pituita foras emissa Plato inquit. Cor nelius Celsus lib.5. uitiligines ait infectiones quasda albas corporeæ cutis esse, quæ gignantur ex pituita . Huius tres ponit formas, άλφορ, μελάνηρ, σ A sun np. Alphus ab co dicitur, cum albus color cuti

infusus, subasper, ac minime continuus est. Melas ab illo differt colore, quoniam subniger est, & umbræ similis. Leuce demu, cum color albugineus altius de scedit, albosq; pilos similes lanugini habet. Huiusmo di ergo uitiligines in his uerbis Plato uidetur intelligere. Atræ uerò bili permixta cum diumisi mos capitis meatus illabitur.) Aliud morbi genus ex pituita nascens hic ponitur, cum uidelicet illa me lancholiæ comiscetur : quam grauisimos tunc mor bos gignere inquit, ut epilepsiam, quam hoc loco ui detur indicare. Huius autem triplice locum statuit Galenus, de quibus nos dicamus figillatim. Primo quidem atra bilis per se sola, uel succo pituitoso mixta, si cerebri meatus seu uentriculos illabatur, epilepfian, id est comitiale morbum efficit . Secundo, si in uemriculo colligatur, eundem gignit affectum, communicata stomachi affectione per infignes neruos fexta coniugationis. Tertio, si materia ulla ita putrescat in parte aliqua corporis, ut eum posit affectum communem cerebro facere, idem quoque efficiet. Denique potisima huius morbi causa est, si Galeno credimus, quod crassus aliquis humor meatuum cerebri spiritus obstruat: humor autem ille tum crassa pituita, tum crassa melancholia esse poterit . Vnde melancholici magna ex parte morbo comitiali uexantur. Huiusmodi morbum alij caducum, alij epilepsiam uocant, quòd illo affecti prosternatur:dum humor idem crassus cerebri uentriculos obstruens, animales spiritus cohibet. Quare hunc morbum Plato intelligens, diuinisimos capitis meatus atra bili cum pituita permixta turbari ait:quasi diceret, cerebri, in quo hominis diuinisima pars, id estratio inest, uentriculos humore illo crasso obstrui, atq; ita spiritus cohiberi. Sidormietibus.) Differentiam propositi morbi exponit, primoq; dormientibus mitiore effe illum dicens, ephialtem seu incubum intelligit: quoniam bic lenior eft, quam cum uigilamibus aduenit . Sed aduertendum est, idem effe apud medicos epilepfiam & eextra uerò emissam leniorem, sed eam tamen cor- 40 phialtem: præterquam quòd illa maiorem sequitur humoris copiam, hic uerò minorem. Nam ephialtes, euaporatio quædam est in cerebrum excitata: quæ dormientem excitat, er quasi premit pondere: sed minus tame sentitur, quam in uigilia. tunc enim sensus somno cosopiti, affectionem adeo non semiut.

Cum uerò sacræ naturæ. ) Etymologiam epilepfiæ adducit:redditq; caufam, cur facer morbus uocetur. ait enim facrum morbum appellari, quoniam cerebrum, in quo facra natura, id est rationalis anima, quæ diuinæ naturæ dicitur à Platone, eo morbo uexatur. Veruntamen cum hic facrum morbum no minat epilepsiam Plato, minime intelligas ignem il lum sacrum, de quo Celsus lib. 5. est enim longe aliud: sed aliam quandam etymologiam à Platone tra ditam, quam medici non agnoscunt. Proinde pituita acida, atq; item falfa,languoru omnium, qui di stillatione funt, origo est.) Hac est conclusio tra-

ctationis de pituitæ affectionibus, in qua testatur fal sam pituitam multoru esse morborum causam, prater illos quos retulit : siquidem pituitæ salfugo putredine crasitiemq;, Galeno auctore, fignificat. Sed communiorem hic morboru ex pituita natoru caufam ad distillationes, seu fluxiones inquit pertinere, quoniam ex fluxione multi morbi gignantur : fluxiones autem ex pituitofo humore fieri uidentur, quamuis alijs ex humoribus nascantur. cunq; autem partes corporis tumescere dicuntur, à 10 flammatur, quod tamen lenitate sua naturali sangui bilis incendio & combustione uexantur.) Tertiam morbi caufam superius relatam, hoc est bilem, ultimo constituit in his Plato, de cuius etiam affectionibus dicendum est. In primis autem à tumoribus pre ter naturam, qui à bilis incendio gigni uidentur, ini tium capit. Quanquam enim, Galeno auctore, tumo res ex aliorum humorum affluxu gignantur, raroq; admodum in corum aliquo purus sit humor:hic tamen Platoni ex bilis incendio tumores fieri dicuntur, quia maior sit bilis pars, que tumoris inflamma 20 hantur, is minime continetur: quod idem tum Aristo tionem efficiat, quam humorum aliorum : or quod dolores ac symptomata in tumoribus flauam bilem plerung; comitentur. Huiusmodi ergo tumores biliofo fucco inflamatos uidetur hic intelligere. ideog; ipforum descriptionem adducens, inflammationem inquit tumores gignere, si bilis ardor foras expiretur:id quod latius Galenus lib . de Tumoribus præter naturam explicat. Vnde cum Plato idem ait:

Que cum expirat extrinsecus uarios estu suo tu ua bilis calidißima sit, & admodum sicca, tenuitate Jua partes corporis reconditas penetret, doloremás magnum adferat, ac morbos gignat grauisimos: ut uentriculi inflammationes, hepatis, intestinorum. Quod si uero eadem bilis ad partes exteriores defluat, eryfipelä gignit, aut herpetem, affectiones ue alias. Tunc autem pessima est, quando pus sangui ni mixta.) Propositas bilis affectiones persequitur, aitá; tunc morbos fieri grauißimos ex bili, cum pus suo ordine dimouet. Nam cum bilis ipsa per corpus uniuersum uagatur, eiusdem ordinem peruertit, ac non folum acumine suo partes folidas diuellit : sed etiam si quid est in humoribus crassum ac terreum, quod Plato hic cum antiquis fibras seu fila uocat, ut ex Aristotele lib. 2. de Partibus animalium, & Ga leno lib.2. de Element.constat . Nam & ille quidem in sanguine terrestris concretionis pleno plures ese fibras inquit, ideog; folidas ac terrenas illas facit, quæ quasi somenta in sanguine siant, seruoremo; ac 50 staua bili incipiat, sanitati potest restitui: si uerò ab iram excitent, ut in leonibus & tauris, cæterisq ani mantibus calidæ naturæ. Itaq; fibras cogere sanguinem ait, quemadmodum aquam terrenæ portionis cogit admixtio. At uero Galenus in allegato libro, sanguinem ait purum in animalibus nunquam esse: sed unam eius partem tenuiorem sero lactis persimi lem, alteram quafi limu: atq; etiam fibras, quæ quafi

ligamēta illius fint . Nam si sanguis sit tenuissimus, ut in ceruis, nunquam congelascit: quia fibris caret, quæ illum cogunt. Quod cum ita sit, fibras hic apud Platonem intelligere oportet, per fila illa, & li gamina, quæ bilis acumine dimouentur. bilis enim ca lor tenuitate sua crasiciem illam fibrarie extenuat. sanguinemq; uitiat. atq; hoc est, quod inquit, si pis sanguini sit mixtum: quia scilicet aquosa pars sangui nis, nimirum ichor, siue serum nimio bilis ardore innem temperet. Vnde hoc ichor serum sanguinis hic fignificat, non pus, ut Marfilio uidetur. utiq; natura commoditatem, huiusmodi peropportuna sunt. ) Propositam sibrarum descriptionem persequitur, in quo tamen intellige, per ligamenta hæc non mufculos, aut oßium ligamenta, sed fibras, uti diximus, fignificari. hic enim fanguinem ligari, o comineri à fibris inquit Plato, ut earum ufum ostendat. Ideog; si mortuo, ait, fibre sanguinis detrateles, tum etiam Galenus testantur . Vnde in ceruo. frigidisq; alijs animantibus, sanguis no gelatur:quo niam is eft adeò tenuis, ut nullas habeat fibras, quibus cohereat. Contrà uerò si emortui hominis sanguini fibræ relinquamur, congelascit facile. Atqui hoc Plato significat, cum ait: Cum uerò misse fue rint, illicò cum præcedente frigore restinguintur.) Id eft, si fibræ non scindantur, sanguis congelascit.

Quoniam uero hanc uim uilli huiusmodi in sanmores producit.) ita est intelligendum, ut cum fla- 30 guine habent.) Totum hunc locum ingenue fateor me non intelligere. nam & uerborum obscuritas, et affestata rei difficultas, nihil effe temere proferendum permittit. Nisi forte dicamus, loqui bic Plato nem de genere illo bilis, quod in melacholiam ex ustione mutetur, quodo; in uarias corporis sedes illapsum grauisimos excitet morbos, quales ipsemet au Gor obscuris ambagibus describit. Sed nos ad reliqua pergamus, ne quid à re alienum adducatur.

Sed cum inferior adest, corpusq; liquescens ei re sanguini miscetur, filaq; seu sibras ligamentorum e 40 sistit.) Ex cadem humoris biliosi, or in melancholiam conversi natura, diarrhocas, dysenteriasq; nasci putat, cum idem scilicet humor ad intestina delabitur. Est autem dysenteria, ut Galenus lib. 6.de Locis affectis auctor est, intestinorŭ ulcus, ex quo sanguis corruptus simul cum excremenis excernitur. Nam primo quidem mordax bilis ab humore ulcus faciente secernitur, deinde intestinorum fit abrasio quadam, postea saniei aliquid admixtum excernitur, tuneq; uere dyfenteria dicitur : que si à atra, lethalis est, Galeno et Hippocrate auctoribus. Eiusdem fere generis est diarrhoad, ut idem docet Galenus lib. 3. de Facultatib. naturalib. Nam cum uentriculus circa imas partes multitudine acrimomaq; humoris afficitur, firmæq; funt partes stomacho adiacentes, diarrhœa oritur, que gigni ex cibo rum concoctione non sufficiente folet. igitur

igitur corpus ignis potißimű exceffu languet.) Febrium causas, formasq; ultimo loco ponit.ait enim, corpus caloris excessulanguens, febri continua laborare. idem uerò aeris excessu, in quotidianam discretam incidere:itemq; in tertiana er quartanam, si aque terreq; abundantia afficiatur. Atque hec aunt quatuor febris genera, à Platone tradita, & cum quatuor elementis comparata . Sed ante quam quid fit febris, atq; unde nascatur, quot ue fine eius formæ dicamus, Galeni iudiciu de hac Platonis fen- 10 tentia de febribus ex lib. 8. de Placit. proferamus. Idem igitur Platonem duabus de causis reprehedit. primo, quod propriam febrium causam ignorarit: fecundo, quod caufam febrium circuitu redeutium, ad comunia corporu elementa retulerit, non autem ad propria corporis humani. Nam in quotidianis pituitosus succus inest, in tertianis flaua bilis . contrà uerò Plato quotidianas igni seu calori, tertidnas aque seu pituite tribuit. In quo quidem ordine febris formæ swum elementum, seu qualitate accommodauit. Ex quo intelligimus, primos corporis humores ex elementis copositos non tam accurate Pla tonem nouisse, aut tradidisse, quam Hippocratem: qui in libro de Natura humana rem illam diligentisime docuit. Sed hac nos medicis discutienda omit tentes, breuiter quid fit febris, er quot fine eius forma, doceamus. Febris, Galeno auctore, calor est præter naturam in corde accesus. Erasistratus autē apud Plutarchu lib. 5. de Placit. philos. eam definit, 30 motione sanguinis incidentis in pulmonis uasa spon te factam. Huius tria genera simplicia sunt, auctore Celso & Galeno: quotidiana, tertiana, quartana: quibus quarta aliam addunt, que circuitu longiore folet redire. Ac quotidiana febris, ex succo pituitofo in stomacho collecto, et præter naturam inflammato fit:tertiana, ex flaua bili excitata nascitur, bre uiorq; est, ac diebus ternis redit:quartana fit ex atra bile, diuturnaq; est, & grauis admodum. Quartu genus his addit Plato amphemerinaru, quod Gale- 40 ne teste, ad quotidiana proxime accedit. Nam cum febris singulis diebus accenditur, atq; intermittitur, amphemerina dicitur: que hoc à continua differt, quod hac nullam intermisionem habet, illa intermit titur. Sed hoc genus amphimerinarum simplex non est, si Galeno credimus. Obiter tamen hic aduer te, no recte à Marsilio trasferri àupuus eures quotidianam discretà. nam simpliciter quotidiana dici potius deberet, ut Galenus censet lib. de Differentijs febrium: quo nomine comodius est, Graca uoce 50 amphemerinaru uti. Hac ergo de febribus breuiter dixiffe fatis fit.plura enim tradere, alienum effet à nostro instituto. Itaq; hactenus, ut potuimus, Platonis sententiam de causis morborum explicuimus: que si uel medicis minus uera uideatur, danda quidem erit uenia, cum affectata obscuritas, et illius decreta medicis non adeò probata, ferenda fint. Tanta

enim est huius rei obscuritas, non in fententijs folu, sed in uerbis etiam, ut nec nostra diligenia, nec doctorum medicoru, quos cosuluimus, industria plus efficere potuerit, sed in plerisq; fuerit sepe diuinandum. Atq; utina Galeni libru illum, qui de ijs quæ medice à Platone dista sunt, inscribitur, aut libros de Placitis, integros baberemus: certe ueriorem, cer tioremá; buius tractationis notitiam teneremus. Sed his nunc omisis, ad institutam interpretationem reuertamur. Expositis morboru causis, ac differen tijs, quæ ad medicinam pertinere uidebantur, quing; effe medicinæ genera a Platone relata confiderandu est, ut in eius uita Diogenes Laertius testatur. Primi generis eft illa, que paquanov fino dicitur, quod medicamentis morbos curet: secundi uerò xeigsgyini, que cedendo er urendo fanitate inducit : tertij Alexantini que dieta er moderatione curat:quar ti νοσογνωμονική, que morbos dignoscit: ultimiest Bonduni que remedia prefentanea accomodat. Eafelementorum situs er positionis secutus, unicuique 20 dem ferè partes Galenus in lib. An tuenda sanitatis ratio ad medicos spectet, recitat quanquam tres par tes ex illis, Pharmaceuticen, Chirurgicam, & Die teticam potisimas esse censet: quibus addit Gymnasticam, quasi partem Diæteticæ, quonia moderatione fua fanitatem tueatur er conferuet. Sed hactenus de morbis corporis, or corum curatione dictum fit. nunc ad reliqua pergamus, quibus commodior has partiu medicina ratio ad Platonis intelligentia erit.

Anima uero morbi propter corporis habitum ita nascuntur. Morbum a. nimæ dementiam esse censemus. Eius genera duo ponimus, infaniam & imperitiam. Quæcunque igitur passioalterutrum istorum infert, animi ægritudo est nuncupada. Idcirco uoluptates doloresquadmodum uehemetes, mor borum animæ omnium gravillimi iudi candi. Quisquis enim uel nimia gestit lætitia, uel nimio dolore deprimitur, dum illam auidius importunius quasciscere, huncuitare obnixe conatur, neque cernere nece audire recte quicqua potest, sed rabie furit: & in eo habitu constitutus, minime rationis est compos. Qui uerò fluido stupido circa medullam abundat semine, utog arbor pluribus qua conueniat fructibus gra uida, nimia ubertate luxuriat, is profe cto multis passim doloribus, multis ite uoluptatibus in libidinibus iplis,ea. rumis fœtibus, fructibusis affectus, per omne ferme uitam ob ingentes uo luptates dolores quinfanit, ac furit. cuq huius animus propter corpus æger fit,

atchinlipiens: uulgo tamen non æger, sed pro voluntate sua ut libetassectus falso putatur. Veritas autem sichabet. Nempe uenereor intemperantia maxima ex parte propter generis unius habitum, per ossium raritate in corporelubricum madidum@, animi infirmi tas est. Ac ferme omnis uoluptatū incontinentia, quæ perinde ac si sponte 10 improbi simus, uituperari solet, non re ctè ita uituperatur. Nemo enim sponte malus, sed propter prauum quendã corporis habitű, rudemép educatione, malus omnisfit malus. Omnibus aute: aduerla inimicaça hæc funt, & mala no xiats contingunt. Rurlus dolore afflictus animus similiter propter corpus in prauitatem plurimam incidit. Acris so tiam appetitoriam in iecore. Ha tres, quemadmoleiqhumores, quando oberrantes per corpus no exhalant, sed per uiscera reuoluti, uapore suum penetralibus animeiplius infundunt, languores anime uarios & magis & minus, tum plures, tum pauciores efficient. Perferuntur sa ne ad tres animæsedes, humores uapo resq huiulmodi, ac pro loci diuerlitate unulquilo uarias species generat: diffi 30 cultatis ator molestiæ, audaciæ rursus, timiditatisés, oblivionis præterea, ates hebetudinis. Sæpe etiã ad prauŭ hunc corporature & affectiois habitu acce. dűt mores ciuitatis iniqui, sermones i x priuati x publici no parū omnino noxij, neculle doctrine ad tantorii ma loru remedia à tenera ætate discuntur. Atorita quicuncy nostrum pravi sunt, 40 nera tradenda, cum Platone pergamus. duabus ex caulis, præter uoluntate ma xime cotingetibus, praui fiunt: huiuf modi quide malor cause serentib. po tius quam educatis attribuende. Conandum tamen pro ui ribus, educationis, studiorū, doctrinarum diligentia improbitatem reficere, assequi probitatem: sed horum quide tractatio alio constat disserendi modo. so tionalis anima impetus cohibere deberet : sed si hac Diximus generatim de morborum causis. Nunc quoniam homo ex anima corporeq; constat, ipsius etiam anima morbos siue affectiones, earumq; caufor er remedia exponamus. equum enim est, ut cum de homine disputatio suscipitur, non deteriorem solum eius partem, unde licet corpus, sed animam quo que, que prestantior est, describamus. Quo nomine

cum de animi morbis disserimus, mitto allius repetito,ipsius connexionem cum corpore prius declare> mus . Anima quidem rationis particeps, ut supra re tulimus, quamuis per se corporis expers sit, tamen cu eidem annectitur, corporeas quasdam uires asse quitur. Nam ut ijs qui per uitred senestram inspiciunt,quecung: cernunt,eiusdem coloris esse,cuius est uitrum, uidemur: ita anima corpori inclusa, sensus uiresq. omnes corporis qualitatibus similes habet. Atq; ideo facultates quedam animi communes funt cum corpore, ut uidere, gustare, audire: quæd2 eiusdem rationalis animi peculiares, ut intelligere, ratiocinari:aliæ demű corporis ipfius , quatenus animatū est, ut ali, augeri, gignere. Igitur anima quidem corpori annexa, qualitates, naturamý; corporis sequitur, ut Galenus auctor est. Qua de causa tri plicem animi uim effe,ex Platonis semenia conside randum est:umam rationis participem in capite positam, alteram irascibilem in corde illi subicettà, terdumantea diximus, magna inter fe proportione cō nexesunt, itaut irascibilis er appetitoria rationi subijciātur, ratio aŭt ipsa his uelut ministris ad actiones externas utatur. Hoc demű breuiter ita statuto,ad affectuum rationem explicandamueniamus. Bx connexione animi & corporis, commotiones quasdam, er impetus toti animali communes nascis intelligendum est, quos nos affectus appellamus. Affestum autem definit Plato, motum animi fine ratio ne,boni aut mali alicuius gratia. Nam cum ratio ab irafci bili, appetitoria'ue animi parte trahitur , 🖝 commouetur propter alicuius boni mali 'ue conceptam opinionem, uariæ affectuum formæ nascutur. Itaq; affectuum potißima radix, irrationalis animæ pars est, ut Aristoteles ac Plato testamur: quia ratio natura sua quieta est, 🖝 ab affectu aliena:relique ucrò due facultates frequenti affectuum commotio me turbidæ sunt. Sed his breuiter propositis, ad asse Auum originem explicanda, et ad singula corum ge anima dementiam ese censemus.) Quando ex naturali corporis habitu, siue compositione totius and malis affectus nasci constitutum est, unt est quasi su premum affectionum omnium genus, quod avocar Plato, id est dementiam uocat. Nam cum anima rationis expers rationali non paret, sed soluta & li bera corpoream concretionem sequitur, in uarios incidat affectus necesse est. Ratio enim quasi iudex aduersus perturbationes omnes obiecta, irraneglecta, rationis expers praceps in affectus feratur, quoniam id sine ratione fit, affectus omnis generatim avoia, id est menis caremia secundum Platonem dici poterit. Vnde Stoici motum animi fineratione, affectum definiunt : & Plutarch. in lib.de Virtute morali, intemperantem rationem, uehementem & motum ex prano indicio natum, illum

nocat. Ab hoc ipfo funmo genere innumerabiles alie affectuum forme nafcutur, quas exponere ad mo rum philosophiam potius spectat: sed summa tamen capita nos fequemur. Bius genera duo ponimus, infaniam & imperitiam.) Ad dementiam, que fum mum genus est, duo quadam alia genera intermedia referuntur, paría er à pabia. Nam dementia omnis uel infania effe, uel infcitia debet. Atq; ad infaniam referuntur turbulenti omnes & concitati affectus, ad inscitiam uero moderatiores. cuiusmodi 10 fectibus sint , uoluptatem q: fponte quasi bonum fedistinctionem Galenus lib.de Cognoscendis, curandisq; animi morbis fecit, cum irrationalis anima duplicem effe uim inquit:unam, cuius proprium sit, celeriter commoueri, er irafci: alteram, que nullo indicio aut distinctione boni, mali ue habita , præceps in id quod appetit fertur. Quo nomine inscitia, siue duadiav, ad um anime appetitorie: pari ev,id est,infaniam ad irafcibilem referre possumus. siquidem ira furor quidam animi est, & ueluti insama:appetitus nerò ratione carens, ignoratio, er 10 inscitia belluinæ persimilis. Nam quemadmodu bellue ad id quod coràm est feruntur, nec quicqua discernunt: sic etiam impetus appetitoria anima ex in scitia quadam nascuntur. Hac ergo sunt affectuum ab irrationali anima parte nascentium capita, à Pla Quecunque igitur pasio eltetone tradita. rutrum istorum.) Q nod Gracis máles, Latinis perturbatio er affectus dicitur, idem autem ex animi in temperamia oritur: proindeq; ratione, uti diximus, uacat.nam pars animi rationalis ab affectu omni alie 30 na est, nec per se ipsam perturbatur, sed per alteram rationis experte uim. Quo fit, ut ex irascibili 😎 ap 🔻 petitoria solum affectus omnes nascantur. Dicuntur aute affectus mádn,id est passiones,ut Nemesius explicat, non solum propensiones ille naturales corporis cuiufq; ad affectus , fed earundem etiam commotiones, ideoq; affectus tum agunt, quatenus animum perturbane: tum aguntur, quatenus ab irrationali parte animi excitamur. Idcirco uolupta-Rionum origine, or summis generibus, duas hic po tißimas formas, & primas affectuum aliorum statuit Plato, noluptatem er dolorem. Que quanqua ex duobus superioribus generibus nascantur sunt ta men radices reliquorum, ad quas affectus omnes redigi possunt. Nam ad uoluptate affectus omnes, qui aliquam habent boni speciem, reseruntur:ad dolorem uerò,quicunq; speciemmali. Vnde Aristoteles lib. 2. Ethic. ad Nicomachum, uoluptatem ac dolorem affectuum esse genera statuit cu Platone, ut Eu- 50 stratius etiam annotat. Cui tamen sententia sese op ponut Stoici, qui quatuor affectuum genera ponut, dolorem er timorem, qui ex duobus opinatis malis nascantur:uoluptatem ac libidinem, que duobus ex bonis opinatis. Sed commodior affectium distin-Ctio est, ut ex duplici irrationalis animi facultate, ira scibili & appetitoria, forme omnes orianur. Nam

ad irafcibilem pertinent, fpes, desperatio, timor, au dacia, ira:ad appetitoriam, amor, defiderium, gaudium, odium, deteffatio, triftitia: Quibus etiam affe Aus alij adiŭgi possent,quorŭ longior est ratio, et de quibus alio loco à nobis dicetur. hic enim fatis est, primas formas affectionum tradere. Quisquis enim uel nimia gestit latitia. ) Affectionum uim, or commotionem que in hominibus fiat, nobis bic declarat. Nam cum homines natura sua obnoxis afquantur, dolorem ut malum fugiant, fit, ut plane rationis expertes tunc reddantur, dum illam amplecti. bunc fugere nituntur. Ex quo intellige, Platone hic idem in his duobus generibus noluptate ac dolore fignificare, quod in omnibus affectibus. Etenim affe Au omni perturbati homines, rationis fiunt expertes:quando hoc proprium rationis est, affectu uaca re:contrà uerò perturbari, alienum est ab illa. At cu hic Plato inquit, hominem in eo habitu constitutum neq: cernere, neq; audire, sed rabie furere: tu intellige uehementem affectus motum, qui nec ratione, nec sensibus recte uti hominem permittit, sed quasi dememem illum efficit ut in ira, ceterisq; turbulentis affectib.euenit.sic enim uidemus quosda usq;adeò i-. ra corripi,ut furore quodam & furijs agitentur: alios non minus incitat libido, ant odium. omnes demum affectu concitati, cum rationem non sequatur, mirum non est, si nec sensibus uti posimt. Hinc sit, ut Plato, Alcinoo teste, affectuum ipsorum quosdam agreftes effe dicat, alios moderatos. atq; illos quidens præter hominis naturam gigni putat: quia nimium perturbari, efferati hommis est. hos uerò à natura ef. fe illi tributos inquit, quòd idem homo uacare affectibus natura, sua non possit, quamuis moderate illis uti debeat. Quam ob causam & Platonici & Aristotelici naturales eße affectus affirmant. Contra tamen Stoici, non natura, sed opinione constare illos dicunt. Qui uerò fluido, stupidoq; circa medullam abundat femine.) Inter affectuum genera libidi tes, doloresq; admodum uebementes.)Explicata affe 40 nem ueneream recenfet Plato, quæ tametfi ad uoluptatem referri posit, hie tamen potisimum proponitur, quoniam eius tractatio ad hominis generationem pertinet, de qua in hoc loco disseritur. Cuius rei causam ut cum Platone nos declaremus, considerandum est, hanc libidinem ueneream ab animæ appetitoriæ facultate oriri. Nam cum iecur sanguinis fons fit, fanguisq; idem non modò corpus alat, sed in semen etiam generationi aptum abeat, à magnis quidem canalibus foinæ adhærentibus supra renes uena coniuncta arteria cuidam ex magna arteria nascenti, porrigitur ad testes, per quam sanguis desluens in semen mutatur. Et eum ijdem testes alba fungosaig natura constent, defluentem in ipsos sanguinem calo re natiuo iterum decoquunt, ipsumá; ueluti spumam quandam multo spiritu plenam efficiunt. Atq; ita fit<sup>,</sup> femen, quod calidius, magisq; fpirituosum & fpumestm redditur ipfo fanguine:quoniam generationis est fü-

el futurum principium. Ergo cum ex proprio sanguinus alimento pars quedà, uti diximus, boc modo in semen mutetur, in coitu animalis magna cum uolu peate idem emittitur, tum propter humorem leniter defluence, tum propter calorem spirituosum ipsius. Quod si autem in foemine uulua inclusum sit illud, quafi planta pullulat, ex coq; animal gignitur. Nam uterus, ut Galenus ait, quasi terra est : semen autem, ut planta in ea crescens. Hanc ergo uenereæ uoluptatis affectionem, que à ratione aliena est, et appe . 10 titoriæ animæ propria, inter animi perturbationes Plato connumerat. Sic enim ait: Tò j avéque \$7 w 80-The net product step top puedop yiyvetal, nat natiπέρ δούδρον πολυκαρπότ βρου τέ ξυμμέτζε περυnds i boc est, Semen quidem fluidum natura sua pro pter bumorem, er ob magnam copiam, cum circa medullam fpinæ fiat, sine ex sanguine medullæ persimili ob candorem, er maiorem cococtionem, quafi buma quædam gignatur, idem inquam quasi arbor in utero fructum ferens est, que ad animantis generationem pullulat, tum in ipso sæminæ utero, cum. foctus formatur: tum in bominis uasis seminalibus, que semine perpetuo implentur, cum ad illa sanguinis ex alimento pars defluat. Idem etiam femen magnam affert animantibus uoluptatem in emissione, propter spirituosi bumoris & calidi per genitalia defluentis titillatione.idemq; affert triftitiam:quoniam id omnibus animantibus est naturale, ut auctor est Aristoteles, ut post coitum tristia reddantur: & quòd ex frequenci seminis emissione, plurimi, grauesq; morbi oriri foleane. Hoc ipfum deniq; femen, quod tantum affert uoluptatis natura sua, ut Plato inquit,rarum est,& spumæ simile, propter bumo ris calorem, spiritumq; copiosum. Nempe uenereorum intemperatia maxima ex parte propter ge neris unius habitum per oßium raritatem in corpo relubricu, madidumq, animi infirmitas est.) Id est, semen quod natura sua bumectum & lubricum spiwin est, magnarum perturbationu est causa:idemá; nafcitur ex oßium raritate, id est medulla. Nam Pla 40 lat, quod non est: ideog; uitium inuitum esse affirsonis sentencia est, ut suprà diximus, medullam semen esse:cum tamen Galenus contrà sentiat, ac non solum ex medulla, sed ex sanguine sieri semen asserat. Quinetiam semen ipsum propter unius generis babitum esse pit Plato, quoniam illius usus est ad ge meris propagationem animantibus concessus:ideoq; woluptas illis quedam simul est data, ut suo simili ad generationem coniungi ucllent, non tamen ut illa abutaneur ad libidmem. Vtcung tamen uoluptas illa uenerea sit, cum abborreat à ratione, hominem ma- 50 ximè perturbat, magnusq; animi morbus est. Atque bactenus quidem communem affectuum tractationem breuiter explicuisse satis sit. Ac ferme omnis woluptatum incotimentia.) Explicata perturbationum animi origine, causas earundem naturales ex corporis natura prouenientes iam reddit . primoq anima cum corpore copulà in causa esse dicit, quòd

eiusmodi perturbationes oriantur, cum carum prin ceps causa sit corpus:animaq; per se, utpote incorporea & intelligibilis, corporeis rebus nec affici, nec perturbari natura sua possit. Quo nomine affectionum harum uitium in corpus Plato reijcies, muitos inquit homines malos esse:ideog; illos minime culpandos, si multis affectionibus comoueantur, aut si habıtum uitiorum sint adepti. Qua in re ut Platonis nos sententiam explicemus, duplicem esse hominem ex Platonicoru opinione iam constat:unum sensitium, er corporcu, ut animi et corporis compositum animal:alterum intellettiuum, & incorpo reum, ut ipsum animum separatum. Atqui hunc inincorporeum uerum esse hominem Plato inquit:reliquum uerò belluis comparat . Quare illum ipfum animam corpore utentem appellat, prastantiora utiq; (ut Nemesius ait) de illo iudicans, ut bac proposita hominis dignitate, ad rerum intelligibilium curam ıllum conuertat. Atque boc ipfum tum lib. 5. de Legib & in Menone, locisq; alijs, tum hoc in loco ostendens Plato, hominem inquit intelligibilem Trationi obtemperantem, nimirum animum separatum, inuitum à corporis affectionibus commoueri: uirtutemq; ipsius uoluntariam esse, contrà uerò uitium inuitum. Qua de causa inquit neminem son te malum effe: sed propter prauum quendam corpo ris habitum, rudemq; educationem, malum omnem esse malum. Quam quidem sententiam ita interpretantur Platonici, ut non intelligat coactos homi nes necessitatis ui aliqua uitijs sese dedere: sed quòd ea sit bominis natura, ut mbil agere uelit, quod uel bonum non sit, uel boni aliquam speciem non babeat. Omnes enim, auctore Aristotele, boni causa cuncta agunt. Itaque ut nirtus bonum est, naturaq; duce ad bonum omnes feruntur, uoluntarius etiam sit ad eam motus : comraq, cum nemo id quod malum aperte effe uidet, sequi uelit, si forte id sequatur, uel ignoratione, uel impetu facit, inclinan te corporis naturali habitu, dum id bonum esse pumant. Quo nomine, que cunque improbus agit, Al cinous mquit, uoluntaria non funt. nam etiam dum iniustè agit, iustè agere sese putat, aliquamq; bont speciem sequitur. Vnde muitum ipsum in ignoratione quadam boni propter affectionem mest. nam st quis rettè institutus bonum à malo sciret dignoscere, minimè deciperetur in electioe:nec dedita opera,id quod malum esse cerneret, sequi uellet. Quinimò qui errant, & peccăt, specie recti, ut Horatius inquit, fallutur. Atqui hoc modo Platonis sementia Platonicoru pleriq; declarant,quam itidė Plotinus lib.1. de Prouidenia co firmat. Ibi enim inquirit,utrum meritò accusari debeant ij qui prauè quicquam agant, cum muiti homines mali esse bic dican tur? Cui obiectioni respondens, propterea inquit non sponce homines peccare, quòd peccatum sit inuitum : id est, quòd nemo id uelit fequi, quod certà

SEBAST. FOX. sciat malum effe. Sed tamen idcirco culpa dignu fie ri censet, quòd spome ad actionem, quam elegerit, feratur, licet muitus in babitu peruersum incidat. Nam si id non feciset, minime peccaset, siue fecerit ignorantia, sue impetu : peccanit ergo, non quia no sut malum . nan fi nosset, minime faceret:sed quod id ipfum fecit; quod malum esse postea cognouit. Hanc igitur necesitatem non esse externa, sed propriam, er internam ipfius improbi cenfet. Quocirca Plato necesariam hanc um corporu costitutio- 10 m tribuit, habituiq; uitiofo, ut Galenus in lib.de Animi er corporis mutua cofecutione declarat. Cum enim corpus peculiarem habeat à natura constitutionem, er temperamentum, quod anima sequitur: necese est animam ipsam affici, si corporis sequatur impetus, neceos ratione cohibeat. Vt si corpus natura calidum, quod ad iram proclive est, ab externis rebus comoueatur, et ad iram excitetur, ratioq illud non refrenet, in uitium incidet. Igitur ex Plaquitur, ut Aristoteles quoq lib.3. Etbic. ad Nicomachum intelligit, non pracedit . potuit enim homo nel fequi, nel fugere boc, nel illud. Sed quia fecu tus est, necessario consequitur unitiositas. Hoc modo Platonicorum sentencia malum muitum eft, etiam ratione libera manente, aig, ita omnes Platonis locum hunc exponunt, ut ex Alcinoo & Apuleio in lib de Philofophia constat. Huic tamen semetie Ariftot. lib.3. Etbic. ad Nicomachu filium sese obijciens, equè esse uoluntarium uitium, ac uirtute cen 30 fet. quando eadem est comrariorum ratio: or ut bo nus sponee est bonus, ita etiam malus. Nam si uolun tarium id est, cuius agendi principium est intra ipsum agencem : inuitu uerò, quod ui aut ignoratione fit:certe uirtutes & uitia uoluntaria sunt, quia ab homine fiunt. At cum dicunt Platonici, ignorationem er affectum in causa esse, ut inuiti agamus, cum uolutse eo modo perturbata quodammodo cogatur : respondet quidem Aristoteles, esse uitium in tionem, sed non tamen inultum quicquam. nec enim affectus, aut ignoratio quenquam cogit: er uoluntarium à principio agendi dicitur, non à fine. Quapropter Aristoteles, & cum eo Alexander Apbrodiseus, Nemesius, & D. Gregorius Nyssenus, ita fentiunt: er rectius fane . nibil enim bomo siue malè, siue rectè, inuitus agit, etiam si affectu aut ignoratione communi er generali agat.nam cum rerum omnium, Aristotelis sententia, aliæ necessitate fiant, prosecto que ab bomine siunt, uoluntarie sunt, relique non item. Sed bmc tamen difficilis admodum questio nascitur, nunquid bominis affectus uitiost fint, an neutri: o num uoluntarij, an muiti? cui ut paucis respondeamus (nam alio loco à nobis latius bac de re dicetur ) aduertendum est, affectus, sine iplas affectuum propensiones naturales esse, ac non

noluntarias, ut Academici & Peripatetici contra Zenonem er Stoicos probant. Nemo enim propen fionem ad iram uel libidinem, affectionem ue aliam fugere potest . at uerò propensionum illarum. naturalium commotiones, & motus nebementes no luntarij sunt, quando eos dostrina er institutione, aut timore poßumus cobibere.Sed bac dere Arifto teles lib.3. Ethic. & Alexander Apbrodifem lib.4. Quest. moraliu. Nos autem Platonis uerba inter-Ac ferme omnis uoluptatum incontipretemur. nentia.) Id est, omnes affectus qui ex animi intemperantia nascuntur, cum appetitus rationi parêre Que perinde ac si sponte improbi simus, uituperari solet, no rectè uituperatur.) Id est, ijdem inquam affectus inuiti funt, proindeq; laude aut uituperatione indigni. Ex quo intellige, Aristo telis feutentia uoluntarium omnė laudė aut uituperatione dignum cenferi, quando uoluntarium ex electione fit, & hanc sequitur laus, aut uituperatio: tonis sentemia necessitae uoluntatis electionem se- 30 contrà uerò inuitum pœnitetia & misericordia sequitur, siquidem coaste agentium miferemur . Vnde Plato affectuŭ actionem inuitam eße dicens, non recte uituperari ait. sed uerior tame Aristotelis sen tentia est, ut ex pracedentibus patet, qui affectuum commotiones voluntarias effe cenfet. Nemo enim sponte malus, sed propter pravum quendam corpo ris habitum, rudemás educatione malus est omnis.) Ab affectu nemo malus dicitur, quemadmodu nea ex una virtutis actione quis dicitur uirtute præditus, fed ex babit u. Quo fit, ut Plato, cum inuitos fie ri malos homines dicat, propter habitu male agedi id intelligat . Nam ut ex habitu uirtutis probi fiunt bomines, ita ex habitu uitij, improbi. Sed neutru innitum est, nec quòd aliquis habitu recte agendi babeat, propterea singulas actioes muitus aget, sed uo luntariò. Quando cade est actionu ratio, cum ex ha bitu agas, atq; cum agebas ante habitum adep 1 m: etsi actionibus uoluntarijs babitum assequuti simus, adepto iam codem, uoluntarie femper agemus. Qu**a** mala electione uel propter affectum, uel ob ignora- 46 re uera non est Platonis sentencia, ut subtiliter probat Aristoteles. Interim tamen considera, multum efficere malum corporis habitum , malamq; educationem ad prauè agendum : non tamé cogere, quannis affectibus homines einfmodi multo magis pertur beneur, quam qui meliori fuerine natura, & educatione. Hinc etiam triplicem effectuum causam intellige,ut Nemesio philosopho placet:naturalë corporis constitutionem, prauum uite genus, er ignorationem.Corporis quidem temperies diversis affialie fortuna, alie natura, alieq; ab homine: omnes 50 stibus homines commouet, quando illam animus fequitur: funt quidam natura fua ad iram procliues, alij ad libidinem, alij ad alios affectus. Prauum uite genus non minus perturbat, cum malè niuentes, maleq: institutos frequencius affici propter malum usum uideamus, quam alios. Ignoratio demum efficit, ut aliquando plus satis commoucamur. Ex his tribus caufis affectus omnes gignunur, ÿdemý; ex

animi intemperantia dicuntur nasci:quòd perturba tus animus rationi non pareat, intemperansq; fiat. Item affectus omnes unius modi non sunt. alij enim. natura sunt boni, ut uerecundia, misericordia: alij mali ut odium, inuidia, arrogantia: alij neutri, or indifferences, ut ira, amor. Rursus dolore affli-Aus animus similiter.) Omnés animi morbos ex mala corporis constitutione, institutioned; mala, non ex animi natura effe, Plato dixit. nunc rem eandem latius confirmans, ad naturales praue temperatiois 10 causas explicadas recurrit, cum ait, animum in prauitatem multam incidere propter corpus, quando nimirum Acris & infesta pituita, amari item felleiq; humores oberrantes per corpus, no exhalant, sed per niscera renoluti, naporem suum anima pene tralibus mfundunt.) Ad quam quidem rem explicandam, de ipsa corporis temperatione habituce primò disamus. Quatuor humorum qualitates, qui bus corpus constituitur, non modò ad sanitatem con ferre, sed etiam ad mores, considerandum est. Anima 20 enim quandiu est corpori inclusa, ipsius sequitur tëperationem. Vnde cum equabilis corunde quatuor humorum constitutio in corpore est, ut nec calor multum excedat, nec frigus, nec alia queuis qualitas, mo deratio animi sequitur : quando uerò in ipsa constitutione aliquid excedit, cum eius naturam cor pus maxime sequatur, anima etiam idipsum consequi tur. Nam & frigida corporis constitutio, ut Galeuns ait, omnibus anime uiribus officit, stupidosq; ac tardos reddit homines. cotra uerò, quibus calor cor 30 dis uebemens inest, iracundi sunt, atq; eodem modo diuersas alias corporis temperies animi uires sequuntur. Cui etiam accedit regionum natalium na tura, er aer. Qui enim sub crasso aere nascuntur, stu pidi & bebetes sunt: qui uerò sub tenuiori, acuti & subtiles. Itemá; calidæ regiois homines agiliores, ingeniosioresq; sunt. Igitur naturam corporis mores animi semper sequuntur, ut Plato hic, & Galenus, omnesq; philosophi affirmant. Quibus ita statutis, Platonis uerba explicemus. Acris enim, & infe- 40 tantur, & à corporis naturali habitu nascuntur, sed sta pituita, amari item, selleiq; humores.) Id est, slaua bilis, aut pituita salsa & putrida, cum per totum corpus diffunduntur, ipsag corporis constitutio ex Varios anime languores ijs constat potisimum: er magis er minus, tum plures, tum pauciores effeciunt.) Id est, multorum affectuum cause sunt, pro: pter corporis intemperiem. Sed per uiscera reuo luti, uaporem suum penetralibus anima infundunt.) I'd est, si ijdem bumores ad animi partem irrationalem, ut iracundiam 😁 cupiditatem, deferantur, ua- 🕫 tione recta funt effecti, 😁 prauam naturam optime rlos affectus pro loci natura gignet. Humores enim corporis temperationem mouent:hanc demum com motam sequitur anima, simulá; commouetur, atq; ita fiunt affectus. Sed ijdem tamen pro loci diverfitate uarianeur, ut Plato inquit. Nam si ad cerebrum, quod est sedes rationis, humor aliquis uitiosus, aut ua por influst, multæ affectiones oriri possunt:ut infa-

nia, oblinio, bebetudo. Onòd si uerò ad cor, ubi est irascibilis, magna bilis inflammatio perucniat, iras furorq; fit.Demum fi iccur multi sanguinis , humorumq; aliorum affluentia oppleatur, nariæ nascentur cupiditates, quemadmodum Plato ipse testatur Perferundur sane ad tres anime sedes bumores, uaporesq: huiusmodi, ac pro loci diuersitate unusquisq; uarias species generat, difficultatis, atq; moleftie: er que sequitur.) Qua in re aduertendum est, ipsam corporis constitutionem quatuor iam diffis qualitatibus,calore,frigore,humore,ficcitate constare necessariò : ita tamen, ut qualitas ex illis aliqua excellat, à qua per excellentiam corpus tale effe dicatur.neg; enim tam temperata corporis constitutio esse poterit, quin uel calor, uel frigue, uel ficcitat, uel bumor excellat. Hinc uaria temperamenti uires, moresq; animi diuerfi nafcütur. Vt fi corpus biliofe nature sit, iracundus erit bomo: si pi tuitosum, stolidus, er hebes: si fanguineum, leuis; er bilaris:si melacholicum, morosus, ac timidus. Vt denig; bumor aliquis ex illis abundarit, ita mores animi sequentur. Nam cum ijdem humores sanguini,ex quo corpus alitur, admixti sint, perq; omma sensui. organa eorum uapores et spiritus commeens, necesse est animum affici. Siquidem spiritus animales, qui ex sanguine, regionis q; aere fiut in corpore, anima uchicula funt. ideoq; fi calidi, frigidi, ficci, bume&iue ijdem sint, similes uires animi efficient. Quam ob causam Galenus in lib. de Mutua morum animi 😁 corporis temperationis cosecutione, nihil esse aliud animum putauit, quam æquabilem humorū omniū in corpore temperiem:quòd uideret tantam esse ani mi cum corpore copulam, ut bonam temperationem boni anima mores sequatur, malam ucrò mali. Qua quidem sentemia,ut pote filsa, & ab omnibus refutata, explodenda nunc eft. Sape etiam ad pravii bunc corporature & affectionis habitu accedunt mores civitatis iniqui.) Assimi perturbationes & uitia non ab internis modò corporum stimulis incietiam ab externis occasionibus, maloq; uiuendi genere. Que nomine multum refert, quomedo quis ab infamia sit institutus, aut inter quos educatus, ad bo nam uel improbam naturam. Nam fi consuetudo secunda quedam natura est, prosestò resta institutio homines bonos reddit, prasertim si à pueritia bene fuerint educati:contrà uerò, mala perditos, er effre natos. Multos enim nouimus, nec pauciores ab au-Ctoribus recenfentur, qui moderati ac boni inflisucorrexcrunt.Alij preclara indole,naturacj optima nati,propter malam educationem, prauag: exempla civitatis, aut parentum, uel preceptorum, aut eorum quibus cum uixere, perditissmi cuaserunt. Quamobrem cum uirtutis sit adeo studiosus Plato, rectam semper educationem er institutionem commendat, quonia ea morbos animi emendet, probosés

466

reddat hondnet, ut ex libris de Legibus, ac de Rep. coftat. Atq; ita quicung; nostrum praui sunt, dua bus ex causis præter uoluntate maxime contingen tibus.) Quando causa affectionum humanarum in bis omnibus exponit, docuitq; bactenus, qua ratiome multi affectus præter corporis temperiem nascatur:nunc duas causas reddit, cur ex mala educatione, institutioneq homines deteriores fiant . Primans tribuit parentibus, er non filijs, qui ab cis sunt prognati: fecundam praceptoribus, er non pueris, qui 10 educaneur. Nam in primis mala parentum natura in semine (ut Aristoteles Galenusq; docent) in prolem transfertur, deinde prauum eorum exemplum deteriores reddit filios. Secundò etiam educatio mala nel nutricum, nel praceptorum, nel aliorum, à quibus instituimur, improbos' & sceleratos efficit nos. Cuius rei adduci multa exempla possene tune ex communi uite usu, tum ex antiquorum scripth, que boc loco funt pretermittenda. At cum bic pre ter noluntatem ista mala inquit enenire, superiorem 20 Platonis sentemiam de inuita malorum actione intellige, quam hic denuò repet; non oportet. Hacle nus ergo de affectuum causis, generibusq; dictum sit:numc ad reliqua pergamus. Nec enim exactius bac de re tractare, physici munus est, sed philosophi moralis, quemadmo du idem Plato fic affirmat: Sed borum quidem tractatio alio constat disserendi modo.) Id est, singulas affectuum formas exponere, alienum ab boc loco est. Satis enim sit , rem in summa propoluisse.

Nunciam converso quo cultu quibus'ue caulis corporis animica falutem adipiscamur, decet exponere. lustius enim est, de bonis, quam de malis uerba facere. Omne bonữ pulchrum: pulchrữ uerò sine mensura & moderatione esse no potest: Ideo & animal quod tale sutu rum est, conuenienti mensura moderatum elle oportet. Ex eorum autem nu- 40 mero quæ commensurata moderataca dicuntur, exigua quædam perfentimus & iudicamus, præcipua uerò & maxima ignoramus. Porrò ad bonam & ma lam ualetudinē, ad uirtutes & uitia, nul la moderatio uel immoderatio maioris momenti quam animæ ad ipium corpus elle uidetur. Horum nihil confidedorobultam magnam imbe cillior inferior quehit species, uel qua do contra ilta iunguntur, totum ipium animal pulchrum esse non potest: maxi ma enim mélura & moderatione caret. Quod autem contrà affectum est, spe-

ctaculorum omnium ei qui id ualeat in tueri, pulcherrimum amabilimumés ap paret. Corpus quidem quod gandioriribus uel inæqualib. cruribus, aut quouis alio modum excedente membro se cum ipso dissentit, & deforme est, & in ferendis laboribus contorquetur,ua cillat, lassatur, & concidit, innumerabilium ce malorum fibi causam præbet. Idem quoqsiudicãdum de eo ex anima & corpore compolito, quod animal ap pellamus. Quando ením anima corpo re admodum potétior est, exultat in eo atog effertur, totum ipium intrinsecus quatiens languoribus implet. Quando etiam ad discendum investigandumigs collectis in unum viribus uehementer incumbit:liquefacit protinus corpus, et labefactat. Denig cum ad docendum disserendum cp privatim & publice am bitiofa quadam concertatione contendit,inflammat corpus, atq; refoluit. Nonunquam etiam distillationes fluxus (g commouens medicorum plurimos decipit, cogités illos contrarias caulas iudicare. Rursus quando corpus grande & pigriorimole superexcedens, pufillæ exiliés cogitationi animi copulatur, cum geminæ lint in homine lecundum naturam cupiditates, una quidem per corpus alimentoru, altera uerò per id quod diuinilsimum nobis inelt, pru 🛭 dentiæstunc sane potentioris illius præ ualentes agitatiões, quod fuum est adaugent: quod uerò animi, hebes, indoci le, obliviolum reddunt: at quita infirmi. tatem maximam, videlicet imperitiam generant.

Explicatis breuiter affectionum animi caufis, bre ue etiam earum remedium, ac medicinam Plato nobis proponit: ut cognito morbo, coueniemem curatione adhibeamm. Itaq; cum duæ sint eorundem affectuio causa, una ex intemperata corporis constitutione, al tera ex institutione mala: duo remedia adhiberi opor tet, if dem morbis contraria. Siquidem contraria con ramus, nece animaduertimus, qd quan so trarijs curantur. Alteru quidem est, immoderate coflitutionis corporum moderatio, uel exercitatione, uel cosuetudime coparata:alteru uerò, recta institutio, que doctrina usuq; acquiritur. Cu ergo hec duo cuiq; hommi necessaria sint, prinata corporti aliquo ru téperatione Plato explicat. Sed ante tamen communes quasdà sentètias ad id explicandu accomodatas proponit, ut ex ijs rë deducat. Bædë autem sunt:

Omne pulc hrum in moderatione quadam est posieum: Nihil immoderatum honestum, pulcrhum'ue eft. His ita ftatutis, Animal, inquit, omne, si pulchrum eft, moderatum, temperatum q huiusmodi pul chra costitutione effe necesse est. Siquidem teperatio nem corporis temperate animi uires sequutur, inte periem autem uires inteperate. Quonia uerò propter ingenij nostram hebetudinem , ipsam uerò com mensurationem seu symmetria, moderationemq; ueram aßequi no possumus:idcirco Plato inquit, Ex 10 corum autem numero, que commensurata, moderataq; dicuntur, rexigua quedam persentimus, & iudi camus, præcipus uerò & maxima ignoramus.)Id eft, ipsam pulchritudinis & symmetriæ formam perfe-Aißimam ignoramus ingenij nostri imbecillitate:ignorata uerò illa, singulas etiam res pulchras & comensaratus ignorari necesse est. Atq; inde sit, ut corporum perfectæ constitutionis rationem certam ne . queamus tradere. Atq; hæc eftPlatonicorum u eborum dispositio, breuiter explicata. antequam fingula declaremus, inquiramus, quid per pulchrum & commensuratum intelligat, & quaratione corporibus idem accommodetur. Magnam pul chritudinis mentionem feciße Platonem, ex Phedro 🖝 Hippia,locisq், alijs constat. ipsum autem pulchru flatuit ille idea boni, siue ens ipsum esse, de quo Dialo gi buius mitto diximus. Pulchritudinem etta censet fplendorem esse boni summi fulgentem in rebus sensili bus, per quem eædem res illi aßimilentur. Itaq; fplendor ille à primo bono emanans, & in illum rediens, 30 Platoni dicitur pulchritudo: pulchrumą; ipsum idea boni ac pulchrifacit, cuius participatione reliqua pulchra sim, ut in pracedentibus primi bom partici patione omnia esse bona diximus. Hinc fit, ut cum ad illa primi pulchri ideam pulchra omnia dicatur, duplex sit pulchritudo, ut Plotinus in lib. de Pulcbro testatur : una animi propria, ut uirtus, intelligentia, & ipfa demum conformatio animi cum primaidea pulchri:altera propria corporis, qua similitudine illius perfectioni corporeæ formæ tribui- 40 commensuratio animalis in conexione corporis cer tur. Omnis demum pulchritudo nihil aliud est, quam perfecta cuiusq; rei forma, que ad primi formarum fontis exemplar proxime accedere conatur. Vnde pulchritudo in animo est perfectior natu ræ mtelligibilis imago, in corpore uerò est ideæ simi litudo, in materia magis expressa. Atque hoc modo Plato in Phædro, atque in alijs libris, pulchrum ipsum, or alia pulchra similitudine illius statuit, ut in Phadone sub Socratis persona. Per hanc ergo pul chritudinem corporum temperationem declarare 50 hoc loco Plato uult, ut eandem ad idea pulchritudi nis imaginem reducat. Badem quoq; ratione commensuratum ac bonum esse idem cum pulchro constituit, quod in boni idea ea omnia constituamur: quemadmodum in Philebo, locisq; alijs idem affirmat. Pythagorici enim symmetria, hoc est commen surationem in bonorum ordine ponebant, quoniam

IIII.

IN

PART.

eadem res moderatas efficiat, er bonas . Atq, ut om nia similitudine primi boni ac pulchri, bona pulchraq, funt, ita funt commenfurata ad illius fimilitu dinem. Hæc denig, sunt comunia principia ex Pythagoreoru femetia hic proposita d Platõe, ad corporum temperationem explicandam. In quo animaduerte, quo pacto ille naturalia omnia ad ideam semper referat, uti fecit in superioribus, er in hoc loco. Atqui hæc satis sit ad Platonis intelligentiam breuiter proposu: se. neq; enim omnia que de pulchro dicuntur à Platonicis, huc congerere oportet. Nune ad uerba exponenda ueniamus. Cum igitur pulchritudo hæc, & commensuratio à nobisiam di Etanon facile cognoscatur, quoniam in natura intel ligibili est, atq; eiusdem similitudine pulchra, commensurataq; sint corpora, fit, ut exiguam notitiam uera constitutionis corporea habeamus : nec posimus facile statuere, quam quisq; à natura temperationem habeat. Quocirca ut ca magis noscatur, re-Nos autem 20 currendum est ad primam ideam, ut Plato facit, qui co de nomine communia illa principia propofuit. Quod cum ita sit, uera quide pulchritudinis & comensurationis in homine causa est, ipsa corporis 😅 anima copula, ex qua uirtutes uitiaq; nascutur. Siquide hac propria totius ammamis sunt, ut auctor est Plotinus in libro Quid homo & quid animal. Hanc ob causam Plato censet cognoscenda esse cor poris & animæ connexionë, ut totius animalis pul chritudo & symmetria ucra cognoscatur. Nam cor poris persectio er pulchritudo est anima, à qua idem informatur:animi autem pulchritudo, similitudo est cum Deo. Quo nomine cum ex ijs duobus inter se connexis pulchritudo animalis constet, consideranda est, ut Plato wult, corporis & animi naturalis connexio ad affectus, uiresq; omnes noscedas. ideoq; inquit: Porrò ad bonam & malam ualetudinem, ad uirtutes et uitia nulla moderatio uel im moderatio maioris momenci quam anima ad ipsum corpus uidetur.) Id est, uera pulchritudo, ueracz nitur, quando ex bac non modò recta, mala ue uale tudo, uti ancea in morboru causis documus: sed uir tutes, uitiaq; nafcutur, ut in Moru philosophia traditur. Quocirca tota cognoscedæ temperationis animamium ratio in ipso coposito est, nec alia ratione naturales uires perspici poterunt, ut idem Plato in his que sequumur, declarat. Horum nihil con sideramus,neg; animaduertimus, quod quando robustam, magnamq; animam imbecillior, instriorq; uehit species.) Id est, cum animi corporisq; connexio ad naturalem temperationem multum efficiat; minime confideramus, qua ratione illa duo coniun-Eta sim. Nam si corpus sit imbecille, magnæq; uires animi, temperatio effe non potest, cum moderatione conuenienti animal careat. comrà uerò, cum debita proportio, constitutioq; corporis conuenies feruatur, corpus idem pulcherrinum est, o spectaculo omni præstantius: siquidem ad sui amorem alli cit, propter insitam pulchritudinem, ut sensu uidere est. Cum autem hic Plato malam effe temperatione inquit, quod imbecillior inferiorq; fecies animam uchat, corpus quide ados appellat, no quòd idem forma sit, sed quòd ab anima insormetur, quæ corporis forma est. sic enim idem ait: : & Devigegop में हेरेबर्गिक संवीवड उरबार वेश्रम. Ergo ut ad rem propositam redeamus, necesse est corporis temperiem animi uiribus accommodari, ut subtiles sint. Nam 10 mum,ut in co anima exultet, id est,ut nullus sit cius si corpus sit insirmum, animaq; uigeat, dum conueniencibus organis careat, uires suas commodè exercere nequit: quemadmodum in agrotis uidemus, ut quoniam imbecillo sunt corpore, nec re-Aè incedere, nec uidere, nec audire, recordari ue posint.sensuum enim organa insurma sunt, nec suo recle munere utuntur: imbecillitas autem corporis animi functionibus semper nocet. Contrà uerò, si cor pus sit admodum uastum, animi obtusitas sequitur: quoniam crasiora, durioraq: sunt sensuum organa. 20 tas, uel ex his Platonis uerbis apparet: Vnde hebetes & agrestes homines iudicamus cos, qui duro funt corpore : fubtiles uerò illos, qui molliori. Ex quo intelligitur, temperatam esse debere corporis costitutionem, ut animi uires comode proferantur:nec adeò uastă corpus sit,ut animi functiones hebetentur:nec adeò imbecille, ut debito instrumentorum ufu careant. Atq; hoc ijs uerbis Plato intelligens, animal inquit pulchrum temperata corporis constitutione, moderato q; habitu constare deintemperati corporis adducit, cum inquit: Corpus quidem quod grandioribus, uel inaqualibus cruribus, aut quouis alio modum excedence membro.)Id est, Cum omnia corporis membra aquali caret proportione, ita ut alia maiora, minora ue sint, quam oporteat, eademá; inter se dissemiant modo & men sura: animi quoq; intemperiem sieri oportet, quando corporis in equalem habitum incemperate animi uires sequuntur. Vnde ipsam animi uim ex corpo grandiora, gracilioraq; crura habet, timiditate, fæ mineumá; ingeniu, auctore Aristotele in lib.de Phy fiognomia, ponimus. Item in co qui latu carnofumq; pectus habeat, iracundiam, et animum effe dicimus. Atq: codem modo ex alijs diuerfis corporum consti tutionibus, diversas animi vires agnoscimus. Vt ergo ad exemplu à Platone traditum redeamus, grandiora quidem crura, & inæqualia, corporis imbecil litatem indicant, et caloris indigentiam:ideoq; eiuffunt. Cum autem tale corpus cernimus, totum ipsum animal imbecille iudicamus : quia se animus eo corpori accommodans, similes illi uires habet. Qua de causa Plato inquit, Idem iudicandum de ei ex a nima er corpore composito, quod animal appellamus.) Id est, similes erunt totius animalis uires com positioni ipsi ex animo & corpore. Quando enim

anima corpore admodu potentior est, exultat in co, atq; effertur, totum ipsum intrinsecus quatiens.)Hic ctiam alijs rationibus superiora confirmat, docetas animam mutua cum corpore temperatione adeò col ligari, ut ad corporis affectiones omnino commoues tur. Itaq: anima, inquit, cum corpore potentior est, exultat in eo, ac multis ipsum doloribus premit. Quasi diceret, nec adeò rude corpus, es uastum esse debere, ut in eo animus sepeliatur:nec adeò infirusus propter membrorum imbecillitatem. Ergo ne cesse cst, mutua quadam sympathia corpus cum anima conecti,ita ut ipfum nimis exile non fit:nec adeò uastum,ut mole sua actoines animales impediat. Quamobrem cum corporis imbecillitatem ex nimio labore, contentione ue, aut infirma natura nasci uideamus, necesse est, remedium ijs morbis conueniens adhiberi. Quòd autem ex labore, aut animi conten tione in agendis rebus oriatur corporis imbecillietiam ad difcendum, muestigandum 4; collectis in unum uiribus uehementer incumbit,liqueficit protinus corpus, & labefuctat.) Sed ut causam barune corporis affectionum ex animi contentione nafcentium exponamus,animum ipfum corpore quafi uehiculo, & actionum suarum instrumento uti, sepediximus. Vtitur enim spiritibus animalibus, qui à corde excitantur ad res omnes agendas. Ideo si animus'aliqua in re diu sit intencus, quoniam frequen bere. Quod etiam multo magis declarans; exemplū 30 ti spirituum è corde ascendentium sluxione utitur, ijdemą; spiritus quasi uapores calore sublati labore perpetuo tandem deficiunt, caloreq; confumuntur, corporis imbecillitas sequitur. Vnde studiosos, qui animo maximè laborant, paulatim confici uidemus. Quemadmodum enim, si sol perpetuò uapores à ter ra excitet, nulla uicißitudine aut intermißione ficła, uapores tandem uix sufficerent, terrag; aresceret: fic etiam, fi animi feruor & ftudium uel difcendo, uel uigilando, cotendendo 'ue incumbat sine inris habitu sepe intelligimus : ut in corpore quod 40 termisiõe rei alicui, animales spiritus, qui animi uehicula funt, exhauriemur. Quibus debilitatis, & fa lutis uitæq; periculum est, et animus suo munere uti recte non potest.Hæc ergo sunt corporum debilitatis genera, er cause, ex eo quòd animus ualentior est. tunc enim idem exultat in corpore: id est, nulla corporeæ salutis cura habita, totus ad res agendas intenditur:is autem intentus esse diu no potest, quus corpus debilitetur.Nam cum corpus, Galeno aucto re lib. 1. de Sanitate tuenda, bifariam confumatur, modi homines facile lassantur, & ad labores inepti 50 uel etatis decurfu, cum naturalis calor paulatim decrescit: uel asiduo fluore, cum uigence calore, partes alique proprie substantie semper decedunt, po sterior sanè modus corruptionis contentione animi nimia fit, dum ad illum partium fluorem debitum ali mentum non accedit:quoniam calor naturalis ciborum coctor, qui cibos in propriam corporis substan tiam commutat, à nentriculo avocatur, & à partibus, que curam distribuendi alimenti habent, ad sen suum organa transfertur, malag ciborum cococtio fit, ac prano alimento corpus nitiatur, & deficiente conficitur. Ergo prima imbecillitatis causa est, ma la ciborum concoctio, er alimenti distributio: secun da, que ex illa nascitur, spirituu uitalium ex alimen to in corpus iam distributo inanitio. Siquidem & alimento spiritus, or spirituum ad cerebru accessio ne sensuum organa utuntur. Atq; ita corporis animiq copula diu conservatur. eorum aute alterutro 10 tius valetudinem tueatur. Quapropter deficiente, salutem deficere necesse est. Hoc igitur modo corporis imbecillitas fit', cum animus ualentior est corpore, nullamq; salutis ratione habemus. Hincetiam multos fluxus sine govuara nasci Plato inquit:quoniam suspenso calore stomachi, mala fit concoctio ex hac autem uitiosi fæculemiq; uapo res gignuntur, qui uel ad oculos, uel nares, pectus ue confluunt, yariosq; gignunt morbos. Causa uerò, cur buiusmodi uapores ad cerebrum serantur, ut Galenus inquit, est, quòd ut quedam corporis parti 20 cule nutrimentum ab alijs trahunt, ita quoq: alie excrementa egerunt in alias:ut ex iecore in fel ac lienem sanguis prauus effunditur. Ergo in cerebrum, quod maximè imbecille ac frigidum natura est, ualentior calidiorq; uentriculus uapores mala coctionis emittit: ex quibus rores quidã, ac fluxus, qui ρουματα communi nomine dicūtur, fiunt. Itaq; communis causa fluxionum est, cerebri uaporibus oppleti instillatio: quanqua inflamatio etiam causa esse potest. Cum autem fluxus ille à cerebro in par 30 tes diversas derivatur, varia nomina sortitur, ut Galenus docet. nam si ad os confluat, distillatio dicitur: si ad nares, gravedo: si ad fauces, raucedo. Ex quibus uarij nascuntur morbi, de quibus medici prolixius.

Rursus quando corpus grande er pigriori mole superexcedens, pusillæ exiliq; cogitationi animi co pulatur.) Eadem intemperies animalibus est, si cor pus sit uastum, atq; si nimium imbecille. Quemadmodum enim intento animo corporis uires remittutur, sic etiam ualente corpore uires animi hebetio- 40 res fiunt.cuius rei causam esse Plato inquit, quod cum duplex sit hominis cupiditae naturalis:una scië di er muestigandi ueri, que mentis propria est:altera appetendi cibum, potum, caterasq; corporeas uoluptates, que peculiaris est anime appetitorie: repugnantibus quidem his inter se, er mutuò relu-Hancibus, necesse est alterutram earum duarum par tium inscriorem effe, superame altera. Vt si memis eupiditas superior euadat, appetitorie uis deprimitur, uiget q; tum mens, ut cum corpus debilitatur: 50 contrà ucrò, si propter corporis mole appetitoriæ cupiditas hominem ad uitia instiget, ratio tunc deij citur, corpusq; uiget, quia se animal corporeis uitijs dedit. Atq; hinc uariæ animi affectiones nascuntur, ut obliuio, hebetudo, indocilitas, eiusmodiá; alia rudioris ingenij signa. Hac demum sunt, qua ad animimorum, ac temperationis corporeæ mutuam con

secutionem explicandam Plato docuit. nunc ad animi descriptorum morborum curationem tradendam progreditur.

Vna demum est ad utrung; salus & conservatio, ut neg animam sine corpore, neces corpus ables anima moueamus:ut mutua contentione exæquatis inuicem uiribus infurgentia, bonam to quícunos mathematicis doctrinis operam dat, aut cuiuis mentis indagationi uehementius studer, debet etiam motum corporis adhibere, & in gymnasti ca exercitatione uerlari. Acrurlus, qui fumma corpus diligentia firmat & cor roborat:animæ quock uicissim motus adiungere, mulica, & omnibus philosophiæstudis usus: si modò quis iure bonus simul, & pulcher sit appellandus. Similiter quocs partes curare debemus, totius speciem imitati. cum e. nim corpus ab ingredientibus incen. datur intus, frigidum'ue fiat, & iterum ab externis aridum madidum'ue reddatur, & quæ deinceps hæc fequütur, perpetiatur: quando quis otiũ agens, corpus motionibus his committit, fuperatum ab his dissoluitur. At si quis in curando corpore illam imitetur naturam, quam altricem uniuerfi uocaui mus, ita ut nunqua torpere permittat, sed moueat semper, iugique agitatione internis externis imotibus secudum naturā ubica reliltat, & moderata quadam comotione aberrantes passiones corporis, partes & cognation is, ratione feruata uicillim, in ordinem redigat,& exornet: secundum sermone illum superiore, quem de uniuerlo habuimus, nequaquam sinet inimicu inimico admotū, prælia in corpore morbos & ciere: sed efficiet potius, ut amicum adherens amico, sanitatem corporis tueatur. Omníum uerò motuum optimus ille est, qui in semet ex se ipso fit. Nam & mentis, & totius iplius motioni cognatillimus est. Qui uerò ab alio fit, deterior. Deterrimus aut motus, quando iacens & quietem agens corpus, ab alijs secundum partes mouetur. Quapropter purgation costitutionum cost omnium corporis, quæ exercitatione gymna-

SEBAST. gymnastica fit, saluberrima est. Proxime ad hanc accedit uectio facilis, siue naui, seu quouis alio uehiculo peragatur. Tertia commotionis species tunc demum, cum fumma cogit necessitas, utilis, aliter uerò nullo modo sanæmentis homini suscipienda: Medicorum illa purgatio est, quæ pharmacis, id est solutiuis medelis tieri solet. 10 Morbi enim nisi periculosissimi sint, pharmacis irritandi non funt, Omnis nance morborum costitutio animaliu naturæ quodam modo similis est. Sane animalium compositio ab ipso generationis exordio certis tempor cur riculis terminatur, idés & genus uniuerlum patitur, & animal unumquodque ab ortu fatale uiuendi spacium in 20 se ipso, exceptis necessaris passionibus, continet. Etenim trianguli ab iplo initio fingulorum uim possidentes, ul que ad certu tempus sufficienter ad usum uitæ cohærent: ultra id uita nemini prorogatur. Idem quoch costitutio nis modus languorib.conuenit.Quos si quis citra fatale téporis cursum phar macis amputare cotenderit, ex paruis ingetes, ex paucis multi euadere cosue uerunt. Quapropter diligentia uictus corrigendi & gubernandi funt morbi, prout cuich datur otium: nech difficile inteltumés malum pharmacis initigan dum. Ac de communi quidem animali, & parte illius corporea, qua diligentia regenda & gubernanda sint, ut ratio uiuendi seructur, satis est dictum. L to magis, ac prius ita pro uiribus instruendű est, ut quam optime atos pulcherrime ad regendum lit præparatű. Exacta quide huius rei discussio propriam sibi & integram disputationem exigeret. Quantu uerò forte ad id, quo de agimus, attinet, si quis per superiorum uestigia gradiatur, non absurde iltorum finem perueniet.

Multas esse hominis affectiones, que ex corporis imbecillitate, nastitate ne nascamur, diximus. Eædē autem cum magna ex parte extirpari poßint, si dili gemem curam adhibeamus, enitendu est, quod Plato inquit, ut corpus simul cu anima, uel anima cum

MORZILLI corpore simul moucamus:boc est,ut cum nita modñ teneamus, quo prauam corp*o*ris naturā emēdemus, animiq; morbos curemus. Nam si corpus sine anima mouerimus, id est, si affectiones corporeas sine ratio nis iudicio sequamur, uarijs perturbabimur affectibus. Quod si rursus animam moucamus sine corpore,ide/t, si nulla salutis corporeæ habita ratione, to tos animi contemplationi nos dederimus, animumás semper ad res agendas intenderimus, in uarios itidē morbos, quibus animus impediatur, incidemus. ideog; no tam peccant ij, qui animum nunquam excolunt, scd corporis curam solum babem: quàm qui cotempta corporis incolumitate, actioni, contempla tioni'ue semper incumbut. Igitur temperatio quedam media seruanda erit, ut nec corpori nimium indulgeamus, ne animus offuscetur: nec animu rursus adeò intendamus, ut corpus debilitetur. Atq; hæc est Platonis sementia in universum statuta, quemadmodum Plutarchus etiam in lib.de Præceptis [a= nitatis tuende declarat : qui Platonis hunc locum, sicut nos, interpretatur. Quapropter quicunqu mathematicis.) Ad excolendum animum, falutem q tuendam, duo nobis remedia Plato proponit : disciplinarum conueniens Audium, ut mathematicarum, aut alterius concemplationis:et exercitationem cor poris.quorum illud ad animum excolendum pertinet, hoc ad corporis conservandam salutem. Ergo duo hæc potißimű prudemis bominis officia erunt, Platonis precepto : disciplinarii studium, sciendia cupiditae, quam philosophia appellare posumus: & moderata corporis exercitatio. his enim & animi uires augentur, & sanitas corporis coseruatur. Siquidem, ut Galenus in lib. de Consuetudine, locum hunc Platonis declarat, ufum quidem, & exer citatione corporis, & animi robur addere, niresq mentis augere : contraq; otium debilitare, & Hippocrates, or post illum Plato affirmant. Hinc enim uidemus agrestes & rudes homines doctrina cultio res fieri, contrà uerò infirmos exercitatione reddi psum uerò quod gubernaturu est, mul 40 robustiores. At cum hic Plato mathematicaru sin dium commendat, intellige, illum adeò earum disciplinarum studiosum suiße, ut hoc potisime discipulis suis commendarit, propter utilitatem ac certitudinem. Nam in Epinomide inter eas artes que fapientem reddant hominë, mathematicas ponit: er in libris de Repub. pueros Arithmetica assuefieri præcipit,ut ab ineunte ætate animum à rebus sensilibus auocare difcant. & pro foribus Academiæ, in qua docebat, huiusmodi inscriptionem habebat, isic maxime procededo, ad commodu 50 deis dysumet pulos cioitu: id est, Nemo Geometrie ignarus accedat. In omnibus deniq; libris magnifa cit easdem illas artes, ut in præcedentibus uidere li-Acrursus qui summa corpus diligentia firmat.) Duobus superioribus aliud non minus utile remediu adiungit Plato, ad animi tædium, labores 🛊 leuandos.Idem autem est, ut honesta aliqua, & ingenuo homine digna iucuditate animus deliniatur:

wel incunda alia conteplatione, ut Philosophica delectetur. Nam huiusmodi quidem delectatio laboris fastidium lenat, corporis defatigatione tollit, & animű simul excolit, pulchrumá; reddit. Ac si uera animi, uti diximus, pulcbritudo est, fieri eum primæ intelligentiæ simillimum:idq; nulla ratione commo dim fieri potest, quam si à corpore sese extricet, atque erigat in divinorum contemplationem: profe-Hò ad hoc maxime musica, & philosophie studia coducunt, que preter magnam uoluptatem, quam 10 præstant, plane intelligibilem animum reddunt. Atque hic est uerus animi motus, ut Plato unit, quo se ille ad auctore suum couertit, ibiq; inbæret, ut summam noluptate simul cum intellectu capiat, quemadmodum latius Plotinus in lib. de Contemplatio-Similiter quoque partes curare ne o uno docet. debemus, totius speciem imitati.) Quoniam multum refert, quam uite rationem unusquisq; teneat, aut quo pacto sese gerat, candem corporis er animi exercitationem explicatius proponit:ac non solum 20 communem quandam rationem adducit, fed fingularem etiam, tum ad animi curados affectus, tum ad corporis falubritatem feruandam. Itaq; cum corpo ris exercitatione in univerfum adhibendam esse dikißet, nune rursus sigillatim modum prescribit, quo sorpora exercere, ualetudmemq; curare posimus. Atq: ita inquit, curandas esse singulas corporis par tes ad universi sormam, quoniam equum sit non tantum singulis partibus corporis consulere, sed toti etiam composito, idq; universitatis exemplo. 30 Nam cum mundi totius imaginem eße hominem dixerimus, atq; eiusdem corpus simili quadam conne xione qualitatum conflet, atq; ipfa univerfitas: ad id nunc alludes Plato, rationem universitatis mundane imitari nos iubet in corpore universo, or in singulus eius partibus curandis. Siquidem mens nostra codem ferè modo corpori preest, quo toti uniuersitati Deus: Tut bic mundo universo, eius q; partib. providet, ita ille auctoris sui exemplo totius corpo-Platonis uerba interpretemur, singula enodatius explicement. Cum enim corpus ab ingredientibus incendatur intus.) Id est, cum corpus nostrum ex perpetua ciborum accessione, qua alitur, quatuor omnes qualitates internis suis cognatas accicipiat, quia cibus omnis iffdem quatuor necessario constat, ut corpus alatur: fit, ut natiuus calor, assum pto cibo, quafi noue materie accessione augeatur, er incendatur, ut Plato inquit: idemq; refrigeretur ab externa frigiditate aeris & cibi, atq; eade ratio- so ptimus ille est, qui in semet ex se ipso sit.) Cum corne humecletur et siccetur, pro assumpti cibi qualitate. Hac enim ciborum qualitatum accessione innate corpori qualitates aluntur, er augeneur. Hoc cum ita fit, necesse est totum corpus exercitatione corro borari, ne otio delitescens ab ijsdem qualitatibus dissoluatur, dum motu conuenienti careat. Nam frigiditas extrinfecus accedens, nel siccitas, nel ca-

lor, uel humor agglutinari corpori nequeunt semper, si perpetuo otio idem langueat. Vnde mudtos cernimus, qui magno otio torpentes.dißoluti, imbecilliq redduntur, cum ciborum assumptorum alimentil cognatis partibus corporis non adhærescat, sed nel fluctuet, nel in pranos bumores degeneret. Atq hanc quidem ob causam dissolui corpus otio Plato mquit, cum à frigidis, calidis ue, aut alijs qua litatibus mgredičtibus superatur. Quocirca necesse est, corpus moderata exercitatione excitari, ut partes eius confirmentur, usuq; consolidentur, ne longo otio torpeam. Nec enim, ut Galenus ait in lib. de Consuetudine, minus prodest moderata corporis exercitatio, quam aut cibus, aut potus. Hane igitur exercitationem summopere nobis commendans Plato, imitari nos precipit universitatis nature rationem in movendo corpore: ut quoniam uniuersi imago quadam sumus, ipsum tanquam exemplum imitemur. Et quemadmodum ille ex mutus qualitatum uicisitudine, commixtione, alteratione agitatur, ac nunquam quiescit, ut perpetua sit reris generatio: sic nostri corporis nativas qualitates, ciborum & alimentorum accedentium qualitatibus permixtas, exercitatione confirmare debemus, ne otio dissoluantur. Nam si calor naturalis frequenti ciborum mgurgitatione obruatur, nec labore aliquo quasi uentiletur, extinguetur profectò, ac cibil minimè concoquet. Itaq; moderata exercitatione cibi fumpti rectè coquuntur, coctiq; partibus nostr**i** corporis adherescunt, dum calida calidis, frigida frigidu, atq; eodem modo fingula cognatis fuis partibus agglutinantur:ut in ipfa etiam universitate, ignis in naturalem suum locum, aqua & terra & aer in suum sponte seruntur. Quoniam autem mo tus huiufmodi, qui ab hominibus editur, ab anima ipsa fit, que mitium est mouendi, propterea Plato m-At si quis in curando corpore illam imitetur naturam, quam altricem universi uocanimus.) Id cft,Si motum & impulfum mundane anime uvis, fingularumq; partium curam habet. Sed ut nos 4 🌣 nufquifq; imitetur, ut quemadmodum illa uniuerfita tem mouet & fusteneat, ita animus humanus totum compositum ex anima & corpore cieat & uegetet, nec torpeat otio, fiet ut cognate ciborum partes co gnatis fuis partibus adbæreant, commodats corporis uegetatio fiat, nec cotrarius ordo seruetur, dum propter malam coctionem mali fiane humores, malumq; alimencum. Atq; bactenus Plato, utilitatem & usum exercitationis corporea proposuit: nunc ad reliqua pergamus. Omnium uero motuum opus esse mouendum, exercendumq; Plato docuerit, nunc quo genere motus fieri id debeat, exponit. Sed ante tamen divisionem quandam motuum adducit, ut quis corum sit optimus, oftendat. Tria itaq; motuum genera proponit nobis, & cum co philosophi pleriq; . unum, corum que cum immobilie prorsue fine, ab alio impelluntur : ut funt corporum proie-

SEBAST. FOX. Aoram motus. alterum,illorum que cum moucantur ab alio, ipsa quog mouent:ut elemetorum, que natura fua mota, mouent quoq; mixta corporatertium denice corum que à scipsis ciencur, ipsags sibi met onis principia sunt:ut animalium. Omisis igitur duobus superioribus generibus, ultimu est optimum, Platonis sententia, idemą; proprium animalium, que naturalem mouendi se principium ab ani ma impellente habent. Igitur cum fola animalia in tionis uim: optimus erit motus buiu[modi, cum idem e motor sit, motus, diversa ratione. Nec tamë diffutare hoc loco oportet, an dum anima corpus mouet, immota maneat: an moueatur etiam, illo mo to,id quod inter Platonem & Aristotelem cotrouer titur. Sed id folum dixisse satie sit, animam quidem ipfam animalium motus internum principium effe, ideoq; motum hunc optimum esse omnium, ac mentis & universitatis proprium. Mens enim, ut antea redit, atq; cadem ratione mundi anima. Quare cune optimus motus ille sit, qui animali est à natura insitus: contraq; is deterrimus, qui ab alio impellitur, fit, ut si corporis motu sequamur, qui alio impellente fit, quasi rudia corpora desides torpeamus, ideoq in multos morbos propter otium incidamus. Quod siucrò motum animi proprium eligamus, habiliores,robustioresq: efficiamur. anima enim tunc suo munere mouendi reste utitur: corpus etiam quasi or to salus, naletudog; animalis consernatur. Qua in re cum optimum illum motum Plato nobis commendat, minime quide wult, circulari motu uti nos, cum exercemus id enim effet ridiculum fed ut animi motu, id est iudicio & confilio in exercitationibus uta mur:er,quod antea dixit,corpus fine animo minimè moueamus, sed ille semper quasi princeps prasit, boc illi subijciatur. His ita propositis, quando quis sit optimus motus, & animanti utilisimus conseribit, quibus uti ad exercedum corpus debeamus. Primò gymnasticam:secundò facilem uectionem, si- , ue in naui, seu quouis alio uebiculo: tertiò, commotionem uchementiorem corporis. Ex his tribus primas tribuit gymnasticæ, quòd saluberrima sit omnium corporis purgationum: secundas facili uectio ni, tertias commotioni:quam non aliter adhibenda esse censet, quam si necessitas urgeat. Sed nos trium istorum rationem breuiter explicemus. Gymnastibris artis est, Galeno auctore : siquidem eius finis in bono corporis habitu efficiendo uerfatur. Hec eadem medicinæ subijcitur, quoniam non minima eius artis pars in sanitate tuenda confiftit. Atq; ideo Ga lenus ad Thrasybulum scribens, dietetice medicinæ parti subijcit gymnastica, eamá; paulo ame Platonis etatem innentam effe dicit. Hanc, ut pote uti-

lißimamhumane faluti, Plato in Gorgia medicine adiungit.Duplicem enim ille artem ait circa corpo ris fanitatem uerfari : unam gymnafticam, alteram medicinam, utranq; tamen circa idem subiectum, er eundem curationis finem confiftere, quamuis amba diversa ratione distinguantur. Quatenus enim medicina morbis adhibet remedia, distinguitur à gymnastica: quatenus uerò exercet solum, bac rursus ab illaseiungitur.Itaq; gymnastica bæc bomini neoessemetipsa moucaneur, quòd internam babeant mo- 10 saria est, non aut illa qua utuntur athleta. Nam du plicë idem Plato gymnasticë facit, & eundë sequutus Apuleius in lib. de Philofophia : unam fan:tatis tuende, exercediq; corporis. qua laudat fummopere, quod corpus prauis humoribus purget, reclamás temperie efficiat:alteram athletica, qua uituperat, quòd uires prosternat, prauumq; babitum corporis gignat. Iam uerò ut de fecundo genere exercitationis dicamus, cum ueclio omnis moderate corpus mouest, salubris admodŭ est, et ad tuëdā ualetudinē diximus, circulari motu à se ipsa mouetur, & in se 20 aptissima. siue enim equo, siue currusseu naui uehamur, corpus agitato uchiculo impellitur, sed medio criter.Eodemá; modo cum deambulamus, exercemur etiã: sed non adeò purgat exercitatio hæc, nec partes corporis adeò confirmat, quàm gymnastica. Postremò tertius ille modus, quem sine magna necessivate nunquam esse adhibendum Plato dicit, uebemens est:uelut ille,quo utuntur athletæ. siquidem corporus teperiem numio labore dissoluit, studiosoque bonuni perniciosus est. Nam preter id quòd cor ganum illi paret, boc est mouetur. Vtroq; autem mo 30 pur satigat, robustam quandam & immanem constitutionem efficiesque rationi minime consentanea est. Atq huiusmodi motionem Galenus luctatoriam er na farirhi nominat, er ab omni repibene conftituta reijciendam censet, quoniam ad prause asfe-Stiones corpus traducat. Cum ergo motionis boc genus inutile prorfus fitzac non folum à Platone in Gorgia, fed à Galeno etiam explodatur, adhibendum nuquam erit, nisi cogente necessitate, cum ues magna uitioforum humorum copia-corpus obruit, stat, tres nobis eiusdem motionis modos Plato præ- 40 uel cum in aliquod uitæ honorisá; discrimen incidi Medicorum illa purgatio est, que pharma cis,id est folutiuis medelis uti folet.) Hactenus exercitationes nobis utiles ac faciles exposuit Plato, fed quia multi corporis morbi frequenter exoriuntur, cum eiusdem temperies mutatur, horum curationem ut à nobis alienam medicis committit. medicus enim, ut Galenus ait, inter alia munere purgan di uti debet, ut ea ratione uitiofum bumorë, qui mor bum affert, expellat . Purgationes autem uarijs moca quidem, ut ab hac incipiamus, pars quadam falu- 50 dis fiunt: uel fanguinis mißione, uel bumorum purga. tione,uel alijs deniq; modis , quos medici præferi- : bunt. Cum ergo medicorum munus bocsit,pharmaca morbis accommodata adhibere: efficiendü ef**t** tamen, ut Plato docet, ne leui morbo magna statine remediaser acria applicemus. fic enim tempericus corporis perturbabimus, ac morbos irritabimus. Id quod Galenus eleganter, doces non esse continuò le

uibus morbis uehemente curatione adhibendapræci pit: sed leui remedio utendum , ne habitus corporis labefactetur.fiquide, Hippocrate autore, morbis ex tremis remedia extrema, leuiorib. autem leuia sunt accommodanda. Atq; buius rei causam exponens Plato, omnium ait morborum genera cuicunq; animalis constitutioni similia ese . alia enim animalia morbis alijs frequentius laborant, quam alia: quoniam naturam habent ijsipsis obnoxiam. uelut homi ficei of frigidi:quia uidelicet humiditas cum calore facile corrumpitur. Cum itaq; cuiufq; animantis natura ad peculiares morbos procliuis sit, conue nientißimum erit, facilia remedia cuiq; pro natura fua adhibere. Atq; hoc Plato apertius confirmans ait: καὶ γὰς i Τέτων ξιώοδος έχεσα τεταγμούους τε βίε γίνεται χρόνες, τέτε γένες ξύμωαντος. id est, Horum namq; morborum concursus prascripta uitæ tempora universi generis animantium habet.diuersis enim temporibus uita hominis diuersi morbi 20 nascuntur:atg; alij proprij sunt innentutis, alij pue ritiæ, alij senectutis, alij demum ætatum aliarum. Quemadmodum enim, postquam orti fumus, ad cer tum uitæ tempus augemur, indeq; paulatim contabescimus usq; ad uitæ interitum: sic etiam singuli morbi pro etatis ratione uariantur. Hec igitur est Platonis uera sententia in hoc loco, non ut Latinus interpres existimat, qui sic trastulit: Sane animalium compositio ab ipso generationis exordio certis temporu curriculis terminatur. ) In 30 quo illud τετωρ ξιώοδος, ad animalia, de quibus in priori periodo Plato dixit, retulit, cum ad morbos referre debuiffet. sie enim Plato idem loquitur, πάσα γάρ ξύσασις νόσων, τρόπου τινά τη ζώων φύσα προσέοικε, και γάρ ή τούτων ξιώοδος έχουσα τεταγμούες τε βίε γίνεται χούες, τέτε γούες ξύμmayres.idest: Morborum constitutio animantium naturæ quodammodo aßimilatur.illorum enim concursus prescripta habens uite tempora, fit pro uniuerfi generis ratione. Itaq; illud TETWP guoodos, ad 40 ξύσασιρνόσωρ referendu est, non ad animalia. His demum sic explicatis, Platonis sententiam sequamur. Quando ergo accommodatos cuiq; animaliu natura morbos ese, eosq; fingulis atatibus aduenire Plato dixit:non concludens,non effe naturamirritandam acrib. remedifs, cum opus non est, inquit, ne ante prescriptum uitæ tempus animal pereat. Quod ipsum rationibus alijs confirmans, triagulos inquit singulorum animantium ab ipso ortu ad cer est, qualitatum constitutionem, qua corpus constat, æternam esfe non pose, quoniam omne colligatum natura sua dissolui necesse est, or ideirco qualitates ipfas ad certum uitæ spacium coniunctas effe:eo autem peracto, constitutio omnis dissoluitur, ac trianguli, id est qualitates dissipantur, er ad propriaredeunt naturam. Quod si ergo certum uitæ tepus

unicuiq, animantium generi tributum est, ut omnes affirmant, er experientia docet, insani certe hominis est, acrioribus remedijs uti uelle, cum minimė ne cesse est : ideoq; diata,id est moderata uiuendi ratione utendum est, Platonis præcepto, ut non modò corpus, sed animum etiam, qui eius est quast pædagogus , excolamus. Hæc igitur est Platonis sententia de tuenda sanitate, breuiter explicata. Exgo cum nostra hec interpretatio Platonis sentennes calidi ethumidi, procliuiores sunt morbis, quam 10 tiæ conneniens sit, per illud Aιαπαιδαγωγέμονου, corpus, quod instituitur, intelligamus: per Ala-જ્યાતીય મુખે મુખ્યા પદ જે, animum ipsum, uite rationem præscribentem. sic enim Platonis metaphora à padagogis sumpta, adrationem uita explicandam clarior erit. Quemadmodum enim pædagogi blande pueros instituunt, non plagis multis uexant: fic moderata uitæratione, non pharmacis uchementibus, salutem conseruabimus. Atq; hoc ip sum Plato manifestius in his uerbis que sequuntur, declarat:

> Ipfum uerò quod gubernaturum est, multo magis ac prius ita pro uiribus instruendum est.) Id eft, animum ipsum, qui pædagogus & gubernator totius animantis est, cumprimis excolere oportet, ut suo munere restè utatur. Sed bac de re breuiter di xisse satissit, ut Plato inquit: quando obiter de exer citationis usu er ratione dictum est, prout rei subie-Aæ tractatio postulabat, non ut de illa exacte tractaretur. Quantulacung tamen dicta sint , ea quide ad propositum institutum satis erunt.

Sæpe in superioribus diximus, tres elleanimæ species in nobis, trifariam distributas, singulas que su motus habere.lta nunc paucis cocludamus, que cuncillarum torpet, & à suis motibus ocium agit, imbecillissimă necessariò reddi:quæuerò agit assiduè, robustissi mam. Quapropter danda est opera, ut species lingule, motus suos inter se mo deratos couenienti tenore conservent. De præstantissima igitur animæ nostræspecie ita est sentiendum. Nempe hanc Deus, ut dæmonem noltrű cuics tribuit: hanc in fumma corporis arce le dem habere dicimus, atquad cœli cognatione è terra nos tollere, tanquam animalia cœlesti potius quam terreno seminenata. Quod quidem recte adtum quoddam tempus uim colligationis habere:hoc 50 modum dicitur. Vnde enim primus a. nimæ datus elt ortus, inde diuina uis caput, radicemés, & origine nostram prudentem suspendens, totum dirigit corpus. In eo igitur qui concupiscentiæ, & ambitiolæiracundiæ aftectibus explédis incumbit, necesse est opinio-

nes omnes mortales fieri, atcp eum quam maxime fieri potest mortalem prorsus euadere, cum mortalem naturam pro uiribus auxerit. At eum qui to tus discendæ ueritatis cupiditate flagraueric, atch omnem eius operam præ cipue in hocuno impenderit, necesse est omnino, liquidem ueritatem attingat, immortalia & diuina comprehen- 10 dere: & quatenus humana natura immortalitate assequi potest, eatenus huc penitus immortalem euadere, nulla ui delicet immortalitatis parte dimilia. quinetiam cum semper divinum colat, ipfumés familiarem dæmonem in fe ha beat ornatissimum, præcipue beatum fore. Cultura auté cuius omnino una est, proprium cuica pabulum mo-20 numés tribuere. Li uerò quòd in nobis divinum est, motus cognati sunt, uniuerli iplius cogitatiões atep circuitus. Hos itags secutum unumquengs nostrûm, oportet discursiones illas nostras in capite olim à prima generatione corruptas, per ipsam mundanæ har moniæ reuolutionisés intelligentiam ita corrigere, ut intellectærei intellige tem uim secundum pristinam naturam similem reddat, per quam similitudinë uitæ à Deo optime nobis propolitæ, & in præsenti tempore, & in futuro finemadipiscamur. Sediam disputatio illa de uniuerío uso ad generationem hominum nobis propolita, finem pene luum adepta uidetur.

ac usletudinis tuendæ modum in superioribus descripsit Plato: sic etiam in his , ut totam de homme tractationem absoluat, de moderatione animi diserit. Quainre paulo altius repetito exordio, ad ipfam iterum animi divifionem redit, de qua dixit su perius. Itaq; triplicem effe animi uim, iam conftitu tum est, rationalem, irascibilem, & appetitoriam: quaru quide singulis propriæ insunt affectiões, que bommē perturbāt, quibusq; curationē conuenientē rationali anime adiucte sint, cedeq; sole perturbe tionibus sint obnoxiæ:contrag; rationalis ex sua natura nunquam,ex illarum autem propinquitate perturbationes contrahat: fit, ut alij sint proprij irascibilis assectus, alij appetitorie , alij demu ab utraq; proficiscetes ad rationalem perueniant. Nam irascibilis que serox est, propria hec sunt, ira, odi-

um,inuidia,arrogantia, superbia, buius modig: affeclus alij ex elatione animi nascentes. Appetuoria, quia cupida eft, & abiecta, poculentorum auiditate,libidine,rei uenereæ appetitu,alijsģ; id genus ap petitionibus commonetur. Rationalis demum coru nibil appetit,nifi quòd illis acquiefcens uitiaturiatque hec est illius perturbatio. Hinc patet, unicuig partium illarum accommodadam effe curationem, ut totum ipsum animal temperatum conseruetur.id autem fieri aliter non potest, quam fi (uti diximus) corpus exerceatur: eo enim exercitato, sedari ese necesseeft. Vt si appetitoria, quæ nimiŭ exultat, deprimatur:ea uerò que submissa est, excitetur, nimirum irascibilis: atque codem modo uice uersa, unaquæq; pars proprios motus seruabit . quod quidem latius in libro de Cognoscèdis curandisq; animi affectibus Galenus, ex hoc Platonis loco declarat.

De prestantisima igitur anime nostre specie ita est sentiendum.) Quoniam rationalem animā habere suos affectus diximus, operapreciu est, ut cos quoq; discernamus, ut morbo cognito, curationem adhibeamus. Sed ante tamen quàm ea de re dicam, breuiter cum Platone docere oportet, quo pacto ca dem rationis particeps anima corpori annexa sit, aut qua ratione dæmon esse dicatur. Quo explicato, Platonis uerba exponentur. In primis ergo, ut rem paucis complectar, quando multa de hac re dicta in superioribus à me sunt , anima quidé corpori ex Platonicoru sentetia ita copulatur (ut Nemesius 30 ctiā testatur) ut ea ipfa illi infundatur non admixta, sed quasi illud induens. Q uod ita interpretatur Ammonius, ut quod intelligibilia omnia, quamuis fenfilibus copulentur, minimė permisceantur, nec cu ijs confundantur.ideoq; animam , utpote intelligibilis naturæ, umiri quidem corpori refert , non tamen c**ü** eo confundi: aut illo commutato, ipfam mutari. Itaque ueluti habitum quendam præsentia sua corpori mherere dicit, quemadmodum amatorem umstuns m amata detineri dicimus.Hinc liquet, animam cor Quemadmodum sanitatis corporeæ rationem, 40 pori annexam præesse, ut illud impellat, er animet: sicut forma materiam uegetat, & informat. Hec its dë anima, quatenus à corpore separabilis est, & intelligibilis, diuinu semen, ac cœleste à Deo traditu, & in capite positŭ, à Platõe dicitur. His ita prop● sitis, restat nunc inquirendu, cur demone rationale anima uocet, itemq; qua de causa immortalis anima propter uitia fieri mortalis dicatur:aut cur ediuerfo propter studiu ueritatis, & exercitatione, immorta lis ac divina eadē fiat:ac demu,quo pacto immortaadhiberi oportet. Ergo cu irafcibilis et appetitoria 50 les reddamur, si familiare damone colucrimus. Primò ut singula ordine declarētur, anima quidē ratio nis particeps, ut Proclus in lib.de Anima & damo ne annotat, que corpore utitur tanquam uebiculo, nec ei subijcitur, demon hoc loco à Platone uocatur. Cum enim dæmon media quæda effentia intelligibilis fit inter homines ac deos, ex Platonicorum sememia, demonumás ordines quinas sint, auctore Lamblicho,

Tamblicho, trifariam effe dæmonas intelligimus.pri mò esfentia, ut sunt ijdem illi, de quibus modò diximus: secundò comparatione, ut sunt omnes if qui or dinem aliquem ad inferiora habet, generationemés è proximo disponunt, qui communi nomine officij demones appellantur ( cuiufmodi sunt illi, de quibus Plato antea sic loquutus est: De alijs uerò demonibus tractare, corumq, generationem in lucem edere, maius opus est, quam pro humano ingenio) cuics providet, uitamá; ipsius tuetur: cuius etiam me minit Socrates in libris de Rep.cum demonas, id est animos qui recte uixerint, in meliorem conditionem transferri ait. In hac ergo significatioe damon dicitur animus à Platone, ut Proclus annotat. Iam nerò, ut ad fecundum, quod proposuimus, accedamus, hoc modo anima rationalis, testante Nemesio, ceterisq: Platonicis, mortalis, aut immortalis fit. Homo, uti sepe diximus, medius est interrationalia,et irrationalia. Partem siquidem utriusq; babet. 20 rationalis enim pars est mens, irrationalis uerò appetitoria, er irafcibilis. Quod si ergo idem natura fue medium non seruarit, sed in partem alterutrans declinarit, ad eam naturam mugis accedet, ad quam declinat. Itaq; fi rebus corporeis fefe dedat, rationis expers fiet, & eodem modo mortalis, quemadmodū bruta animalia.Quod fi rurfus intelligentiam fequa tur,rationių pareat, contėptis corporis uoluptatibus, uerus homo intelligibilis atq; immortalis reddetur . Hanc ob caufam dum uirtutes fequitur, im- 30 mortalem: & dum uitia, mortalem fieri hominem Plato intelligit. Porrò tertium illud à nobis propositum ex superioribus sequitur, nimirum demonem familiare excoli per uirtutes. Nam per demonem, rationalem animam corpore utentem, hic Pla to significat. Siquidem, ut idem Proclus testatur, bifiriam homo intelligitur: uel quatenus animă, quoquomodo sit, habet, siue illa reckè, siue malè agat: uel quatenus eadem anima corpore utitur, eig imperans, ad intelligibilia sese extollit. Quemadmo- 40 intelligentia sunt: bi autem similes sunt motui unidum etiam aliud est homo per se absoluté, aliud uerò homo doctus. Eodem itidem modo aljud est anima corpori utcunq; inclufa,aliud cum eadem illi im Perat. Hec ergo anima corpori imperans, er in na turam intelligibilem afcendes, dæmon uocatur. Vnde cum Plato hic ait, demonem familiare nobis con feruari, ornatißimumq; reddi, fi ueritatis uiam fequamur:perinde est, ac fi dicat, animam rationale, uereq intelligibile, demonicam per uirtutes fieri. Cui interpretationi assentitur Plotinus in libro de 50 Demone proprio, cum ait, tum nostrum animu demonem in se habere, cum aliquid sui ipsius presides fibi babet. Nam ut dæmones, Platonicorum sentētia rebus efficiendis præsidentes, cuncta disponunt : ita in anima nostra, id quod præsidet actionibus, id est ratio suo munere rectè fungens, est demon . Quam ob causam, inquit, animum sortiri bonum aut ma-

lum dæmonem, cum bonam aut malam electione sequitur. qui enim semper bonus est, ac secundum rationem uiuit, bonum sortitur demonem : qui uero comrà,malum. Ergo concessum cuiq; est, ut Plotinus existimat, dæmonem qualemcung, eligere : hoc est, eum uitæ cursum sequi, quem uolverit. At cum iam elegerit, mutare illum non potest . ut si quis libidinosus natura sit, demonem (ut ille ait) uenereum habet,quem,siue à libidine abstimeat, sine non tertio demum habitudine dicitur damon, qui uni- 20 abstineat, semper retinebit:neque enim unquam da monem illum, id est ciufmodi propenfione amittet. Quare demon nec plane extra nos est, ut idem docet:nec uerè nos ipfi sumus, sed babitudo quæda est rationis restè aut malè suo munere utetis, ad assiones animalis disponendas. Atque buiusmodi etiane demon ille Socraticus, à Platone toties celebratus, fuisse uidetur : de quo Plutarchus, & Apuleius, dicatis ad id libris, scripsere. Himc constare iam existimo, cur Plato in boc loco animam rationalem dæ monem appellet, er quo pacto illum excolere pofse nos dicat. Cum autem partium duarum anima ir rationalis,& irafcibilis, & appetitoriæ officia exposuisset, rationalis postea rectam sunctionem subiungirin his omnibus. Quam quidē uult, reste corpore uti, fingulisą; partibus proprias actiões prescribere:ipsam uerò rationem, quam diumam nostri partem appellat, motum sequi universitatis, id est intelligenciæ ordinem ac motum imitari. Nam ex duplici illo animi motu, quem suprà retulimus, motus eiusdem natura animam rationalem sequi Plato iubet: ut non solum corpori imperet, sed ctiam ad intelligibilia sese erigat. Atq hoc ipsum significans Ei uerò quod in nobis diumum est, motus cognati sunt, universi ipsius cogitationes ates circuitus.) Id est, Cum relique partes anime conuemiemem cultura babeant : anima quog: rationalis, qua divina est, suem babebit . Eadem autem erit, si motum intelligemia sequatur, sicut ipsa incelligibilis natura est; Itaque motus animi, cogitationes & uersitatis, quemadmodum suprà retulimus. Quocir ca melius er apertius Grace bac, quam Latine, a Platone sic dicuntur: Tબ નીર કર્લાબ લાં મેમાં કૃષ્ણ જામ કર लंडो मार्ग्वसङ, व्यं पर्व त्रव्यप्रकेड बीरव्यक्तंवसङ मव्ये कर्जुराकृत्व gài.idest, Diuinæ partis, quæ in nobis est, cogitationes er circuitus, similes, sunt motibus uniuerfita tis. De qua quidem similitudine cum plura superius dixerimus, nibil est quod nunc desideretur. itaq; fecutum unumquenq; nostrūm.) Hee est com plexio corum, que Plato iubet ad animi rationalis exercitationem seruari. Nam cum idem, ut ex supe vioribus constat, motus babeat circulares, universitatis conversioni er concensui similes, nulla alia ra tione commodius exercebitur, quam si universitatis ordinem er constanciam imitetur, atq; ad nature intelligibilis contemplationem sefe crigens, similis illi fiat, harmoniamg; motuum feruet:id est, fibi planè

plane confentiat, nec perturbationibus distrabatur. Ita enim fiet, ut & perfectam uitam in boc seculo, er in futuro babeat, cum felicitatem fuerit adeptus. Atq: binc intellige rede factorum pramia, et uitiorum pænac, à Platone ubiq; fatui, ueramq; fælicita tem in Dei, siue summi boni contemplatione poni:ut nos alibi latius docemus.

Cæterarum uerò animantium gene rationem, quatenus duntaxat necessitas postulat, paučis perstringemus. Sic 10 enim modum in hac disputatione tene resibi quisquidebitur. Verum de his iam ita dicamus. Quicung uirorum iniusti, timidic uixerunt, quemadmo dum probabilis ratio nobis oftendit, in generatione secuda in forminas sunt conversi, quo quidem tempore hanc ob causam díj coitus amorem machina ti funt.lgitur in uiris unum quiddam,in fæminis alterű uitæ & animæ compos 20 ita compoluerunt. Ipium potus discursum, quo per pulmões sub renes in ueficam defluens, & spiritui mixtus, elixusca depromitur, di in fiftulæ modu in compactam medullam à capite per ceruicem & spina deriuauerunt: quod quidem sperma, id est seme, in superioribus nuncupauimus. Hocaute, utpoteanimatum acrespirans, qua parte spi rat, per eandem uitale effluendi deside 30 rium gignit, atcp ita generandi amore nobis inferuit. Quocirca pudendorum naturæin uiris insita uis inobediens, at que imperiola, & quali animal no exaudiens rationem furiolarum libidinű, uioletia subijcere sibi cuncta conatur. Vulua quocy,matrixcy in tœminis,eadem ratione animal auidum generandí, quado procul à fœtu per ætatis flo fert moram, ac plurimum indignatur: passimés per corpus oberrans, meatus spiritus intercludit, respirare non sinit, extremis uexat angultijs, morbis deni que omnibus premit, quousque utrorumq cupido, amorq quali ex arboribus fœtum fructum ue producunt, ipsum deinde decerput, & in matricem uelut agrum inspargunt. Hincanimalia primum talia, ut nec propter parui- 50 tatem uideantur, nec dum appareant formata, concipiunt: mox quæ confla-

MORZILLI uerāt, explicant. M**ulieres hunc in** mo dum, & fœminæ omnes funt genitæ. Auium autem genus ex nostro ita est apte coformatum, ut pro pilis pennas acciperet. In hoc illi homines traseunt, quilimplices & innocentes cum fint, leues tamé funt, & frustra in rebus sublimibus curioli:qui ue adeò fatui funt, ut oculorum iudicio confisi, hoc altisi ma quægstirmiter demonstrari posse non dubitant. Gressibilium uerò fera rum genus ex his natum hominibus, qui à philosophia penitus alieni, ad cœ lestia nunquam oculos erexerunt: ex eo quod volutionibus illis quæ in capi te peragi solent, usi nunquam sunt, sed illas animæ partes fecuti, que in uentre & pectore dominantur. Ex his utics itudijs anteriora membra & capita ob iplam cognitionem humi penitus defixerunt, in longum productum, ac di uersum corporis uerticetenuere: quan doquidem ibi propter delidiam lingu lori collisi sunt, & confracti circuitus. et ideo, quò d quatuor pedum, ac etiam plurium est instituta figura, ut insipien tioribus Deus maiore ex pedibus mul tis atc; progressu occasionem præstet, per quammagis etiam deflectatur ad terram. Eos autem qui horum in lipietilsimi erant, corpusés in terram penitus prosternebant, quasi nihil ultra pe dibus opus foret, in corpora carentia pedibus, & humi serpentia permutarunt. Quartum genus aquaticum est, ex illis natum, qui itolidissimi & imperitissimi fuerat: quos nostri illi transformatores pura respiratione dignos ídcirco no iudicauerunt, quia propter rem, aut ultra diutius detinetur, ægre 40 extremæ tranfgrefsionis iniquitatem, animam impurissimam prorsus habebant Ideo ex tenui ac pura aeris illa re spiratione, in aquæ respirationem profundam, turbidam és merserunt. Vnde piscium, et ostrearum, ac denice aquati liumomniñorta est multitudo:in qua certé mutatione illi ex sedium extrema rum habitatione, inscitiæ quogs extremædant pænas. Huncin modum & olim, & nuncin se inuice animalia migrant, dum mentis & dementiæ iactura uel adoptione mutantur. lam igitur mus. Igitur corporis constitutionem nariari censet

telligibilis Dei imago sensibilis, maximus, interminatus, pulcherrimus, perfectilsimus, cœlum unum hoc, atcp uni genitum.

nostra hæc de universo disputatio fine

habeat. Mortalia enim & immortalia

uiuentia mundus hic fortitus, atquinde

completus, ita denice factus est uisibi-

le uilibilia comprehendens animal, in-

Post bominum generationem, antequa reliquorum animalium ortus explicet, fæminarum ortum subiungit. Cum enim animal rationis particeps uel masculum, uel sæmineum sit, in eog; genere præstan tioris nature sit masculum, quam formina, hactenus de maris generatione, nunc de fœminarum origine differit. Plato ergo earum generationem explicaturus, rem paulo altius repetens: In secunda, inquit, ge neratione, qua homines propter utila in uaria animalium genera commeant, fæminæ quoq; ex timidis 20 bominibus ortæ funt. Atq; hæc eft fecunda generatio, in qua semper minus prestantia post prestantio ra gigni Plato docet, ut in superioribunostendimus. Sed ut nos melius Platonis semenciam Exponamus, 🚧 primis mideamus, cur ex uiris in secunda genera tione fæminas oriri dicat:deinde quid intersit inter uirum & fæminam, aut in quo conueniant. Cum post mundi ortum hominis effectionem hactenus do euerit, nune ut fændnarum ortum exponat, ex timi dis mquit uiris illas generari:non quòd ratione dif- 30 ferant, sed quòd accidentibus. Nam utriq; rationis participes aquè sunt, quauis uir sit persectior. Itaque, ut medicis placet, sæminæ frigidiores sunt uiris, proindeq: imbecilliores : atq; ea de causa gigni exijs dicuntur à Platone in secunda generatione, quando constitutione quarumsam partium corporis, ac temperatione à uiris différent. Cuius rei cau faest frigiditas, ut Galenus putat, que imbecilliores & molliores uiris fæminas reddit. Vnde quo præ-Stantior est frigore caliditas, co est uir formina perfe 40 quod agendi uim babet uir, quia calor maxime a-Aior. Hinc etia fit, ut timidiores fint fæminæ: quia frigus gignit timorem : & frigidioris natura homiues timidi et effæminati plerung; funt.Ergo fola fri giditas uiros à fæminis distinguit, ut Galenus wult: fiquide m fæminæ ac maris generatione in utero fa-Eta, calidius semen mares, frigidius seminas efficit. Et in ipsa quoq; seminis emissone duo sunt uasa semi malia:unum dextru, et calidius: alteru finifiru, ac fri gidius:per quorum illud semen ad gignendos masch los, per hoc ad fæminas deriuatur. Quo nomine ad oftendendam Plato fæminarum similitudimem cum miris, illas inquit ex uiris fieri, quando frigidiores na ture funt.In quo, ad illam animarum commigrationem Pythagoreorum superius malatam alludit.quo**ni**am cadem uiri anima, dun um sortitur corpus, ratione tamen non carens, minam efficit: atq; eadem ratione reliqua animal, ut deinceps docebi

ad animi mutationes, non illius naturam. Quod au tem ex uiris fœminas fieri dicat, haud planè absonte rationi est, cum solo sexu distinguancur, ac uir ipse amputatis genitalibus (ut Ariftoteles lib. z. Animal.ait) in fœmineam degeneret naturam:er sæpe homines hermaphroditi, id est partim uirilis sexus, partim fæminei inueniantur, ut Plinius lib.7. docet. Cui etiam fententiæ Platonis, auctoritas feri-Pture sacre uidetur fauere cum initio mudi ex Adami costa Euam à Deofastam Moses scribit . Ex quo intelligimus, primam forminam ex uiro effe or tam,non eo modo quem dicunt Plato & Pythagori ci,ut timidi uiri muteneur in foeminas, sed quod ex ipsa uiri natura fœminæ sint:nısî quòd uir perfectio ri fit corpore, propter caloris um. Qumetiam Eusebius lib. 12. Preparationis Euangelica, Platonems ait, ut alia multa, ita hoc ab Hebrais sumpsisse, ut fœminas ex uiris dicat esse natas : quemadmodu in Symposio, sub Aristophanis persona, suisse inquit olim homines hermaphroditos, seu androgynos, quod idem est:postcaq; à Mercurio divisos in marem 😅 fœminam,atq; ita duo bæc animantia inter se maximè coniuncta esse. Sed ille, ut ueritatis luce priuatus, quod scriptura sacra aperte significat de generatione fœminæ ex uiri costa, fabulis confudit. Q uë etiam Hebræorum aliqui, quos uocam Rabinos, uidentur sequati: qui cum illum Moss locum exponant, connexum fuisse uiri cum fæminæ corpus initiò dicunt, postea ucrò divisum. Sed nos his omisis, ad uiri ac fœminæ discrimen, consensionem é; expli candam progrediamur. In primis quidem boc connent faminis cum uiris, ut Galenus lib. 8. de pla cit. Hippocratis & Platonis ait, quòd utraq; ratio... nis participia animalia funt, eademą: corporis figu ra formaq; constane.differunt tamen, quod uiri natu ra est robustior, or ad actionem omnem aptior, pro pter caloris uim:conerà uerò fœminæ imbecilliores. er propter frigiditatem ineptiores. Item distant, git:at fæmina patitur, er uiro subijcitur. Porrò cum eadem utriusq; corporis fabrica sit, in quibusdam tamen membris differunt, de quibus iam dicemus. Hec est denig; forminarum generatio, er similitudo cum uiris, paucis explicata. Reliquũ est, ut illud in quo uterq; sexus differat, cum Platone declaretur. Nam de co in quo coueniunt, hoc est anima, corpo ris constitutione, partibus, sensibus, affectibus, exer citatione, ac reliquis, abundè est in superioribus di-Aum. At uerò pars illa faminei corporis ad generationem apta, quia nondum est descripta, à Platone iam describitur,ut universa rationalis animamis na tura persecta sit. Quo quidem tempore hanc ob causam dij coitus amorem.) Cum rerum omniŭ generatio alicuius finis causa producta sit, nibila; temerè, ut Aristoteles ait, Deus & natura faciant, can sam, cur formine orte sint, Plato proponit, ut inde

naturam hanc differentem illarum à nivis exponat. Itaq; cum omnibus animalibus naturalifquidā coniun ctionis appetitus à natura sit tributur, ad univer si generis conservationem : causam nunc Plato, cur formine orte fuerint, reddens, inquit, amorem quen dam naturalem coniungendi se cum suo genere animantibus in esse. Cuius causa effectum sit etiam animal quoddam tum in nobis, tum in alijs animalium generibus:boc est, quòd ex una ey eade humana na tura, ut ex ceteris animalibus, facta fit fexus queda 10 distinctio, ut aliud sit mas, aliud uero fæmina. Q no nomine unum est evidem rationis particeps animal: fed in nobis quidem, id est in wiris, masculum est, in fæminis autem fæmineum. Quando ergo corporis solum parte quadam, nimirum sexu, à uiro fæmina diftinguatur, eademe; fit uiri caufa generata, ut illi sese coniungat, suig; similem procreet : equum est, partem hanc à nobis describi, quam hoc modo Plato declarat. Ipsum potus discursum, quo per pulmones sub renes in uesicam.) Forminarum corpus, 20 ut Galenus lib. 14. de Vsu partium resert, boc solum à uirili differt, quòd alterum genitalia, seminariaq; uafa eminentia propter calore habeat, qui illa foràs produxit: alterum uerò eiusmodi serè membra habeat, sed inversa, er intra uterum sormata, propter frigiditatem, que prodire illa, prominereq; foras no finit. Hine mulierum pudenda eiusdem figuræ,atg; bominum effe inquit:nisi quòd intra uterum inuersa, formataq; sunt, tum ad uirilis membri complecollum uiri semen in sinus recipitur, ibiq; illa compressa, condensatur, formaturq; animal. Quare mu lier ad perpeßionem generata, genitalium buiusmo di forma distinguitur à viro . Veruntamen cum ad fætus generationem necesse sit, fæmine quoque semen coire, ut auctor est Galenus: uiriq; semen agendi um habeat,mulieris autem semen patiendi:emissionem quidem seminis ex uasis seminalibus, itemás uasorum corundem positionem, in his Plato descrisub renes in uesicam defluens, & spiritui mixtus, eli susq; depromitur, dij in fistulæ modum in compacta medullam à capite per ceruicem er spinam deriuamerune : quod quidem sperma, id est semen, in superioribus nuncupauimus.) Sed ut nos hæc, quæ difficilia sunt, explicemus, primo quis sit iste potionis discursus, de quo Plato loquitur, et quomo do in cor pore collocatus, doceamus. Discursus iste potionis, si rem intelligamus, nibil aliud significat, quam uasa uteri, per quæ semë emittitur, quoru situs ex Ga leni descriptione huiusmo di est. Due sunt in homine uenæ prope spinam in renes porrectæ, quæ semen continent, colligatæq; membranulis quibusdam sunt, per quarum dextram semen masculu, per fini-Stram formineum defluere ad testiculos, medici affir mant. Media inter has duas uenas posita est quædã alia ueluti canalis, per quam urina in neficam dela-

bitur. Itag; totum illud quafi furcimen, ex tribuc ue nis colligatum, & prope spinam per renes transmißum, ad genitalia membra deducitur? ipsa autem due uene, ex uene caue nescuntur. Quibus ctiam, ut reliquis uenis, due arterie connectuntur, ut semen simul cum spiritu emitatur. siquidem ex sangume uenarum illarum, admixto spiritu arteria rum, semen in uasis semmarijs gignitur, albumą; ac spumeŭ sit. Atq; hoc modo uiri seminalia uasa sune posita. Lam uerò mulieru uterus in duas partes diui ditur, que multis modis reflexe, similes quoq; duas uenas ijs quas habem uiri, amplectuntur, ita ut dextra uena masculinu, & sinistra formimu semen cotimeat. Nam formine etia, ut Galenus docet, semen, sicut uiri, emuttunt: quanquam Aristoteles in lib. de Animalium generatione, cotrà sentiat. Deniq; ut ui ri semen ex duabus illis uenis in testiculos prominen tes elabitur, ita in fœminis femen idem ad testiculos quosdam inclusos er intra uterum inuersos defluit. cum ergo illarum semen ad testiculos illapsum, er ui rili semini commixtum est, à vulua statim attrabitur per eius collum, & ad fætum formadum retinetur. Nam wuluamagnam attrabēdi seminis, retinendice uim habet ademą; in utero sublimior testibus ipsis eminet.cuius aditus quasi collum est, per quod semen recipitur, ac fœtus editur. Huic uerò collo duorŭ te Riculorum extrema colligantur. ita ut cum duabus uenis semen ad testiculos emittatur ,ibiq; cum uirili mifceatur, per uuluæ collum attrahatur [łatim. In ixum;tum ad femen recipiendum. Nam per matricis 30 pfa porrò unlua ampli quidam finus funt,in quibus fœtus continetur: qui pro illius magnitudine dilatan tur, & contrahuntur. His ad Platonis sentemia explicandam propositie, uerba nunc interpretemur. Potionis inquit discursum in medullam spina dedu-Aum effe:id est,illam complicationem trium uenari quas diximus prope spina, que medullam è cerebro descendentem in uertebras continet, annecti: non ta men uenas eafdem in mediā filmam influeres, aut medullæ admisceri, nec enim hoc Plato putauit: sed illas Ipsum potus discursum, quo per pulmones 40 spime colligari, er per renes que spime annectutur, transmitti.: Quibus in uerbis potionem uocat comus ni nomine, tum sanguinem per ucnas illas defluente, tum urinam per canalem mediam illapsam: quonia magna potionis pars non minus in sanguinem uerti tur,quam reliquus cibus: itemá; ex ipsa potione cococta urina fimul cum alijs excreatis humorib.effici tur. Ergo per discursum illum potionis, complicati onem uaforum dictorum intellige , quod Plato magis declaransait: Quo per pulmones sub renes in ueficam defluens, & spiritui mixtus, elisusq; depromitur.) Id est, Eadem illa trium uasorũ colligatio 🛣 Aa eo modo, quem diximus, est, per quam potio us uesicam defluit:id est, sanguis tum per uenas descentum urina in uesicam.Nec tadit ad semmalia ua drinariam defluere intelligae: men semen in ue nec enim Plato u m solum nocat hic niglussed comuni nomine rec taculŭ illud mulieris, in quod [emen

semē er urina delabatur. Quod aut potione hicpro femine capiat, ex ijs etiā intelliges , quòd eandē potionē extenuatā, spiritui q mixtā esse inquit. Nam se men, ut Galen docet, und cum nitali arteriaru fpiri tu emittitur, extenuatusq ac subtilis redditur propter calore, qui in uasis seminalib. sanguine coquit, er foumen ac albu reddit. Ideo duab. illis uenis per renes iuxta spina in testiculos descedenbus, due quo que arterie conectuntur, ut cu fanguis in semen mu tatur, eidē admisceatur spiritus uitalis. Vnde ex ni- 10 mio coitu foiritus multi confumuntur, propter magna seminis emisione. Igitur potio illa, siue sanguis, ad semen acco.nodatus, per uenas comemoratas defluit.eade aus per pulmones sub renes bic dicitur à Platone defluere, quonia caua uena à iecore prope spinā ascēdēs, in duos ramos sese dividit: quoru unus in dextrũ cordis uemriculũ, alter ad caput per uenas iugulares porrigitur. Tota uerò caua uena dum prope spinam erigitur, à pulmone annectitur, ne in dextra finistra ue uacillet. Nam pulmo quinq; sibris 20 quali digitis cordi alligatur, quaru quima uene caueceu uebiculu est, in quo ea innicitur. Hoc modo er go potio,id est sanguis, ex quo semē sit, sub renes defluit:id est, pulmoni adhærës, & in renes defluës, ad feminalia uasa recipitur. Hec igitur hactenus de na forŭ feminaliŭ fitu, er ufu. nunc de femine dicamus. Hoc aut, utpote animatu ac respiras, qua parte spi rat.) Descriptis seminarijs uasib.nunc usum seminis exponit Plato:aitq, ex illa potioe, siue sanguine cu spiritu arteriar u comixto, semen in animalib. gigni: 30 cococto nimiră (anguine, & in spumeu humore, & candidu mutato. Generato aut semine, natura illud statim soràs emittere ad generationem conatur: qua doquidem ex ipsa ciborum substatia partem capiut membra omnia ad sui alimentum, parté uasa semina ria. Ergo ex seminis affluxu appetitus uenereus nafeitur, eum natura illud emittere appetit. Nam uafa seminalia, ut Galen. lib.1.de Semine refert, semper funt semine oppleta, ex quo uenere e rei appetitus animalibus est ingenitus. Ipsum uerò semen cum uita 40 babet matrix, ut in coitu distendatur, semenq; atli arteriarum spiritu admixtum sit, animatum, ac re spirans à Platone hic appellatur. Nec enim esse gene rationis animalium principium poßet, si facultatem aliquam uitalem ex animancis spiritu non haberet. Ideo semen idem multo cum spiritu emissum, facile condensatur ad fætum formandu. Hinc constat, fætum, quem Græci iμβρύωνα nocant, animatum effe, ex Platonis sententia: qui,ut Plutarchus resert lib. 5. de Placit. philof.eundem animal nominat, quoniam moueatur er alatur. Aristoteles tamen uegetatri- 50 cem & altricem animam, sicut plancis, illi tribuit: non tamen uocat animal. Nec uerò hic quærere oportet, utrum cum codem semine anima à paremib. traducatur, an gignatur cum ipfo corpore post cer tum coceptionis tempus:id quod difficilioris tracla tionis est, nec ad locum hunc pertinet. Sed nos ad in

Stitutum nostrum redeamus. Cum ergo semen spiri

tibus uitalibus constet, ad generationem multu efficit:presertim uirile, quod in famineum agit, Galeni semenia. Qua de causa imperiosamuim membro uirili tribuit Plato: quòd çx eo agendi uim habens effluat, idemą; in membrū muliebre agat, quod solum patitur. Atq; ideo propter naturalem seminis appetitum, animal generandi auidum muliebrens uuluam appellat. Nam ut Galenus locum bunc lib.1. de Semine interpretatur, in utero mulieris appetitus quidam prolis inest, quo semen in se adducere semper cupit,presertim si menstruorum cessarit effluxus:tunc enim fit conceptio. Ergo ad explicandum muliebris uulua desideriu, adeò inquit esse auidu se minis illud animal, ut si aliquando detineatur, etate præcipuè florëte, per corpus paßim oberret, et spiri tnű meatus incercludat, ac dolores affectiõesq; multat afferat, quousq:semen illud expetitu receperit. Quem itidem locum Galenus idem lib.6. de Locis affectis, cum de uteri affectionibus loquatur, sic explicat, ut non tanum menstruorum in mulicribus cesationem multos afferre utero morbos dicat, sed etiam seminis uebementem appetitum vulue. Quia enim cadem quasi animal quoddam prolis auidum est, si diu detineatur, antequa semen recipiat, acrior est appetitus, magnasq; affectiones gignit:quoniams auiditate maxima uterus diftenditur,eiusq; uafa ufque adeò amplificantur, ut respiratio impediatur, animią; deliquia sape fiam . Ex illa igitur uaso> rum conceptionis, uteriq; distentione, matricem in diaphragmatis locum ascedere, respirationisq; mea tus intercludere in mulieribus quidam putant:cum tamen, Galeno auctore, minime posit ascedere. Atque hoc modo uulue usum ac naturam explicuise breuiter medicorum sentencia, satis sit. Nunc sætu**e** formationem paucis demonstremus. Cum appetitus mulieris immoderatus expletur, recepto semine nirili in uuluam, ita fætus formatur, ut comixtum uiri ac fæminæ semē in coitu per matricis collu ad= ducatur, in eiusq; sinibus recodatur. Eam enim uim trahat magna ui:que adducto comprimitur, ne illabi illud posit. Inclusum ergo in matrice semē pau latim augeri, fœtus formari, singula q; animalis par ticule gigmi incipiunt: primoq; cor, ut cenfet Aristo teles lib. 7. de Ammalib. formatur, quoniam uite principiu est: postea iecur, quod sanguinis est sonst tum cerebrum, uenæ, arteriæ, membranæg; fiunt, mox ex sanguine caro,ossa, cartilagines, totum denics corpus perficitur, quousq; quadragesimo post conceptionem die, ut Plinius lib. 7. docet, anima foe tui tribuitur in masculis, at in sæmelis nonagesimo. Animati iam corpufculi singula partes augeri, matrisq; alimento nutriri,usq; ad maturitate solet: tunc enim in lucem editur. Hec breuiter de hominis generatione, ex Aristotele & Galeno tradidimus, ad Platonis intelligentiam. Auium autem ge nus ex nostro ita est aptè formatii.) Explicata iam

hominis universa generatione, reliquorum animan tium ortus breuiter exponit Plato, ne quid ad tra-Stationem de mundo desit. Post hominis itaque ortum, auium seu uolatilium omnium, quadrupedum, ferpentium, er aquatilium, ac zoophytorum generationes summatim tradit : quorum nos singula, Pla tonem sequuti, declaremus . Animalium tria sunt genera præcipua, que pro nature sue diuersitate uariantur:terrestria, aquatilia, uolatilia. Hæc quia in tribus ijs locis potißimum degunt, eanomina for 10 tiuntur . nam uolatilia in aere, terrestria in terris, aquatilia in aquis maxime uiuunt: quanquam genera quædam funt, quæ amphibia dicuntur, quod par tim in aquis, partim in terra degunt. Ad hec omnia genera innumerabiles animalium formæ rediguntur, de quibus figillatim dicere longisimu effet : fingulæ tamen species propriam habent naturæ uim, ab alijs diversam . Nam volatilia omnia aereæ natu ræ sunt:ideog; leuia, er alis ad uolandum prædita, in aere potissimum degunt, proter natura sua con- 20 bruta ratione pradita effent. Ergo terrestria anisensione cum illo. Eademq; ifdem fere fensibus,quibus reliqua animalia costam: tametsi pro speciei ua rietate uires quoq; fensuum, & corporum figuræ distinguutur . Ita fit,ut quot auium formæ,totidem figure, er ingenij uires sint. Que omnia explicare hic non licet, ne longisimam contexamus historiam. Satis hoc fuerit de illis tradidife, uolatilia omnia bipeda effe, ac plumis, alis, rostro, unguibusq; munita.hec enim comunia toti generi sunt. Quibus adijci id potest, plerag; oua parere, licet uesper 30 tiliones uiuum edant animal. Cum igitur uniuerfa uolucriu natura leuis er aerea fit, ex duplici hominum uitiosorum genere ortas esse aues Plato inquit:uel ex ijs qui leues inconstantesq; sunt, uel ex il lis qui cœlestium rerum contemplationi uanæ incu buere, frustrag; in eo studio laborarunt. Nam ut auium natura leuis & inconstans est, ita homines inconstantes illis similes sunt. Hi ergo, Pythagoreoru sementia, propter uitium leuitatis in discessu ab hac uita in aues mutantur, quemadmodum in superiori 40 sidiam singulorum collisi sunt, & confracti circuibus documus. Atq; hoc, quod Plato de cœlestium rerum inani contemplatione loquitur, manifeste in corum hominum genus dictum effe uidetur, qui Genethliaci dicuntur. Hi enim, cum nullam stellarum uim certò cognoscant, nisi ex falfa Indorum, Chaldæorum, aliarumq; barbararum gentium traditione, eaq; fibi uix confentiente, peritifimos fe tamen coelestium rerum existimant : falseq; persuasioni, quam ipsi experimento constare dicunt, credentes, totius artis fundamēto errare se non uideant, ut Plo timus in lib. Vtrum stellæ aliquid agant, contra cos scribens demonstrat, cofirmantq; alij doctißimi uiri tam Christianorum quam Ethnicorum. Quod au tem in eiusmodi homines hoc Platoni dicatur, Plotinus in eo libro, Platoniciá; alij docent. Et quanquam Astrologia Plato in Epinomide, alijsq; libris

commendet, illam folum fignificat, que coelorum mo tibus, uarietateq; temporum cotenta, nihil ultra requirit : no tamen hanc Magicam, à dæmonibus, aut corum ministris inuentam, quam nemo doctus, probusq; non uituperauit. Greßibilium uero ferarum genus ex bis natum hominibus.) Quadrupedia om nia, quæ grauiora sunt, o in terras prona, ex rudi bus hominibus orta esse, à Platone dicuntur, ut illorum hebetudinem ostenderet. Vt enim homines rudes sensibus tamum parent, animumq; ad res terrenas abijciunt, nihil sublime cogitantes: ita quadrupe dia, atque adeò terrestria omnia animalia rudiora sunt auibus, sensusq; corporeos necessitate quadam natura sequuntur, & ad terram deiecta, corporea folum commoditatem, suiq; coferuationem quærut. Ideo uasta & dura illis corpora data sunt, quando hebetisimo ingenio sunt prædita, quanqua in quibusdam generibus animalium tanta est ingenijuis, ut dubium inter philosophos fuerit, an animamia malia sensibus fere iffdem, quibus homines, constat: ut uifu, auditu, guftu, tactu, olfactu, imaginatione, memoria. Differut tamen, quod ratione, iudicio, uoluntate, menisq; uiribus alijs carent. nihil enim diiudicant, nihila; libere uolunt : sed in id quod appetitus docet, impetu quodă feruntur. Quam ob causam illas inquit Plato anima partes secuta sunt animalia gressibilia, que in uentre es pectore dominantur. id est, cum ratione careant, quæ in capite, uti antea diximus, est, sequutur solum irascibile ani mam, quæ est in pectore, siue in corde: & appetitoriam, que in uentre, seu in iecore est. Vt enim partes ha irrationales sunt, ita eadem animalia has sequentur. Et cum illa sensus, animumą; totum ad terras deprimant, conuenienti ad id corpore con stant, ut Plato docet: quando anteriora membra & capita ob ipsam cognitionem humi penitus defixerunt: & in longum productum ac diversum corporis uerticem tenuere:quandoquidem ibi propter de tus. id est, cum eadem bruta ex agrestibus hominibus nata fuerint, agreste item corpus, er in terras procline fortita funt . itemq; cum illa ratione careant, aut illam saltem nimis perturbatam habeant, collifos habent, er confractos capitis circuitus : id est, non mouetur eorum mens in capite, duplici illo motu eiusdem & alterius naturæ, quem hominibus supra tribuimus. Atq; eam ob causam uerticem in longum productu ac diversum tenuere:id est, capite totos se huic contemplationi tradunt. cum in ipso 50 obtusisimo o oblongo constant, coq; plane disimi li anostro capite, ut in equis, canibus, cæterisq; hu iusmodi animalibus cernimus. Hæc tamen probabilitate quadam solum dicuntur ad brutorum rudi tatem, corporeæq; molis uastitatem explicandam. Cum ergo animalia corporeis sensib. obedietia ma ximè agrestia sint, infra auiu genus ponuntur, quoniam fint ad terras magis depressa. At cum interilla magnum

496 la magnum discrimen sit, aliaq; sint alijs ingeniosio. ra, omnium, inquit Plato, terrestriu animalium insi pientissima illa sunt, que per terras serpunt: ut colu bri,serpètes,lacertæ,eiusmodig; alia:que preter id quod in speculis degunt, terra etiam aluntur, obtu-Jißimosá: sensus habet, er pedib.æd ingreßű caret. Hactenus ergo de nolucribus, quadrupedibus, ac re ptilibus breuiter dictum sit.nunc Platone sequuti, quartu genus, nimiru aquatiliu subiugamus. Aquatilia omnia in formas innumerabiles dividuntur, a- 10 liaq, figurarŭ aliarum funt, itemg; alia m aquis fem per, alia et in aquis et in terra utuut, que amphibia dicutur. Generatim tamē omnia terrestrib.uastiora fum, propter humidiore natura, qua costam : hu mor enim uastitate corporis efficit. Item aquatilia omnia,ut Aristot. in libris de Animalibus docet, par tim oua, partim ninos foctus edut: oua quide, quecuque squama integutur: uiuu aut animal, que genere cartilagineo. Deniq terrestribus animalib. hebetiora sunt, ut Plutarchus in lib. Vtrum sint aquatilia 20 terrenis prudetiora, testatur. Eadem enim memoria estimatioe carent, uisumq; solum, auditu, gustu,ta-Aumq babet . Olfactu etiam carere illa necesse eft, fi spiratiõe carët:quando animal omne quod respirat, olfactu babet. spiratioe enim olfactus necessariò fit,ut Aristot.in lib.de Sensu er sensili testatur. Sed an pisces spirët,nec ne, dubiŭ inter multos est: quod st nos explicemus, breuiter quorunda semetias exponamus. Aristot in lib. de Respiratione, nullum animal, quod sanguine, pulmoneq; careat, respirare 30 posse dicit:quonia respiratio propter sangumis calorem refrigerandu animalib.est data, propter respi ratione aute pulmones sunt esfecti. Sed dubiu hinc est, an cum pisces pulmone careant, spirent, nec ne: quando illis respiratióis instrumeta desunt, & nul-Tus, nel paucus faltem fanguis illis insit, isq; admodu frigidus, qui respiratiõe non eget, ut refrigeretur, eumá nullus aer intrare in aquas queat. Quibus ra **tionibus,**huiufmodiq; alijs Ariftot.negat pifces fpi– rare. contrà tamen sentiunt Academici, atquipsemet 40 lib.4.de Animalib. sibi uidetur repugnare, dum olfa Aum er auditu piscibus tribuit, qui cum aere siant, in aquas penetrante, necesse etiam est illos spirare: quandoquide nullă animal, Galeni fentetia, olfacere potest, quod idem no respiret. Et quamuis pulmone illi careat, credibile est, branchiaru agitatioe ipsos spirare. Nam uel in ipsas aquas intrare aer potest, stpote subtilior, ut ex undaru agitatioe in mari cer mitur.cuius rei signü esse potest, quòd bulla excitan tur, dum pifces spirat, non du mouetur .motus enim 50 hil sit maius, cum omnia coplectatur : quodes interpisces intra aquas excitare illas no posset, cum aere caneat impellente. Huic etiam sententia Aristotelis **Plinius lib.9.ca**p.7.repugnat**,** qui pluribus ration**i** bus spiratione piscium cosirmat: quas omnes boc lo co recesere longu esset. Item Theophrastus in lib. de Piscibus idem testatur, ac demű Galenus in lib.de .V su part, qui pisces no quide per fauces, ut anima-

lia terrestria, sed per branchias spirare contendit, eosq; ait ut frigidiores, & minorem sanguinis copia habetes, minus indigere respiratioe, quam reliqua. Vnde eo magis respirare pisces inquit, quo plus san guinis habuerint:ut delphinus, balena, pifcesés alif eiusmodi multu sangumis habētes, per fiftulas quasdam spirat, magnumq; balitu simul cum aqua emit tune, ut expérimeto costat. Himc ergo pisces omnes, quibus inest sanguis, spirare costat, quado brachias pulmonis loco habent. Quod aute ad ipsoru sensus attimet, audire illos, olfacere, dormire, gustare, nidere,tactŭ habere,lib. 4.de Animalib. Aristot.assir mat. V t ergo ad Platõis fentemiā ueniamus, is quidem spirare pisces hic assirmat, uelut reliqui Acade mici:sed illam tamë respirationë dißimilë terrestriü animaliù esse docet, cum pisces inquit impura respiratiõe aeris uti:tum quia ipfe in aquas subiës aer bu mectus et craßus sit, tum quòd caloris parü habeat, qui spiritu per branchias inspiratu posit extenuare:ideoq; couenies illoru natura hebetißima respiratio data est. Igitur ad oftendenda hebetë pifciŭ na turam, craßıßimü ait spiritü illos baurire:quoniam magnus humor,quo ijdem eõftant,hebetiores sensus efficit. Bo fit, ut in terrestrib, animalib. acrior ingenij uis lit, quàm in aquatilibus. His ita explicatis de uniuerfo pisciŭ genere, ijs Plato adiŭgit testacea, que comuni nomine cochylia dicutur:quonia in 4quis oriri, nutririq; foleat. Eadem aute ad plantaris natură maxime accedut:ideoq: १७०० एम्यांd est plan tæ ac animalis naturā quandā mixtam babētia, appellantur. Nam ex animaliù genere id habent, quod motu, tactu, gustu, olfactuq; sunt prædita. sed num uisum er auditum habeant, obscurü esse inquit Ark stoteles lib. 4. de Animalibus. Iam uerò ex plantarii natura, quòd alutur, augetur, senescut, et quòd terræ defixa sum, uel rupibus inhærescut. Omnia ergo huiusmodi, que comuni nomine cochylia uocantur, ex genere aquatiliu funt, ut in co libro Ariftote les, & Plinius lib. 9. testantur. Quapropter his explicatie, Timeus tandem breui peroratione tractationem totam de universitatis natura absoluit, cum ait, Mundum hunc uisibilem ad imaginem illius intelligibilis in Dei mente siti factum esse:ipsumq; ani maliam fastu, cuncta animalia, tam immortalia, ut iuniores deos atq; homines, quàm mortalia, ut bruta omnia cotinere. Eundemás sensibilem, maximű, interminatu, pulcherrimu, perfectisimu, atq; unu efse, qui comuni nomine spavos, id est cælum appelletur:quonid mundi magnitudo amplifima fit, caq; ni minata sit eius duratio, quemadmodu supra docuimus. Itaque breuis hic Timæi epilogus, totius tractationis summam paucis complectitur: que cum fu sius m superioribus explicata sit, denuò in culcari non debet.

I N 1 S.

# RERVM ET VERBORVM IN TI

MAEI COMMENTARIO PRAECEDENTI memorabilium INDEX.

Cademicoru docendi modus 2,29 accidens folum

prehendi, substantia minime

adamas ubi potissimum nasci solitus 331.40
adamantis color 331.46.55.
genera 332.5.natura 331.37.
adiuuans causa duplex 250.26.
Aegyptus libera ab incendijs er inundationibus 37.28
egypti natura 37.1. situs 27.48
Aegyptij amiquissimi omnium bo minum 34.21. Er antiquitatis eorum causa 35.26

egyptiorum annus 40.5 egyptiorum de Minerud uersus 27.35

egyptiorum mos in describendis
antiquitatis monumentis 27.35
aer unde compositus 304.6
aeris sigura 304.20.67312.24.
diuerse sormæ 324.3
aeris locus quare post ignem proximus 304.19

ximus 304.19
aeris regiones 324.12
aes ac ferrum unde 332.23
aeternitas quid 154.24.43.00

eternitatis er temporis discrimen

eternitatis unitas 159.17 eternitati nihil cotrariŭ 259.4 affectionis genera, ratione turban

tia 371.11. © 373.13 affectionum animi caufæ 223.40. © 472.55. natura duplex 352.52

affectionum remedium ac medicina unde quærenda 466.33.

er 467.50 affectus definitio 457.28 affectu quid Stoici uocent 457.

ex affectu nemine malu dici poffe, sed ex habitu 463.28 affectus agrestes 459.29 boni 464.4. mali ibid s. moderati, naturales 459.30. neutri er indisserences 464.5

affectus hominis uitiosi an neutri: item uoluntarij an muiti, que-462.53 affectus seu animi perturbationes unde oriantur 458.28 affectus sine affectuu propensiones naturales esse, non uolun-463.2 affectuum causa triplex 463.46 affectivum diversitas 464.3 affectuum duo genera Plato commodif. fecit 459. 55 . Stoici quatuor 458.52 (34 affectuum potisima radix 457. aidhous unde adpellentur 218:3 albi coloris definitio 365.17 allegoriæ physicæ, tractationi no semper couenientes 204.43

Alphus 450.57
altrix et alteratrix facultus 404.
44.65 425.22
Amasis Aegyptiorürex anliquissimus 26.46
àuásia 458.7

 αμάθια
 458.7

 ambligonius
 291.36

 αμίζου
 257.51

 amor
 369.26

 amphibia
 4.94.13

 αὐάθιστε
 413.38

 analogia in elementis
 88.6 σ

93.20 analogia omnis in quib. rebus uer fetur 89.10 analogia quid 87.25.44.65 52 αὐαπνοὺ 414.13

ανάρρυσις 25.9 anafarca 441, 1 anatomia corporis humani 12.1 ανατζεπ]ιπου dialogorum genus 1.47.65 2.12

angeli, siue dij iuniores, custodes
hominum 209.28
anima 477.36
anima composita ex harmonicis

proportionibus 220.32.0

anima corporis perfectio 469.
29 corpore antiquior 113. s
anima & mens qua re differant
115.48

anima ex elemētis quomodo com
posita 149.18
anima fœtui utriusq;sexus quando tribuatur 493.50

anima, forma animalis 256. anima hominis duplex 190,20

anima immortalis cur ob uicia mortalis fieri dicatur 484.19 anima mundi à reliquis quid diffe rat 194.38 anima mundi, caterorumé; animantiŭ, iuxta Platonicos ea-

dem 236.16 anima mundi in qua parte 110. 46

anima rationalis cur damõ à Pla tone uocetur 483.5\$ Anima rationalis omnium praflantißima 481.42 anima rationalis quo pacto sit cor pori annexa 483.29 anima una et multiplex 144.18

anima anaet munipiex 144.18
anima affectiones à fideribus pen
dere 195.26.38
anima adpetitoria partes 379.4
anima conexio cu corpore 1910

anima conexio cu corpore 191.

animæ descensus in corpora 196.

irascibilis anima propria. 482.57
anima morbi & assectiones unde
oriantur 455.30
anima mortalis sedes 269.38

anima motus duplex 11.8.5° 204.27.5° 214.48.5° 22.40 anima motus rationalis 142.33 anima natura duplex 201,23

anima natura aupiex 201,23
anima partes tres, formis bona gu
bernationis respondentes 212
12.57 196,26.57 221,22

animæ proprium 215.34.42 animæ rationalis fedes 481.44 animæ fedes in corpore triplex 360.49

anima species tres 481.33 anima uis potissima in capite

animærationalis locus 362.6 animæ substantia una, uires uariæ

cur Animædiuersæ sacultates in diuersis locis attribuantur

anima omnes fimul creata 195. 40. 6732 animarum bonarum pramia 202.

35.05 malarum poenæ 203.30

animarune

animarum divisio 194.44.0 195.22 animarum humanarŭ propter uitia metamorphosis 203.20 animarum in dinersas partes semi natio 107.28 anmarum uehiculu triplex 196. 18.0 199.42.0 204.53 animas tres magna quadam proportione inter se esse connexas 457.20 animal 402.32. 6 457.12. quid Platonicis 153.45. unde componatur 369.42 animal sanum unde dicatur 431. animalis munus duplex 397.31 animalis potétia partes tres 201. animalia greßibilia quas animi partes secuta 495.27 animalia que nam gulosa dicantur 387.1 animalia terrestria ab hominibus animi uires ex corporis habitu sequid differant 495.20 animalium omnium comunis audiendi modus 355.40 animaliu corpora ex quibus con-426.33.0 430.35 animalium divisio 81.14. gene-494.7.quatuor 11. ra tria 20.0 175.43. 0 176.23 animantia omnia unde constent 387.18 animancium instriorum prastantißimus homo 199.19 animantiŭ mortaliŭ natura 190.3 animamium singulorum triangulos, ad certum tempus uim colli gationis babere 480.50 animo litas 372.49 animus avi reniveres à Platone di appetitoria uis anime cur inter Aus 151,15 animus cumprimis excolendus animus oppresso corpore uixit, illourgete deprimitur 224.34. animus quid 114.54.07 120.48. quid Galeno 464.30 animus quo pasto bonum uel malum dæmona fortiatur 484.57 animi actiones bonesta Musis con feruntur 257.40 animi agritudo 455.35 ad Animi čultură, falutě j., duo remedia Plato proponit 4.75.22 animi immortalitas quibus in lo-

cis à Platone trasfetur 199.7 animi morbos unde ortum habere Plato senserit 464.7 animi motus 485.40. duplex qui sit 228.20. ite qui uerus 476.12 animi motus litera X explicatur 137.40.0 140.20 amimi humani natura 191, 22 animi natura duplex 208.35 animi origo per numeros er trian gulŭ explicatur 126,2.et 128.20 animi partes dua 353.2 animi perturbationes & nitia, un de nascantur 465.38 *a*mimi propria 345.8 animi pulchritudo 469.30. substamia triplex 118.14 animi substantia media inter corpus & spiritum 117.23 animi uis triplex 10.0 457.16 animi uires à Platonicis sex recenlentur 128.47 pius intelligi animi uita duplex 141.43.et 205. 4.0 212.29 animo communia cum corpore, animorum ex bac uita discessus du asperum quid animorum innumerabilis numerus astrorum motus duplex tionis modus 205.31 annus magnus Platonis anni partium quatuor distinctio ex motu folis 457.44 apaturia sesta in Dianysii honore instituta 25.5 änosop quid 314.46 diaphragma & umbilicum ho comparata 404.29 appetitoriæ animæ propria 483. 2. sedes 457.19 fignatus 375. 16 rantur 459.2 appetitus 201.54 aqua fusilis quid 330.54 aque figura 305.3. & 312.22. genera 324.21. @ 325.35.ge- atlantis generatio neratio 305.25. Natura una atomi 324,28

aquaru fontes cur defluere necesse Aristoteles, quare à Platone diffe rat 4.38 in explicandis principijs 6.10. in tempore er zternitate describenda 155:54 ariftotelis cum Platone de mundi eternitate confensus y. 16. Er 60.46. item in tollen do na-321.14 aristotelis & Platonis de respiratione semetiæ collatio 417.12 aristotelis in libro de anima ordo 344.43 aristotelis, quibus mundi rotudita tem probat, rationes aristotelis sentemia de nenavii ori gine Platoni & Galeno comta ria 10,50.0 21. arteria afpera 411.45.0 413.40 arterie arteriæ duæ, cur uenis duabus semen commentibus connectan-491.5 470.39 arterie cur per pulmones deriven arteriarum origo \$74.13 articuli 386.33 345.6 afperitas unde 152.¢ 352.18 202.20 astraanimata 178.37 - 195.46.ordo 194.20. purga- aftrologiam Plato quam intelligat 40111 172.12 athenæ à Minerua coditæ 29.10. 24 CT 38.44 172.50 Athenarum amiquitat 18, 16,tem peries 41.20. bellh cum Boo tijs Atheniësium belli cum Atlantinis origo 42.50 atheniensium cum Saitis cognatio 27.6 mini data 404.2. cur plantæ atheniensium mos in recitadis car mini bus athleticam gymnasticen Plato ni tuperat 479.15 appetitoria cur infimus locus de- Atlamica regio, Atlanticu mare 42.4.29 ad Appetitoriam qui affectus refe Atlantini ab alijs Titanes et gigan tes dicti 42.35 atlantinorum potentia 45.35 de Atlantinorum bello uariæ scri ptorum sementiæ 43.10 42,26 113.56 attractionis causa in magnete & K elettr**o** 

|                       |                                        | capitis humani anatomia 129             |                                                                                              |
|-----------------------|----------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| attractiva five attr  | actrix uis 425.                        | 46.cum coclo similitudo 228             | Calcosthenis officina \$38.53                                                                |
| 15. <b>67 4</b> 04.42 |                                        | <b>3</b> 0                              | 249494HR 14.8.0 455.15                                                                       |
| audrix uis            | 425.18.                                | capitis integumentum externum           | χ/ 205.28                                                                                    |
|                       | 369.22                                 |                                         | χολή 438.53                                                                                  |
|                       |                                        | capitis iuncture cur facte 401.         |                                                                                              |
|                       | 55.17                                  | CADITIS Off 301                         | nived 118.8.0° 159.18                                                                        |
|                       |                                        | capitis totius fibrican ex modul.       | circuli definitio 104.36.medium                                                              |
|                       | •                                      |                                         |                                                                                              |
| tißimus               | 155.2                                  | la constitui 389.37                     | 349.13                                                                                       |
| anatus natura         | r mjirumenia                           | caro pro numera mujera 444              | civitates terremotu & inunda-                                                                |
|                       | nm quod 361.53                         |                                         | tionibus absorptæ 46.6                                                                       |
| Auerrois error        |                                        |                                         | calum anima terra 79.10. quin-                                                               |
| anium generatio       | 14.34. 70-                             | nutritio 394.27                         | r ta essemia 309.33                                                                          |
| stra                  | 403. 19                                | carnem er carnofa omnia ex fan-         | - cœlum ex elementis compositum                                                              |
| aurium descriptio     | 155.28                                 | gume fieri 434.                         | 96.38.nature ignee 97.7.35.                                                                  |
| auru quare ere e      | r ferro gravius                        | per carnem eliquatam quid Plate         | C 24. C 43. quot modis dica-                                                                 |
| 332-33                |                                        | intelligat 435.35. item per             | tur 58.28                                                                                    |
| auri generatio        | 221.2. NALUTA                          |                                         | ccelum rerum inferiorum author                                                               |
| 331.5                 | <b>,,</b> ., <b>.</b>                  | casus à sortuna qua in re dissera       |                                                                                              |
|                       | 411.40                                 | 255 at                                  | 184.11                                                                                       |
| auri ramus quid       | 331,30                                 | 263.54                                  | ceelu ultimu uerus mundus 178.                                                               |
| - 1C                  |                                        | κάτοπίριε 245.17                        | <b> </b>                                                                                     |
| RAJamum               | 330.38                                 | cauja prima eterna 51.36. Deu           | cœliacterre coniugium 184.16                                                                 |
| beatitudo quib        | ous m rebus con                        | 186.32.70 dei öp 51,32. imme            | cœli ambitus divisio 308.52. fi-                                                             |
| fiftat                | 367.48                                 | bilis 189.2                             | cœli ac terræ coniugium 184.16<br>cœli ambitus diusfio 308.52. fi-<br>gura dodecaedra 308.44 |
| bilis flaua unde gig  | znaint 438.35                          | cauja prima a philosophis quibus        | - cali motus 7.37.duplex 168.                                                                |
| bilis flaue preter    | naturalis, qua-                        | dam neglecta 251, 30                    | 45.07 144.15                                                                                 |
| tuor genera           | 439.7                                  | cause prime cum secundis orde           | cali octavi metus 169.5                                                                      |
| bilis uera que        | 410.17                                 | 189.37                                  | coclorum orbes 7.38                                                                          |
| biliofus fuccus       | 426.91                                 | caula lecunda và à démole du es se      | r cognitio bumana qua in re uerfe-                                                           |
| bituminis natura      | 497.71                                 | cause genus duplex à Platone po         |                                                                                              |
|                       |                                        | <u> </u>                                |                                                                                              |
| Boudajenn 1.          |                                        | Jitum 367.3                             | cognition e omnem per sensus sieri                                                           |
| boni descriptio       | 72.47                                  | inter Causam primam et secunda          |                                                                                              |
| brachiorum munu       | K 230.41,52                            | dycrimen 212.2                          | coitus nimij incommoda 492.10                                                                |
| bulla, fine chullitio | ). <i>[eaig</i> 360, <b>13</b>         | Cause dumisedina 223.1.1 हिर्देश        | - coloris definitio 364.50                                                                   |
| . C                   | •                                      | (OD 185 2.52.5                          | i colorum diversitas unde acuere                                                             |
| Aducus morbu          | в <b>4</b> 51.26                       | caula lecunda ministrant orima          | tur 366.30                                                                                   |
| Ccalamitates sib      | i homines sua i-                       | 186.46                                  | colorum genera 365.11.mixtio-                                                                |
| psi malitia acc       | erfunt 209.                            | causaram connexio 283,59                |                                                                                              |
| 44                    | •                                      |                                         | cerebrum initium motus 229.54                                                                |
| calor naturalis 4     |                                        |                                         | cerebri affectiones 464.55.mem                                                               |
| 55                    | -314-10 47-11                          | 163,20                                  |                                                                                              |
|                       | مستادة أدييه مييس                      |                                         | brana duplex 399.46                                                                          |
| ent prejunita         | Yaamataa <b>m</b>                      | causarum omnia genera physica           |                                                                                              |
| 145.48                | ······································ | cognoscenda 263.10                      | per Colores dinerfos quid Plato                                                              |
|                       | ementis effectus                       | causarum inquisitio unde orta           | intelligat 435.28                                                                            |
| 464.31                | ,                                      | 253.45                                  | commensuratum ac bonum ad pul                                                                |
| caloris materia in    | n animantibus                          | Cecropia 39.8                           | chrum referri 468.52                                                                         |
| 419.5                 |                                        | Cecrops Aegyptius, antiquißimu          | compositio quid 123.12                                                                       |
| caloris uis           | 545.35                                 | - · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | concentus quid 422.3                                                                         |
| caloris & frigoris    |                                        |                                         | constitutio corporis frigida quid                                                            |
| caluaria              |                                        | πέφαλος . 389.31                        |                                                                                              |
| caput, eius f parte   |                                        | Ceramicus Athenis locus 338.51          | confuetudo 455 4                                                                             |
|                       |                                        | nigaus, creta, eimą, generatio          | conjuetudo 465.44                                                                            |
| 54                    |                                        | Server or comp comp generatio           |                                                                                              |
|                       | a dudia                                | 338.45                                  | comtraria cottarijs curātur 467.                                                             |
|                       | v,q <b>naus</b> 399.                   | cerebri substantia ac ortus 389.21      |                                                                                              |
| 17                    | . 0                                    |                                         | conuulsiones neruoru unde crean                                                              |
| caput, membrorun      |                                        | ditensur 400.23                         |                                                                                              |
| mum, mentis fed       | ics 229.31                             | cernoru fanguis quia temußimus,         | folnantur 23                                                                                 |
|                       |                                        | · · · · ·                               | Copernici                                                                                    |
|                       |                                        |                                         |                                                                                              |

| Copernici erroris                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | deterræ motu                                                                                                                                                                                                                                                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| reprehensio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 108.47                                                                                                                                                                                                                                                      |
| cor 369.540 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 71,56.0mnium                                                                                                                                                                                                                                                |
| sensuum origo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 359.50                                                                                                                                                                                                                                                      |
| cor primò formari                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 493.46                                                                                                                                                                                                                                                      |
| cor quare uenarui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                             |
| fons uocetur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 373.52                                                                                                                                                                                                                                                      |
| cordis affectiones                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 464. 1. motus                                                                                                                                                                                                                                               |
| unde                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 372.10                                                                                                                                                                                                                                                      |
| corium                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 402.56                                                                                                                                                                                                                                                      |
| COT <b>HU</b> 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 403.18                                                                                                                                                                                                                                                      |
| coronalis futura                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 399.27                                                                                                                                                                                                                                                      |
| corpus 368.50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -capiti cur fub                                                                                                                                                                                                                                             |
| . iectum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 230.15                                                                                                                                                                                                                                                      |
| corpus bifariam co                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                             |
| corpus bominis tot                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | um rotundum                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 229,12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                             |
| corpus humanü ex                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | trimoulie id                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                             |
| est qualitatibu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                             |
| constare                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 432.26                                                                                                                                                                                                                                                      |
| corpus materia ani                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | malis 250.32                                                                                                                                                                                                                                                |
| corpus uastă quid d                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | lenotet 470.                                                                                                                                                                                                                                                |
| 18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                             |
| corporis ac animi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | falus quomodo                                                                                                                                                                                                                                               |
| conferuetur 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 73.4.07 475.                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1.07 476.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                             |
| corporis animati fa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | cultates com-                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                             |
| munes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 457.14                                                                                                                                                                                                                                                      |
| munes<br>corporis costitutio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 457.14<br>ad animi prö-                                                                                                                                                                                                                                     |
| munes<br>corporis costitutio<br>ptitudinem conf                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 457.14<br>ad animi prö-<br>ert 224.54                                                                                                                                                                                                                       |
| munes<br>corporis costitutio<br>ptitudinem cons<br>corporis er anim                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 457.14<br>ad animi prö-<br>trt 224.54<br>e coniumétio                                                                                                                                                                                                       |
| munes corporis costitutio ptitudinem cons corporis er anima qualis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 457.14<br>ad animi pro-<br>trt 224.54<br>e coniunctio<br>201.5                                                                                                                                                                                              |
| munes corporis costitutio ptitudinem conf corporis er anim qualis corporis humani er                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniumétio 201.5 c elementis con                                                                                                                                                                                          |
| munes corporis costitutio ptitudinem conf corporis ey animo qualis corporis humani en stitutio qualis                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniumctio 201.5 c clementis.con 12.23                                                                                                                                                                                    |
| munes corporis costitutio ptitudinem cons corporis er anima qualis corporis humani en stitutio qualis corporis imbecillita                                                                                                                                                                                                                                                                        | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniumitio 201.5 c clementis.con 12.23 u unde oria-                                                                                                                                                                       |
| munes corporis costitutio ptitudinem conf corporis er anima qualis corporis humani en stitutio qualis corporis imbecillita tur                                                                                                                                                                                                                                                                    | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniunctio 201.5 c clementis.con 12.23 u unde oria- 471.18                                                                                                                                                                |
| munes corporis costitutio ptitudinem conf corporis er anima qualis corporis humani en stitutio qualis corporis imbecillita tur                                                                                                                                                                                                                                                                    | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniunctio 201.5 c clementis.con 12.23 u unde oria- 471.18                                                                                                                                                                |
| munes corporis cossitutio ptitudinem cons corporis er anima qualis corporis humani er stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis influxus c                                                                                                                                                                                                                                                | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniunctio 201.5 celementis.con 12.13 u unde orid- 471.18 teffluxus quid                                                                                                                                                  |
| munes corporis cossitutio ptitudinem cons corporis er anima qualis corporis humani er stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis influxus c                                                                                                                                                                                                                                                | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniunctio 201.5 celementis.con 12.13 u unde orid- 471.18 teffluxus quid                                                                                                                                                  |
| munes corporis cossitutio ptitudinem cons corporis er animo qualis corporis humani er stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis influxus e                                                                                                                                                                                                                                                | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniunctio 201.5 celementis.con 12.13 u unde orid- 471.18 teffluxus quid                                                                                                                                                  |
| munes corporis costitutio ptitudinem confeorporis er anima qualis corporis humani en stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis influxus e 214.30 corporis instrumen 230.32                                                                                                                                                                                                                | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniumctio 201.5 c clementis con 12.23 u unde oria- 471.18 t effluxus quid                                                                                                                                                |
| munes corporis costitutio ptitudinem confeorporis er anima qualis corporis humani en stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis influxus e 214. 30 corporis instrumen 230.32 corporis natura ani                                                                                                                                                                                           | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e consumetio 201.5 c elementis con 12.23 u unde oria- 471.18 t effluxus quid ita quatuor                                                                                                                                    |
| munes corporis cossitutio ptitudinem cons corporis er anima qualis corporis humani ex stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis influxus e 214.30 corporis instrumen 230.32 corporis natura ani petuò sequi                                                                                                                                                                               | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniunctio 201.5 c elementis con 12.23 u unde oria- 471.18 t effluxus quid ta quatuor uni mores per- 464.37                                                                                                               |
| munes corporis costitutio ptitudinem cons corporis er anima qualis corporis humani er stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis influxus e 214. 30 corporis instrumen 230. 32 corporis natură ani petuò sequi corporis persectio                                                                                                                                                          | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniunctio 201.5 celementis.con 12.23 u unde oria- 471.18 teffluxus quid ta quatuor uni mores per- 464.37 er pulchritu-                                                                                                   |
| munes corporis cossitutio ptitudinem cons corporis er anima qualis corporis humani er stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis influxus e 214. 30 corporis instrumen 230.32 corporis natura ani petuò sequi corporis persectio do, anima                                                                                                                                                 | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniunctio 201.5 c clementis.con 12.23 u unde oria- 471.18 t effluxus quid tta quatuor ini mores per- 464.37 cr pulchritu- 469.29                                                                                         |
| munes corporis cossitutio ptitudinem cons corporis er anima qualis corporis humani er stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis influxus e 214.30 corporis instrumen 230.32 corporis natura ani petuò sequi corporis persectio do, anima corporis solidi resol                                                                                                                            | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniunctio 201.5 c clementis.con 12.23 u unde oria- 471.18 t effluxus quid tta quatuor uni mores per- 464.37 cr pulchritu- 469.29 utio. 289.34                                                                            |
| munes corporis cossitutio ptitudinem consecretario er anima qualis corporis humani ex stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis influxus e 214.30 corporis instrumen 230.32 corporis natura ani petuò sequi corporis persectio e do, anima corporis solidi resol corporis temperie i                                                                                                      | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniumctio 201.5 c clementis con 12.23 us unde oria- 471.18 t effluxus quid tta quatuor uni mores per- 464.37 pulchritu- 469.29 utio. 289.34 uecessario ani-                                                              |
| munes corporis costitutio ptitudinem confeorporis er anima qualis corporis humani en stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis influxus e 214.30 corporis instrumen 230.32 corporis natura ani petuò sequi corporis persedio a do, anima corporis folidi resol corporis temperie n mi utribus accon                                                                                       | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniunctio 201.5 celementis.con 12.23 u unde oria- 477.18 deffluxus quid eta quatuor uni mores per- 464.37 er pulchritu- 469.29 lutio. 289.34 eecessariò ani- smodari debe-                                               |
| munes corporis costitutio ptitudinem confeorporis er anima qualis corporis humani en stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis influxus e 214. 30 corporis instrumen 230. 32 corporis natura ani petuò sequi corporis persedio do, anima corporis folidi resol corporis temperie n mi utribus accon re                                                                                    | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniumctio 201.5 c clementis.con 12.23 u unde oria- 471.18 t effluxus quid ta quatuor uni mores per- 464.37 ey pulchritu- 469.29 jutio. 289.34 uecessariò ani- tmodari debe- 470.10                                       |
| munes corporis cossitutio ptitudinem cons corporis er anima qualis corporis humani er stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis instrumen 230.32 corporis natura ani petuò sequi corporis persedio do, anima corporis folidi resol corporis temperie n mi uiribus accon re corporum omnium                                                                                                | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniunctio 201.5 c elementis.con 12.13 u unde oria- 471.18 t effluxus quid tta quatuor uni mores per- 464.37 er pulchritu- 469.29 lutio. 289.34 secessariò ani- modari debe- 470.10 dimensiones                           |
| munes corporis cossitutio ptitudinem cons corporis er anima qualis corporis humani er stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis instrumen 230.32 corporis natura ani petuò sequi corporis persectio do, anima corporis folidi resol corporis temperie mi uiribus accon re corporum omnium tres 95.                                                                                        | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniunctio 201.5 c elementis.con 12.23 u unde oria- 471.18 t effluxus quid tta quatuor ini mores per- 464.37 cr pulchritu- 469.29 iutio. 289.34 necessariò ani- modari debe- 470.10 dimensiones 43.07289.30               |
| munes corporis cossitutio ptitudinem cons corporis er anima qualis corporis humani er stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis instrumen 230.32 corporis natura ani petuò sequi corporis persedio do, anima corporis folidi resol corporis temperie n mi uiribus accon re corporum omnium                                                                                                | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniunctio 201.5 c elementis.con 12.13 u unde oria- 471.18 t effluxus quid tta quatuor uni mores per- 464.37 er pulchritu- 469.29 lutio. 289.34 secessariò ani- modari debe- 470.10 dimensiones                           |
| munes corporis cossitutio ptitudinem consecretario er anima qualis corporis humani ex stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis influxus e 214.30 corporis influxus e 230.32 corporis natura ani petuò sequi corporis persedio e do, anima corporis folidi resol corporis temperie e mi uiribus accon re corporum omnium tres 95. corruptionis causa 345.46                               | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniunctio 201.5 c elementis.con 12.23 u unde oria- 471.18 t effluxus quid tta quatuor ini mores per- 464.37 cr pulchritu- 469.29 iutio. 289.34 necessariò ani- modari debe- 470.10 dimensiones 43.07289.30               |
| munes corporis cossitutio ptitudinem consecretario er anima qualis corporis humani ex stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis influxus e 214.30 corporis influxus e 230.32 corporis natura ani petuò sequi corporis persectio e do, anima corporis folidi resol corporis temperies mi uiribus accon re corporum omnium tres 95. corruptionis causa 345.46 nóomos                        | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniunctio 201.5 c clementis.con 12.23 us unde oria- 471.18 t effluxus quid eta quatuor emi mores per- 464.37 gr pulchritu- 469.29 lutio. 289.34 eccessariò ani- smodari debe- 470.10 dimensiones 43.67 289.30 100.53; Cr |
| munes corporis cossitutio ptitudinem consecretario er anima qualis corporis humani ex stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis influxus e 214.30 corporis influxus e 230.32 corporis natura ani petuò sequi corporis persectio e do, anima corporis folidi resol corporis temperies mi uiribus accon re corporum omnium tres 95. corruptionis causa 345.46 nóomos                        | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniunctio 201.5 c clementis.con 12.23 us unde oria- 471.18 t effluxus quid eta quatuor emi mores per- 464.37 gr pulchritu- 469.29 lutio. 289.34 eccessariò ani- smodari debe- 470.10 dimensiones 43.67 289.30 100.53; Cr |
| munes corporis cossitutio ptitudinem consecretario er anima qualis corporis humani ex stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis influxus e 214.30 corporis influxus e 230.32 corporis natura ani petuò sequi corporis persedio e do, anima corporis folidi resol corporis temperie e mi uiribus accon re corporum omnium tres 95. corruptionis causa 345.46                               | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniunctio 201.5 c clementis.con 12.23 us unde oria- 471.18 t effluxus quid eta quatuor emi mores per- 464.37 gr pulchritu- 469.29 lutio. 289.34 eccessariò ani- smodari debe- 470.10 dimensiones 43.67 289.30 100.53; Cr |
| munes corporis cossitutio ptitudinem consecretario er anima qualis corporis humani en stitutio qualis corporis imbecillita tur corporis influxus e 214. 30 corporis instrumen 230. 32 corporis natura ani petuò sequi corporis perfessio e do, anima corporis folidi resol corporis temperie n mi uiribus accon re corporum omnium tres 95. corruptionis causa 345.46 xóoquos Crantor antiquis. L | 457.14 ad animi pro- ert 224.54 e coniunctio 201.5 c elementis.con 12.23 u unde orid- 471.18 t effluxus quid tta quatuor imi mores per- 464.37 cr pulchritu- 469.29 iutio. 289.34 necessariò ani- modari debe- 470.10 dimensiones 43.07289.30 100.53.07     |

|               | I         | N              | D                                       | E        | X.                           |   |
|---------------|-----------|----------------|-----------------------------------------|----------|------------------------------|---|
| ti            |           |                |                                         |          | 23.42                        |   |
| croçe         |           |                |                                         |          | 365.25                       |   |
| crure         | ı gr      | idio           | ract g                                  | zracil   | liora quid                   |   |
| ſŧ            | gnifi     | icent          | •                                       | ,        | 470.41                       |   |
| cubu          | s qui     | id :           | 307.1                                   | 3.O      | 308.10.ft                    |   |
| Q             | urar      | um (           | olidif                                  | ima      | 309.50                       |   |
| cupia         | litas     | bon            | ninis                                   | natu     | ralis du-                    |   |
|               | ex        |                |                                         |          | 472.41                       |   |
|               |           | es in          | t bon                                   | dne l    | ecundum                      |   |
| ne            | tur       | ım o           | cmin                                    | e        | 467.33                       |   |
| N8086         |           |                | ,=,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |          | 25.11                        |   |
| cutis         | • -       |                |                                         |          | 402.55                       |   |
|               | duri      | tien           | hehe                                    | tulio    | igm inge-                    |   |
|               |           | rifica         |                                         |          | 403.3                        |   |
| cutis         |           |                |                                         |          | 403.7                        |   |
|               |           |                |                                         |          | 403.7                        |   |
| KÝ ET (       | 144<br>14 | jucc           | t nath                                  | 14 3     |                              |   |
| negri         | •         |                | D                                       |          | 410, 8                       |   |
|               |           |                | _                                       |          |                              |   |
| D             | emu       | n qu           | иц<br>D1 44                             |          | 483.35<br>1 <b>i</b> mus di– |   |
|               |           | n 4            | PIATO                                   | ne an    |                              |   |
| A             | ••        | <b>.</b>       |                                         |          | 484.15                       |   |
| demo          |           |                |                                         | 1        | 485.16                       |   |
|               |           |                |                                         | mo i     | ominum                       |   |
|               |           | e po           |                                         |          | 485.7                        |   |
|               |           | jam            | uliare                                  | -        | r uirtutes                   |   |
|               | coli      |                | _                                       |          | 484.34                       |   |
| dæmo          | ně (      | qual           | ecung                                   | ß clig   | ere cui-                     |   |
|               |           | nce            | um                                      |          | 485.4                        |   |
| dæmo          |           |                |                                         | ·        | 175.13                       |   |
| demo          | Mes       | éter           | ni T                                    | futti    | quo me-                      |   |
|               |           |                | ntur                                    |          | 187.44                       | , |
| dæmo          | nes       | effe           | trifu                                   | iam i    | intelligi-                   |   |
| m             |           |                | _                                       |          | 484.1                        |   |
|               |           |                | cæle                                    | Aium     | deorum                       |   |
|               | scrin     |                |                                         |          | 4.10.18                      |   |
| demo          | tun       | i ét 1         | nund.                                   | mori     | i deorum                     | • |
| o             | Ficia     | t <sup>1</sup> | 184.                                    | 44.0     | J 187.4                      | ( |
| dæmo          | nun       | ore            |                                         |          | ıs. ordi-                    |   |
|               | s qui     |                |                                         | -        | 483.57                       | • |
|               |           |                | 5.32.0                                  | iulde    | duo ge-                      |   |
| ner           |           | •              | •                                       | •        | 455.33                       |   |
| lemen         | tic       | hun            | ane                                     | cur 1    | Deus di-                     | • |
|               |           |                | s dede                                  |          | 376.10                       |   |
|               |           |                |                                         |          | 206.52                       |   |
|               |           |                |                                         |          | utbor di                     |   |
|               |           |                | •                                       |          |                              | • |
|               |           |                |                                         |          | uniuer-                      | • |
|               |           |                |                                         |          | er                           | é |
|               |           |                | aria                                    | <b>L</b> | ••                           | • |
| ieus c        |           |                |                                         |          | \$5.25<br>66.23              | , |
|               |           |                |                                         | UE 20    | noscitur<br>nofcitur         | " |
| ••••••<br>• ~ | .46       | ,              | . 160                                   | m ag     | -                            |   |
|               |           |                |                                         | hain -   |                              | 6 |
|               |           |                |                                         |          | ipio cu-                     |   |
|               |           |                | 115                                     | 48,4     |                              | 4 |
|               | 49.       |                |                                         | _0_      |                              | 4 |
| icus M        | iail<br>  | aut0<br>: _1:  | r non                                   | ejt 18   |                              | ¢ |
| 刑以            | M4U       | auc            | uus j                                   | TL CĂU   | ya 75.6                      | 4 |

deus rerum omnium autor 265.40 deus solus eternus 188.4. summit bonum 72.37 Dei cognitio difficilis 63.12 Dei definitio platonica 5.33.07 57.21.et 165.25. descriptio 72. Dei nomina apud Platonem 72.13 dei proprium λογίζειμ 79.45 Deum effe, omnibus natura insitu de Deo difficilis inquifitio 265.15 in Deonihil effe, quod non sit eius essenia dij deorum qui dij iuniores apud Platonem qui 11.36. à Deo quid differant 208.51 deorum à Platone descriptorum origa deorum iuniorum immortalitatis cause 189.4 deorum inseriorum principia duo 163.43 de Deorũ numero discrepătes phi losophorum sementiæ 63.55.et 64,10.20 deorum ordo apud Trifmegiftum 180.44 deorum tria genera per Deos deasq; quid Plato intelli 49.43 Acanós prois in mundo 20.20 diai/uting 14.9.0 455.17 diætæ commendatio 481.4 dialogus quid 1.28 dialogorum Platonicorum formæ 1.39.07 1.2. finis 226.3 dialogos cur fcribat Plato 1.18 Aravira, uel intelligentia 52.40 diapason 124.28 diapente . ปาลสสเปลาขางใน, 🖝 ปาลสหเปลาข γέμονομ quid Platoni diaphragma et phrenes idem 369. 41.07372.7.44 diaphragma refpirationis instrumentum 448. 13 liapbragmatis intensi nimium, *symptomata* 448.13 liaphragmatis motus unde 372. 12 liarrhœa 446.29. 0 453.41 liate∏aron 124.25 lies naturalis 171,16,24 liluuium temporibus Noe - 38.4 dimensiq

## INDEX.

| diměsio in corpore triplex 216.3  | elementorum trium inter se com-                                           | 261.13                                |
|-----------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| in Disciplinis quemodo progre-    | mutatio 297.2                                                             | febris quartana unde 454.38. item     |
| diendum 275.50                    | elementorum uarietas 286.51.di-                                           | quotidiana 454.35, tertiana           |
| disdiapason 124.31                | uerse 290.35                                                              | ibid.37                               |
| dikimilares partes 287.22         | de Elemetis Platois sentetia 8.26.                                        |                                       |
|                                   | Empedoclis & Heracliti dichum                                             |                                       |
|                                   |                                                                           |                                       |
| in iecore fiat.379.29.et 380.46   |                                                                           | febristria genera simplicia 454.      |
| annito m aquales partes fiert ae  | empedoclem Plato in rerum ini-                                            | 38                                    |
| bet 50.46                         | tijs statuendis imitatus 285-15                                           | jebres amphimerine ad quotidia-       |
| docendi ordo duplex à philoso-    | έμπροδίστονος 450.10                                                      | nam proxime accedunt 454.             |
| phis omnibus explicatus 50.10     | ભંગેલમરામદેષ dialogorum genus 1.                                          | 40.4 continuis quid differant.        |
| doctrine ordo ab universalibus ad | 47 6 2.11                                                                 | 48                                    |
| fingularia procedit 264.37        | ens mtelligencia & ratione perci-                                         | febrium cause, er forme 454.2.        |
|                                   | pitur 54.14                                                               |                                       |
|                                   | emisdistinctio 50.35.07 56.18                                             |                                       |
| 18.0° 354.48                      |                                                                           | fucrit 486.6                          |
| Adamic causa dunter see se        | ephialtes, seu incubus 451.37.41                                          | ferrum 424.20                         |
| John tauja unput                  | chilable and a combe combe                                                | Guni ammetia                          |
| aoloris cauja ou pirita a pectore | epilepsia 451.20. cur sacer mor-                                          | ferri generatio 332,28                |
| expiratum 449.26                  | bus uocetur 451.48                                                        | per Febres quid Plato intelligat      |
| doloris definitio 353.25          | bus uocetur 451.48 epilepsie causa precipus 451. 21. triplex locus 451.11 | 453.3                                 |
| <i>એંદુજ્ઞલલ</i> 25.8             | 21.triplex locus 451.11                                                   | figurarum mathematicurum diffe        |
| dyfenteria 446.29.09 453.41       | epilepsiam & ephialtem apud me                                            | rentie 102.30                         |
| E                                 | dicos idem esse 452.38                                                    |                                       |
| <i>ἐππνοἡ</i> 414.11              | Erichthonius 38.56                                                        | fluxionum sine porputrup cause        |
| • •                               | errantium stellaru qualitates 97.1                                        |                                       |
|                                   |                                                                           |                                       |
| Commentatio 405.57                | essentia intelligibilis 50.56                                             | 28                                    |
| <u>ἐγπέφαλος</u> 369.31           | essentia mutabilis 50.57 essentia omnis duplex 50.54.er                   | jæminæ cur jint ortæ 490. 6           |
|                                   | -,,                                                                       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| <i>віоптой</i> 414.12             |                                                                           | molliores 488.37                      |
| elemento unicuio naturalis locus  | exemplar ab imagine qua re diffe                                          | fæmine ac uiri inter se quid diffe-   |
| destinatus 922.27                 | 70.47.0 71.25                                                             | rant 468.43                           |
| elementa impura 95.32             | exemplar autó swap 190.51                                                 | foeminarum corpus à uirili quid       |
|                                   | exemplaris causa 35.40                                                    |                                       |
|                                   | exercitationis effectus 4.75.35                                           |                                       |
|                                   | expultrix uis 404.46                                                      |                                       |
| subiectum unum 270.56             |                                                                           | faminas in secuda generatioe, cur     |
|                                   |                                                                           |                                       |
| _                                 | Abarum usum cur Pythagorae                                                | Plato ex min ortit jenjeru.           |
| 289.47                            | - alfolphius fins mieralxeris                                             | 488.34. er an reste 489.3             |
| in Elementorii figuris demostran  |                                                                           | fætus, animal cur dicatur 492.        |
| dis Plato Geometria utitur        | faciei partes 231.38                                                      | 49. unde gignatur 434. 1. cur         |
| 289.53                            | facultates animi comunes 457.10                                           | fit animatus 492.47                   |
| elementoră forme et numeri 287.   | facultates naturales anima appeti                                         | factus formatio 493.36                |
| 16.generatio 293.22. impuri-      |                                                                           | forma ab idea quid differat 274.      |
| tas quid conferat 324.40          | • •                                                                       | 5.43                                  |
|                                   | facultates rationalis animi comu-                                         |                                       |
| nes 8.40. & proportio 315.        |                                                                           | forma proli similis 229.11            |
|                                   |                                                                           |                                       |
| 50.07 316.10                      |                                                                           | formæ effentiam ab ideis recipiüt     |
| elementorum locus 186.37.magni    |                                                                           |                                       |
| tudo 269.21.motus 292.10          |                                                                           | formæ rerum simulachra 274.28         |
| elementoru mutationis cause 318.  | fatum in actionibus bumanis nul-                                          | formarū uarietas in subiectis 273     |
| 6.6 319.10                        | lum 197.53                                                                | 12                                    |
| elementorum omnino duo princi-    | fatum quid 6.41.0 197.43.i-                                               | fortuna caufa accidentaria 263.       |
| pia 296.25. ordo diuersus         |                                                                           |                                       |
| 185.41. origo 267.46              | 261,17                                                                    | 30                                    |
|                                   | fatum quibus terminis cotineatur                                          |                                       |
| 9. er figura 6.28, er qualitatu   |                                                                           | fortuna quid 6.45.09253.14            |
|                                   | fati uaria apud Platonem nomina                                           |                                       |
| 601100 05:10                      | ime narm abut riatonem nomina                                             |                                       |
|                                   |                                                                           | frigidi                               |
|                                   | •                                                                         |                                       |

263.34 frigidi

### INDEX

|                                              |                                         |                                       |               | 1444 quia 5.30. 6753.53.695                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| fundamenta generation                        | is animi                                |                                       | 62,28         | 12.0766.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| tri4                                         | 117.38                                  | homo cur ab infantia ad u             | irilem        | idea eadem quo medo consider                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| G                                            |                                         | ula: etatem augeatur A                | 25.26         | tur 57                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Galenus cur Platonem                         | de febri-                               | homo duplex                           | 461,9         | idea patri comparata 276                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| bus reprehenderi                             | t 454.12                                | homo imago Dei 2                      | 27.50         | idez uaria nomina 56.1.00 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                              |                                         | bomo cur in senectute dimin           | uatur         | 37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| derespiratioe, cosuta                        |                                         | 425.30                                |               | ideam effe, demonstrationes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>\$</b> 0                                  | •                                       | •                                     | 228.3         | 39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| gangrana                                     | 444.8                                   | homo sensitiuus er corpor             |               | idea ubi fint 96.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| gemmarum generatio                           |                                         | 461111                                |               | idea animalium in archetypo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                              |                                         | homo uerus, intellectiuus et          | Menr          | 175.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Rituta                                       | 489.54                                  |                                       |               | de Idek scriptoru Christianoru                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| generationi fætus que s                      |                                         | hominis diuinam partem                | Deum          | fententia 56.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·        |                                         | iblum efficille mortalen              | n werd        | iccut 375.25.07378.12.0738.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 490.35<br>genethliaci                        | 474.42                                  | deos iuniores                         | 371,3         | 34 CT 424.40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| glaciei generatio 333.30                     | <b>~~/~~</b> ~~~><br>> <i>€</i> ****    | · _                                   | -             | iecur à Platone cur bellue cui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| γόμφοι,cuncoli                               | 213.47                                  | 31.46                                 | 271.          | comparetur 378.45. E pl                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Grecia multas inundati                       |                                         | hominis forma duplex 200.             |               | te ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| pess4 35.14                                  | •                                       | 219.55                                | · TO          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Græcoru origo ab Afian                       |                                         | de Hominis partibus                   | I). 44        | iecur anima appetitoria sedes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| grandinis generatio 9.                       |                                         | hominis uita duplex 53.43.i           |               | iecur omnis sensus expers 378.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 325.45.0 333.20.59                           |                                         |                                       |               | iccur uenarum omnium origo,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Gratie                                       |                                         | hominem bifaria intelligi 4           |               | altricis facultatis initiü 378.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| graue quid                                   |                                         | hominem nibil uel male uel            |               | iecoris affectiones 464                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| de Graui er leui Aristo                      |                                         |                                       |               | iecoris amaritudo dulcedoq; c                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Platone consensus                            | 21821                                   | qui flatuant 40                       |               | ad anime cupiditatem excit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| gula 411.45.6                                |                                         | homines calidi er humidi,cu           |               | dam, compescendam'ue con                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| gustus quid 12.35.                           |                                         | cateris, morbis obnoxij.              |               | rat 379.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| gustus eiusdem fere na                       |                                         |                                       |               | iecoris caua uena, cur im dextre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| tactu                                        | 258.22                                  | e deteriores fiant                    |               | cordis sinum deriuetur. 378.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| gustus unde sensum mu                        |                                         |                                       |               | iecoris natura. 378.33. sedes. ibi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 398.1 198 0 1810                             |                                         | 1134 T . 33Will. V                    |               | 11. Usus 378.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| gymnastice dietetice pa                      | tre see 22                              |                                       |               | ignis 409.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| gymnastica duplex                            |                                         |                                       |               | ignis diversa genera 313.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| gymnasticæ commendati                        |                                         | borologiorum umbræ 2                  | 08.27         | ignis figura 301.4.et 312:55. g                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| CALLE TOUH IN                                |                                         | humidorum mixtoru caufe               |               | neratio 300                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                              |                                         |                                       |               | ignis in homine facultas 9450                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Hhebetes or agrestes                         | homines.                                | capite oriri 4                        | 47.40         | ignis qualitas 272.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                              |                                         |                                       |               | ignorationem er affectum effe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| mollioris                                    | 479.21                                  | C 436.28. C 437.6                     | ,,            | caufa,ut inuiti agamus 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| #yspovinop                                   | -                                       |                                       | 24.22         | 36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ěλιξ                                         |                                         |                                       |               | imaginis dinerfa natura à speci                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| murt e iyovop quid                           |                                         |                                       |               | 282.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| beraclius lapis                              |                                         |                                       |               | imbecillitatis corporu caufe 43                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Herculis columne                             |                                         | 1 330.43                              | •••••         | $(-1)^{\frac{1}{2}} \left( \frac{1}{2} \right) $ |
| Herculei freti situs                         |                                         |                                       | 76.1          | impetus appetitoria animo un                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| bermaphroditi                                |                                         |                                       |               | 438.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                              |                                         | บ่อมๆมาใเหอย dialogorum gen           | •             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 37.39                                        | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 41                                    | •••           | impresionum bumidarum gen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| beroes qui                                   | 175.11                                  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |               | ratio 326.50. materia: 33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                              | Threage-                                |                                       | <b>3</b> 6 47 | 1.10 1.11/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| nia eiusdem 🕏                                | 182.10                                  | Listing duid Ate. AO. OF A            |               | incendiorum er inflammative                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ievzia                                       | 244:50                                  | © 453.11                              | · T· > T*     | que causa 36.10}                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| \$TOPON                                      | •                                       | O 433                                 | 1.6.PF        | inclinationum diversitatis in c                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                              | 154.50                                  | 306.10                                | 1             | poribus humanus ratio 190.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| bierarchia cœlestie                          |                                         |                                       |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| bierarchia eceleftis<br>hieroglyphice litere |                                         |                                       | 6.2           | inductio duplex                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| infants                                |                                         | lambaolaes         | <b>\$99.</b>                            |               | ny citor 453.                | 13. CT 4546                            |
|----------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------|-----------------------------------------|---------------|------------------------------|----------------------------------------|
| insommium quid 24                      | 3.36.O° 244.                            | व्यक्रियम बामगा०   | 138.15. general                         | 10 4          |                              |                                        |
| 49                                     |                                         | 10.1               | , <b></b>                               |               | ria 5.40.0° 273              | ,22. <b>CF 2</b> 77.                   |
| insomnia unde fiant                    |                                         | lapidum uulga      |                                         |               | _                            |                                        |
| informiorum caufa                      | 245.18.O                                |                    | 338.                                    |               | ria expers forma             |                                        |
| 381.22                                 |                                         |                    | allorum dinerfa                         | ge s          | ı. item ortus 🖝 i            | nteritus ex-                           |
| insomnij sorma 🖝                       | causa duplex                            | neratio 1          | 31.24. <b>O</b> 336.5                   |               | ศร                           | 274.20                                 |
| 382.36                                 |                                         | leserpitij succus  | 336.                                    | es mate       | rria quomodo co              | mfusa er in                            |
| inspiratio Platoni                     | refpiratio di -                         | lene.lenitas       | 352-10.                                 | ro fi         | rmis ance bomin              | is generatio-                          |
| 84                                     | 414.15                                  | λιπζομέρακ         | 268.7. 0 313.                           | 5 <b>3</b> 10 | em,à Deo in ordi             | nem sit reda,                          |
| intellectus ab opini                   | ŏe qua re dif-                          | Letheus fluuiu     | 157.Let 214.                            | 52 E          | la & informata               | \$70.23                                |
| ferat                                  | 53.11                                   | lence              | 451                                     | ·s mate       | ria & forma pri              |                                        |
| intelligentia ab idea                  | e anid differat                         | leucophlegmat      | ia quid, er un                          | de a          | orporum initia               |                                        |
| 57.11                                  | 4                                       | 44040              |                                         |               | ria matri fimilis            |                                        |
| intelligantia opinio                   | ni contraria                            | lene quid          | 348.                                    | 24 mate       | rria prima quid              |                                        |
| 27.59                                  |                                         | lex fatalis        | 206.                                    | 4 mate        | rie prime uis                |                                        |
| intelligētia ma, opi                   | nio multiples                           |                    |                                         | -             | riam primā mem               |                                        |
|                                        |                                         | 207.1              |                                         |               | rebendi                      | •                                      |
| 54,96<br>intelligentia                 | 187.27                                  |                    | concessa 206.                           |               | rencua.<br>hematica difcipli |                                        |
|                                        |                                         | likida yanaya      |                                         |               |                              | ntae circonna                          |
| intemperans                            | 464.2<br>Guil wit a                     |                    | unde generet                            |               | 75.44<br>                    | tata                                   |
| intemperies partius                    | •                                       | 459.45             |                                         |               | ricis in coitu diftë         |                                        |
| do                                     | 432.57                                  |                    | 384                                     |               | ic <b>ime &amp; gymna</b> :  |                                        |
| interitus & corru                      | ptio <b>nis</b> cauja                   | uens yus, $\sigma$ |                                         |               | lio                          |                                        |
| 188.36                                 |                                         | lingua             | 397.                                    |               | icim <i>e</i> genera quin    |                                        |
| interpretationis ini                   |                                         |                    |                                         |               | o <b>nem</b> 14.             |                                        |
| 🧪 fimum tractari f                     | olit <b>4</b> 1.4                       | liquoris que na    |                                         |               | ici mun <b>us.</b> 441.4     | 9.Ct 478.52                            |
| internallum quid                       | 123.10                                  | liquorum gene      | ra quat <b>uor</b> 9. <b>5</b> 0        | .et med       | u <b>lla 3</b> 85.3          | 2. <b>67</b> 386.11                    |
| inteftina cur rotun                    | da 🖝 flexnofa                           | 334.35             |                                         |               | ulla, os,caro , ac           | nerui unde                             |
| 386.10                                 | _                                       | loci cum mater     | ia cŏparatio 21                         | io. c         | onstent                      | 433.23.                                |
| intestinorum ufus c                    | rnatura 385.                            | 24 .               | y , ,                                   | medi          | ulle affectiones p           | ericulosißi-                           |
| 20.0 386,40.0                          |                                         | loci descriptio    | 280.                                    |               |                              | 444.28                                 |
|                                        |                                         | loci natalis tem   | periem, ad homi                         | nis medi      | ulle alimentum u             |                                        |
| imundationis causa                     |                                         |                    |                                         |               | ullægeneratio 3              |                                        |
| Louis Batura 228.4                     |                                         |                    |                                         |               |                              |                                        |
| 273.36                                 | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |                    |                                         |               | ullam Plato caufa            | m materialë                            |
| ire 272.14.0737                        | A. 8.et 4c8.10                          |                    |                                         |               | orporum statuit              |                                        |
| man cur in homi                        |                                         |                    |                                         |               | calidißimus liquo            |                                        |
| quandoque med                          |                                         |                    |                                         | 50 melli      |                              |                                        |
| • •                                    | ee pracipam                             |                    | ris luce quid dif                       |               |                              | 335.53                                 |
| . 37410                                | 569.24                                  |                    |                                         |               |                              | 435.32                                 |
|                                        |                                         |                    |                                         |               | ncholiam cur Pl              |                                        |
| inscibilis anima (e                    |                                         |                    |                                         |               |                              |                                        |
| instrumentum                           |                                         | 1                  |                                         | 36 le         |                              | 437.9                                  |
| icafeibilis anima cu                   |                                         | a anien Jia        | M<br>.i. Jili. di                       | mela          | mcholici cur mag             | na ex parte                            |
| toria fœminæ co                        | mparesur 371.                           | MAgnituan          | ms aistmetio 91                         | .10 C         | omitiali morbo u             | exeller 451.                           |
| ************************************** | ·                                       | - HAIGURANG        | v dialogorum g                          | }e- 2         | 5 -                          |                                        |
| ad Irascibilem qu                      |                                         |                    | 1.46.0                                  |               |                              | 451.1                                  |
| reforantur                             |                                         | . malus nemo [b    | onte 456                                | .11 noem      | branofa omnia c              | e fernine freri                        |
| irati bomines cur f                    | lerung exar-                            | malum renera       | nusquam esse 7                          | 4. 4          | 34.5                         |                                        |
| defeant                                | 373.47                                  |                    |                                         |               | oria quid                    | 218.17                                 |
| iconsgipulpos figur                    |                                         |                    |                                         |               |                              | 478.19                                 |
| isopleurou triangu                     |                                         |                    |                                         |               |                              | 228.45                                 |
| isosceles quid                         |                                         |                    |                                         |               | illorum caufe 🖝              | mitia 9.                               |
| incurdum                               |                                         | mali eße d         |                                         |               |                              | •                                      |
| inuentus,                              | 425.46                                  |                    |                                         |               | illi diuerfa genera          | unde 330.                              |
| L                                      |                                         | mayia              | Ac                                      |               | 4                            |                                        |
| + Abia                                 | \$97.50                                 |                    |                                         |               | dlorum materia               | 222.12. nri-                           |
| Llachrymæ defini                       | tio 266.72                              | nhù dixerit        |                                         |               | o & generatio                | 330.27                                 |
|                                        |                                         | mark divele        | , ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | · 8           | 2. Selection                 | meicor4                                |
| •                                      |                                         |                    |                                         |               |                              | ************************************** |

| meteora apud Platonem 9.5         |
|-----------------------------------|
| in Meteoris humidis explicandis   |
| M Meteoris Dumique exputantes     |
| ab Aristotele Plato quid disfe-   |
| 74 327.31                         |
| metus 969.23                      |
| Minerua Dei sapientia 24:26       |
| minerua φιλόσοφος ευ φιλοπόλι-    |
| μος 41.4ò                         |
|                                   |
|                                   |
| mixtorum genera quatuor 336.      |
| 48                                |
| uoiga Homero fortuna loco ufur    |
| pata 264.17                       |
| molestum 423.43                   |
| Morbus quid 429.38                |
| morborum cause apud Platonem      |
| que 13.7.0 271.37. et 426.        |
| <del></del>                       |
| 33                                |
| morborum prima & secunda cau      |
| f4 432.30                         |
| morborum genera 429.39. ca-       |
| lidorum. ibid.50. composito-      |
| rum 430.23. frigidorum. i-        |
| bid. bumidorum 430.17. sic-       |
|                                   |
|                                   |
| morborum remedia que. 14.1        |
| morborum simpliciŭ quatuor ge-    |
| nera 429.47                       |
| morbos, nisi periculosissimos,    |
| pharmacis non esse irritandos     |
| 474.11                            |
| •                                 |
| mors 404.19.0° 426.12             |
| mors corporis philosopho expe-    |
| ' tenda 224.3\$                   |
| mors duplex 426.13                |
| mors, que nioleta et molesta, que |
| item lenis atq; incunda 423.      |
| 44                                |
| morum institutio quid conserat    |
|                                   |
| 225.46                            |
| motionis moditriplices 478.40     |
| motus quid 157.40                 |
| motus omnium deterrimus quis      |
| 473.52.0 478.23.item omniŭ        |
| optimus quis.473.48.et 478.6      |
| motus à tempore distinctio 158.6  |
| motus differentie sex 231.20. ge  |
| •                                 |
| nera septem 107.45                |
| motuum generatriplicia 477.54     |
| mulicrum pudenda à uiroru quid    |
| differant 490.27                  |
| mulierum pudenda cur intra ute-   |
| rum inuersa 490.29                |
| mundus ad imaginem Dei condi-     |
|                                   |
| tus 78.47.00 per ideam men        |
| tis divine 57.1                   |
| mundus eternus & genitus 7.1.     |
|                                   |

| I      | M           |               | E       | X.      |         |
|--------|-------------|---------------|---------|---------|---------|
|        |             |               | T 61, 1 |         |         |
|        |             |               | .er qu  |         | do fi   |
|        |             |               | g 62.   |         | •       |
| mundi  |             |               |         |         | 154.    |
|        | y 16        |               |         |         | •       |
| mund   |             |               | Plate   | ne di   | citur   |
|        |             |               |         |         | is cau  |
| Ja .   | Jun 1       | / 200003 (    |         |         |         |
|        |             | ەدئە د        |         |         | 778.5   |
| mundi  | n yu        | a Tai         | tone 1  | JEMI (  | a Pia-  |
| TOR    | e diA       | W5            |         |         | 10.16   |
| mundi  |             | rpor          | em Q    | . lenl  | iduis   |
| 82.    |             |               | _       |         | _       |
| mundi  | u ex        | quati         | uor el  |         |         |
| po     |             |               | _       | •       | 6.48    |
| mundi  |             |               |         |         | 72.17   |
| mundi  | us inc      | tellige       | ens 🔊   | r rati  | onalis  |
| 78.    | 20          |               | •       |         |         |
| mundi  | us luc      | idus          |         | 1       | 77.22   |
| muridi |             |               | anima   |         |         |
| mundi  |             |               |         |         | B3.13.  |
|        | undi        |               |         |         | 93.7    |
| munde  |             |               | 28.7    | uhles   |         |
|        |             |               |         |         | n tri-  |
|        |             | 186 £         | 00,17   |         |         |
| ple    |             | :1            |         |         | 69.10   |
| mund   |             |               |         | 4. 9    |         |
| pa     | rubu        | s con         | Tet     |         | 111.3   |
| de Mu  |             |               |         |         |         |
|        |             |               |         |         | 19.44   |
| mund   |             |               |         |         |         |
|        |             |               |         | nt c    | ío. 30. |
| · 0    | 61.2        | .07           | 76.13   |         |         |
| mund   | i anip      | <b>u</b> d et | ern4    | 1       | 112.50  |
| mund   | i anii      | na qu         | id      | 1       | 43.10   |
|        |             |               |         | ufe     | 77.17   |
|        |             |               |         |         | 72.5    |
|        |             |               |         |         | 82.18   |
|        |             |               |         |         | onibus  |
|        |             |               |         |         | 99.30   |
| harre  | i avii      | من تن         | ala fil |         | 36.     |
|        |             |               | aic jui | · mi mu | 30.     |
|        |             |               | ولاشيه  |         |         |
|        |             |               |         | 101     | .20.O   |
|        |             | T 109         |         | 4       |         |
|        |             |               |         |         | ac ne-  |
|        |             | e pro         | ducta   | 262     | 3.0     |
| 4      |             |               |         | ٠       |         |
|        |             | nerati        | ionis c | :તમૃદા  | rum or  |
| , do   |             |               |         |         | 72.55   |
|        |             |               |         |         | 2. deá; |
|        |             |               |         |         | herum   |
|        | inio        |               | •       | , .     | 66,10   |
|        |             |               | duple   | ×       | 36.36   |
|        |             |               | rcular  |         | 07.55.  |
|        | 108         |               |         |         |         |
|        |             |               | tum e   | aui A   | fuerit  |
|        |             | U)            | ******  | 1774    | 100111  |
|        | 5.54<br>1:: |               |         |         |         |
|        |             |               | a duo   |         | 75.33   |
| mund   | u pul       | cort          | udo     | 64.     | 67.0    |

| 63.4                                        |                          |
|---------------------------------------------|--------------------------|
| mundi regio duplex                          | 96.26                    |
| mundi subiccium 73.40                       |                          |
| ti4                                         | 85.14                    |
| de Mundi unitate Plator                     |                          |
|                                             | OF 84.16                 |
| mundum generari quid                        | 61.45                    |
| extra Mundum quid sit                       | 100.23                   |
| Musarum allegoria er e                      | xplicatio                |
| 257.20                                      |                          |
| mufarum dinerfæ action                      |                          |
| musarum numerus<br>musarum proprium         | 256.5 <b>5</b><br>257.54 |
| musice proportions of                       |                          |
| रल                                          | 221.28                   |
| mufici cocentus comend                      |                          |
| 45                                          | 4                        |
| N                                           | 100                      |
| NIAres                                      | 412.15                   |
| 1 nassa corporis huma                       | mi duplex                |
| 410.26.411.25                               | ,<br>                    |
| naturæ legem provident                      |                          |
| nire                                        | 2621 <b>5</b><br>281.4   |
| nature ordo quis<br>naturalis philosophie p |                          |
| meo explicata                               | 5.10                     |
| naturalium reru cognit                      |                          |
| in rebus nersetur                           | 68.50                    |
| naturalium rerum divifi                     |                          |
| naturalium rerum-magn                       |                          |
| tudo                                        | 264.44                   |
| naturalium rerum tria                       | principid                |
| \$7.33                                      | Cumitana \               |
| necessitas multis modis                     | jamuur-                  |
| 251.12<br>neceßitas mundo adiun             | AA 261.28                |
| necessitas naturalis                        | \$00.32                  |
| neceßitas quid                              | 261.24.                  |
| necesitat quo modo rel                      |                          |
| libus insit                                 | 261.49                   |
|                                             | J 395.26                 |
| nerni motorij                               | 397:18                   |
| merui optici 241.42.                        | CT 245.53                |
| nerui sensorij                              | .397.18                  |
| neruum in capite nullu                      | 408:48                   |
| to existimat<br>nernorum assectio unde      |                          |
| oriatur                                     | 443.4                    |
| nernorum ortus, secund                      |                          |
| lem, à corde: secundu                       | m Platone                |
| Galenum, à cerel                            | bro 3941                 |
| 14.07397.14                                 | •                        |
| neruorum ulus                               | 394. H                   |
| neruos in quibusdam m                       | orbis nu-                |
| dari                                        | 443.13                   |
| nigri coloris descriptio                    |                          |
| nigrorum lapidum effet                      | no 339. 20<br>Nilus      |

| Nilus                                    | 26.27                                 | orgo mino canddae anb                             | utationis         | PO IOIS                | 447.48                   |
|------------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------------------|-------------------|------------------------|--------------------------|
| milus capfa fertilitatis Acq             | gyptiacæ                              | cuiufmodi fernandus                               | . 59.23.          | Phylice cum math       | ematicis con-            |
| 17.7                                     |                                       | originis de creatione a                           | rimatum           | Jenjio                 | 90.4 <b>6</b>            |
| de Nili origine philoso                  | phorum                                | cum Platone consensi                              | K 199.            | physica doctrina i     | ntegrè ab Ari-           |
| opiniones uarie                          |                                       | 10                                                | - •               | stotele exposita       | 260.56                   |
| mitri & falis discrimen                  |                                       |                                                   | 291.35            |                        |                          |
| nitri generatio                          |                                       |                                                   | 208.2             | 74t 182.15. it         | em à mathema             |
| minium generatio 3.26                    | ( 25 gran                             | offe con 11 25 CMY                                | Gne dura          | tien on en in          | m à Theologo             |
|                                          |                                       |                                                   |                   |                        | in a theologo            |
| 45. 07 333.20.07 334                     | .10                                   | or arma                                           | 41<br>41          | 181.50<br>Shafa sasari |                          |
| vоводницений 14.10.C                     | 7 455.18                              | offa omnia ex uticola ter                         | reay; par         | porjiognoms            | 231.34                   |
| POTIE                                    | 400.49                                | te fieri                                          | 434.5             | picis natura           | 335.38                   |
| nouenarij numeri perfe                   | tio 256.                              | offa cur quedam multis                            | earmbus,          | pilorum generatio      | 401-26                   |
| . 57                                     |                                       | nonnulla nerò pauci                               |                   | · •                    |                          |
| nox quid                                 |                                       | perianur 392.32.0                                 |                   |                        |                          |
| pubin generatio \$25.38                  | . OF \$26.                            | oßium diuerse sorme                               | 390.13            | pituite preternal      | uralis genera            |
| 15                                       |                                       | oßium iuncturis pauce                             | carnes ad-        | 440.12                 | •                        |
|                                          | \$25.15                               |                                                   |                   |                        | urimorum mor-            |
| nubium natura<br>numerare folius bominis | 170.44                                | okium oeneratio unde                              | \$00.18           | borum elle caul        | am 452.2                 |
| numeri lineares 01.18.                   | plani.                                | atii effectus                                     | 475.26            | pituitoforum mari      | horum genera             |
| numeri lineares 91. 18.                  | ihid 26                               | ord chooses missoules                             | 201.46            | 450.42                 | Armin Princin            |
| will in joins                            | a unia                                | D                                                 | 291.50            | apout a                | 40.45                    |
| numerorum proportion                     | es maries                             | a la dua in anamai                                | Cm Ca-            | Alayée                 | 168. 10                  |
| 124, 10.20                               |                                       | PAlpebra in quem up<br>142.48<br>Panathenaa festa | mm pacie          | piana jigura           | 190.9                    |
| autriendi facultas                       | 425.12                                | 1 141.48                                          |                   | planetarum motus       | 143. 37. na-             |
| mutritionis instruments                  | 425.18                                | Panathenea  t t4                                  | 24.15             | tura er prop           | rietas 218.40.           |
| · .                                      |                                       | Parce Necessitatis filia                          | 261,31            | nires                  | 207.43                   |
| O Ceanus quid O Exame quid               | 184.17                                | Parmenides quatenus ci                            | k <b>m Time</b> o | planta                 | 404.30                   |
| O bynum quid                             | 196.4                                 | confencial                                        | 4.8               | Planta et appetito     | rie anime qua-           |
| octaedra figura que                      | 304.40                                | parmenides Socrate an                             | tiquior 3.        | tuor uires com         | munes 404                |
|                                          | 235.2                                 | 40                                                | ľ                 | Plato à Solone or      | iundus 24.4              |
| oculi quare ignei                        | 147.10.50                             | 49<br>πάθος<br>pedus                              | 458.27.34         | plate cur deoru t      | prolapiam pro-           |
| oculorum membrane                        | 200.6                                 | tedus                                             | 271.60            | Segnatur               | 182 68                   |
| oculorum motus dustus                    | 249.1.                                | pestoris lati & carnol                            | indicium          | plato cur dialogo      | e Ceribat 112            |
|                                          | // ~ <del>~</del> //···               |                                                   |                   |                        |                          |
| 248.4                                    |                                       |                                                   |                   | pinto em quanta        | sum meerpore             |
|                                          | 1 0 234.                              | pedum numus                                       | 230,42,52         | Govern to man          | sionem ei avcej-         |
| 52                                       |                                       | nagaginde dialogorum                              | igenus 1.         | jionem iriangi         | ногит солехіо            |
| odoratus fenfus                          | \$60.50                               | 46.673.10                                         |                   | nibus tribuat          | 425.48                   |
|                                          |                                       | perfecti definitio                                |                   |                        |                          |
|                                          |                                       | Peripateticorum docer                             | rdi modus         |                        |                          |
| odoris descriptio                        | 361,12                                |                                                   | •                 |                        | stur 291.53. <b>T</b>    |
| odorjs instrumenta                       | 360.36                                | personarum, quibus Pl                             | ato utitur,       | 306.30 <b>.</b> 5 313  | · <b>4</b>               |
| odoris natura                            | 361.31                                | genera                                            | 2.35              | plato geometriæ s      | łudiofus 301.18          |
| pdorum differentie                       | 361,94                                | ad Perturbationem tria                            | mecessaria        | plato mathematus       | n studiofißimus          |
| cedematum generatio                      | 440.42                                |                                                   | •                 |                        | ritißimus 90.55          |
| olci natura                              |                                       | Phaetontis fabula plen                            | a phylicia        |                        |                          |
| opinabile er sensile, a                  |                                       |                                                   | 35,30.48          |                        | atura à Galeno           |
| nem idem                                 |                                       | PAVTÁG HAT. TONE                                  | 279.40            | differat               | 359.40                   |
|                                          |                                       | ραγμακουτική 14.7.                                |                   |                        |                          |
| -                                        | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |                                                   |                   |                        |                          |
| 34                                       | Jilania an                            | philosophie descriptio                            |                   |                        | conue <b>ni</b> entia 6. |
| opinionis & scientie                     | ujor <b>uncu</b>                      | divisio 5.10. C                                   | 47.21. O          |                        |                          |
| 279.28.54                                | •                                     | .257.10                                           |                   | platonis de anima      |                          |
| ente oronos                              |                                       | philosophiæ Platonis o                            | um Chri-          |                        |                          |
| on os, succus                            | - 336,10                              |                                                   | 153.15            | - /                    |                          |
|                                          |                                       | philosophus mentis am                             | ator 252.         |                        |                          |
| 25. <b>C</b> 163.34· ordo                |                                       |                                                   |                   |                        | epat 460.40              |
| renolutio 172.26.                        | ordo ar-                              | philosophorum de ani                              | ma mundi          |                        |                          |
| tificiosus 50,14.nal                     |                                       |                                                   |                   | platonis argumen       |                          |
| bid.32                                   |                                       | <b>P</b> PRTOPUS                                  |                   | 44                     |                          |
|                                          |                                       | <b>♥</b>                                          | ~,·-)             | -                      | platoni                  |
| * 5                                      |                                       |                                                   |                   |                        | E                        |

| platonis modestia 183.6.0 294.                                      |
|---------------------------------------------------------------------|
| platenis ordo in Timeo 50.21. &                                     |
| 59.26                                                               |
| platonis prudentia 225.53                                           |
| platonis sententia de pulmonum                                      |
| usu discutitur 377.11                                               |
| platonis trastatio quatenus ab A-<br>ristotele disferat 4.38        |
| ristotele différat 4.38 platonem in explicatione constru            |
| ctionis mundi, Aristoteles imi                                      |
| tatus / 260.45                                                      |
| platonice philofophie ordo in re                                    |
| rum naturalium descriptione                                         |
| 227.18                                                              |
| platonicoru dialogoru formæ,ge-                                     |
| nera, distributio, &c. 1.39.&                                       |
| πλόκαμος 410.56.                                                    |
| pluniæ generatio 9.26. et 325.46.                                   |
| O 333.20                                                            |
| poli uaria acceptio apud Platonë                                    |
| 181.24.                                                             |
| potionis discursum quomodo Pla-                                     |
| to intelligat. 490. 46.et 491.34<br>potionem Plato pro semine acci- |
| pit 492.3                                                           |
| क्रवसमामनेम dialogorum genus 1.                                     |
| 43                                                                  |
| precatione Deo coiungimur. 49.                                      |
| 10                                                                  |
| principium rerum omnium pri-<br>mum Deus 51.10                      |
| principia rerum naturaliŭ apud                                      |
| Platonem tria 5.30. @ 51.53.                                        |
| જ 253.16. ante mundum natŭ                                          |
| 284.6                                                               |
| prinatione Aristoteles primus in-                                   |
| ter principia retulit 276.51                                        |
| prolis generatio 276.15<br>Prophetæquibus præesse debeant           |
| 376.34                                                              |
| proportio multiplex que 133.27                                      |
| proportio Arithmetica. 88.33. mu                                    |
| fica ibid. 40. geometrica. ibid.                                    |
| 37. Superparticularis 123.32.                                       |
| fuperpartiens ibid.35 prouidentia quid 6.39                         |
| providemia Dei 186.43. de no                                        |
| bis 49.5                                                            |
| prouidentia triplex 186.48                                          |
| prudentiæ opus 376.32                                               |
| prudentiæ origo 253.46                                              |
| prudemis officium 376.18                                            |
| prume generatio 9.32.07333.                                         |
| pueri & senes ratione cur minus                                     |
|                                                                     |

| INDEX.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| utantur 217.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| pulchritudo 468.27.41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| pulchritudo duplex 468.36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| pulchritudinis & symmetrie for-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| mam persecti cur ignoremus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 468.14<br>pulchritudinis ueræ & commensu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| rationis in homine que sit causa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 4.69.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| pulchrum 468.1.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| pulmo cur cordi attribuatur 374.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| pulmo quinque fibris cordi alliga                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| tus 492.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| pulmo respirationis instrumentum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 447.30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| pulmones 371.57.0°376                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| pulmones trifaria obstrui 447.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| pulmonum usus 377.14.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| pulmonibus tria genera uasorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 376.57                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| purgationum uarietas 478.49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| purpureus color 365.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| สบห <i>า่ง</i> ชานีโยร 436.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| pyramis quid 300.18.et 301.57                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| pyramis figuraru acutißima 301.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| pyramidis descriptio geometrica                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| pyramidis defcriptio geometrica<br>301.36.CF 302.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| pyramidis descriptio geometrica<br>301.36.07302.10<br>Pythagoræregeneratio 203.34.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| pyramidis descriptio geometrica<br>301.36.07302.10<br>Pythagoræregeneratio 203.34.<br>metempsychosis siue animo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| pyramidis descriptio geometrica<br>301.36.07302.10<br>Pythagoræregeneratio 203.34.<br>metempsychosis siue animo-<br>rum commigratio 488.54                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| pyramidis descriptio geometrica<br>301.36.07 302.10<br>Pythagoræregeneratio 203.34.<br>metempsychosis siue animo-<br>rum commigratio 488.54<br>pythagoræ uersus de inuocando                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| pyramidis descriptio geometrica<br>301.36.07302.10  Pythagoræregeneratio 203.34.  metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54.  pythagoræ uersus de inuocando Deo 49.29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| pyramidis descriptio geometrica<br>301.36.07302.10<br>Pythagoræregeneratio 203.34.<br>metempsychosis siue animo-<br>rum commigratio 488.54<br>pythagoræ uersus de inuocando<br>Deo 49.29<br>pythagoreorum de animis hominu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| pyramidis descriptio geometrica<br>301.36.@302.10<br>Pythagoræregeneratio 203.34.<br>metempsychosis sine animo-<br>rum commigratio 488.54<br>pythagoræ uersus de inuocando<br>Deo 49.29<br>pythagoreorum de animis hominū                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| pyramidis descriptio geometrica 301.36.07302.10  Pythagoræregeneratio 203.34. metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54 pythagoræ uersus de inuocando Deo 49.29 pythagoreorum de animis hominu opinio 34.35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| pyramidis descriptio geometrica 301.36.07302.10  Pythagoræregeneratio 203.34. metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54 pythagoræ uersus de inuocando Deo 49.29 pythagoreorum de animis hominü opinio 34.35  Vadratum 273.1 quadrupedum generatio, siue                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| pyramidis descriptio geometrica 301.36. 27302.10  Pythagoræregeneratio 203.34. metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54 pythagoræ uersus de inuocando Deo 49.29 pythagoreorum de animis hominü opinio 34.35  Vadratum 273.1 quadrupedum generatio, siue ortus 14.27. 27 495.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| pyramidis descriptio geometrica 301.36.@302.10  Pythagoræregeneratio 203.34. metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54  pythagoræ uersus de inuocando Deo 49.29 pythagoreorum de animis hominü opinio 34.35  Q  Vadratum 273.1  quadrupedum generatio, siue ortus 14.27.@7495.6  qualitates primæ.268.2. incorpo-                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| pyramidis descriptio geometrica 301.36.© 302.10  Pythagoræregeneratio 203.34. metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54  pythagoræ uersus de inuocando Deo 49.29 pythagoreorum de animis hominü opinio 34.35  Q  Vadratum 273.1  quadrupedum generatio, siue ortus 14.27.© 495.6 qualitates primæ.268.2. incorpo- reæ 313.54                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| pyramidis descriptio geometrica 301.36. © 302.10  Pythagoræ regeneratio 203.34. metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54 pythagoræ uersus de inuocando Deo 49.29 pythagoreorum de animis hominü opinio 34.35  Vadratum 273.1 quadrupedum generatio, siue ortus 14.27. © 495.6 qualitates primæ.268.2. incorpo- reæ 313.54 qualitatum primarum ex compa-                                                                                                                                                                                                                                                      |
| pyramidis descriptio geometrica 301.36. © 302.10  Pythagoræ regeneratio 203.34. metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54 pythagoræ uersus de inuocando Deo 49.29 pythagoreorum de animis hominü opinio 34.35  Vadratum 273.1 quadrupedum generatio, siue ortus 14.27. © 495.6 qualitates primæ.268.2. incorpo- reæ 313.54 qualitatum primarum ex compa- ratione aut intemperie quomo                                                                                                                                                                                                                         |
| pyramidis descriptio geometrica 301.36. 302.10  Pythagoræregeneratio 203.34. metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54 pythagoræ uersus de inuocando Deo 49.29 pythagoreorum de animis hominü opinio 34.35  Vadratum 273.1 quadrupedum generatio, siue ortus 14.27. 34.95.6 qualitates primæ.268.2. incorpo- reæ 313.54 qualitatum primarum ex compa- ratione aut intemperie quomo do sanitas morbus ue nascatur                                                                                                                                                                                              |
| pyramidis descriptio geometrica 301.36. © 302.10  Pythagoræregeneratio 203.34. metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54 pythagoræuersus de inuocando Deo 49.29 pythagoreorum de animis hominü opinio 34.35  Vadratum 273.1 quadrupedum generatio, siue ortus 14.27. © 495.6 qualitates primæ.268.2. incorpo- reæ 313.54 qualitatum primarum ex compa- ratione aut intemperie quomo do sanitas morbus ue nascatur 430.58                                                                                                                                                                                      |
| pyramidis descriptio geometrica 301.36. © 302.10  Pythagoræregeneratio 203.34. metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54  pythagoræuersus de inuocando Deo 49.29  pythagoreorum de animis hominü opimio 34.35  Vadratum 273.1  quadrupedum generatio, siue ortus 14.27. © 495.6  qualitates primæ.268.2. incorpo- reæ 313.54  qualitatum primarum ex compa- ratione aut intemperie quomo do sanitas morbus ue nascatur 430.38  qualitates secudæ, earumá; descri                                                                                                                                              |
| pyramidis descriptio geometrica 301.36. © 302.10  Pythagoræ regeneratio 203.34. metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54 pythagoræ uersus de inuocando Deo 49.29 pythagoreorum de animis hominü opinio 34.35  Vadratum 273.1 quadrupedum generatio, siue ortus 14.27. © 495.6 qualitates primæ.268.2. incorpo- reæ 313.54 qualitatum primarum ex compa- ratione aut intemperie quomo do sanitas morbus ue nascatur 430.58 qualitates secudæ, earum q; descri ptiones 10.13. 20. © 347.                                                                                                                       |
| pyramidis descriptio geometrica 301.36.© 302.10  Pythagoræ regeneratio 203.34. metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54  pythagoræ uersus de inuocando Deo 49.29  pythagoreorum de animis hominü opinio 34.35  Vadratum 273.1  quadrupedum generatio, siue ortus 14.27.© 495.6  qualitates primæ.268.2. incorpo- reæ 313.54  qualitatum primarum ex compa- ratione aut intemperie quomo do sanitas morbus ue nascatur 430.58  qualitates secudæ, earumý; descri ptiones 10.13. 20. © 347.                                                                                                                    |
| pyramidis descriptio geometrica 301.36. 302.10  Pythagoræregeneratio 203.34. metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54. pythagoræ uersus de inuocando Deo 49.29 pythagoreorum de animis hominü opinio 34.35  Vadratum 273.1 quadrupedum generatio, siue ortus 14.27. 495.6 qualitates primæ. 268.2. incorpo- reæ 313.54 qualitatum primarum ex compa- ratione aut intemperie quomo do sanitas morbus ue nascatur 430.58 qualitates secudæ, earumá; descri ptiones 10.13. 20. 347. 22 qualitatum secundarum natura et                                                                                          |
| pyramidis descriptio geometrica 301.36. © 302.10  Pythagoræ regeneratio 203.34. metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54 pythagoræ uersus de inuocando Deo 49.29 pythagoreorum de animis hominü opinio 34.35  Vadratum 273.1 quadrupedum generatio, siue ortus 14.27. © 495.6 qualitates primæ.268.2. incorpo- reæ 313.54 qualitatum primarum ex compa- ratione aut intemperie quomo do sanitas morbus ue nascatur 430.38 qualitates secudæ, earumá, descri ptiones 10.13. 20. © 347. 22 qualitatum secundarum natura et ordo 347.30                                                                         |
| pyramidis descriptio geometrica 301.36. 2302.10  Pythagoræregeneratio 203.34. metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54  pythagoræuersus de inuocando Deo 49.29  pythagoreorum de animis hominü opinio 34.35  Vadratum 273.1  quadrupedum generatio, siue ortus 14.27. 27 495.6  qualitates primæ.268.2. incorpo- reæ 313.54  qualitatum primarum ex compa- ratione aut intemperie quomo do sanitas morbus ue nascatur 430.58  qualitates secudæ, earum q; descri ptiones 10.13. 20. 27347. 22  qualitatum secundarum natura et ordo 347.30  qualitatum connexiones quatuor                                   |
| pyramidis descriptio geometrica 301.36. 302.10  Pythagoræregeneratio 203.34. metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54 pythagoræuersus de inuocando Deo 49.29 pythagoreorum de animis hominü opinio 34.35  Vadratum 273.1 quadrupedum generatio, siue ortus 14.27. 37 495.6 qualitates primæ. 268.2. incorpo- reæ 313.54 qualitatum primarum ex compa- ratione aut intemperie quomo do sanitas morbus ue nascatur 430.58 qualitates secudæ, earum descriptiones 10.13. 20. 347. 21 qualitatum secundarum natura et ordo 347.30 qualitatum connexiones quatuor 271.4                                           |
| pyramidis descriptio geometrica 301.36. 2302.10  Pythagoræregeneratio 203.34. metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54  pythagoræuersus de inuocando Deo 49.29  pythagoreorum de animis hominü opimio 34.35  Vadratum 273.1  quadrupedum generatio, siue ortus 14.27. 27495.6  qualitates primæ.268.2. incorpo- reæ 313.54  qualitatum primarum ex compa- ratione aut intemperie quomo do sanitas morbus ue nascatur 430.58  qualitatus secuidæ, earum descriptiones 10.13. 20. 27347. 22  qualitatum secundarum natura et ordo 347.30  qualitatum connexiones quatuor 271.4  qualitatum contrariarum coniu- |
| pyramidis descriptio geometrica 301.36. 302.10  Pythagoræregeneratio 203.34. metempsychosis siue animo- rum commigratio 488.54  pythagoræuersus de inuocando Deo 49.29  pythagoreorum de animis hominü opinio 34.35  Vadratum 273.1 quadrupedum generatio, siue ortus 14.27. 7495.6 qualitates primæ.268.2. incorpo- reæ 313.54  qualitatum primarum ex compa- ratione aut intemperie quomo do sanitas morbus ue nascatur 430.58 qualitates secudæ, earumá; descri ptiones 10.13. 20. 7347. 22 qualitatum secundarum natura et ordo 347.30 qualitatum connexiones quatuor 271.4 qualitatum contrariarum coniu-        |

qualitatum pugna 346.55.C 347.37 qualitatum rerum temperiem que labefactent 430.54 quaternarij numeri perfectio 93. 30.07.176.47 quimarij numeri dignitas 309.16 R Ratio er mens prestantis.animi pars, appetitoria abiectiß. omnium, irascibilis uerò inter utrang; media 372.20 ratio in belluis qualis 204.10 ratio perturbata 223,10 rationis propriü quod sit 459.17 rationalis anima homini ratione utenti, irascibilis leoni, appetitoria bellue uarie ac multiplici comparatur 372.28 rationalis anima quado dormiat, aut uigilet 382 50 rationalis animæ sedes. 457.18 ratioalis anima proprietas. 483.5 rationalis animæuis in capite,irascibilis in corde, appetriticis in epate 371.16 regionum natalium naturam & aerem, etiam temperamentum immutare 464.33 respiratio quid 416.39.quomodo generetur respirationis difficultas 447.15 respirationis duplex pars potisi-449.7 respirationis modus, & cause 417.3.0 419.1 respirationis instrumentorum affectiones, quibus de causis ori-448.33 respirationis organa uaria 🖝 multiplicia 449. 32 respirationis parue signum 443 respirationis usus triplex 414.23. C 416.50 in Respiratione, inspirationë 🖝 expirationem requiri 416.54 Reipublicæ bene constitutæforma duplex rerum genera quinq; 117.53 rerum omnium duo uniuersalia rerum omnium tria mitia,nec plu ra,nec pauciora 266.30.42 rerum sensilium nulla uera scien-54.33 reten trix

### INDEX

| retentrix NG            | 404.43.0 425.             | 491.14                                                       |               | Jolis & lune motu tem    | porum di-                 |
|-------------------------|---------------------------|--------------------------------------------------------------|---------------|--------------------------|---------------------------|
| 16                      |                           | semen lapideo ambitu c                                       |               |                          | 170.2                     |
| તેલ કરામ લેં <b>ડીક</b> | \$99.21                   | lari cur Plato dixeri                                        | t 39L39       | Solis, Veneris & Mer     | curij curfus              |
| Rhetorice per           |                           | semen unde generetur                                         |               |                          | 52 <b>.07</b> 165.        |
| j si pa                 |                           |                                                              | 492.40        |                          |                           |
| rubigo quid             |                           | Seminis ortus                                                |               |                          | oefi excel-               |
|                         |                           | semini uirili cur Plato h                                    |               |                          | 25.41                     |
| rubiginis cauf          | L                         | wim attribuat                                                | npersojans    | Colonie in A company     |                           |
| . rubri coloris d       | escriptio 365.23          | Cominglian of Juplicia                                       | 493.3         | Solonis in Acgyptum      |                           |
|                         | <b>S</b>                  | feminalia nafa duplicia                                      | 458,48.       |                          | 26,9                      |
| C Acer merbu            | 445.30                    | CF 490.51                                                    | . 4           | Solonis uite breuis def  | ट्रापृश्च.25.             |
| Saitarum re             | gio Delta 27.45           | seminaria nasa cur sem                                       | per semine    | 42.0 52                  |                           |
| falis effectio          | 340.2                     | oppleancur                                                   | 492.37        | folftitia duo            | 172.46                    |
| falis natura 34         | 40.8. utilitas.ibid.      | semitonium s                                                 | 123.18        | Sommus quid 242.35.      | O 244.42                  |
| 18                      |                           | senarius numerus genter                                      | rationi có-   | somni generatio          | 12.52                     |
| Caltua medium           | eustus 258.37             | petit                                                        | 216, 1        | fommi que cansa 242.     |                           |
| Callyginese ly          | ccus unde efficiatur      | petit<br>fenestus quid                                       | A16.A1        | 21.67244.25              |                           |
| Indugation la           | , ca, alone officers.     | fenfatio quid                                                | 150.54        | Somme wing               | 123.7                     |
| \$95.6                  |                           | Conflicio has mundo                                          | in Decim      | Orainmanid               | , 143.7                   |
| Jangue 384              | 43. 67 432.45.67          | scnsilia in boc mundo,                                       | W DEOW-       | pacium quia              | 123,13                    |
| 459. 46.                |                           | telligibilia                                                 |               |                          | eterrunus                 |
| lum                     |                           | sensus cur in capite acu                                     |               |                          |                           |
| fanguis unde c          | ocat 452.52               | fensus in mundo qui                                          | 106.31        | fpes .                   | 369.24                    |
|                         |                           | sensus quid 250.53.                                          |               |                          | 441.53                    |
|                         |                           | quo modo fiat                                                |               |                          | 444.1                     |
| ment4                   |                           | in Sensu unoquoq; tri                                        |               |                          | ibid.12                   |
| ••••                    |                           | moting who draws                                             |               | Ohomo descriptio         |                           |
| • -                     | te canadamino 419.        | 237.56.0 241.47                                              |               | Cin . Cus Janlans        | 104.40                    |
| 10                      |                           | fensus animi nuncij                                          |               |                          |                           |
| Janguinem in i          | romine non ejje pu-       | sensuum exteriorum er                                        | TOT CT M-     | ipma dorji               | 391.10                    |
| rum, neque              | Syncerum 438.16           | constantia                                                   | 216.46        | CHT Spina ex multis ro   | tūdis oßib,               |
| fapiemia quid           | 69.18                     | sensium exteriorum of                                        | rigo 12.      | id est uertebris con     | let. 391.27               |
| uera Sapientia          | 52.54                     | 28. qualitates 86.                                           | 36. Uis C     | cur Spine articuli qui   | dam addan                 |
| Coporis definit         | io 258.40.0°              |                                                              |               |                          |                           |
| 359.18                  |                           | natura<br>fenfuum origo<br>fentiens animæ fucultas           | 212.62        | hime vertebre            | 391.19                    |
|                         | navoe Callocarraci        | Continue anima ficultae                                      | 216.40        | Privitue                 | 584.43                    |
| per supores an          | naivelliest es es         | sentiens animæ facultat                                      | 2.0,,0,       | fpiritus uitalis omniŭ j | وم،4۰۰<br>مذ مدریناستا    |
|                         | to intelligat.435.28      | G-217.3                                                      | Ca            | Puritus attaus omate j   | eryman ne-                |
| Japorum aiffei          | rencie 359.1.16           | septenarius numerus p                                        | त्तारतास 🖝    | jtrumentum               | 242.11                    |
|                         | m forme 12.36.            |                                                              |               | in Spiritus attractions  |                           |
| uaria gener             | rd 360.2. duo ge          | septum transuersum                                           | 372. <b>7</b> | confiderentur            |                           |
| nera præcij             | oud 258.45                | (crmo                                                        | 398.6         | spiritui uite duplex in  | ıArumentü                 |
| Saturni consti          | tutio 229.41              | serum quid                                                   | 439.40        | necessariò               | 419.45                    |
| scalenus quid           | 291,34.07 294.            | siderum errancium ord                                        | lo à Plato-   | Biritus animales         | 464.25                    |
| 55                      |                           | ne traditus                                                  |               | Piritus quomodo cere     | bro Suppe-                |
|                         | oscele quid differat      |                                                              | 433.17        |                          | 400.23                    |
|                         | pleese dura adles as      |                                                              |               |                          |                           |
| 293.39                  |                           | fimilares partes                                             | 307,20        | spirituum animaliii usi  |                           |
|                         |                           | partium similariu con                                        | mpojitione    | pienaor quia             | 366.32                    |
| jtancia 2               | 94.23.40. <b>6</b> 7.296. | ex humoribus conft                                           | ere 433.16    | gádis                    | 118.7                     |
| 19                      |                           | Platonis & Aristotelis                                       | sententia,    | stelle nature ignee      | 170,14                    |
| scientia apud 1         | Platonem quid 69.         | de fi <b>mi</b> lariŭ partiŭ                                 | ortu à G4     | Aclarum errantiunati     | <b>W</b> d 166.37         |
| 14                      | -                         | leno improbata                                               | 434.11        | gépuois quid             | 276.50                    |
| scientia nogra          | . recordatio prio-        | Simonidis responsum a                                        |               |                          | 371.58                    |
| ris uite                | 34.38                     |                                                              |               | Stoicorum er Peripat     |                           |
| •                       | mionis discrimen          | 28                                                           |               | ideis sententia          | 57.50                     |
| •                       | <del>-</del>              | <u> </u>                                                     |               |                          |                           |
| 69.11.07                |                           | fol                                                          |               | sudoris lachrymarum      |                           |
| femen                   |                           | fol pater dictus                                             | 163.57        | neratio                  | 441.12                    |
|                         |                           | sol & luna mundi ocul                                        | 106,30        | superficies à colore qu  | uid differat              |
| /17 .                   |                           | E 11. O                                                      |               |                          |                           |
| ne ajjerat u            | oluptatem & trifti        | joue conjuinte                                               | 228.48        | 364.56                   |                           |
| ne ajjerat u<br>tiam    |                           | jous conjunutio<br>folis def <del>ere</del> ns orb <b>is</b> | -             |                          | elementori                |
| tiam                    | 460.24.28                 | folis def <del>eren</del> s orbis                            | 166.5         | fubstantia er qualitas   | elementori                |
| tiam                    |                           |                                                              | -             |                          | elementorii<br>Jubstantia |

| <b>Substantia natura ucrè exi</b> | i <b>L</b> ens à | teftes                              | 459.52              | afcendens, in duo       | s ramos diui          |
|-----------------------------------|------------------|-------------------------------------|---------------------|-------------------------|-----------------------|
| Platone dicta                     |                  |                                     | 450.12              |                         | 492.1                 |
| Substancia quibus partibus        | conflet          |                                     | 359.20              | uena caua cur à pu      | lmone prop            |
| 281.35                            |                  | Theologia à philoso                 | phis Meta-          | spinam annectati        | <b>67</b> 492.1       |
| Substantia divisio                | 121.44           | pbysica dicta                       | 182.56              | uene                    | 409.4                 |
| futuræ caluariæ tres              | 99.21            | Bengapa [inop dialos                | gorum genus         | nene dorfales           | 407.3                 |
| futurarum in bomine magi          | na diffe         | 1,45                                | , ,                 | uene due semen cot      | mentes, und           |
|                                   |                  | Thetys quid                         | 184,20              |                         | 491.                  |
| <b>Symmetria</b> cur Pythagorici  |                  |                                     |                     | uenæ pro arterijs       |                       |
| norum ordine posuerint            |                  |                                     | otem, ceruici       | 448.27                  | ,, +, .,, 6           |
| 56                                | •                | annex &                             | 101.12              | uenarii descriptio at   | a ulue                |
|                                   | 78.7             | विद्रश्मीमा                         | 379.2               |                         | 26 m) es 407          |
| Sympathia er antipathia i         |                  |                                     | • -                 |                         |                       |
| naturalibus                       | 00.3             | Timeus geometrie s                  | udiolus ca          | ueneree unluntatio      | 374.19                |
|                                   | 113.50           |                                     | maiojan, 144        | Dista inter mini        | yjectionem,           |
|                                   |                  | 47                                  | duion               | Plato inter animi       |                       |
|                                   | 49.47            | timeus Platone anti                 | quor 3.47           | nes connumnerat         | 460.1                 |
| e an acryeras                     | 240.6            | timeus Pythagoreus                  | 49.25.0             |                         |                       |
| enne otroh gå boh                 | 202.50           | 260.26                              |                     | Venus                   | 218.46                |
| T                                 |                  | timei argumentum                    | 3.20.074.17         | ueneris epicyclus       | 166,                  |
| TActus quid 12.38.0               |                  | timei cum Parmenio                  | le confenjio        | ueneris intemperanti    | 4 456.4               |
| •                                 | 396.8            | 4.7                                 |                     | uentriculus             | 386.40                |
| tactus sensuu hebetisimus         | 354-33           | timei de universitate               | liber 4.5           | uertebras cur Plato     | uertigines de         |
| tactus obiectum                   | 86.€             | timei institutum<br>timei occonomia | 227.4               | rotulas uocet           | 391.31                |
| <b>ταυτώ</b> μ                    | 218,5            | timei aconomia                      | 4.21                | ucficam quid Plato p    | ropriè uoce           |
| THRESIN                           | 435.55           | timeum cur à ternar                 | io numero e-        | 491.56                  | •                     |
| THRO MCVILO                       | 135.56           | xorfus Plato                        | 20.8                | uigilia quid            | 13.                   |
| Tellus deorum mater 1             |                  |                                     |                     |                         | 243.28                |
| tempus quid 154.                  | 22.40            | tonus quid 123.1                    | 6. <b>67</b> 124.35 | uillos ac ligamenta     | ex glutinos           |
| tempus ab eternitate qua          | in re            | toni divifio                        | 124.40              | portione fieri          | 434.6                 |
|                                   |                  | tractationis modus du               |                     |                         | ·\$9·@ 335·G          |
| tempus cum coeli motu or          | dinatū           | 44                                  | •                   | nini qualitas           | 334.44                |
| 61.50                             |                  | triangulus figurarii o              | mnium brim          |                         | oibitus. 225.         |
| tempus duplex                     | 62, 56           | cipium                              | 200.15              | uiri er famine in q     | uibus conue.          |
| tempus imago eternitatis          |                  |                                     | onis initium        | niant. aut differa      | Mt 480.26             |
|                                   | 57.49            | 190,24                              | ••••                | uiri semen quomodo      | à matrice ve          |
| temporis differentie              |                  |                                     | M& 200.24           |                         | 490.30                |
| temporis partes                   |                  |                                     |                     |                         |                       |
|                                   |                  |                                     |                     | nisio quo pasto siat    |                       |
| de Tempore philosophoru           |                  | trimitas Dei indinidu               | a à Blatoni         | 236.40.07 239.5         |                       |
|                                   |                  | cis adumbrata                       |                     | uisionis ad rectum m    |                       |
|                                   | 450.2            |                                     |                     |                         | -                     |
| ternarij numeri dignitas 2        |                  |                                     | unu cognita         | quirantur               | 245:41                |
|                                   | 189.55           | 64.34                               |                     | uisus quid 12.29.       | T 213. 6. C           |
|                                   |                  | de Tumoribus præte                  |                     | 240.41                  |                       |
| terra deorum intra cœlum          |                  | 4 bus mceaso gign                   | WCW7.452.14         | nisus deceptio 246.     |                       |
| quisima 180.27.072                |                  | <b>v</b>                            |                     | nifus erroris que can   | •                     |
| terra dumétus                     | 39·3 <b>7</b>    | VAcuum in rerum                     |                     | ulus impedimenta        | 241.5                 |
| terra dici et noctis effectrix    |                  | 320.46.0 321                        |                     | uisus medium            | 238-47                |
|                                   | 180.4 <b>8</b>   | napores cur ad cerebi               | rum férantur        | uisin obiectum se       | .5.0° 364.1           |
|                                   | 181.20           | 472.19                              |                     | uisus offensio          | 855.54                |
|                                   |                  | uaporum exbalatio                   | 32 6. 32            | uisus prestantie 253    | 1.3 <b>5. W</b> ilita |
| terra in medio universi sita      |                  |                                     | 440.34              | 253.55.0 254.14         |                       |
| 50                                | -                | nasorum ora in cor                  |                     | ad Visum efficiendun    | ı tria necessa        |
| terra figura cubica 30            | 8.2. උ           | 374.20                              | •                   |                         | . <b>6</b> 240.48.    |
| 312.21                            | •                | nates                               | \$76.34             | uita hominis duplex     |                       |
| terre generatio                   | 307.1            | uectionis utilitas                  |                     | uitiliginis tres specie |                       |
| terræ umbræ figura                |                  | nena cana                           |                     | uitiligines             | 450.54                |
| terre motus cause                 | 46.14            | uena cana à iccore pi               |                     |                         |                       |
|                                   |                  |                                     |                     | L                       |                       |
|                                   |                  |                                     |                     | - (                     | ,                     |

| modis contingere 4.62.39                          | INDEX.<br>noluntatis neceșiitas electionem fe                  | tur 591.10                           |
|---------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| uitri natura 340.50                               | quitur 462.20                                                  | uteri suffocatio 493.30              |
| Vitrunius 229.13<br>unguium generatio 403.13.4/us | noluptas 369.20. CP 458.46<br>uoluptas CP dolor perturbationii | Vulcani & Minerue coningium<br>38.50 |
| ibid.23                                           | fumma capita 354.43                                            | Vulcani er Mineriue fabula de o-     |
| ungulæ 403.18                                     | uoluptatis definitio 353.26                                    | rigine Athenarii, ad physicam        |
| univerfitatis constitutio reipubli-               | uox quid 255.14.0 422.5                                        | refertur 39.17                       |
| ce comparatur 20.38                               | uox nuncia mentis 255.47                                       | trulua, seminis auidū animal. 493.   |
| universi ordo duplex 45.4                         | uox cur auditui connexa 256.10                                 | 13                                   |
| uolatilium natura 494.18                          |                                                                |                                      |
| uolucres ex duplici bominum ui-                   | uocis cum auditu cognatio 255.                                 | unlu <b>e nis</b> 491.23             |
| tiosorŭ genere esse ortas. 494.                   |                                                                | $\mathbf{z}$                         |
| 32                                                | uocum differentie 362.27                                       | HTAJINDP dialogorum genus            |
| uoluntarium 462.32                                | uterus 460.8                                                   | 1.41.45                              |
| noluntas 263.17                                   | uterus mulierum bifariam dividi-                               | zodiaci descriptio 168.22            |

### FINIS

# BASILEAE, EX OFFICINA IOANNIS Oporini, Anno Salutis humanæ M. D. LIIII. Mense Augusto.



# SEBASTIANI FOXII Morzilli Hispalensis commétatio in decem Platonis libros de Republica.

Adamplissimum uirum D. ANTONIVM PERENO, TVM Attrebatensium Episcopum, Regium'cz supremum Consiliarium.

Accessis copiosus rerum atq, uocum pracipue obseruandarum i N D E X.





Cum Cæs.Maiest.gratia & priuilegio ad decennium.

BASILEAE, APUD 10ANnem Oporinum.