

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







Digitized by Google



## ספרים

היוצאים לאור בפעם ראשונה

על ידי חברת

# מקיצי נרדמים

תחת השנחת ראשי החברה:

משה מונטיפיורי בלאנדאן, אכרהם הכהן (המכונה ד"ר אלבערם כהן) בפאריז, אליעזר הלוי (המכונה ד"ר לעווע) בבריימאן, אליעזר ליפמאן זילבערמאן בליק.

שנה רביעית תרכ"ם -- תרל"א.

ויכוח על האהכה מאח רוץ יהודה בן יצחק אברבנאל ז'ל.

Lyck, 1871.

Herausgegeben im Selbstverlage des Vereins M'kize Nirdamim. (L. Silbermann.)

Schnellpressendruck von Rudolph Siebert in Lyck.

# ויכוח על האהבה

מאת

החכם החוקר הנכבד הפלוסוף המובהק והמשורר הגדול.

רון יהודה בן יצחק אברבנאל ז"ל.

יוצא לאור בפעם ראשונה בשפת עברית מתוך כ"י הנמצא באוצר הספרים של הגביר השוע הר"ד נפתלי הירץ גינצבורג בפאריו. ונלוה לו תולדות המחבר מאת דוד גארדאן (סופר החברה).

על ירי חברת

מקיצי נרדמים.



### Lyck, 1871.

Herausgegeben im Selbstverlage des Vereins M'kize Kirdamim.
(L. Silbermann.)

Schnellpressendruck von Rudolph Siebert.

כתב בלשון אימלקי. (הוא הספר אשר יוצא עתה לאור בפעם ראשונה בשפת עבר \*) והיה נקרא בשפת אימלקית Dialoghi di amore (ר'ל שיחות האהבה). לתקופת השנה הזאת, שנת רס"ג כתב בלשון עברי "תלונה על הזמן" אשר עד הגה היתה ממונה וגנוזה באוצרותי, והוא שיר יפה אף נעים מק"ל בתים, יספר בו את כל התלאות המוצאות אותו מיום צאתו מפורמוגאל בשנת רמ"ג זה לו עשרים שנה ומאורעות בנו הגדול יצחק אשר נולד בארץ ספרד בשנת רנ"א. ויהי לתקופת השנה ההיא, שנת רנ'ב, בזמן הגירוש, שלח אותו עם מניקתו באישון לילה לפורמוגאל והוא בן שנה. ויהי כאשר שמע המלך מפורמוגאל אשר מלך בימים ההם, כי בא לארצו ובית אביו באימליא, ויצו לעצרהו במלכותו. במות המלך ההוא, בשנת רנ"ה, קם על כסאו המלך מנואל, איש ארוק מאר ברתו אשר גרש את ישראל מארצו ולקח מהם בחזקה את בניהם והעבירם במים ונם בנו צחק בתוכם.

תודה וברכה נאותה להחכם כרמולי אשר הוציא לאור תעלומה ההיא והדפים "התלונה" הנזכרת בפעם ראשונה באוצר הנחמד חלק ב'. מהשיר ההוא נראה ער מה גדול היה כח דון יהודא אברבנאל גם בשיר העברי עד להפליא, מלבד מה שמסופר לדור בשיר ההוא מתלאותיו וקורות חייו. כן נראה מהשיר אהבתו הגדולה לעמו ודת קרשו, ואיך יזהיר את בנו בכורו, אשר לוקח ממנו בחזקת היד להתגדל על ברכי אמונה אחרת, לחמוד בתורת ד' וללמוד מקרא משנה וגמרא. בשירו זה הוציא כל רוחו, רוח הומה בכאב עצום ונורא על המקרה האיום אשר קרה לבנו בכורו; קינתו על זה פולדת כליות ולב, ומתחנן לבנו לעזוב מקומו ולהמלמ ולשוב לדת אבותיו. ליקרת השיר הזה אדמה כי לא למותר יהי' בתתי לו מקום גם במקום הזה, כפי שנדפם בם' אוצר נחמד הנ'ל, וזה הוא:

## תלונה על הזמן.

### להחכם דון יהודה אברבנאל זלה"ה.

יספר בה את כל התלאות המולאות אותו מיום היותו וטלטולו וגרוש בנו הגדול ונואתו אליו, והוא:

וכליותי יפלח בקרבי ודכני ושם נצח כאבי ואכל כאכ דמי וחלבי ויתנשא ויקום בי כלבא ושמני מגורש נד באיבי והוא על פאתי ארץ מסיבי אשר לא שקמו סוסי ורכבי ומדר

זמן הכה בחץ שנון לבבי והכני ומכתו אנושה פצעני ובלע את בשרי וגרס כל עצמי בחמתו ולא די כי צנפני צנפה וכשכיר הניעני בתבל והן זה לי כעשרים משנותי

<sup>\*)</sup> שם המעחיק לעברית הוא לפי דעת החכם גרעץ, ר' יהודה ממודינה, יען היה אז האחד המוכשר למלאכה כבדה כזו.

ומרד שעלו מים ועפרות והבריח ידיד ממני וגלה ולא אראה ולא אדע מיודעי ופזר מחמרי זה לצפח לבל עוד יוכלו השכם זממי ובהיות מועדות פני למזרח ורגלי תש ולבי נד ונודר הלא כלה זמן לבי ושמע והכיהו אנחות עם בהלות בעיניו זה מעם מזער ובקש ונולדו לי שני בנים זכרים והקטן קראתיהו שטואל והכהו להמש משנותיו והגרול אשר יצחם כראתיו כשם גדול בישראל כהורו בהולדו ראיתיו מוב לשכון ובן שנה אהה מני הדפו בעת גורשו בני גלות ספרד לבל אצא ואעבור בין גזרים להכניםו בדתו בעבורו שלחתיו עם פניכתו באישון לפורמוגאל ושם מלך מנואל ושם גדל כבוד אבי ועשרו וזה כם זר בליעל ואכזר ועת כשרו סגניו בו ואחיו \*\*\*) ובקש בהרוג אחיו להרגו והוא נמלם לקאשםילייא אשר שם מקום הורי ושם בית חציבי

ארצות כל והם כילו אביבי בני גילי והרחיק עם קרובי ואת אמי ואת אחי ואבי וזה קרמה וזה אל מערבי ולא אמצא מנוחה גם בחשבי פרידתם תשוכני עקבי ולא אבחו בלכתי או בשובי ונתחו כדובי או זאבי בשור שודר ובזת הוז ובשבי לכלני לכבות את שביבי בני חמר בהוד ויסר וכצבי וגבהו נוגשי ואורבי ונדל בעדו רגזי ועצבי אברבנאל כמו צור מחצבי כבן ישי \*) והוא נר מערבי בלבו בין ושוב הוריו ושובי והדיתו זמן שונאי ועוכבי יצו מלך להציב מארבי ולסחת בני יונס חלבי ונלה אזני איש פוב אהובי חצות ליל כאלו הוא נגובי אשר היה לפנים מחריבי בחיי אביו \*\*) והוא מלכי חשובי ובוצע ואיש חמרן וכלבי הלא אדם בקושרו שם בכוזבי והצילו ממות רוכב כרובי

ואז

\*] כאשר נראה מספריו כי הרב רי"א חחם את שמו ביחוסו ,משורש ישי בית הלחמי". מום היה מלך שואן השני ומנואל המלך אחריו בשנת 1495 היה אחי אשתו אשר לקח לו לבן במות בנו.

הוא השל השל Viseu , אחי המלכה אשת שואן ומנואל, אשר קשר קשר על המלך שואן להמיח אותו בשנת 1483 ונחגלה הדבר והומח ושרים הרבה היו בקושרים וכולם נגזרו דינם למוח (ראה קורוח מלכוח פארטונאל מן החכם שעפער ח'ב 638) וגם על הרב רי"ח יצא דבר המלך להמית אותו כי חשדו גם אותו להיות בתושרים וברח לקשמיליא וכן כתב רי"ח בהקדמתו לנ"ר.

ואז שלל דבושי עד בלי די ובראותו בני כי בא לארצו עצרהו לבל ישוב וצוה במותו אחריו מלד כמיל כם\*) ואנם כל עדת יעקב והעביר ורבים הרגו עצמם לבלתי ולוכח מחטד נפשי והומר כבר הוא בן שתים עשרה עדן ואהיכה ועל ראשי חכםי הניסותיו אלי פה מפחדים אקוהו ותוחלתי משוכה ולמה זה תרכא לב יולדר ותחשיד בעריפי אוד ותשים וסהר יחשך תמיד בפני ולא יאיר שביב חרשי בעוני ולא תמרח הבצלת שרוני ותגזול את שנת עיני בזכדד ולא אמעם במאכלי ונופת כעין אחלמה עוגת רצפים ברמעה אמתה מימי ואשתה והייתי שתני פים וגדוד ועת כי אחלום שובך ואראה חבלים נפלו לי בנעימים וישנתי וערבה לי שגתי ושתיתי ומיםי לי ערבים וכי אז אזכרה נודד כמו אש והיה כאיש גדהם ונרדם בזכרך ששוני עם יגוני וצורתך עלי לבי הרותה ויותר שהיות לי שעליזי פֿרי דתך תסכל את עצתי

ובו מובי וכספר עם זהבי ובית אבי באיטלייא בחשבי לבל יהיה לנחבי משיבי והוא ארוק ברתו איש נבזבי עלי דת כל בני עמי גדיבי טבור תורת אלהים מרחיבי שמו המוב כפי צור נקובי לא ראיתיו בעוז בצעי ותובי ועל נפשי חלונתי וריבי ומרשף שלחתיו תור להבי ולמה תאחר עופר אהבי ותהיה חץ בכליותי כמביא זריחתו למול עיני כערבי וככבי ישו נסתם בעבי ולא יזרח באשנבי ונבי ולא ירד עלי עשבי רביבי ולא ארע בעת סומי ושכבי לחכי פר וסף רעל ערבי ובבכי אוכלה לחמי חרבי ולא יבא במו פי דם שבי עדי כי חשבוני בן רכבי ... תמונתך בעיני מחשבי ופני לבשו מראה צהובי הקיצותי שבע רצון וצבי ונסחק לי בחברונך רגבי לבבי חם ויכני שרבי שפל קושה קצר ארכי ורחבי צרי אתה ואת צרי ואויבי ומרחקר בתוך לבי חמובי דמותך נדודך מריבי גרושך סך ועוה את נתיבי ובעבורד

<sup>\*)</sup> כוונחו על המלך מנואל אשר גרש היהודים מארצו בשנת 1496 ולקח מהם באזקה כל בנים ובנות אשר מספר שנוחיהם י"ד שנה ולממה להעביר עליהם המים הזדולים. וכוחבי הקורות אמרו כי לא בזדון לבו עשה זאת, רק מחמלחו על הילדים הרכים להציל נסשוחיהם מרדת שחת.

ובעבורך גאון נפשי מאר שח עדי שקמים גבוהים מברושי ערי גבה עלי נצי עשלף וכנעורי יצורי נחלשים ואמאם שיר ושברתי נבלי והפכתי לכול בוכים זמירי ועגורי נהפך קפוד ותורי ותעבתי ברכלי המלכים בני פרץ גרושך יפרצני ושם מורך בתוך לבי ורוגז ואשמע אמך כל יום מבכה ומי זה מעלי חיקי גנבך וכי לא אעצור כח לסובלה עובתיה והלכתי לשרת וכן נדתי ולא נחתי ונעתי ולא אמצא מזור אל מזורי ומאסתי ימי עמל ולילות וחיים כבדו עלי וימים ומה בצע בחיי הינונים למר נפש הלא חיים תמותה ומה אוחיל לרוב ימים ושנים ילידי יום בני אשפה וקשתם והושמתי למשרה אלידם אשובה נא לרבר אל יחידי בכורי שב לבך דע דבי בן והחבמה ירושה לך ואל נא ראה עתה בני חמוד ללמוד שנות משנה למוד תלמוד במרות ואיך אוכל להתאפק בעוברו ווה יקרע כתער השכירה וזה יביא בלבתי אמולה למי זה אמסרה רובי תבונות ומי ימעם ויאכל אחר עת

והשפלתי בעבורך רהבי עדי רם על ארזי עץ אזובי ועל כנפי נשרי עף זבובי וגבר על אריות כשבי וכנורי תליתיו על ערבי ועוגבי במכאובי כאובי כתגים שב ויונתי כעורבי ותאבתי שכון מדבר ערבי ישופני ושם פחים מביבי במורשי ובעצמי רסבי בקוראה לך ידידי לבי רשיבי ומי שמך פרי במני עזובי ולא לשמון דאנתי בחובי פני מלכי נתנו אל ממיבי ואשכון בין ארום תוך עם להבי ומי יישיר זמן מתעי ועולבי ומרם מותה אכתר ואבי \*) כחול ימים עלי שכמי וגבי והגיע אלי קצי קצובי ויש לי רב ומעומי כרובי ראות מובה ורוב שכול באורבי ברום שחק זמן מורי ורובי והמה סובבים על חוג קמבי לבלתי יהיה עוד מאריבי חכמים את מתוכמים כנביא תאבד עוד ימי ילדות חביבי קרא מקרא והבן מכתבי שלוש עשרה ותירוש עם פתיבי וזה חליי וחרחורי וחרבי סגור לבי ולא תער גלבי ברא חרבי בתוך בשני וקרבי למי אשקה עמים גתי ויקבי פרידתי פרי דתי וכתובי ומי

<sup>\*)</sup> ל אבי יבתן איוב (איוב ל"ד).

ומי יבין ספוני בין בספרי ומי ישאב בצמא מי מקורו ומי ילקום לאם פרחי נמעי ומי יעצור וישלים מתברותי ומי יעדה עדי דתי במותי לבר אתה ידיד נפשי ויורשי לך צמא לך כמה בשרי לך יאתה תבונתי הדורה קצתה לי ירושת אב מאלפי ומקצתה קנויה מיניעי ועמקו מחשבותי בה וחכמי והלכתי בבתי מדרשיהם אנצת אנוש ידום כנגדי ומי זה יערב לבו להגיש ולי נפש יתרה נהדרה ולי צורה בעוז צורה בצורה וכלתה תעלה על מדרגתו ירידי מה לך בין עם ממא לב ונפשך השהורה בין עממים נהג ולך ובא עדי נדודי והלך לבית אב צור ילדך והוא אלי יישר את נתיבך ויתן ברכות הורי לראשך ויאיר מחשך רוחי וישיב אני אפקוד לאל רועי זרועי ויראני צבי חשקי לפניו ואז אשיר ליוצרי שיר ידידות ואגישה לפניו מנחתי ובה נפשי קשורה אל קרושי ויימב לו לאלי מהללי ויראני יכר ציון ויופיה ויחריו יהיו תמים בראשה ולא אויב יתרפה לדורים

תעודות מעשה אבי נציבי ומי ישתה בציוני ודורבי ועץ דעת יהי אורי וחומבי ומי יארוג שתי בגד וערבי ומי ירכב על פרדי נצבי אני חייב לצורי את ערבי לך אשקה צמאי אף רעבי והוד דעי וחכמה נוסמה בי אבי חכמות והוא מרי ורבי כבשתיה במו קשתי וחרבי ארום היו בעיני כחגבי ואין מי יערך אתי קרבי ואכניע וארשיע מריבי יסוד ראשית וסוד מרכבי ורוכבי עלי נפשות בני דורי עלובי עצורה ואסורה תוך כלובי וחשקתי תקומם על שלבי כתפוח בתוך יערו חרבי כשושנה בין חוחי ועשבי ברת ודמה אלי עופר ולצבי ישגבך אלהי משגבי וממצר יביאך אל רחובי ועוד לך ברכות אבי ושבי ברוב חסדו למישור את עסובי ואשיבה אלי אבי יהבי אני קורא חמודי מקשיבי אזמר לו בעודי שיר עגבי ואערכה תשורתי להביא ובה רכושי ושם עיני ולבי ומשור פר זמירתי וניבי בהוד מלכות ושם ממשח כרובי שני אורים בנו דוד ותשבי ולא יהל לעולם שם ערבי. סימן למספר הנתים ק"ל \*)

טייון כיו

<sup>\*)</sup> ובפרמם אחה מולא קל"א.

אל הנער ההפללתי לאל במ— דה במשקל יצילהו ינהיגהו ירכיבהו סימן שני \*)

כוסי לצור נסי כחסי מחסי חולצי ואל עושי אשו כוסי אני צצי ובן אמצי יהי מוציא חסשי דבי ימצי ראות חני בני סיתו שלישי

חלקי ידידי חיקי צבי חשקי שימה לאור חשקי ליום ליל על עב צלח ורכב לקראת אב הכון והיית לבן חיל.

בנו זה היה בן י"ב שנים בעת כתב אביו את הרברים ההם בשיר התלונה הנ"ל. והנה כותבי קורות חיי משפחת דון יצחק אברבנאל לא זכרו מאומה מה היה מוף הנער. אם נשאר ברת הנוצרית אשר גודל בה באונם או נמלאה תכות אבין שישוב עוד למקור מחצבתו, רק זה מצאתי להחר"א גייגער בא"נ 224 המרבד גם ארות זה ואף אם לא הביא לנו רק השערתו בענין זה, אך השערתו ההיא סרובה לאמת וז"ל: ולא אחדל מלהודיע מציאה יסרה בעיני והיא כי החוסר הנכבד ר' יהודא בן לשר דון יצחק אברבנאל, מלבד ספרו "הדיאלוגי" (הוא ספר הויכוח על האהבה הזה) חבר עור ספר בלשון לאמין אשר נשכח זכרו, ואולי (ר'ל: הארמאניע דעם היממעלם), de Cöli hormonia נאבר, קרא שמו: תברו לבקשת השר די מיראנרולה והוא היה בידי נכדו הנכרא בשמו יהודא אברבנאל אשר מת בשאלוניקי שנת שי"ם. וקרוב בעיני כי הנכד הזה להפלומוף ר' יהודא אברבנאל הוא בן לבנו יצחק, כי כאשר גראה מן שירו המכונה: תלונה על הזמן" היו לו שני בנים יצחק ושמואל, ובנו הקמן הוא שמואל. מת בן חמש שנים ורק הגדול הוא יצחק נשאר לו, ויקונן עליו אביו בכאב אנוש ולב כרוע על כי הבן הזה אנום הוא בספרד ולא שב אליו הביתה. ואם כנים הדברים כי ר' יהודח אברבנאל האחרון אשר כת בשאלוניקי בימי בחורותיו הוא בן לאותו האיש ר' יצחק אברבנאל בן המשורר והחוקר ר' יהודא אברבנאל, א"ב ברור כי אחרי נכספה נפש אביו אליו כמו עשרים שנה והוא אחרי שנת רס"ג הצליח בידי הבן יצחק ליסע מספרד; ויען כי אנוס היה, ירא לשבת בארץ אשר בתרו בה אביו וקרוביו היא איטליאה וילך לתוגרמה ושם נולד לו בנו יהודא ושם מת, וגם שם הנכד ההוא נזכר בכבוד, כל אלה למרתי מדברי הרופא א מא מום לוזים אנום, ואם תמאן ותאמר: מי הגיד לך כי ר' יהודא אברבנאל האחרון הזה הוא כן לכן ר' יהורא הראשון? אולי הוא כן בתו ונישאה גם היא לאיש ממשפחת אברבנאל? אומר לך כי מגורת האיש בארץ תוגרמה היא בעיני כסעם סופת חותך על השערתי. עכ"ל הח' גייגער.

עתה נשובה לתולדות המחבר המובאות בם' אוצר נחמר ע"י כרמולי. בשנת רמ"ד

<sup>\*)</sup> הסימן הזה טמון ונעלם ממני וה' אלהי יגיה חשכי.

רם"ד בא דון יהודא לויניציאה, לקבל פני אביו. משם הלך לנאפוליש להיות לרופא לפרנאנדו גולמאב, המכונה שר הצבא הגדול (קאפימאנייו גרנדו) משנה למלך בארץ נאפולי.

אחרי שנתים ימים בא מלך ספרד והוליך עמו את השר הצבא לספרר, ושב הרופא לבית אביו בוויניציאה. בעת ההיא הגיעו לאביו דון יצחק אברבנאל, השאלות ששאל ממנו החכם ר' שאול מקאנדיאה אשד באחת משאלותיו בקש ממנו שיהי' המוציא לאור תעלומות: ,הנשא וגבה מאד נעלה, החכם הכולל ר' יהוד א יצ"ו אם המצא ימצא שמה, הוא יהיה לי למשיב נפש בשאלותי ולכלכל את שיבתי כי שמעתי אומרים יהודא יעלה בתחלה על כל חקירה עיונית במסלה העולה בית נתיבות חכמת הפילומוף ושרשיו ככתבם וכלשונם, ופרשת גדולת המכאר אמריו עיוניו ודרשותיו' עכ"ל החכם ר' שאול. וואת התשובה אשר השיב לו יצחק אדות בנו וו"ל: ,ואתה תדע שבני יהודא אברבנאל לא הי' בארץ הזאת שנתים ימים, כי היה בנאפוליש עם הקאפימאנייו גרדנו ועם מלך בארץ הזאת שנתים ימים, כי היה בנאפוליש עם הקאפימאנייו גרדנו ועם מלך מפרד שבא שמה, ועתה שהלכו שניהם, המלך ושר צבאו לארצות ספרד, בא למלאת רצונך דברתי עמו בדרך קדחת חדית ובא חולה וחלוש מאר, ועם חלשותו שב אים ל יאה ב דור הזה, ויורני ויאמר לי שהי' דעת בן רשד יותר רב המפיקות והבימולים מכל שאר הדעות וכו'".

אחרי מות אביו בשנת רס"ח, ויקונן עליו בנו יהודא קינה גדולה שנשארה בכתב יד ככל שיריו, זולת השירים אשר כתב על ספרי אביו ואשר נדפסו בחייו. אחרי כן הלך יהודא לססעיו בדרך כל הארץ, אל המנוחה ואל הנחלה המתמדת והנצחית. ויהי אחרי מותו בשנת ה' רצ"ה ויצא לאור בעיר רומי חבורו אשר הודיע שמו ברבים: "ד' א לו ג' ד' א מור י" (ר"ל ויכוח אהבה) אך ידי זרים שלמו בו והביאו לתוכו ענין אחד אשר ממנו למדו קצת חבמי הנוצרים שקר שלמו בו והביאו לתוכו ענין אחד אשר ממנו למדו קצת חבמי הנוצרים שקר שהחבם המחבר לא הלך בדרכי אבותיו! גם זאת עשו, לכנות את המחבר בשם: "ליאון היהודי" תחת "ליאון אברבנאל" או י ה ו ד א א ב ר ב נ א ל.

יהי' בזה איך שיהי' הכל יודעים שהמחבר הדיאלוגי הוא בן דון יצחק אברבנאל ולא כדעת בעל תולדות הרב דון יצחק אברבנאל אתד שהי איש אתר. צא וראה דברי החכם ר' ברוך עוויאל חזקומי אשר כתב בשנת שי"א אלה הדברים: והשר דון יהודא, זכרו לברכה! בנו הגדול (של דון יצחק אברבנאל) הלך ביינווה (Genua) אחרי שבי וביזה בנאפוליש, והפליא לעשות במלאכת הרפואה. ויהודא גבר באחיו בכל חכמה, ומכותלי חבורו אשר עשה בלשון לעז הנקרא "ריאלוגי די אמורי" נכר מעלתו בחכמות הר מות ונשג בות מבעיות וא ל קי ות. ונועם שירו אשר עשה על חבורי אביו ז'ל מורים על רוחב לבו ונודל תבונתו, "אוהב התחקות על שרשי מחצב אנושתו" עכ'ל. הספר בדבר האהבה העליונה נחלק לשלשה חלקים כוללים, הביאו ר' עוריה מן האדומים\*), ור' גדליה ן' יחייא מזכירו בשם "ריאלוגו דליאון היהורי" הלא

<sup>\*)</sup> כספרו המפואר "מאור עינים" פ"ד במאמרו על מאמר חז"ל: "שיח אלפי שנין הוי עלמא וחד חריב" ח"ל: הנה החכם מיסיר ליאוני בעל "הדיאלוגי פילון וסופיאה" הביא דעת אפלטון שנם השמים מעוחדים להחכה, והאריך הרכה לבאר שהגלגולים הכזכרים הם קכלה קדמוניות מחנוך ונח, ושהמצוות התוריות החורות חלילה משבעה לשבעה וכו".



הלא כה דבריו: ,ויהי לו (לדון יצחק אברבנאל) בן חכם ופלום וף נפלא, ודגא חבר ספר נוצרי (כונתו ספר, נכתב בלשון הנוצדים, אימלקית) הנקרא ודיאלוגו דליאון היהודי" וכו נראה גדולת התפלספותו". עכ"ל. גם החכם עמנואל אבוהב מרבה לספר בשבת החכם דון יהודא אברבנאל ובשבת ספרו הנוכר.

עתה נשמע מה בפי החכם והחוסר הנדול גרעמץ אדות המחבר אשר לפנינו. הלא כה דברו בספרו קורות היהורים הנ"ל בדברו ארות משפחת אברבנאל: "בנו בכורו (ר"ל של דון יצחק) יהורא ליאון מעריגא אברבנאל ישב ומן שם התעסק בעיון ציורים רודניים ונעלים (Genua), ושם התעסק בעיון ציורים רודניים ונעלים אף כי היה תמיד נע ונד בארץ, ולבו כואב בקרבו מאד על בנו ילד קמן אשר לוקח ממנו ונתגדל באונם ברת הנוצרית, ליאון אברבנאל היה רכם ורושב מחשבות רמות ביתר שאת מאביו דון יצחק, ובכלל היה גדול בחכמה יותר מאביו, וראוי הוא לשים לב אליו ביחוד ולא לדבר ממנו כמפל לאביו. ליאון אברבנאל התעסק ברכמת הרפואה רק למצוא על ידה להם חוקו, (ע"ב נקרא בשם מעריגא) אמנס חכמות התבונה, הנרסה ומה שאחר המבע היו שעשועי נפשו ובהן הנה תמיד באדבה רבה, בהיותו באישליאה המציא כלי בחבמת התכונה (אסטראנאמישעם אינסטרומענט) ועשה לו עי"ז שם גרול באיטליאה, הוא היה מסכירי ומיודעי החכם הגדול פיקו די מירונדולה זמן מעם לפני מות האחרון, ולבקשתו החל לחבר ספר בחכמת הפלוסופיאה. ליאון מעדיגא בא אח"כ בחברת אנשים שהיו מסכיריו בימי ילדותו, עם גדולי ספרד גם עם מלך פערנאנדו בעצפו אשר נרש מארצו את בני משפחתו והרבה מאות אלפים מבני עמו, והלכו לגולה ולמות. ליאון מעדינא נעשה רופא לשר הצכא הגרול נאנזאלווא די פורדובה אשר כבש את סדינת נעאפעל ונחמנה למשנה למלך עליה. שר הצבא הגבור הזה היה איש נחמר ואהוב, ובלבו לא הכתה שורש שנאת מלכו על היהורים. לשר הצבא ההוא היה ליאון, רופא שנתים ימים משנת 1505 ער 1507. שם ראה אותו המלד פערנארא בבואו לנעאפעל. אחרי שעוב המלך את נעאפעל והמיר את שר הצבא מפקורתו, שב ליאון אברכנאל אל בית אביו שחי או בפיניציאה. מה שעשה אח"כ לא נורע. לפי מבעו ותכונת רוחו היה חושב מחשבות (אידעאליסט) ופלוסוף ומשורד ורק מעם התעסק בעניני העולם אשר תחת השמש כי פנה רק למעלה".

בצד 237 בספרו הנ"ל של הרכם גרעשץ בדברו אדות מצב התכמה והפלוסופיא בין אדב"י בדודו של המחבר, אומר: רוח צח ומשיב נפש מרחף על פני חבורו בפילוסופיא של החכם ואיש־הרזח (גייסמפאללען) ליאון אברבנאל, אשר שמו: בפילוסופיא של החכם ואיש־הרזח (גייסמפאללען) ליאון אברבנאל, אשר שמו: "שיחות על האהבה" Dialoghi d'amore מעיד עליו כי לא לקח לנושא עיוניו ומחקריו את עניני הפילוסופים כאלה המתעסקים בדברים של מה בכך. לא עברו לו עשר שנים מעת בריחתו מספרד ובואו לאימליען והיה נחשב לאחד מחכמי אימליען היותר נכבדים, והיה בכתו להתררות בנוגע למוב מעם ודעת עם חכמי הארץ היותר מפורסמים, ועוד עלה על כלם ביתרון החכמות וידיעות הכוללות. בהעט אשר כתב בו אזהרתו לבנו בכורו מחמד גפשו (שנתגדל באונם בדת הנוצרית) בדברים קורעים כליות ולב, בשפת עברית ויבקשהו לזכור תמיד את מקור מחצבתו ולשגות תמיד באהבת שפת עבר ומפרותה, ולשוות נגד עיניו ינון ואבל אביו ועצבון אמו אשר תבכה כל היום ותמאן להתגחם וקוראת את שמו תמיד, בהעט ותצבון אמו כתב את חבורו: "שיחות האהבה" אשר כחוט השני תמשך בו האהבה הנשגבה של פהילא אל סופיאה. החבור הזה אשר למראית עין יוכל האהבה הנשגבה של פהילא אל סופיאה. החבור הזה אשר למראית עין יוכל האהבה הנשגבה של ההילא אל סופיאה. החבור הזה אשר למראית עין יוכל

להתחשב בין כפרי הדמונים (ראמאנע) אוצר בתוכו מנולת כל השימה הפלוסופות של המחבר, בימי נעוריו רכש לו לקנין רוחני את השימה הפלוסופית של אריסמו והדמב"ם, ואח"כ בבואו לאומליאה העמיק עיונו בשימת אפלמון במה שאחד המבע, ובשכלו החד חבר את שתי השימות לאנודה אחת למען הרציא אור את האמת היוחר גבוהה ונשגבה. את חבורו הניל כתב בשפת אימלקית צחה ונעימה מאד. בשיחות נעימות בין פהילא וסופיאה ידבר נשגבות ונכבדות מאד על התעודה היותר גבוהה של האדם.

תכלית עיונו בתבורו הנ"ל הוא: יסוד ועיסר חיי כל הבריאה כלה היא האהבה הפנימית הרוחנית, ותשופת וחמרת כל יצור נברא לעזור ולחיות אחד בער משנהו. האהבה הוא הרוח החי התורר כל הבריאה כלה, והקשר המאחד את הכל. באהבה יסד הבורא את עולמו, ובה שורר הוא וסקשר גם את העולם הרוחני יחר, ופתאחד על ירה גם עם העולם החומרי. אפנם האהבה ההיא מוכרחת להיות משני הצדדים יתר. נפש האדם מוכרחת להתקרב באהבה עצומה אל בוראה, ורק אז היא מגעת אל יעודה וממרתה. ממרת החיים אשר אליה תכסוף כל נפש משכלת היא: הצרק והחכמה, עי"ז יתקרב האדם לאושרו היותר נשנב ונעלה, והוא התענוג הנעלה מזיו השכינה והאלקות. ע"י אהבת האדם להבורא, יתרופם ויתנשא כל המבע כלו, ותוביל לפטרת ההתאחדות עם האל. זה הא הרעיון העסרי האצור בחבורו של ליאון אברבנאל, על האהבה. אין לכחד כי בתבורו זה גבר הרסיון על הרעיון ורבות ממחשבותיו הן יותר נעימות ונחמרות מאשר הן אמיתיות. קרוב להאמין כי המחבר כתב רעיוניו היותר עמוקים ואמחים בחבורו כ"י חנקרא: "הארמאגיע רעם היממעלם" אשר נאכר ולא נודעו עקבוחיו. בחבורו על האהבה לא דבר מעניני היודענמהום בפרמ. אף כי מביא פעמים אחרות מכראות מכתבי הקודש גם איזה מאמרי חז"ל מן התלמוד, בכל זאת במה נחשבו לעומת המון הרעיונים המובאים בו משימות הפלומופיאה של אריסמוס ופלאמון וביאורים שכלים על הגדות המימאלאגיע.

אמנם ברור הוא כי המחבר כבר מאד את האמת העברית" (העבראישע ווארהיים) ומשתרל בספרו הנ"ל להחזיק בשתי ידיו באמיתת הבריאה מאין ככתוב בתוה"ק, לעומת דעת פלוסופי יון (מאמיני הקדמות או בחומר קדמון.) ומפני ני עיקר חבורו מרבר בפילומופיא ע"כ כבדו הנוצרים את חבורו יותר מהיהודים. בני אימליאה התגאו והתפארו בו, לראות בפעם ראשונה חבור בפילוסופיאה כתוב בשפתם האהובה להם מאר, חכם רומי אחר, מאריאנו לענצי, הוציא לאור עולם בפעם ראשונה את ,השיחות האלקיות" (כאשר קרא להן) לכבוד אשה אחת כבודה מבנות אצילי רומי, חבורו ההוא כראוהו כל חכמי לב באימליאה, ובמשך עשרים שנים נרפס חמש פעמים. שנים מחכמי צרפת, תרגמוהו לשפת צרפת, ואחד מהם הרפיסו לכבור אם המלך שמשלה אז ממשל רב בצרפת הנודעת בשמה: "קאמהא-רינא די מידיצי". סופר אחר צרפתי תרגם את החבור ההוא לשפת רומית (לאטין) והרפיסהו לכבוד השר גראנוועללה יועץ למלך פהיליפ השני בשפאניען. לא ארכו הימים אח"כ ויתרגם יהודי אחד ר' גדליה בן יחיא את הספר לשפת ספרדית וידפיסהו לכבוד המלך האכזר הנזכר. גם נעתק התבור לשפת עברית ע"י החכם יהורא ממודינא אבל לא נדפם מעולם מפני שני מעמים, האחר, יען כי לפי הנזנר איננו מדבר ביחוד מתורת ורוח דת היהרות, והשני מפני כי אז אין חזון הפלומופיא נפרץ בין ישראל וימאסו בה". עכ"ל החכם גרעמץ.

Digitized by Google

זולת השיר: "תלונה על הזמן" המובא בזה נדפסו מן המחבר בשפת עברית שירים אחדים על ספרי אביו דון יצחק, והם: שיר מי"ם בתים בראש ספר "בחלת אבות"; שיר מן ו' בתים בתחלת החבור ,ראש אמונה"; שיר אחר מן ו' בתים בשער ספר "זבת פסח"; ושיר גדול ממספר ב'ן בתים אשר עשה בתהלת אביו ואשר נדפס בראש פירושו על נביאים אחרונים שהוציא לאור בשנת הת'פ ליצירת העולם בדפום שונצינו.

מכל האמור נראה כי המחבר היה שר וגדול ליהודים ,פילוסוף מובהק ומשורר גדול" אשר גדול היה שמו בישראל ובעמים, והלך בדרכי אבותיו הצדיקים והיקרים; גם חבורו זה אשר לפנינו אף כי איננו מדבר בו ביחוד מעניני חכמות ישראל בכל זאת מדובר בו נשגבות בתכמות הרמות ונשגבות מבעיות ואלקיות, מתעודה הרמה של האדם ומקשר כל הבריאה, וספרו זה עלה על שולחן מלכים ושרים ובו התהללו והתפארו, ונעתק ונדפס בשפות המתהלכות בארץ ועשה לו שם גדול לא יכרת בעולם החכמה והמדע, ועתה איפא מדוע תגרע נחלתנו אנתנו בני ישראל שלא יפוצו מעינות חכמתו כי רבה היא גם בתוכנו בשפת קודש אשר היתה אהובת נפש המחבר ז"ל? ע"כ התקוה תאמצנו כי גם רבים מהחברים הנכבדים לחברתנו מק"נ (אף אם לא כלם) יתענגו מנועם אמריו ומרעיוניו הגשגבים כי סוף ברכה בהם לאוהבי החכמה בכלל, אף כי ננית כי ספרו זה איננו דבר השוה לכל נפש איש איש מישראל, כי כל חיך ימעם מעם אחר.

לא נשאר לנו איפא כי אם לדבר דברים אחדים אדות ההעתקה העברית אשר ממנה נדפם החבור הזה אשר לפנינו. כל היודע ומבין קושי מלאכת ההעתקה מלשון אל לשון אף כי מאחת מהשפות המערביות לשפת עבר, ובפרט ענינים נשגבים ורעיונות עמוקום כאלה אשר הביא המחבר בספרו זה, יודה ויאמר כי המעתיק עשה מלאכתו באמונה ובכשרון רב. לא בחד לו לשון ערומים רק שפה קלה צחה ומובנת לכל, והעתקתו איננה מתנהגת בכבדות כמלאכת רוב המעתיקים הקדמונים. שם עברי לא נתן המעתיק לחבור זה, רק החליף שמות המדברים בשמות עבר, ותחת השמות פהילא ומופיאה קרא להם חובב ונעמה.

בירח אלול תרל"א פה ליק.

דור גארדאן. (סופר לחברת מקיצי נרדמים).



### ספר הויכוח.

תובב: יריעתי אותך נעמה גורמת בי אהבה וחמרה,

נעם ה: בלתי מסכימים נראים לי חובב הפעליות אלו שידיעתך אותי גורמת אותן בך. חוב ב: במה הם בלתי מסכימים שלא יצדקו יחד? נעם ה: לפי שהן הפעליות מן הרצון הפכיים לאהוב ולחמור. חוב ב: ולמה? נעם ה: לפי שהרברים שנשפטם מובים אנו אוהבים אותם שהם ברשותנו וחומרים אותם שיחסרו לנו באופן שמה שהוא נאהב הוא נחמר תחלה ואחר שהושג באה האהבה והחמרה נעדרת. חוב ב: ומה הביאך לחשוב כזאת? נעם ה: הגראה מהרברים הנאחבים ונחמרים. אינך רואה שקודם שנשינ הבריאות נחמור אותו ולא נאמר שנאהבהו ומחדר שנשיג אותו נאהבהו ולא נחמרהו וכן העושר והנכסים?

חוב: אע"ם שדברים אלו א"א לאהב אותם קודם השתם הגה אנו אוהבים להשיגם. נעם ה: זהו מאמר בלתי מדוקדק לומר שאנו אוהבים כי הכוונה שאנו חומרים להשיגם שהאהבה היא אל הדבר עצמו הנאהב והחמדה היא לקנות אותו, ולכן נראה שלא יצדקו יחד. חוב: ב: מענותיך מוכיחות יותר על חדיפות שכלך מעל אמיתת דעתך, וזה שאם מה שנחמוד לא נאהבהו הנה נחמוד הבלתי נאהב והוא השנאי והמרוחק וזה במל. נעם ה: אינני מועה בדעתי כי אני חומדת הדבר שאפ"י שאיני יכולה לאהוב אותו מפני חסרונו ממני כשאשינהו אוהב אותו ולא אחמרנו עוד. והדי שאיני חומדת המתועב אצלי וגם לא האהוב מפני שהאהוב אחמרנו עוד. והרי שאיני חומדת המתועב אצלי וגם לא האהוב מפני שהאין לו בנים אינו יכול לאהוב אותם והוא חומד ומתאוה להם ומי שישנם לו אינו מתאוה בנים אינו יכול לאהוב אותם והוא חומד ומתאוה להם ומי שישנם לו אינו מתאוה שהשיננו האשה הוא נחמד ונאהב יתר ואחר שתושג תפסוק החמדה ולפעמים גם האהבה אע"פ שיש רבים שלא בלבד היא נמשכת בהם אלא נוספת וכן יקרה כמה פעמים מהבעל לאשתו וא"כ מדוע ראייתי זאת איננה חזקה בעיניך להוכיח דעתי יותר מראיתך למעון עליו?

נעם ה: בזה הנחת דעתי בקצת ולא בהחלט. תובב: עתה אדבר יותר בכלל, הנך יודעת שהאהבה היא אל המוב או אל הנחשב מוב שכל מוב הוא אהוב וכמו, שהמוב משלשה מינים מועיל ערב ונאות (ר"ל נאות ומוב בעצמו) כן האהבה ג' מינים אהבת המועיל הערב והנאות ובהכרח הם נאהבים באיזה זמן או קודם השגתם או אחרי כן. והנה הערב איננו אתוב אחרי "השנתו כי כל מה שיענג

שיענג הרושים החומרים ממבעו הוא שהאדם יקוץ בו, ולזה צריך שתודה שיש דברים נערבים ונאהבים קודם השנהם והוא בעת שהם נחמרים ולפי שאחרי שהושנ לסספיק תעודר החמדה גם האהבה נעדרת לפי הרוב וא"כ יצדקו יחד ארבה וחמדה.

נעם ה: לפ"ד שענותיך מספיקות להוכיח מאמרך הראשון. אמנם שענות המנגדות אינן חלושות ומשוללי האמת וא"כ איך אפשר שהאמת ינגד את עצמו? הוציאני נא מהמבוכה הזאת. חובב: הנגי בא אליך שתוציאני מממגר ראנות נפשי ואת שואלת ממני היתר ספיקות אולי תעשי זה להרחיק את תברתי הבלתי ערבה לך או לפי שדברי דעתי הקצרה מתועבים אצלך לא פחות מהפעליות רצוני הצאות. געם ה: אינני יכולה להכחיש שעניני השכל יעוררו אותי יותר מהאהבה הנמשכת מהרצון ולא אחשוב בשביל זה לעשות לך שלא כדין בהחשיבי החלק המעולה שבך ואם אתה תאהבני מרבריך ראוי שתשתרל להשקים שכלי ולא לעורר תאותי ולכן השיבני על מפקותי.

חובב: אעפ"י שהדין יוכית בהפך דנגי מוכרת לעשות רצונך וזה בשביל הנימום המונח מהאהובים הנוצחים אל האוהבים המנוצחים ואומר, כי יש תושבים הפר דעתר בהחלם ואומרים שהאהבה והחמרה הוא רבר אחד בעצמו שכל נחמר הוא נאהב, נעמה: הם מועים בוראי כי לו יונח שכל נחמר נאהב הנה הוא מבואר שדרבה דברים דם נאהבים ולא נחמדים כמו כל הדברים שהם כבר ברשות הארם. חו ב ב: תשובתך נכונה אבל יש אחרים חושבים שהאהבה היא דבר נולל כל הדברים הנחמרים גם שלא הושנו, וכן הדברים המובים שהושגו שאינם נחמרים עוד. געמה: גם זה לא יאות אצלי לפי שהרבה דברים הם נחמרים שא"א היותם נאהבים לפי שאינם נמצאים כי האהבה היא לרברים הנמצאים והחמרה היא מיגדה לבלתי נמצאים כי איד נוכל לאהוב הבנים והבריאות אם לא יהיו לנו, ואעפ"ג נחמוד אותם ולזה אחשוב כי האהבה והחמדה כמו כן להם. וזה לפי שכמי שהאהבה מורה מציאת הדבר כן החמרה מורה העדרו. חובב: ולמה האהבה מורה מציאת הדבר? נעמה: לפי שצריך שתקדם הדברה אל האהבה כי א"א שיהיה שום דבר נאהב אם לא יהיה ניכר תחלה ונראה מוב, וא"א שעביר שום דבר אם לא יהיה לו תחילה מציאות באמת כי השכל הוא כמו מראה ודוגמא או דמת מהדברים שיש לדם מציאות אמיתי באופן שא"א שיהיה שום דבר נאדב אם לא יהיה לו תחלה מציאות אמיתי, חובב: צדקת בדבריך, אמנם מרפקם הזה עצמו גם החמרה לא הפול אלא בדברים שיש לדם מציאות כי לא נחמור אלא כה שנבירהו תחלה לעוב. ולכן הפילוסוף גדר המוב שהוא אותו שהכל יכפפוהו.

נעמה: א'א להכחיש שההכרה קורמת אל החמרה אך ראוי לומר שההכרה היא בדברים בלתי נמצאים כמו בנמצאים כי השכל האנושי ישפוט שדבר פלתי היא כך ושדבר אחר איננו כך וא"כ צריך שיכיר הדברים הנמצאים והבלתי נמצאים והוא כך ושדבר אחר איננו כך וא"כ צריך שיכיר הדברים הנמצאים והבלתי נמצאים ולכן אומר כי האהבה מורה הכרת הבמצא והחמרה מורה הכרת הבלתי נמצא זה יביא למאום בו ולזה בין האהבה בין החמרה יורו על מציאות הדבר באפת כפי מה שהוא ניכר, נעמה: אם החמרה מורה על מציאות הדבר (כפי מה שהוא ניכר ונחשב) ימשך מזה שכאשר נשפום על איזה דבר שהוא מוב ונחמר שיהיה משפט זה צורק לעולם ואינך רואה שהרבה פעמים הוא שקר ואיננו כך במציאות? ולכן יראה מזה שהתמדה לא תורה תמיד על מציאות הדבר הנחמר.

חובב: קישי זה יפול כמו כן באהבה כי כמה פעמים מה שנחשבהו מוב



לאהוב הוא רע ומתועכ וכמו שאמתת משפט הדברים יפיא להמיזת הנאותית שמתם ימשכו כל המעלות והמעשים המשובתים כך שקיותו סבה לאהבות המנונות שימשפר מהם כל הפתיתיות והמעיות באופן כי זה זה יורו על מציאות הרבר.

נעסה: אינני יכולה לעוף עמר חובב בגרולות ובנפלאות הריני רואה שפל מה שנחמדת יותר הוא בלתי נמצא ואינו נאהב. חו בב: אמת הוא שאנו תופדים לעולם כזה שאין לנו אך לא תבלתי נמצא, נעמח: הנח החברה היא נם בפלתי נמצא שנחמוד מציאותו ולא נחמור שיהיח לנו כמו הפשר וזריחת השמש וביאת איזה אוהב ושיהיה איזה עסם ברצוננו שאנו רושרים מציאות כל אלו מפני הערדם בדי שיפשר לנו איזה חועלת ולא לפנות ולחשיג אותם וא"כ התבורה היא אל הבלתי נפצא. חוב ב: מה שאין לו מציאות כלל הוא אין ואפס ותאפס פפר שלא נאהבתו כד לא נחברהו ולא נשינהו ותרברים שאברת אע"ם שאינם בפועל כשנחפור אותם חרי הם אפשריים ומן המציאות האפשרי נוכל לחמוד שיניעו אל המציאות בפועל כמו שועמצאים בפועל נחמוד לפנותם ברשותנו וא"כ כל חמדה היא או שיחיה מציאות אל הצעדר (האמשרי להיות) או לקנות תחסר לנו והרי התכרת ותאהבה יורו על מציאות הרבר ולא על העדרו וצריך שיקדמו כפדר ג' תנאים אל הדבר חנחמר. האחר המציאות השני האפתות חשלישי שיהיה מוב ובזה הוא נאהם ונחמר כי זה לא יהיה אם לא נחשבהו פוב וכודם זה צריך שנחשבהו אפת וכדי שתצדק חפרתנו צריך שיפרם מציאותו כי הרבר הוא תחילה במציאות ואח"כ נחשב לשום ולבסוף הוא נאחב ונחשי. ולו'א הפילוסוף כי חיות מציאות הדבר אפת ושיב חוא דבר אחר אלא שהמציאות הוא ברבר עצמו והאמת הוא בהיותו מצוייר בשכל ודיפות האהבת האהבת הרצון לקנות אותו הדבר מצד האהבת והחמרת באופן שהחטרה תורת מציאות הדבר כמו האהבה, נעמ ה: והרי נחטוד כמה דפרים שהם נעדדים בעצמם כמו חבריאות והבנים בחיותם בלתי נמצאים שפוראי לא תפול עליהם אהבה אלא חמרה. חובב: מח שהוא נחמר עם היותו נעדר מהחימר ואין לו מציאות בעצמו עכ"ז איננו משולל בהחלט מהמציאות כדבריה אבל בחברת יש לו מציאות באיזה אופן עם שאיננו מציאות אפתי שאליב לא יהיה ניפר למוב ולא נחפר. וכן אומר כי חבריאות הבלתי נמצא בתולה יחפרדו משני היותו ונמצא בבריאים וגם נמצא אצלו סודם חליו וכן חבנים יש לדם מציאות אצל אחרים ולכן המשולל מתם יכיר אותם ויחשבם מוב ויחמרם כי מיני המציאות הללו יספיקו אל ההכרה באופן שאהבה והחמרה הם לדברים שיש להם מציאות באיזה איפן ונחשבים פובים אלא שהאחבה נראח היותח כוללת לכמח דברים פובים מושנים או בלתי מושנים והחמרה לבלתי מושנים. נעמה: לשי דעתך ורבריך כל דבר נחמר יחיה אחוב כדעת אותם שוכרת ותחיה מת כחלל הרברים הנחשבים פובים בין הנחשרים שלא הושנו ובין הפושגים שאינם נחסרים עור שכולם יהיו נאהבים והוא זה אצל הנעררים בהחלם כבריאות והבנים שאסרתי יאתבם האדם כי המציאות שיש לדם אצל זולתם לא יספים אלא להבידם ולא לארצב אותם כי לא נאחב בני אחרים או בריאותם אלא של עצמנו ובחעדרם איך נאחבם? חובב: עכשיו אין אנו רחוקים מאר מן האטת כי כל הדברים הנחשרים גם על דרך העברה נאשר שהם נאהבים להיותם נחשבים מוכים הנה כשניקרק בדבור א"א שאותם שאין להם מציאות בעצמם יחיו נאתבים כבריאות ותכנים בהעדרם מן האדם. ורצוני בוה אהבה אמיתית כי חסרוםה אמשר שתמצא בבל כה שהוא נחמר בשביל המציאות שיש לו ברסיון כי מן חמציאות המדומה ההוא

תחוא יוולד מין האחבה שנושאה איננו הרבר האמיתי עצמו הנחמד כי אין לו מציאות אמיתי עדיין אלא ענין וציור והרבר הדוא הגלקת ממציאותו המשחף חאת האהבה איננה אמיתית כיון שנושאה מרומה אלא הוא כמו כן מרומה ומצויירה ולכן חמרת הדבר ההוא היא משוללת מאהבה אמיתית, באופן כי יש בדברים ג' מיני אהבה וחמדה. כי קצתם הם אהובים ונחמדים יחד כמו האמת והחכמה ואדם מעולה שיחמד לנו וקצתם נאהבים ולא נחמדים כמו כל הדברים המובים אחד שהושנו, וקצתם נחמדים ולא נאהבים כמו הבריאות והבנים למשולל מהם וכן שאר הדברים שאין להם מציאות אמיתי בעצמם. הדי שיש דברים נאהבים ונחמדים יחד והם אותם הנחשבים מובים ויש להם מציאות בעצמם ולא הושנו עדיין ואלו בעצמם אחדי שהושנו הם נאהבים ולא נחמדים ולא נאהבים ולא נאבים ולא נאהבים ולא נאחבים ולא ולאות אחדים ולא נאחבים ולא ביום ולא ביום ולא נאחבים ולא נאחבים ולא נאחבים ולא ביום ולא

נע'ם ה: הבנתי דבריד והם נאותים אצלי. אמנם אנבי רואה כמה דברים שיש לדם מציאות אמיתי וקודם השנחם הם נחמרים ולא נאהבים ואחרי שהושנו הם נאהבים ולא נחמרים כמו העושר וכמה מיני נכמים שבהיותם ברשות אחרים הם נחמרים לא נאהבים בהיותם מהזולת ואחרי שיושנו תעדר חמרתם ותפול האהבה ברם. חובב: אפת הדבר ואני לא אפרחי שכל דבר נחמד שיש לו מציאות יהיה נאהב אך כוונתי לומר שהנחמרים והנאהבים יש לדם מציאות אמיתי כי בזולת זה לא יהיו נאהבים גם שיהיו נחמרים ולכן לא לפרתי למשל מיני הנכסים אלא המעלות והחכמה והארם המעולה שאלו פודם שיושנו הם נחמרים ונאהבים יחר, נעמה: הגידה נא לי סיבת ההפרש הזה שיש בדברים הגמצאים בעצמם כי בעת היותם נחמרים קצתם הם נאהבים ג"כ וקצתם לא. חובב: הסיבה היא מצד הברל דברים הנאהבים כי כמו שידעת הם נ' מינים, מועיל ערב ונאות. והם נברלים באהבה וחמרה. נעמה: תפרש לי הבדליהם וכרי שאבין הימב את כוונתך רצוני שתתן גדר אל האהבה ואל החמדה באופן שאמצא בגדרן כל הג' סינים. חובב: אין זה כ'כנקל כמו שנראה לך לתת נדר אל האהבה ואל החמרה שיאות לכל מיניהם כי מבע כולם הוא מתחלף בכל אחד מהן ולא נמצא לפלומפים הפרמינים שנתנו להם גדר כ"כ כולל, ועכ"ז הנראה לי לפי עניינו עכשיו הוא לנרר החמרה כי היא (כח) הפעליות רצוניי שימצא או שיושג הרבר שנשפפהו מוב שיחסר לנו. ולנדר האהבה כי היא כח הפעליות רצוניי להתאחר ברבר שנשפפהו מוב. ומן הגדרים הללו תוכלי להבין לא לבד הבדל ההפעליות הללו שברצון שהאחד הוא להתאחר עם הדבר והשני הוא שימצא או שיושג אלא תכירי ג'כ מהם כי אם שהחמרה אפשר שתהיה ברברים הנחסרים לנו עכ"ז האהבה הפול בין במושג וקנוי לנו ובין בבלתי מושג כי הפעליות הרצון להתאחר אפשר שיהיה בכלל בין ברברים המושנים ובין כבלתי מושגים. נעמה: גם שהגדרים הללו יצטרכו לביאור יותר רחב מכל מקום יספיק לי זה לבא להבין מה ששאלתיך מסיבת ההבדל הנמצא בחמרת ואהבת הג' מינים שזכרת מועיל ערב ונאות, ולכן תתחיל להשיבני. חוב ב: המועיל כמו העושר וכל רנכסים אינם בשום זמן נאהבים ונחמרים יחר כי קודם שיושגו הם נחמרים ולא נאהבים להיותם מהזולת ואחר שיושנו תכמל החמדה ויהיו נאהבים כיון שהם שלו ויהנה בהתאחרותם עמו. אמנם עם שהערר החמרה מאותם הנכסים הפרטיים שהושגו התחרש מיר האוה אל נכסים אחרים, והאנשים שמנפתם אל המועיל יש להם כמה וכמה תאוות ובהפתלק האחת בהשנת כוונחם תתחוק יותר האחרת עד שלא ישבעו לעולם וכפי מה שיסנו יותר יחמדו

ירומרו יותר והם כמי שמבקש לרוות צמאונו במים המלוחים כי לעולם יגדל יותר.
והחמרה הזאת נקראת בלעו קופירימה (שפתרונה תאוה וחמדה חזקה) והמיצוע
בזה נקרא המתפקות ר"ל המיפוק בדברחי והיא מעלה גדולה, ואז"ל איזהו עשיר
השמח בחלקו. וכמו שהקצה האחד מהמדה הזאת הוא חזוק התאוה במותר כן
הקצה השני הוא עזיבת החמרה מהדברחי ונקרא עצלה, נעמה: הנה היו כמה
מלומפים שחשבו שראוי לעזוב") כל מיני העושר עם שקצתם לא עזבום באמת.

חובב: זאת היא סברת הסמואיצי הם סיעתו של אפלמון אמנם לא היתה עצלה כי כוונתם היה להתעסק בחיים העיוניים בהדבקות עצום וראו שהעושר מונע גדול להם כי יבפלם מכוונתם ומעייונם שבו תלוי שלמותם והצלחתם אמנם המשאיים פריפאפימיצי (הם סיעת ארסמו) חשבו שראוי לבקש המסונות להיותם הברחיים אל החיים המדותיים ואפרי אעפ"י שהעושר איננו מעלה הגה הוא כלי אליה בי בזולתו א"א לנהוג הנריבות והסלמול והצדקה ושאר ג"ח.

נעם ה: ולא יספיק למעשים המרותיים הללו מוב הכוונה וההכנה לעשותם כשיוכל באופן שכלא ממון יהיה האדם בעל מדות. חובב: לא תספיק ההכנה הזאת בלי מעשה לפי שמעלות המדות הם קניינים מעשיים שיקנה האדם בהרגל המעשים המובים וכיון שהמעשים אלו הם נעדרים בהעדר הממון א"כ בהעדרו א"א לקנות המעלות הדם. נעם ה: ואיך לא הכירו זה מיעתו של אפלשון? וגם המשאיים איך יוכלו להכחיש שהעושר לא ימנע העיון המעולה.

חובב: הספואיצי פודים כי כפו אלו הפעלות לא יושנו בלי פפון אפנם אין לחשוב שיהיה האושר נתלה בהם אלא בחיי העיון וההשכלה שבשבילם ראוי לעזוב העושר וגם המעלות הנמשכות ממנו צריך להשמר שלא יתהפכו לפחיתיות אלא למעלות יותר מעולות ויותר כרובות אל האושר האחרון וגם המשאיים לא יוכלו להכחיש זה, ואין הבדל בינידם אלא שהספואיצי בתשוקתם אל היוחר מעולה לא חשבו כלום ההברחי אל המעלות המדותיות כמו שראוי אל האנשים המעולים מאד בבסשם השנת האושר האחרון שבהיות לפניהם זוהר השמש לא יבכשו אור הגר. ובפרט כי ידוע שהממונות לפי הרוב הם סבה לפחיתות יותר מאל המעלות תם המשאיים יסכימו בזה לבני עלייה שהם מועמים אבל הוכיתו צורך מציאות כמה מעלות (לפתותים מדם) הנפנים באמצעות הממוגות ואלו ואלו מודים שהעצלה היא עזיבת החמרה מההכרחי להשנת המעלות הבלתי עייוניות ואם כן העצלה הכצה ההפכי לחווס התשוכה בסמונות וההכתפכות הוא המצוע שהיא מעלה גרולה בחמרת המועיל. נעמה: כמו שנמצאו בחמרת המועיל המצוע המעולה והסצוות הפתותים הגידה לי אם אולי ימצאו כיוצא בהם באהבת המועיל המושג כבר. חוב ב: מבואר הוא שהם נמצאים כי האהבה העצומה אל הממון המושג הוא כלות שהוא ענין בזוי ומנונה כי אהבת העושר יותר מהצורך מביא להחזיק אותו יותר מהראוי ושלא לחלק אותו כהוגן וכסרר השכלי והמצועי באהבה זאת עם הנתינה כראוי היא מרה חשובה ונסראת נדיבות ומיעום האהבה בממוז הסנוי ונתינתו שלא כראוי הוא הפזור הקצה השני חפחות הפך הכלות ושניהם רעים ובאופן הזה חמצא אהבת המועיל מוגבלת ובלתי מוגבלת.

נעם ה: הדרך הזה ישר בעיני ורצוני שתשמיעני איך היא האהבה ברברים הערבים שזה נראה יותר מתייחם לענייננו, חובב: כמו שבמועיל לא תמצא האהבה האמיתית עם החמרה כך בערב לא תפרד לעולם החמרה מהאהבה. כי

כל

בכ"י כחוב לחשוב.

כל הרברים הערבים שרם שיושנו למספים בכל עת שהם נחמרים הם נאחבים כי הסובא יאמוב ויחמור היין קורם שתייתו ער שישבע מטנו והזולל יחמור ויאהב הצרוק פודם אכילתו עד שישבע כי הצמא בכל עת שיחמוד יאהב היין וכן הרעב את המוון גם האיש יחמור ויאהב האשה קודם שיקחנה וכן האשה לאיש, ולרברים השרבים יש לדם עוד מנולה ואת שאחרי שהושגו שכמו שתתבמל החמרה כך תתבשל האחבה לפי הרוב, וגם הרבה פעמים תתהפך לשנאה ותיעוב כי הצכאו או הרעב אחדי שבעו לא יחמוד עוד האכילה והשתייה אבל יקוץ בתם וכן יארע בשאר חדברים שתענוגם חומרי באופן שהחמרה והאהבה בערב יוולרו וגם יתבשלו יחד. אמנם יש באהבת הערב כמו במועיל מקצח אנשים משולחים שלא ישבעו לעולם ולא יבקשו השביעה כמו הסובאים והגרנונים שיארע בעיניהם השביעה ופחרה חוזרים לחפרתם ולאתבתם והחפרה הזאת נפראת ביחוד אפיפינו תאחז, וההפלנה בה נפרא לופיריאה תאוה כלביית שהיא השיתוף באיזה ערבות חומרי ובשרי וכשיהיה השכל מנגר בארם באיזה צר נגד היצר אע"ם שחוא מנוצה או נסרא האדם ההוא בלתי כובש אינקונמינינמו, אבל אותם ששכלם לא ינגד פלל אל היצר הם נקראים ריסטימפיראטי (ר"ל בלתי ממוזגים) ומשולחים בהחלם. זכמר שוה הקצה בערב הוא פחיתות נערך אל חווס הרמדה והכילות במיעיל כך הקצה השני בתעדר הרגש ההנאה הוא פחיותות נערך אל הפיזור בסועיל כי זה יעווב הממון ההכרחי וזה יעזוב התענת ההכרחי לקיום החי ולהתמדת הבריאות והמיצוע בין שני קצוות אלו הוא מעלה נרולה ונקרא זהירות קונפינינצה (ר"ל כובש) חה בתיות הכח החמרי מנגד והשכל נובר וכשיתבמל היצר מלנגר אל השכל כלל נסי מיספיראנצא וזה וזה תלוי בהזהר להשתמש בהערב בהגבלה בלי המנע מהדכרתי ובלי השתמש מהמותר. וחז"ל פראו למידה זו גבורה באומרם איוהו גבור הכובש את יצרו כי הערב כחו גדול במבע האנושי יותר מהמועיל לפי שבו מתקיים מציאותו ולכן היכול להגביל החמרה הואת ראוי שיכרא באמת נוצח את האויב היותר חוק ופנימי. נעמה: נתעורר לי ספק במ"ש שהדברים הערבים הם נחשיים ונאהבים סודם שיושנו ולא אח"כ כי נ"ל שוה יצדק בענין החסרה לא באהבה שהרי בעת השנת הערב הוא נאהב ולא קודם כי נראה הנאת מעיפת הערב מעודד אהבתו. תובב: הוא מעורר החמרה ומחזיקה וכן האהבה ואת יודעת שאין החמיה אלא קורם השנת הרבר. נעמה: איך הוא הרבר הזה שהרברים חערבים מלבר שתם נאהבים נחמרים נ"כ, א"כ מה שהוא מושג הוא בלתי מושג?

חוב: האמת הוא כי דברים אלו בעת חשגתם הם נאהבים ונחמרים אכל לא אחר זה כשהושגו בשלמות לשבעה זזה לפי שבעת החשגה בתתחלת החנאה תתחזק ההנאה בהתקיבות הערב אל הארם ובזה תתעורר התאוח יותר ותגבר האחבה לסיבת הרגשת העדר הערב שלא הושלם השנתו כנפשו שבעו. אמנם בשבעו ממנו תתבפל החמרה והאחבה בערב ההוא ויקוץ בו באופן שהחמרה והאחבה הם חסרים יחד בעת חסרון הערב ולא אחר השנתו.

נעם ה: די לי בזה שאפרת ולפי ששמעתי כמה הם רומים הערב והמועיל ובמה הם גבדלים וסיבת הדמיון ביניהם מפורסמת נשאר לי לדעת סיבת ההברל וחתפכיות שביניהם רצוני למה במועיל אין האחבה עם החמרה יחד אלא בעת החמרה לא תפול בו אהבה, ובסור החמרה תגיע האהבה ובערב הוא בהמך כי בזמן היותו נחמר הוא נאהב ובהעדר החמרה תתבמל גם האהבה ונפלאתי איך בשני מיני אהבה כ"ב דומים ימצא בהם כ"ב התנגדות ומה הסיבה לזה?

Digitized by Google

תוכב: הסיפה דיא הלוף ההשתמש ואופן קפול ההנאה משני מיני דברים
הנחמרים והנאהבים הללו בהיות הגאת המועיל בהתמרת החזקה בו כי כפי מה
שיחזיקנו יותר יהנה יותר בתועלתו, לכן לא תגיע האהבה אלא אחר החזקה ותהשנה
ואו התמיד ובהעדר החזקה המור האהבה ותבוא החמדה, אבל הערב אין הנאתו
תלויה בחזקה ובקנין אלא בדרגש הערבות מעורב ומחובר עם החמרון שבהשלמת
השנתו תתבשל ההנאה בערבותו, וכמו כן תתבשל החמדה והאהבת אליו.

נעם הני יצרק בעיני שהחסרה היא בזמן חסרון הערב אפנם האהבה היה טראה שתהיה במציאותו כי א'א לאחוב הרבר הבלתי מושג ולכן אהבת הערב ראוי שתהיה בלבד בעת היותו מרגה ומענג ולא קודם השנחו ולא אחר השביעה מפנו, חובב: המכת לשאול וגם צדקת באמרך כי אין ראוי שתהיה אחבת השרב בעת חסרונו. אסגם צריך שהדעי כי בחסרת הערב עצמה יפול כמו תענוג סדופה אף שאין הערבות עדיין בפועל. משא"כ אצל המעיל כי אדרבה חמרתו תוליד צער ודאנה. ולכן תראי כלל האנשים חומרי הערב שרם שפחים ופובי לב והוסרי המועיל הם עצבים ונאגחים, וסיבת זה לפי שהערב שלא הגשג יש לו כת אצל הפחשבה יותר פהפועיל והפועיל יש לו כת אצלה אחרי ההשנה יותר סהערב, באופן כי מפני שבערב לא תמצא תאוה בחברונו בלי קצת עונג ולא עונג בפועל בלי קצת העדר לכן בשניהם ימצאו החמדה והאהבה יחד אלא שכשיחסר התענוג פהיות עריין בפועל החמרה גדולה מאהבה ובהתענוג בפועל האהבה גדולה פתתפרה. נשם ה: דבריד אלו נפנסו באזני כי אנו רואים שהחולם דברים מעננים הרבה יולירו לו תענוג בפועל והחלומות ההם יגיעו לפעמים מחוזם חמחשבה בהם, מה שלא יארע במחשבת הדברים המועילים. אמנם נשאר לי לרעת בזה דבר אחר כשרד שבין שני מיני אהבות הללו איזה מהן יותר כולל ואם אפשר היותן יחד בדבר אתר. חובב: הערב הוא כולל הרבה יותר כי אין כל ערב מועיל אררבה היותר ערב לנוף יש בו תועלת מעם בין לנוף בין לנכסים, אמנם הערבות והעונג נמשך ונמצא אל המועיל בפרט בעת קניינו והשנתו גם שבהתמרח החוקה בו לא יענג כיכ כי נראה שכל התענוג הוא בחשנת המועיל באופן שהוא חלוי בקניינן יותר מבחחזיק בו. נעם ה: שכמה נפשי במ"ש בעניין הערב וראוי שתדבר עתה באהבת ותפרת הדברים הנאותים שהן היותר מעולות וחשובות,

חובב: וראי כי אהבת וחמרת הנאות (והיא חמרת ואהבת השוב) יעשו הארם מעולה לפי שזה המין מהאהבה ישלימו החלק הנכבד שבו שבשבילו וזוא ארם והוא החלק היותר רחוק מהחמריות והעבידות, ויותר קרוב אל הזוהר האלוקי ואר הנפש המשכלת שהיא לבדה מכל כחות וחלקי האדם תוכל להנצל מהמות ודות והאבת הנאות תלויים בשני תקוני השכל והם מעלות המדות. ההרמה (ר"ל מעשה ועיון) כי אלה הם ימוד כל דבר נאות ומוב אמיתי המעולה יותר מתעלת השעיל ומעונג הערב, לפי שעיקר הערב הוא אצל החוש והמועיל אצל המחשבה והנאות הוא אצל השכל המעולה משאר הכחות וגם הנאות הוא ההבלית שבשבילו יפודרו האחרים כי המעיל יבוקש בשביל הערב שעם העושר יומל האדם להתענג בתענוג והערבות יבוקש לקיום הנוף והגוף הוא כלי משמש לנפש בתענוגי המבע והתענוג והערבות יבוקש לקיום הנוף והגוף הוא בפעולות הנאותות מעוליות במעולות על כל שאר הפעולות. נעמה: הנה דברת במעלת מדותות ועיונייות העולות על כל שאר הפעולות. נעמה: הנה דברת במעלת התאות על המעיל והערב אמנם עסקנו הוא בעניין ההבדל שבין המרה לו ובמה ירמו ובמה יתחלפו אל המעיל והערב, או בנו

כבר הייתי רוצה לומר לך אם לא היית נכנסת בתוך דברי וזה כי אהבת והמרה הדברים הנאותים ידמו בקצת למועיל ולערב יחד ובקצת דומים לערב ונבדלים מהמועיל ובקצת דומים למועיל ונבדלים מהערב ובקצת נבדלים משניהם.

נעם ה: תפרש ליכל א' מאלה בפרם. חוב ב: הנאות הוא דומה לכועיל ולערב בחמרה כי היא לעולם בחמרונו שהמעלה והחכמה שלא הושנו הם נחמרים ורוא דומה אל הערב שתמצא בו האהבה עם החמרה קודם שיושנ בי המעלות והחכמה קודם שיושגו מלבר שהם נחמרים הם ג'כ נאהבים ובזה הוא נברל ומתחלף מהמועיל כי הדברים המעילים קודם שיושגו אינם נאהבים אלא נחמרים. נ ע מ ה: איזוהי סבת הרמות הנאות אל הערב והתחלפו מהמועיל כי היה נראה שהדברים הנאותים כמו המרות והחכמה לא יהיו נאהבים בהעדרם אלא נחמרים שדרי אין להם או שום מציאות בעצמם ודם כמו הבריאות הבלתי מושנת וכיוצא ממה שאיו לו מציאות שיוכל להיות נאהב. חובב: המועיל קודם שיושג בפועל הוא זה בהחלם מהחומר אותו ולכן עם היותו במציאות א"א שיהיה נאהב אמנם הערב קודם שיושג בפועל חמרתו תוליד קצת תענוג במחשבה שהוא נושא אל האהבה כמו שביארנו כי אותו המציאות המרומה הוא מהאוהב עצמו, והנה יותר מזה חמדת המדות והחבמה וכל הדברים הנאותים יולידו איזה מין מציאות מהדברים הדם בנפש המשכלת. וזה כי ממדת המעלות והחכמה היא חבמה באמת והיא החמרה היותר נאותה. והמציאות הזה מהרברים הנאותים הנחמרים שלא הושגו הוא בחלק היותר נכבד שבנו ולכן ראוי שעם החמרה הזאת תמצא אתבה לא מעם באופן שישתתף בזה עם הערב ומתחלף המועיל. נעמה: די בזה ותפרש עתה השני חלקים האחרים. חוב ב: הגאות ידמה אל המועיל באהבת הרבר אחר שהושג בשלימות כי המעלות והחכמה אחר שהושנו הם נאהבים מאר ובזה הוא מתחלף מהערב שאחרי שהושג למספיק איננו נאהב כלל וכן נמצא שהאהבת הנאות תתחלף משניהם מאהבת המועיל והערב וזה כי אהבת הנאות היא תמיר בין עם החמרה קורם שיושג ובין אחר שיושג בהעדר החמרה מה שלא יוורע זה לא במועיל ולא בערב. ומלבר זה הוא מתחלף עוד משניהם בסגולה אחרת עקרית. והיא כי המעלה במועיל ובערב תלויה באמצעי והיתרון הוא מהקצוות של האהבות והחמרות ההן והקצוות הם רעים שימשכו מהם כל הפחיתיות האנושיות. אמנם אהבת וחמרת הגאות כמה שהן יותר חזקות הם יותר משובתות וטובות ומיעוטן הוא פחיתות ומי שהוא משולל מהן מלבד שהוא פחות איננו אדם לפי שהנאות הוא המוב האמיתי והמוב (כמ"ש הפילוסוף) הוא אותו שכל האנשים יכספוהו וכל ארם במבע יכסוף הידיעה. נעם ה: כמרומה לי ששמעתי החלוף הזה באופן אחר. חובב: ואיך הוא? נעם ה: אמרו כי בנאות קצה היתרון הוא המעלה כי בהיות החמרה והאהבה והרדיפה אל המוב ואל הנאות יותר גדולים תהיה המעלה יותר גדולה וקצה המיעום הוא פחיתות כי אין פחיתות גדול מזה לאהוב מעם את הנאות, ובמועיל וערב הדבר בהפך שהמעלה בהם היא בקצה המיעום בחמרה ואהבה להם והפחיתות הוא ביתרון אהבתם וחכירתם. הווב ב: בקצת אנשים יצדקו דבריך שהמעלה במועיל ובערב היא במיעום אהבחם ורדיפתם אבל לא יצדקו בכללם כי בחיי המעלה המרותית המעלה בשניהם הוא במיצוע ולא בקצוות. כי כמו שיתרון האהבה בהם היא פחיתות, כך גם האהבה בהם פתות מחצריך הוא פחיתות כמ"ש למעלה. אמנם בחיים העיוניים שבהם תלויה ההצלחה האנושית אמת הוא שבקשת המעיל והערב אפי' במררגה אמצעית היא פחיתות כי הצמצום הוא

הברחי

הכרתי בעיון הפופלג וההשתמש ברבריב ההם הוא פונע גדול וההכרתי למעיינים")
הוא פרות הרבה מהצריך אלי חיי הפעלה הפרותית כמ"ש הספואיצי, באופן כי
באלו תהיה המעלה בפיצוע אצל הפיעיל והערב ובאלו תהיה בקצה הפיעים והחסרון
בהם, נע מה: ראיתי איך יצדקו שתי הדעות ועתה אפור לי סיבת ההתחלפות
הזה שבין הנאות ובין הפועיל והערב. תוב: הפיבה היא כי כפו שעוצם התאוה
המשולחת בפועיל ובערב הוא סיבת השתקעות נפש השכלית בחפריות הלחוליך
הרות פניה בחושך הבשריי, כך תוזק והתלהבות אהבת התכמה והמעלה בגאות
הרות פניה בחושך הבשריי, כך תוזק והתלהבות אהבת התכמה והמעלה בגאות
הוא המגביה שכלנו לפררגה אלוקית והגוף העבור הנפסר ישיבהו רוחני וקרוש.
נע מה: ההגבלה במועיל ובערב לא תחשב נאותים? תוב: כיון שהם
מעלה למה לא יהיו נאותים? נע מה: ואם הם נאותים למה קצה היתרון שלהם
הוא פחיתות כי אתה אמרת שהמעלה בגאות הוא בקצה היתרון ולא במיעום

וכמיצוע ועתה אמרת בי בהגדלת המעיל והערב אין יתרון האהבה בהמעלה חוב ב: כיון ששכלך חריף השתדלי לחכמו, הנה המעלה שבמעיל ובערב איננה משבעם כי רהענוג החומרי והתעלת המרומה הם מהדברים התצוניים הרחקים מהרוחגיות השכלי שהוא מקור הדברים הגאותים ובו כמו שתהיה האהבה יותר חקקה כך תהיה המעלה יותר חשובה, אמנם המועיל והערב אין להם צד שכלי אלא בהגבלת האהבה והתמרה בהם שהיא המעלה שבהם והגמייה מהמצוע ההוא אוא בחיתות כי בהיות האהבות הללו משוללי השכל הם רעים ובהמים נהמצגע שיעשה השכל בהם הוא בלבד אהבה נאמנה ובמיצוע ההוא יצרק שכפי מה שיהיה יותר נאהב ונחמר בהפלגה תהיה המעלה יותר חשובה, וזה לפי שאין זה עוד חמרת מועיל וערב אלא הגבלה בהם שהיא מעלה שכלית ודבר נאות באמת.

נעמה. הנה הרוות את חשקי בהבדלים הנמצאים באהבת וחמרת הדברים הרצוניים ושמעתי סיבת ההברלים כהם, עתה רצוני שתשמיעני עוד מקצת דברים נאהבים ונחסרים מאיזה מין הם סג' מיני אהבות שוכרת והם כמו הבריאות והבנים הבעל והאשה, וכן היכולת והממשלה והמלכות והכבור והשם פוב והתפארת שלא נחבאר לי הישב אם הם מסוג המועיל או הערב או הנאות כי עם שנראה היותם מהערב בשביל התענוג המושג בקניינם הנה מצר אחר גראה שאינם ממנו שהרי הם נאהבים גם אחרי היותם ברשות האדם ולא ישכע ולא יקוץ פהם וזה נראה מסוג המועיל והנאות. חובב: הבריאות עם שיביא תועלת הוא מעצם הערב ואפשר הוא שהרברים הערבים יהיו קצחם מועילים כמו שהרבה מהמועילים הם ערבים וכן בשניהם יסצאו קצת שהם נאותים וא"כ הבריאות בעקרו יש בו ערבות ולא בלבד הוא טועיל אלא הוא ג"ב נאות. ולפיכך לא יסוץ האדם השבע מסנו כמו שאר הרברים שהם ערבים לבד, ועוד לסיבה אחרת לא יקוץ האדם בבריאות לפי שהרגש העונג שלו אינגו בלבר מצד החושים החיצוניים החומרים כמו במעם ברברים הנאבלים ובמישוש בתענונים הבשריים ובריח ברברים המוחרים שמדרה יקוץ האדם בהם גם איננו אצל החושים הרותניים שאינם שבעים כ'כ מהרה כי איננו תלוי בשמע כפו הקולות הערבים וגם לא בראות כפו הצורות היפות אלא עונג וערבות הבריאות הוא מושג בכל ההרגש האנושי החצוני כמו הפנימי וגם במחשבה וכשהוא נערר הוא נחמר לא עם חמרת החוש לבד אלא גם עם הרצון עצמו בהישרת השכל באופן שהוא ערבות נאות, עם היות שבהתמרתן החוקה החזקה בו הוא נחשב מעם. נעמה: די לי במה שאמרת מהבריאות והבנים? תובב

2

<sup>\*)</sup> על גב המלה: למעיינים, כחוב: לחיי סעיון.

חוב: הבנים עם שלפעמים הם נחמרים בשביל התועלת כמו בעבור שירשו הנכסים או כדי לפנותם מ"ם אהבתם היא מבעית וגם מענגת ואיו כיוצא בה ב"בח הבלתי מרברים שהעונג שלהם אינו מתפשמ אלא בחמשה חושים החיצוניים שוכרנו. כי גם שראיית ושמיעת הבנים יוליד תענוג לאבותיהם הנה החמרה להם בשביל זה כי העונג והערבות העכרי הוא אצל המחשבה שהוא כח רוחני יותר מהחושים החיצוניים ולכן השביעה ברם לא תכוץ ותצער, וכ'ש כי יחמרו אותם לא עם התאות המשולחת החברית אלא גם עם הרצון המיושר מהבוונה השכלית\*) שהיא מנהיג ישר אל המבע. כי כמו שאמר הפילומוף בהיות שנערר מהב'ח הנצחיות באיש והם מכירים בהפסרם לכן חומרים לפחות הנצחיות האפשרי להם בבנים. ולפי שבוה עונג הבנים תתחלף משאר הרברים המענגים לכן לא יקוץ אביהם בהם ובזה הם דומים לבריאות כי כשהושגו לא תמור האהבה אבל הם נאהבים ונשפרים בזהירות עצום בשביל תאות הנצחיות העתיד באופן כי עונג הבנים להיותו דבר נאות באנשים לכן הוא מסוגל בהתמדת האהבה הנמצאת ברברים הנאותים וכמו שיארע גם בבריאות, געמה: אחרי ששמעתי מאהבת הבנים ספרה גא לי מאהבת הבעל והאשה. חובב: מבואר הוא שהיא מענגת אמנם ראוי שתתובר עם הנאות ולכן אחרי השנת הערבות תשאר הארבה הסיבובית (ריציפרוקה) סייםת וגם פתרבה תפיד בעבור הגאות שבה עוד באהבה הזווגית ישתתף התועלת עם הערב והנאות כי האיש והאשה מקבלים תמיר תועלת זה מזה שוה סבה נרולה להתמרת האהבה ביניהם, באופן כי עם היות האהבה הזווגית מהערב היא מחמרת בשביל השתתפות הנאות או המועיל בה או שניהם יחר.

געמה: עכשיו הגידה לי מחמרת האנשים אל היכולת והממשלה והמלכות מאיזה מין מהאהבה הם. חוב: אהבת וחמרת היכולת והממשלה היא מהערב משותף עם המעיל, אמנם לפי שאין העונג שלהם חמרי אל החוש אלא רותגי במחשבה וגם מפני התחברו אל המעיל, לכן המשינים אותם לא ישבעו מהם אלא אחרי שהושנו הם נאהבים ונשמרים בזריזות ווהירות עצום. לא מפני היותם גאותים כי באמת במעם מהחמרות הללו ימצא הנאות אלא מפני שהדמיון האגושי שבו תלוי העונג לא ישבע כמו החושים החמרים וכ"ש בהיות החמרות הללו גם מהמעיל שהוא מיבה לאהוב המלכיות שהושגו ולשמרם עם התאוה להגדילם תמיד. נעמה: עור נשאר לי לדעת, הכבור, השם, והתפארת מאיזה ממיני אהבה הם.

חובב: הכבוד שני מינים הא' כחב ובלתי ראוי והשני צודק והגון. הכוזב הוא חנופה אל בעל היכולת והצודק הוא שכר אל המעלות. הכבוד הכוזב המבוקש מבעלי היכולת הוא ממן הערב אבל מפני שערבותו אינגו בחוש אלא במחשבה לכן לא ישבעו ולא יקוצו בו. ואע"פ שבאמת הוא רתוק וזר מכל דבר נאות עכ"ז אתרי שיושג הוא נשמר ונאהב עם תאוה משולתת להרבותו אמנם הכבוד האמיתי שכר אל המעלות המובות גם שהוא ערב במבעו הוא ערבות משותף עם הנאות. ובשביל זה ונם בשביל היות הגושא שלו המחשבה הבלתי מוגבלת לכן אחרי השגתו הוא נאהב בחמרת ההגדלה חמיר ולא ישבע הארם ממנו להשיגו כל ימי חייו, אלא ישתדל לקנותו גם בער אחרי מותו והוא הנקרא באמת שם מוב (פאמא) אמנם כי עם שזה הכבוד הוא שכר המעלה הנה אינגו תכלית הגון לפעולות הנאותות והמדותיות ואין ראוי שיהיו נפעלים בשבילו כי תכלית הנאות תלוי בשלמות הנפש המשכלת, ועם הפעולות המעולות היא נעשית אמיתית נקייה וברה ועם החכמה נעשית

<sup>\*)</sup> ע"ג מלות מהכוונה השכלית כתוב: מהשל הדבר.

נעשית מהודרת מצייר אלוקי, ולכן א'א שיהיה נתלה אצל דעת האנשים המשימים הכבוד והתפארת כזכרון ובספר המקיימים השם, וגם א"א שהתכלית האמיתי מהרבר הגאות יהיה תלוי אצל תענוג המחשביי שמקבל המפואר מהתפארת והמכובד מהשם. כי אלו הם באמת שכר ראוי שיושג למעולים אבל לא התכלית שיניעם לעשות המעשים המעולים, כי ראוי להלל המדה המובה אבל אין ראוי לפעול הפעולה המדותית כדי להיות מהולל. ואע"פ שהמהללים חם סיבה להומיף המעלה הגה יהיה פתיתות אם ההלול יהיה תכלית הפעולה ומסגי קשר התענוגים אלו עם הגאות הם חשובים תמיד ונאהבים עם חמרה להגדילם.

נעם ה: הרי השבת לכל שאלותי וראיתי איך כולם הם מהערבות המחשביי אלא שיתערב בקצחם המועיל ובקצתם הגאות ובקצתם שניהם ולכן לא יולידו שובע תצער כלל. ונשאר לי עתה לדעת ממך מהאהבה האינושית ומהאהבה האלקית מאיזה מין דם, חובב: אהבת האנשים היא לפעמים בשביל המועיל ולפעמים בשביל הערב. אמנם אלה אינם אהובים שלמים ואינה אהבה קיימת כי בסור סיבת האהבות הללו רצוני בסור התועלת והערכות תתבשל האהבה המסובבת מהם אבל האהבה האינושית האמיתית היא הנולדת מאהבת הנאות ומהקשר המעלות שהוא קשר כלתי מתמומם ומוליד אהבה קיימת ושלמה, וזו לבדה הראויה והמשובחת שבכל האהבות האינושיות, והיא סיבה לקשור יחד את האוהבים כ"כ בחזקה שהפוב והרע של כל אחד מהם יהיה משוחף לשניהם. ולפעמים המוב יענג את האוהב או הרע יצער אותו יותר מהקבל אותם בעצמו, וררבה פעמים יקבל האדם מנומי אוהבו כדי להקל מעליו או כדי לסייעו בצרותיו. לפי שהחברה בצרות ממעמת הרנשתם והפלומוף גדר אהבות הללו באומרו שהאוהב האמיתי הוא איש אחד כנאהב עצמו\*) להורות שמי שיש לו אהבה אמיתית יש לו חיים כפולים משוחפים בשני נופים בשלו וכשל אוהבו באופו שאוהבו הוא איש אחד מעצמות הנאהב וכל א' משניהם יש לו בעצמו שני חיים החיים שלו והחיים של אוהבו וכאהבה שוה אוהב שני גופים ומקבל ומקיים שני החיים יחר, ולזה צותה התורה הקרושה באהבה האמיתית ואהבת לרעך כמוך רצונה שתהיה האהכה באופן שיתאחדו בשוה ושתהיה אהבה אחת בעצמה בנפש כל א' משני האוהבים וסבת האחדות והסשר הזה הוא התייחסות או הצמרפות המעלה או החכמה של שני האוהבים שבשביל רוחניותה והברלה מחומר והפרדה מהנשמות תמור ותמלק התחלפות האישים ופירור הנופים ותוליד באוהבים מהות אחד רוחני מתקיים עם יריעה ועם אהבה ורצון אחד משותף לשניהם כ"כ נעדר מחילוף ופירוד כאלו היה באמת נושא האהבה נפש ומהות אחד לכד מתקיים בשני אישים ולא מתרבה ברם, ומוף מוף אני אומר כי האהבה הנאותה עושה מאיש אחר שנים ומשנים אחר, נעמח: בקצור דברים השמעתני כמה עניינים מהאהבה האינושית ועתה נבוא אל האלוקית שתאותי לדעתה בהיותה היותר מעולה ועליונה. חובב: האחבה האלקית כלבר שהיא נאותה היא כוללת בעצמה הטוב והנאות שבכל הדכרים לפי שהאלקית היא ראשית \*\*) אמצע ותכלית לכל הפעולות הנאותות. נעמה: אם הוא ראשית איך אפשר שיהיה תכלית וגם אמצע? חוב ב: הוא ראשית לפי שממנו נאצלת הנפש הפועלת כל המוב האנושי והיא איננה אלא ניצוץ קפון מחזוהר האלקי הבב"ת מיוחד אל האדם כרי לעשותו שכלי נצחי ומאושר. וגם הנפש הואת כדי לפעול הדברים הנאותים צריכה לקבל מהאור האלוקי, הנה בשכיל חבורה עם הנוף והתקשרותה בחשכת החומר איננה

<sup>\*)</sup> ע"ג שחי המלוח כנאהב עצמו כחוב: מעצמוח הנאהב. \*\*) ע"ג המלה ראשיח כחוב: החחלה.

יכולה להציע אל הקנייגים המעולים מהמרות ואל העניינים המהדרים ובהירים מהחכמה אלא בהיות, האור האלקי מאור אותה בהם. כי כמן שהעין עם שהוא בהיר בעצמו אינון יכול לראות הגונים והתסנות ושאר מוחשות בלא אור השמש שבהיותו מהפשמ בעין עצמן ובנושא הגראה ובמרחק שביניתם הוא גורם דראייה בפועל, כך חשבל האנישי עם שהוא, בהיר, מעצמו תברת ועקירות החומר יעבבהו מאד בפעולות הציעות והשקלוות עד שהוא, צריך אל האוב האלקי, להוציאו אל הפועל בהאירו הפינים וצורות, הדברים הנאנתים ומתרחק של המחשבה ויעשהו שכלי בפועל מבין וחכם גומה לכל הדברים הגאנתים ומתרחק מקל, צד האל יול הקינו ממנו כל תעקירות נשאר מאיר בפועל ושלם באופן כי מקל, צד האל יול הקועל שלהם, ובתיות האל הגדול עצם דמוב העליון והגאות והמעלה בין הקרים באותים. של הארש, בין הקרים בנאותים של הארש, בין הקרים בנאותים של הארש, בין הקרים בנות שלהת מבות ומעלה האמית והתחלה האמיתית והפוצל העליון ולא, היה בות שום מפק אמנם אוך הוא אמצעי ותכלית להם?

חובב: הוא ית' אמצעו להוציא, אל הפמול כל מעשה מעולה ונאות מפני שבהיות החשוקה האלוקית מיוחרת יותר בפרטנת לאנתם שבבלו מהמעלות האלפינת ולעולם יותר פרשית כפי מה שקבלו, מהם יותר, אין שום מפק שהם בעזרים מאר בפעולת המעלות הדם בסייען אותם להשיג הפעולות הנאותות ולהביאם אל השלמות. ועוד הוא ית' הוא אמצעי לפעולות אלו באופן אחר, וזה כי בהיותו כולל בעצמו. כל המעלות והשלמיות הנה הוא דונמא, לכל המבקשים לפעול המעלות. כי איזהו רחמנות וחנינה גדולה יותר מהאלפית? ואיזהו צחק יותר שלם מהנהגתו.ית'. ומה הוא המוב יותר גדול והאפת הזותר קיים והחכמה היותר עמוקה והתבונה היותר ישרה, מאותם שאנו מכירים בן ית'? ולא שנכיר אותם כפי מה שהם בעצמו אלא ממעשיו שאנו רואים במציאות ובהנהגת בני העולם, באופן שההתבוננות במעלות האלוקיות להיות לו דמות ורוגמא הם דרך ואמצעי למשוך האדם לכל המעשים השובים והמעולים ולכל עניני החכמה שתוכל להניע המדרנה האינושית באופן כי האל מלבד שהוא אבינו בהווייה הוא ג'כ מלמה ומנהיג נפלא להגיענו לכל דבר נאות (ונפרא) ומעולה. נעם ה: מה מוב ומה נעים אצלי לדעת כי האל מלכד היותו התחלה הוא עוד אמצעי לכל מובנו ועתה הודיעני איך הוא נ"ב תכלית. חובב: הוא לבדו ית' הוא חכלית מסודר לכל פועל אנושי לפי שהמועיל הוא כדי לקנות הערבות הראוי והערבות ההכרחי הוא לקיום האדם שהוא בשביל שלמות הנפש והיא נשלמת ראשונה בקניין המעלה ואחריו בבואה אל החבמה האמיתית שתכליתה הוא הכרת האל ושהוא תכמה עליונה וטוביות עליון ומקור כל מוב וזאת. ההכרה תוליר בנו אהבה עצומה מלאה שלמות ומוביות כי כפי מה שהדבת ניכר לפוב כך תהיה שלמות האתבה אליו. ואהבת האל היא מעולה מכל אתבה אתרת נאותה ומכל פועל נעלה.

גע מה: פעם אחרת שמעתי ממך שאמרת כי להיותן ית' בב"ת ובעוצם השלמות אין כח להכירו בשכל ברעת האנושי שהוא בכל רבר בעל תכלית ומוגבל. כי הדבר הניכר צריך שיושג ואיך יושג הבב"ת מהב"ת והגדול בתכלית מן הקטן? וכיוון שאיא להבירו איך יהיה נאהב? שכבר אמרת כי הדבר הטוב צריך להכירו קודם שיהיה נאהב. חובב: האל ית' הוא נאהב כל מה (שהוא) ניכר וכמנ שא"א שבני האדם יכירוהו בשלמות ולא שישיגו חכמתו כך א"א היות נאהב מהם באותה

באותה מדרגה מאהבה הראויה לו מצד עצמו ודעתנו לא ישיג עוצם אהבח כזאת אלא יכירדנו כפי אפשרותנו ולא כפי מעלחו וכן רצוננו לא יאהבהו כפי הראוי לו אלא כפי אפשרות כח האהבה שלנו. ג ע מ ה: א"כ אפשר להכיר דבר שהמכיר לא ישיגהו?

חוב: די שיושג מהדבר אותו החלק הניפר כי הגיפר יושג מחמביד כפי יכולת המכיר ולא כפי הגיכר. שהרי חמונת האדם היא תתחקה במראה לא כפי שכנות עצמות האדם היא מקבל חציור ולא שכמות עצמות האדם אלא כפי יכולת שלמות המראח שחוא מקבל חציור ולא המהות, וכן העין ישיג האש לא כפי מבעו הבוער שא"ב ישרפנו אלא כפי מראה ותמנגתו, ומה נבקש משל יותר נכון מהיות חצי הגלגל הגדול מחשג מדבר כ"כ קמן כמו הבת עין כי לתכלית קטנותה היו מן החכמים שאמרו כי בלתי מקבלת שמם חלוקה מבעית א"ב העין משיג הדברים בפי כחי הרואה וכפי שעורו ומבעו ולא כפי עומק מהונת האלקי ותכמתו ואל ההברה הואת נחשבת האהבה האלקית כפי ערך יכולת הרצון האינושי ולא כערך מוביותו ית' הבב"ח: האהבה האלקית כפי ערך יכולת הרצון האינושי ולא כערך מוביותו ית' הבב"ח: האהבה האלקית כפי ערך כולת הרצון האינושי ולא כערך מוביותו ית' הבב"ח:

נעסה; הורעני נא אם תשתקף חמרה עם אהבה זאת, חזבב: אהבת האל אננה משולת לעולם מכוסף ותאוה עצומה להשיג מה שחסר מהכרחו באופן שבתוספת ההכרה תוסיף האהבה ולהיות מהותו ית' עודף על ההכרה האינושית בלי שום ערך וכן פוביותו ית' על האחבה שיש לבני האדם אליו לכן נשאר תמיד אל האהם -חמרה מאושרת עצומה ונפלאת להוסיף תמיד ההכרה והאחבה האלקית וזה התוספת אפשרית לעולם אל האהם מצד הגושא הניכר והנאהב אע"פ שמצד האדם אפשר שהיו דברים אלו (רצוני הדכרה והאחבה) מוגבלים באיזה מברגה שלא יוכל לעבור אותה או שגם להגיעו במדרגה האחרונה ישאר לו כוסף ותמדה לדעת מה שיחסר לו מבלי שיופל להשיגו לעולם גם שיהיה מאושר וזה לתומפת הנושא המושג על היכולת האינושי, וזה הכוסף הנשאר אין ראוי שיענם את המאושרים על החסרון כיון שאין בחק האים להשיג יותר אבל ראוי שיענם תענוג נפלא למה שהגיע לתכלית אפשרותם בהכרה ובאחבה האלקית. נעמה: מעוג נפלא למה שהגיע לתכלית אפשרותם בהכרה ובאחבה האלקית. נעמה: כיין שבאנו לענין זה רצוני שתודיעני במה הוא תלוי האושר האינושי.

חוב-ב: דענת האנשים כזה מתחלפים כי רבים שמוהו במועיל ובקנות רבוי
הגכסים כל הימים אשר האדם חי, אמנם שקרות הדעת הלו הוא מבואר כי אלוהמובגת התצוניות הם בשביל הפנימיות והאושר ראוי שנתלה ביותר מעולה כי
המובגת לכל השאר והוא איננו תכלית לזולתו וכ'ש כי המובות החצוניות הם
תת יד ההדמן והאושר ראוי שיהיה תחת יכולת האדם, ואחרים חשבו כי האושר
תלוי בערב והם האפיקורסים המאפינים הפסד הגפש ותושבים שאין שום אושר
לאהם אלא הערב והעונג מאיזה אופן שיהיה, וגם שקרות הדעת הזה איננו נעלם
לפנ שהערב מפסיד א'ע כבואו לשבעה ולצער והאושר נותן עונג שלם וגמוד,
וכבר אמרנו למעלה כי תכלית הערבות הוא הגאות והאושר איננו תכלית לדבר
זולתו אלא הוא מבה תכליתית לכל זולתו, ולכן אין ספק כי האושר נתלה אצל
הדברים הנאותים ואצל פעולות וקניני הנפש המשכלת שהם היותר מעולים זתכלית:
שאר הקניינים האנושים והם אותם שבשבילם האדם הוא אדם ומעולה מכל בעיה,
שאר הקניינים האנושים והם אותם שבשבילם האדם הוא אדם ומעולה מכל בעיה,
ג ע מ ה: כמה הם ומה הן הקניינים מהפעולות השכליות? חוב ב: אומר

בעם היה בשורום ושורהן הקניינים שהפעולות השביות? הרבב: אומד שהם המשה, אומנות, תבונה, שכל, רעה, חכשה, ארשי, פרודינצא, אינשילישו, סיאינצה, ספיאינצא, נעמה: איזהו גדרם?

תובב: האומנות הוא קנין מהמלאכות הנעשים כפי השכל בידים בפעולה: נשמית גשמית ונכללים כזה כל המלאכות הצריכות כלי גשמי. התבונה היא קניין מהפעולות הגעשים כפי השכל והיא אצל פעולת המדות האנושית ובו נכללים כל המעלות המדותיות הגעשים מצר הרצון וכן ההפעליות הרצוניים מאהבה וחמרה. השכל הוא התחלת ידיעה והוא קנין ידיעות שהן מוסכמות וידועות לכל בשבע מיד שיבין הארם פתרון המלות כמו ההקדמה האומרת שראוי שיבוקש השוב וירוחק הרע ושא"א שההפכים יעמרו יחד וכיוצא באלו שהכח השכלי מתעסק בהם בתחילת מציאותו. הדעה היא קניין מההכרה והתולדה (או המשפט) הנמשך מההתחלות הגו' ובו נכללו השבע (הכמות) ארטי ליביראלי, ובזה מתעסק ונפעל השכל באמצע מציאותו. החכמה היא קנין משותף משניהם כל' מההתחלות ומהמשפטים של כל מדברים הנמצאים וזו החכמה היא המגעת אל ההשגה היותר עליונה בדברים הרחציים וקראוה היוונים אלקית (טיאולוגיאה) ונקרא פילוסופיאה ראשונה להיותה הראש לכל הידיעות והשכל האנושי נפעל ומתעסק בה בסוף מציאות ובתכלית שלמותו. נ ע מ ה: הגידה לי באיזה מאלו הקניינים תלוי האושר. חו ב ב: מבואר הא שאינו תלוי באומנות ולא ברבר מלאכותי כי הם מעיקים ומרחיקים את האושר לא די שלא יולידו אותו. אלא הוא תלוי בשאר הקנינים שפעולותיהם נכללות למעלה מידותית או בחכמה שהאושר תלוי בהם באמת.

נעמה: רצוני שתודיעני יותר בפרטות באיזה משתי אלו תלוי האושר לבסוף במעלה או בחכמה. חוב ב: המעלות המדותיות הם דרכים הכרחיים אל האושר אבל הנושא העצמי לו היא החכמה שא"א שתושג בלי המדות הדם. כי מי שאין לו מעלות המדות א"א שיהיה חכם כמו שהחכם א"א שיהיה משולל מהמעלות המדותיות, באופן שהמעלות הם דרך אל החכמה והחכמה הוא מקום האושר. נעמה: הידיעות הם רבות ומינידם מתחלפים כפי רבוי הדברים המושגים וכפי התחלפות אופן השנתם כשכל לכן הודיעני באיזה מדם ובכמה מדם נתלה האושר אם בהכרת כל הדברים או במקצתם או בהכרת והשגת דבר אחד בלבד ואיזה דבר אפשר שיהיה זה שבידיעתו יהיה שכלנו מאושר.

חוב: היו קצת מהחכמים שחשבו כי האושר חלוי בהשנת חכמת כל הדברים אחד מרם לא נעדר. נעם ה: ומה היא מענתם בקיום זאת הדעת? תוב: אמרו שהשבל האנושי בתחלתו הוא כתני בלבד אל ההשכלה ואותו הכת איננו מיוחד לשום דבר פרמי ארא משותף וכולל לכלם, והנה (כמ"ש אריסטו) שכלנו במבעו הוא יכול להשכיל להכיל ולקבל כל דבר כמו מבע השכל הפועל שהוא עושה את הדברים מושכלים ומאיר מהם את שכלנו הכחני ומחקה בו כל דבר שאין זה אלא יציאתו מאפלת כתניותו אל הפועל בהארת השכל הפועל. וכין שהוא כחניי לכל הדברים שבמציאות ראוי שיהיה שלמותו ואושרו בהכירו את כלם באופן שלא ישאר בו שום כתניות וחסרון וזו היא ההצלחה האחרונה והתכלית המאושר של השכל האנושי כי בזה הוא מתאחד ומתהפך בשכל הפועל ע"י הסרת כל הכתניות שבו שהיה מיבת פרודו ובזה השכל ההיולואני בשכל הפועל נמור וההתאחרות הזה הוא שלמות אחרון ואושר אמיתי ונק' דבקות נשכל ההיולואני בשכל הפועל.

נעם ה: מענות אלו נראים לי חזקות ובריאות אמנם נראה שהן מורות יותר על העדר האושר מעל מציאותו. חובב: מפני מה? נעם ה: מפני שאם א"א של העדר האושר מעל שיכיר כל הרברים א"א שיאושר לעולם כי הוא כמעש נמנע

נמגע שאדם אחד ישיג כל דבר מפני קוצר חייו והתהלפות ורבוי הנמצאות. חובב: צרקת בדבריך והוא מבואר שהיא מן הגמנע שארם א' יכיר כל הנמצאות בפרטות, לפי שבמקומות מתחלפים מן הארץ יש כמה מיני צמחים מתחלפים וכן בע'ח ומורכבים אחרים ואדם אחר אינגו יכול לעבור בכל חוג הארץ להבירם וכ"ש שאינו יכול לראות מצולות הים שיש שם מיני בעיח הרבה יותר מאותם שביבשה, עד שיסופק איזהו ממספר יותר גדול אם העינים או השערות שבמציאות כי יש לחשוב שמספר מיני הב"ח שבים איננו פחות משערות הב"ח שביבשה. ואיז צריד לבאר המנעות השנת הדברים השמיימים ומספר דבוכבים שבגלגל השמיני ומבע וסגולת כל אחר מהם שמריבוים גתחברו המ"ח תמונות השממיות שהי"ב מהם הם באזור (זוריאקו) שהוא הררך שבו ירוץ השמש (וכ'א מכוכבי הנבוכה) בתנועתו וכ"א תמונות הם כלפי צפון מן הכן השוה עד הכומב הצפוני הנראה לנו הנק' (מראמונמנה) והמ"ו אחרות הם הגראים לנו כלפי דרום מן הקו השוה עד הקושב הדרומי הנסחר לנו, ואין ספק כי בחלק ההוא כלפי הקומב נמצאים כמה כוכבים אחרים בתמונות בלתי נודעות לנו להיותם תמיד תחת האופק שלנו שסכלנו אותם כמה אלפי שנים גם שבזמננינו נודע מדם איזה דבר ע"י ספינות הפורטוניםי והספרדים שהלכו שם. ואין צריך לזכור מה שגעלם מאתנו מעולם המלאכים הרוחני והשכלי ומהדברים האלקיים שהשגתנו בהם היא קשנה יותר כשפה אחת בערך אל הים הגדול. גם לא אספר כמה הם הדברים שאנו רואים ואיז אנו משיגים אותם ואפי' מהמיוחרים אלינו עד שיש מי שיחשוב שההבדרים האסתיים דם נעלמים מאתנו. אמנם לפתות אין ספק שיש כמה דברים בעולם שא"א לראות ולהרגיש אותם ולזה א"א להשיגם. כי (כמ"ש הפילוסוף) אין שום רבר בשכל שלא תהיה תחלה בחוש. געם ה: ואיך לא? אינך רואה שהרברים הרוחניים משנים בשכל בלי שיהיו לעולם נראים או מורגשים. חובב: הרברים דרותציים דם כולם שכל והאור השכלי הוא בשכלנו כפי מה שהוא בעצמו ע"י התאחרות והמבע שביניהם ואינם כמו הרברים המוחשים שבהיותם צריכים אל השכל שישכילם הוא מקבלו אותם כמו דבר הגכלל בדבר אחר כי בהיותם חומריים אמת הוא כי א"א שיהיו בשכל אם לא יהיו תחלה בתוש שמביר אותם באופן חמרי, נעמה: אתה חושב שכל המשיגים הדברים הרוחגיים משיגים אותם ע"י אותו ההתאחרות והמבע שביניהם?

תוב: איני אומר כן עם היות שזו היא ההשגה השלמה לדברים הרוחניים. כי יש דרך אחרת ג"כ להכיר הדברים הרוחניים והיא ע"י פעולותיהם הגראים או הגשמעים. כמו שאת רואה כי מתנועת הגלגל התמידית יושג שהמניע איננו גשם ולא כת בגשם אלא שכל רוחני נבדל מחומר. הרי שאם ענין תגועתו לא היה תחלה בחוש לא היה ניכר השכל המניע. ואחרי זאת הדברה וההשגה תניע השגה אחרת מהדברים הרוחניים השותר שלמה שהיא בהשיג שכלנו הדברים הרוחניים בתצמו כשהוא מניע להיות שכל בפועל ע"י התאחרות להאותות ולהתרמות המבע שבין זה לזה.

נעם ה: הבנתי זה עתה לא נעזוב הכוונה. אתה אמרת שהאושר א"א שיהיה תלוי בהשגת כל הדברים כי זה נמנע א"כ איך קצת הרכמים הניתו זה?

תוב: החכמים ההם לא כוונו שיהיה האושר תלוי בהברת כל דבר בפרמות אלא קראו ידיעת כל הרברים ידיעות כל החכמות המעיינות בכל הדברים עם איזה סדר וכללות כי בהודיעם סיבות ומעמי כל דרברים וכל מיני מציאותם הרי הם נותנות הכרה כוללת מכולם אע"ם שקצתם אינם נמצאים בחוש בפרמות. נעמה נעם ח: והשנת כל ההכמות אפשר הוא לאדם אחד? חוב ב: אפשרות זה רחוק מאוד והפילוסוף אומר שמציאות כל החכמות הוא קרוב מצד ורחוק מצר קרוב שימצאו בכל האנשים, ורחוק בארם אחר. ואם אולי ימצאו א"א שהארשר יהיה תלוי בהברת דברים רבים ומתחלפים יתר מפני כי (כמ"ש הפלוסוף) האושר הוא חלוי בהיות לארם ההשנה וההכרה בפועל לא בהיות לו סנייו ההשנה. כי הרכם בהיותו ישן אינו מאושר אלא הוא מאושר כשהוא מתאחד ומתענג בהשכלה וא"כ בחברת האושר נתלה בפועל א' לבר מתהשכלה. כי אעפ"י שיחזיק הארם חרבה קניינים יחד מהתכמה מ"מ א"א להשכיל בפועל אלא דבר אחר. באופן שאין האושר תלוי בהשנת כל הרברים ולא בהשנת הרבה מהם אלא בהשנת דבר אחר. אמנם האמת הוא שכדי להגיע אל האושר צריך תחלה שלמות נדול בכל הרכפות. תחלה במלאכת המופת והבדלת האמת מן השקר בכל מיני עיון וחקירת הנקרא הגיון (לוייקא) ואח"ב בפילוסופיא המרותית (מוראלי) אובאופן ההשתמש בתבונה ובפעולות המערות וכן בפירוסופיא המכעית המעיינת במבע כל הדברים שיש לדגם תנועה וחתחלפות או השתנות וגם בפילוסופיאה הלמודית (מאטימאמיסאלי) שהיא מהרברים שיש להם כמות של שעור או של מספר ואם היא מהמספר המוחלם היא חכמת המספר (אריממיטיקה) ואם היא ממספר קולות נקרא חכמת הניג'ון (מוזיקה) ואם בשעור המוחלם היא רובמת השיעור (ייאומאטריאה) ואם בשיעור הגופים השמייפים ותנועותיהם היא חכמת התבונה (אסמרולוייאה) ועל כולם צריך להיות שלם באותו חלק מהחכמה היותר קרוב אל הדבקות המאושר שהוא הפילוסופיאה חראשונה הנכרא בירור הכמה מפיאינצא והיא המעיינת בכל הדברים שיש לחם מציאות וכפי מה שיתיה מציאותם יותר מעולה יהיה עסר עסכה בהם וזאת התכמה לבדה היא החוכרת בדברים הרוחניים ונצחיים שמציאותם הוא יותר גדול וניכר אצל המבע ממציאות הרברים הגשמיים הנפסדים אע"פ שאצלנו הם ידועים פחות פתנשפים לפי שאינם פושגים בחושים כפורם באופן כי השכל האנושי בהשגה היותר כמו עין העמלף אצל האור כי אינגן יכול לראות אור השמש שהוא היותר בחיר לפי שאין עינו יכול לקבל כ"כ בהירות, והוא רואה אור הלילה הנערך אליו וזאת הרכמה והפילוסופיאה הראשונה היא המנעת להשגת הדברים האלקיים האפשריים אל השכל האנושי ולזה נקרא חכפת אלקית באופן כי ידיעת החבפות חפתחלפות היא חכרחית אל תאושר אמנם אין האושר תלוי בהם אלא בהשונה שלמה מרבר א' בלבר. נעפח: תבאר לי איזה השנה היא זאת ומפה היא שהיא לברה תוכל לעשות הארם מאושר כי איזו שתהיה קשה אצרי שבסיבת האושר הקרם (במעלה) יריעת החלק לידיעת הכל כי הפענה הראשונה שבשבילה נזרו שהאושר תלוי להשיג כפועל כל הדברים והחכשות אשר שכלנו הוא כחניי אליהם נראת לי צודקת, כי כיון שהוא בכח לכולם ראוי שיחיה אושרו תלוי בהשיג אותם בפועל איד אפשר שהאושר יהיה בהשגת דבר א' לבד כמ"ש עכשיו?

תובב: מענתך אמיתית וגם דברי צודקים, והנה האמת א"א שיפתאר את עצמו ולכן צריך לחת מקום לשניהם. וראוי לחבין כי האושר תלוי בהשנת דבר אחד כי השנת כולם בפרטות הוא נמנע אמנם הוא בהשנת כלם ע"י השנת דבר אחר שבו כל הנמצאות ובחשנת הדבר ההוא יושגו כלם יתר בפועל אחד ובשלמות יותר ממת שיושגו כל אחד מהם בפרטות.

נעמה: מה הוא הדבר הזה שבהיותו רבר אחד הוא כל הדברים יחד? תובב: השכל מבעו המיוחד הוא כי אין לו מציאות ועצמות פרסי אלא הוא הוא כל הדברים ואם הוא שכל היולאני הוא כל הדברים בכח שנצחותו ומהותו אינו אלא הכרת כל הדברים בכח ואם הוא שכל בפועל מהות פשום וצורה פשוםה הוא כולל בעצמו מדרגות כל הנמצאים והצורות והפעולות שבעולם כולם יחד במהות באחדות בפשימות גמור באופן כי מי שיכול להכירו ולהשיג מהותו הנה היא מכיר בראיה אחת ובהשגה פשומה מציאות ומהות כל דברי העולם יחד ביותר שלמות ופשימות שכלי ממה שהם הנמצאים בעצמם. כי הדברים הגשמים יש להם מציאות הרבה יותר שלם בשכל שהוא בפועל מאותו שיש להם בעצמם. א"כ בהשנת השכל בפועל בלבר תושג ידיעת כל דבר ויאושר האדם.

נעמה: הודילני איזהו השבל הזה שכשיושב יביא האושר? חובב: יש אומרים כי הוא השכל הפועל שבהתרבסו עם שכלנו ההיולאני יושנו יחד כל הרברים בפועל בראייה אחת רוחנית ובהירה שבה יאושר האדם. ואחרים אומרים כי האושר הוא בהיות שכלנו מאיר כלו מרבקות השכל הפועל ונעשה כולו פועל בלי שום בחניות שאו רואה בעצמו כפי שפלות מהותו השכלי כל הדברים באופו רוחני והמשביל עצמו הוא המושכל וההשכלה יחר בלי שום הבדל והפרד, ועוד אומר כי כשנתעצם שכלנו באופן הזה הנה הוא געשה ונשאר במהות ומציאות אחד עם השכל הפועל מבלי שישאר ביניהם שום הפרש וריבוי ועל הדרכים הללו המילוסופים המעולים מרברים באושר. ויהיה ספור ארוד ובלתי מתייחם אל כוונתנו לבאר עתה מה שאמור בקיום ובסתירת דברים אלו, אמנם מה שאספר לך הוא כי אחרים המעיינים יותר באלקות (ואני עמהם יחר) אומרים כי השכל שהוא בפועל המאיר את שכלנו ההיולאני הוא האל יתעלה, וכן מאמינים בודאי שהאושר תלוי בהשנת השכל האלפיי שבו הם כל הרברים בראשונה ובשלמות יותר ממה שרם בשום שכל נברא לפי שכל הדברים הם בו בעצם לא לבד בדרך השכלה אלא בבחינת סיבה כי הוא הסיבה הראשונה ואמיתית לכל הנמצאות באופן שהוא הביבה המאצלת ופועלת אותם והצורה המציירם והם נעשים בשביל התכלית שהוא מיישירם ומסנו באו ובו ישובו בסוף כי הוא התכליה האחרון האמיתי והאושר הכולל, הוא הנמצא הראשון ומהשפעת מציאותו נמצאים כל הדברים הוא השכל העליון הפועל הנמור שממנו נמשך כל שכל ופועל ושלמות ואליו מתיישרים כי הוא התכלית השלם והם עומרים בו באופו רוחני בלי שום פרוד או ריבוי אלא באחרות פשומה, הוא המאושר האמיתי הכל צריכים לו והוא אינו צריך לזולתו בהשינן את עצמו הוא משיג את כולם ובהשיגו הוא מושג מן עצמו. וההשגה אותו היא כולה אחרות גמורה למי שיכול להשינו וגם שא"א להשינו בשלמות ישיגהו כפי יכולתו. וכשישיג השכל האנושי או המלאכיי כפי כחו ויכולתו את כל הרברים בתכלית השלמות יגיע אל הצלחתו ואישרו ובזה ישאר מאושר כפי מדרשת מציאותו. ולא אאריך עוד בזה כי אינו מכוונתנו בספור הלו וגם לפי שהלשון האנושי לא תספיק לומר בשלמות מה שנורע מזה אצל השכל והדיבור התמרי איננו יכול לבאר הפשימות השכלי של הרברים האלקיים. ודי שתרעי כי האושר שלנו תלוי בהכרת והשנת האלקות שבו נראים\*) בשלמות כל הדברים. געמה: לא אומיף לשאול ממך עוד בזה כי יספיק זה לכח השנתי ואולי הוא יותר מדאי אלא שיש לי ספק אחר כי כבר שמעתי שהאושר איננו חלוי בפרפות בהכרת האל אלא באהבה אותו ובהתענג בו.

חובב

ש"ג המלה כחוב: מושגים. (\* 3

תובב: בהיות האל לבדו הנושא האמיתי אל הצלחתנו אנו אוהבים אחתי ודי לך שתרעי כי שניהם הברחיים אל האושר.

נעם ה: חפצי לדעת מענות כל א' משני דעות אלו. חו ב ב: האומרים שהאושר תלוי באהבת האל מענתם הוא כי האושר הוא בפועל האחרון שתעשה הגפש כלפי האל לפי שהוא התכלית האנושי האחרון שתחלה צריך להבירו ואות"כ לאהבו, נמשך מזה שהאושר איננו תלוי בהכנה אלא באהבה שהוא הפועל האחרון עוד מביאים סיוע לזה מהעונג שהוא עקר וראשיי באושר והוא מהרצון ולכן אופש שהפועל האמתי של האושר הוא רצוניי ר"ל האהבה שבה תלוי העונג לא בפועל ההשכלה שאין בו כ'כ תענוג, ואחרים מוענים בהפך ואומרים כי האושר תלוי בפעולת הכח היותר ראשי ורוחני שבנפשנו וכיון שהכת השכלי הוא יותר שעולה מהדצון ויותר נבדל מחומר נמשך מזה שאין האושר תלוי בפועל הרצון שהוא האהבה ויותר נבדל מתומר נחשר והתענוג נמשכים אל ההכרה אבל אינם התכלית הראשיי. נעם ה: הדי כל מענה מהם חזקה ועתה הודיעני את דעהך.

חוב: קשה הוא לפסוק דבר שנחלקו בו כ"כ הפילוספים הקרמונים והאחרונים אמנם להפים דעתך אומר לך רבר זה בלבד בספור הלו שבו הפסקת את כוונתי להגיד לך איך הוא חמרת אהבתי נגדך. נעם ה: תאמר זה בלבד ואתר שנהיה שבעים מהדברים האלקיים נוכל לדבר יותר באמת מאהבתנו האנושית. חוב ב: מן הגזרות האמיתיות וההכרחיות אחת מהן הוא כי האושר תלוי בפועל האחדין של הנפש להיותו התכלית האמיתי והשנית היא שהוא תלוי בפועל הכח מתנפש היותר מעולה ורוחני והוא השכל, גם א"א להכחיש שתקדם ההכרה אל האהבה אבל לא ימשך מזה שתהיה דאהבה פועל הנפש האחרות כי צריך שתרעי כי יש שני מיני הכרה בכל הרברים הנאהבים ונחמרים, האחת קורם אל האהבה הנמשכת ממנה ואיננה הכרה שלמה אחריית (אונימיווה) והשנית היא אחר האהבה ומפובבת מן האהבה והיא הברה של עונג אחריית שלכה. והמשל כי הברת חלהם תחילה הוא סיבה שיהיה נאהב ונחמר אל הרעב שאם לא יכירנו בחוש לא יוכל לחמוד ולאהוב אותו וע"י אהבה וחמרה זאת הוא מניע אל ההכרה האמיתית האחריית של הלחם שהיא בעת היותו נאכל בפועל. כי הכרת הלחם האמיתית היא במשום אותו וכן יארע באיש עם האשה כי בהכירו אותה יאהבה ויחמרה ומתוך האהבה יגיע אל ההברה האחדיית (אוניטיווה) שהיא ההכלית אל החברה. וכן בכל דבר אהוב ונחמר כי בכולם האהבה והחמרה הם אמצעיים להביאנו מתרכרה הבלחני שלמה אל השלמה האחרית שזה הוא התכלית האמיתי אל האחבה והחמדה שחם הפעליות של הרצון המביאים מן ההכרה הנפרדת אל ההכרה באחרות ודבקאת שלם. וכאשר תביני זה המבע הפנימי תכירי כי (ההפעליות הנוכרים) אינם החוקים מחמרה ואהבה שכלית. עם היות שלמעלה באופן כולל ומשותף ספרנו אותם בדרך אחר באופן שנוכל לגרור את האהבה באפת שהיא חפרה להתענג באחרות עם הדבר הגיכר לנו\*) מוב וגם שהחמרה מורה העדר הדבר הגיכר לנו" משלה. עתה אומר כי עם שהדבר המוכ ימצא ויהיה מושג מ"מ אפשר שיהיה נחמד לא להשיגו כי כבר הושג אלא להתענג בו בהברה אחריית שזה העונג העתיד יתכן להמוד אותו כי אינגו עדיין והחפרה הואת נקראת אהבה ותיא לדבר בלתי פרשנ שיחמוד להשינו או לדבר מושג שיחמוד להתענג בו באחרות ושניהם נקראים בעצם חמרה אלא שהשנית יותר ביחוד נקרא אהבה, באופן שנגדור אהבה כי היא השרה

<sup>&</sup>quot;) ע"ג החלות הגיכר לנו כתוב: שנשפפהו.



חמרה להתענג עם אחריות או חמרה להתהפך באחריות ברבר הנאהב. ואחזור אל בוונתי ואומר כי תחלה תהיה הדברה לאל כפי האפשר אל דבד נכבד ונעלה ובהיותנו מבירים שלמהו בזולתו לפי שלא נוכל להבירו בעצמותו אנו אוהבים אותו בחמרה לדתענג בו בהכרה אחריית היותר שלמה שאפשר. וזאת האהבה והרמרה העצומה היא סיבה שנפליג בעיון כ"כ גרול עד שיתעלה שכלנו באופן שבהיותו מהבל הארה מחן פרטי אלקי הוא מגיע להכיר יותר למעלה מהיכולת והעיון האנושי והוא מתאחר ומתרבק כ"כ עם האל עד שהוא מכיר בעצמו כי הוא ניצוץ וחרק אלקי יותר משכל אנושי ואז ישבע תשוקתו ואהבתו בעונג יותר עצים מאותו שהיה לו בהכרה הראשונה ובאהבה הקורמת, ואפשר שתשאר האהבה והרמרה להתמיד העונג באחרות הזה האלקי שהיא אהבה אמיתית, וגם לא אגזור אומר שיורנש תענוג בזה המציאות המאושר אלא בעת וזמן השנת האושר שאז יםצא העונג בשביל השנת הדבר הנחמר. אבל בהמשך מציאות האושר וההצלחה האחריית אין שם שום רושם של חסרון (וכמו כן אין לומר שיהיה שם עונג) אלא אחרות שלם מספיק ומשביע שהוא למעלה מכל עונג שמחה וששון. ובכלל אומר לך שאין האושר תלוי באותו פועל של הכרת האל המוליד האהבה וגם לא באהבה הנמשכת מאותה הדברה אלא הוא תלוי בפועל הרבקות מהדברה האלקיית האחריית והפנימית שהיא תכלית שלמות השכל הגברא והוא הפועל האחרון והחבלית המאושר שאז השכל הוא אלקי יותר מאנושי. ולכן אחרי שהזהירה אותנו תורתנו הכרושה להביר שלפות ופשיטות אחרות האל ואח"ב לאהבה אותו יותר פתועלת המועיל ועונג הערב ומכל דבר אחר מנב ונאות אל הגפש והרצון השכלי אמרה לתכלית אחרון ובו תרבק ובמקום אחר בייעדה האושר האחרון אמרה ובו תרבסון בלי יעוד דבר אחר כמו חיים ותפארת ועונג מחמיד ואורה ושמחה וכיוצא, לפי שהדבקות הוא שם יותר סיוחד ועצמי הרומו האושר וההצלחה הכולל כל מוב ושלמות הנפש המשכלה כי הוא אושר האמיתי. אמנם באלו החיים איננו נמל להשיג אושר כזה וגם שיושג אינגו נקל להתמיר בו לעולם וזה לפי שבעודנו כאו יש לשכלנו קצת התאחדות עם החומר הגופני. ולפיכך מי שהשיג הדבקות הזה בחייו לא התמיר בו אלא חזר להשנת הרברים הנשמיים כבתחלה זותתי במוף ימיו שבהיות נפשו שבקה עובה את הגוף בהחלם ונשארה עמו ית' בתכלית האושר והנפש ההיא אחרי הפרדה מהחומר עם כ"כ עילוי וחשיבות היא משתעשעת וסתעלסת לנצח בלי שום מונע ברבקותה המאושר בזיו האלקי, באופן שמתעלסים בו המלאכים העליונים והשכלים הנבדלים מניעי הגרמים השממיים כל אחד כפי מדרגת שלמותו לנצח. והנה רעיתי נראה לי שראוי שיספים לד זה המעם מהעניינים הרוחניים. ואשוב אל כוונתי לאמר ראי אם אוכל למצוא תקנה אל הצער אשר הפעליותי הרצוניים מולידים בי כדי שתתקיים נשמתי בי.

נ עם ה: רצוני שתודיעני תחלה מאיזה מין היא האהבה שיש לך עמדי כי אחרי שהשמעתני איכות כמה אהבות ותאות מתחלפות באנשים וחלקת אותם לנ' מינים ראוי שתודיעני עתה מאיזה מין היא אהבתך זאת.

חוב: מין אהבתי זאת איני יכול להכירה ואיני יודע להגידה הריני מרגיש יכולתה ואיני משינה כי בהיותה כ'כ חזקה נעשית מושלת עלי ועל כל כתותי והיא כמו מנהיג ראשיי מכרת אותי ואני עבר משועבר איני יכול להכירה אמנם אני מכיר כי חמרתי תבקש את הערב.

נעמה: א"כ אין ראוי לך שתבקש שאמלא רצונך ולא להאשימני אם לא

אסכים לך כי אתה הוריתני שבהשגת הערב מלבה שתפסק החמרה עוד תעדר האתבה ותתהפך לשנאה. חוב ב: אינך רוצה לבחור מספורנו זה פרי מתוק לחבר ונעים לנפשי ומי יתן שלא תבחרי פרי רע ומר כדי לרגיוני ולא תהיי בזה ממשלמי מובה וממלאי חמר ורחמים אחרי כי החץ אשר יריתי בקשתי לעשות בקשתיך תרצי להביאנו בכליותי ולבי. נעמה: אם אהבתך לי הוא יקר אצלך כמו שאחשוב היאות שאגרום העררת בעשותי רצונך הלא לאכזריות יחשב גם לי גם לך כי אבשל אהבתך וחיותי נאהבת לכן אהיח יותר מלאה רחמים כשלא אמלא תכלית תאתך המשולתת כדי שלא לתת תכלית ומוב אל האהבה הגעימה. חוב ב: את מועה או רוצה להמעותני בעשותך הנחה כוזבת לאמור כי אסרתי לך שבקשת הרבר הנחמר יפסיק האהבה ויוליר שנאה ואין דבר במל יחתר מזת. נעמה: מדוע במל? הלא בפיך מלאת לאמור כי מגולת הערב הוא שהשביעה ממנו יבמל האהבה ויוליד שנאה. חוב ב: לא כל ערב יגרום זה כי המעלה והחכמה ערבים למוציאיתם ולא יקוצו בהם לעולם אבל יבקשו להרכותם המות גם בדברים שאינם ממין הנאות כמו הגבורה והעושר והכבור.

נעם ח: נראה שדבריך סיתרים מה שבבר אמרת מהערב. חובב: מה שבבר אמרתי לך הוא שהערב אל התושים החצונים בלבד ובפרט אל החמריים כפו המשוש והמעם יקוצו בעליו בשבעם ממנו אמנם מה שיערב אל שאר החושים כמו הראות והשמע והריח לא יביאם כ"כ לשבעה, ושלמה אמר לא תשבע עין לראות ולא תמלא אוון משמע ופתות מזה ישבעו המחשבה והדמיון מהדברים שיערבו להם כמו העושר והכבוד והממשלה. ועוד פחות הרבה מכולם ישבעו הרצון והשכל בפעולות המעלה והחבמה שהבלתי המתפקות בהם הוא יותר נאות ופעולה. נעם ה: הבנתי שכפי היות העונג וחערבות בכת יותר רוחני הוא יותר בלתי מספיק ומשביע. אמנם הערבות שתבקש ממני הוא לפי המפורסם מהמשוש במרח ולכן ראוי שאכחר אותו ממך.

חובב: מבואר הוא כי חמשוש והמעם בין כל שאר החושים נעשו לא לקיום האיש חפרטי בלבר אלא גם לפיום המין האנושי עם ההולרה ברומה שהוא פסעלות המשוש, והמבע שם גבול וחק לפעולות אלו השנים יותר מלזולתם שהם הראות וחשמע וחריח, והסיבה לוח כי אלו הג' אינם הכרחיים לקיום האיש וגם לא לקיום המין אלא הם ע"צ התועלת והיותר מוב אל האנשים והב"ח השלמים. ולכן כמו שאין מציאותם הכרחי כך אין צורך להגביל את פעולותיהם כי כמו שהעדר השמיעה והראיה והתרחה לא יפסירו חיי האדם כך רבוי הראיה והפלנת השמיעה והתמרת תחרתה לא יפסידום אם לא במקרה אבל המעם והמשוש כמו שמציאותם הכרחי אל החיים ואל קיום המין כך ההפלגה בהם יחייבו המות וההפסר כי רבוי האכילה והשתייה יויס כמו הרעב והצמא, וכן התמדת התשמיש ותגבורת הדום או הכור במישוש יפסידורו. וחנה בהיות דתענוג יותר חזק בשני חושים אלו לצורך קיום האיש והמין הוצרך המבע להגבילם, כדי שאם חוזק התענוג יוציאם אל קצה היתרון יחזרו אל המצוע במתג ורסן ההגבלה המבעית כרי שלא יפסרו, באופן שנתפרסמה הכמת המבע בשומו הגבלה מבעית אל המעם והמשוש יותר סלוולתם כמו שנתפרסמה בהמציאו אותם, ואע"פ שתשבע חמרת החושק בהתאחרו עם חשוקתו ותתבטל מיד תאותו ותשוקתו לא מפני זה תתבטל האהבה אבל תתקשר יותר באחדות האפשרי שבו יתהפכו בפועל האוהבים זה בזה או העשות משנים אחר בהסיר הברלם והתחלפם בכל האפשרי. והנה בהשאר האהבה ביותר אחרות ושלמות

ושלטות תשאר החסרה תסיד להתענג באחדות עם הנאהב שזה הגדר האסיתי אל האהבה, ג עס ה: א"כ תכלית חסרתך תלוי בחוש היותר חסרי ובחיות האהבה כ"כ רוחנית כס"ש נפלאתי שתשים תכליתה בדבר כ"כ גרוע. חובב: לא גזרתי שיהיה סזה תכלית האהבה השלסה אבל אמרתי כי הפועל הזה לא יבשל האהבה השלסה אבל יקשרהו יותר בפעולות הגופניות הסבוקשות ספני היותם אותות וסופתים להתהפכות וצרופיות האהבה בין שני האוהבים. וגם מפני שבהיות הגפשות מתאדרות באהבה רוחנית גם הגופים מבקשים להשיג האחדות האמשרי כדי שלא ישאר שום הבדל ופירוד ויהיה אחדות שלם וכ"ש כי עם הסכפת האחדות הגופני עסה המעשים הראויים. ובכלל אומר לך כי אעים שעשינו גדר האהבה בשתוף וכללות הנה הגדר המיוחד אל האהבה השלמה שבין האיש והאשה הוא התהפכות האוהב בארוב כאהב באהוב באהוב עם תאוה שיתהפך האהוב באהוב. ובהיות אהבת זאת שוה בשנידם הזהה בחבירו.

נעםה; עם היות שענותיך גוצחות ודקות הנני שופפת כפי הנסיון שאליו ראוי להבים יותר מלכל השענות והוא כי הרבה מהאוהבים כשהשיגו מאהובתם מה שיתמדו מהפעולות הנופניות מלבד שתמור תאותם עוד תפסק אהבתם בהחלט ופעמים תתהפך לשנאה כמו שאירע באהבת אמנון לתמר.

חובב: האהבה משני מינים. האחת נולדת מו התאוה החסרית כי כאשר יחמור איש את זולתו יאהבהו והיא בלתי שלפה כיון שנמשכת מסבה גרוע בהיותה נולרת מן החמרה וזאת היתה אהבת אמנון לתמר ובה יצדקו דבריך כי כהבשל המבה יבמל המסובב ולפעמים תתהפך לשנאה כמו שאירע במעשה אמנון. אמנם הארבה אחרת היא המולירה את החמרה בנאהב כי כח האהבה השלשה הקורטת יוליד חמרת האחרות הרוחני והגשמי בנאהב באופן כי כמו שהאהבה הראשונה היא מסובבת מחמרה כך זאת היא מיבה לחמרה וכשתשיג את מבוקשה לא תתבפל עם שתפסק החמרה והתאוה כי לא בהבשל המסובב תבשל הסיבה וכ"ש כי כמ"ש החמרה האמיתית לא תפסק לעולם שהיא להתענג באחרות עם הנאהב לפי שואת החמרה נסשרת תמיר עם האהבה והיא מעצמותה ומהותה, אמנם תמור מיד החמרה הפרטית מהפעולות הגופניות בשביל ההגבלה שהניח בהם המבע. ואע"פ שאינם מתמידים עכ'ז הם מחזיקים אותה האהבה ולא מפסידים אותה באופן שאין לך להתנצל מהאהבה השלימה שיש לי אליך עם החסרון הנמצא בבלתי שלמה. כי אהבתי לד אינה מסובבת מהחמרה אלא החמרה מסובבת ממנה ותחלת דברי אליך שהכרתי אותך גרמה בי אהבה וחמרה ולא אמרתי חמדה ואהבה לפי שהאהבתי לא נמשכה לעולם מהחמרה אלא קדמה לה.

נעם ה: אם אהבתך לי לא נמשכה מחמרה ותאוה גופנית הודיעני גא מה הוליד אותה כי אין ספק שכל אהבה אנושית היא הווה ונולדת מחדש ולכל נולד יש פוליד כי לא ימצא בן בלא אב ולא ממובב בלא סבה.

תובב: האהבה האמיתית והשלמה שהיא אותה שיש לי אליך היא אב אל החמרה וכן אל השכל ונולדה בי מן השכל הישר כי בהכירי ימצא בך מעלה ושכל וחן נפלא שפמתי בשכלי משפם צוויק היותך שלמה ומעולה מכל צד ובחינה וראויה להיות נאהבת וההפעלות והאהבה הואת דמה שהחזירוני בעצמותך והולידו בי תאוה שתתהפכי בעצמותי כרי שאהיה לבשר ועצם אחד אתך ובאהבה שוה יתזרו שתי הנפשות אחת ויוכלו לכלכל ולהחיות שני הגופים באופן שזה וחמריות

## ספר הויכות

החסרה הזאת תכסוף האחרות הגשמי למען ישינו הגופים באמצעיתו כל האחרות האפשרי. הלא בעיניך תבימי כי האמת אחז דרכו ומפני שמן ההכרה השכלית נמשכה דאהבה וממנה החסרה לכן שפתי מתחלה ברור מללו שהכרתי אותך גרמה בי אהבה וחסרה.

נעם ה: איך תאמר כי האהבה האמיתית נמשכת מהשכל? ואני שמעתי כי האהבה השלמה א"א שתהיה משוערת ומוגבלת מן השכל בשום אופן ולכן יקראוה משולחת ונעזבת כי השכל לא יוכל להביאה בכפל רסנו.

חוב ב: האמת אתך, ואם אמרתי שאהבתי נולדה מהשכל לא נזרתי אומר שתהיה מונבלת ממנו אלא אני אומר כי אחרי צאתה מבמן ההכרה השכלית לא תכנע לשמוע מוסר השכל אלא תפרוץ גדרו בלי מתג ורסן עד היותה לאבן נגף ולצור מכשול ונזק אל האוהב. כי האוהב כראוי שונא את עצמו שהוא דבר חוץ מכל מושכל כי האהבה והחסר ראוי שיתחילו תחלה באדם אל עצמו ואין אנו עושים כן כי אנו אוהבים זולתנו יותר מעצמנו ולהיות האהבה אחרי הוולדה משוללת מהגבלת השכל לכן יתארוה כסומא בלי עינים, ולפי שעיני נתה אמה יפים לכן תחמוד את היפה והשכל ישפוט את היפה טוב ונאהב ומזה תוולר האהבה. נם יציירות כנער ערום לפי שהאתבה החזקה א"א להעלימה עם השכל ולא לכסותה עם התבונה מפני חווק הצער הנמשך ממנה והוא גער קמן לפי שנעדר ממנה דתבונה ולו כנפים על כי האהבה קל מררה תכנם בנפשות ותעוררם לרוץ למצוא את הנאהב ולעווב את גופם. ועל כן אמר איוריפידי כי האוהב חי בגוף של זולתו. ענד יעשותו מורה חצים להיותה מכה ברחוק בלב החושק וגם לפי שמכת האהבה היא כמכת החץ פתאומית ונקב צר ועמיק ובלתי נקלה להראות וקשה להרפאות ורחוק להעלות ארוכה נראית מעם מבחוץ והיא מפוכנת מאד מבפנים והרבה פעמים נהפכת לשחין בלתי נרפא וגם כמו שלא תתרפא בשבירת הקשת ובחתיכת היתר שירו את החץ כך פצע וחבורת האהבה האמיהית לא תקבל תקנה משום תענוג מתענוגי הזמן ולא ממה שיקבל מהאהוב וגם לא תפסק בהעדר האהוב. וא"כ לא יפלא בעיניד איר עם היות האהבה השלמה נמשכת מהשכל איגנה מסוררת ומוגבלת מאתו, נעם ה: אבל אפלא מאור שתהיה אהבה משובחת אותה הבלהי מסודרת מהשכל והתבונה כי הייתי חושבת שזה יהיה ההברל בין האהבה המעולה ובין המכוערת המשולחת ובלתי מוגבלת ועתה אני מסופכת איזו תהיה השלימה, חוב ב: אין הדבר כמו שחשבת כי השילות אינגו מסוגל אל אהבת הביעור אבל הוא סגולת כל אהבה עזה שתהיה מהנאות או מהבלתי נאות אלא כי השילוח בנאות יגריל המעלה ובבלתי נאות יוסיף הרשא ומי זה יאמר כי באהבות הנאותות לא תמצא חמרה משולחת ובלתי מוגבלת? ואיזו אהבה היא יותר נאותה מאהבת האל ואיזו היא יותר עזה ומשולחת ממנה? שהרי אינה מסודרת מן השכל המנהיג ומקיים את הארם כי רבים הם שאינם מחשיבים את עצמם בעבור אהבת האל ומבקשים למות וכמה הם שבעבור עוצם אהבת האל אינם אוהבים את עצמם. כמו שכמה רשעים לגודל אהבת עצמם אינם אוהבים האל. ועוד ראי כמה הם שבסשו לכלות את חיידם ולהמית את עצמם מפני התלהבותם באהבת המעלה יהשם המוב? שהשכל לא יסכים בזה אלא כל הישרותיו הם לקיים החיים הנאותים (להחקיים בחיים הנאותים), ועור רבים בקשו בשמחה גדולה למות בשביל אוהביהם הצאותים כמו שהייתי יכול לתת לך כמה ראיות בזה אלא שאין רצוני להאריך. והנה לא אחשוב שינונה חזוק האהבה והתלהבות הרצון מהאיש אל האשה כמו שלא ינונה בין האנשים האחבים זה לזה ובלבד שהמשך מהמרה אסיתית שישפום אותה ראויה להיוה נאהבת שאהבה כזאת איננה מהנאות פחוח ממה שהיא מהעדב. נעמ ה: מימ הייתי רוצה שתהיה אהבתך ממודרת מהשכל שהולידה שהזא חפנתינ אל רבד נאות.

ה וב ב: האהבה המסורת אינה מכרדת את תאוהב ואעים שיש לה שם אהבה אין לה פעילות האהבה כי האהבה האמיתית מכרחת את השכל זהאוהב בהכרת עצום ובדעוק נפלא והיא מפודת את הדעה יותר מכל רבד אדור ומשכחת כל רבר זולת האהוב ובכל מכל כל תעשה את האדם זר ורחוק אצל עצמו ומיוחד וקרוב אל האהוב ישנא התענונים זהתברה ויאהב התתבורדות והעצבות הוא מלא כאב מוקף דאנות מורדף מענויים מוכה מהחשרים נגוע מהקנאה יוצר בלא נייהא במחשבות מבולבל מאכזריות מעונה מהחשרים נגוע מהקנאה יוצר בלא נייהא עמל בלא מנוחה נקשר תמיד עם הינונות מלא אנחית רק בעיניו עמל וכעם יבים מה אוכל עוד לומר אלא שהאהבה תתמיד להמית את החיות ולהחיות מיתת האוהב מרוותר נפלא בעיני הוא כי עם היותה כ"כ עזה וחזקה במאב אנוש לא יוחיל והצמן ולא יחמוד לצאת ממנה אבל ישנא מאד כל יועץ עוזר זמומך אותו להצצל ועתה הנר' לך שבמאורעות כאלה יוכל האדם להבים אלני מומי השכל ומדרי התבונה? נע מה: אל הצדול ב"כ הענין כי ידעתי גם אני שהאוהבים יאריכו לשון נותר מהדים יאריכו לשון

חוב ב: זהו מופת עליך שלא הרגישם ציון שלא האמיני לדברים כי א"א שיאמין נורל עצבון האוהב אלא המשתתף בו ואם היית מרנשת בצעדי לא בלבד תאפיני לדברי אלא להרבה יותר, כי מה שאני מרגיש איני יודע להגידו ולא לשתוק שמנו ומ"ש אינו חלק קמן מצערי. ואיך תוכלי לחשוב בי בהיות האוהב בצערו כלו נעבר ושכלו מבולבל וזכרונו מרור ומחשבתו נכריה והתשתו מעונה בעשל ומבאוב זוכל עב"ו להשאר חפשי בלשונו לדבר צרות ותנופה? מה שאני אופר הוא מה שיפטיקו שפתי להודיע ולשוני לספר, והשאר יבינהו מי שמולו הרע אופר הוא מריות אליו, ומי שמעם גודל מדירות נתם האובה ולא ידע ולא רצה ולא יכול להידות את מרירות לענתו מעליו, כי באמת אין לי דרך ואיני מתצא אופן לבאר אודו. רודי בוער ולבי נאכל וכל נופי כדליקה והנמצא במדרגה זו לא תאמיני שתעל אם יוכל? אפצם איננו יכול כי אין לו הפשיות להנצל ולא לבקש הצלה וא"ב איך יוכל להתנהג בשכל הבלתי ארון לעצמו? כי כל השעבורים הנופנים יניתו הרצון לבדו הפשיושעבור האחבה ישעבד החלה רצון האוהב ואח"ב כל עצמותו.

געמה: אין מפק שהאחדבים יסבלו הרבה באבים עד שישיגו את אשר יתאוו יותר אבל אח"כ יתוקן כל דבר באופן שכל מכאובידם עמשכים מחמרת הצלאי מושג ולא מאמיתת אחבתם אליו.

חובב בהשינם התענוג הבשרי אין אהבהם נמשכת פחשנם התענוג הבשרי אין אהבהם נמשכת פחשנל אלא פהראוה הבשרית (וכמו שכבר אפרתי לך) כל מבאוביהם הם הפריים ולא לוחגיים כאותם שאהבהם נמשכת פחשכל שהם הזקים מבאוביהם הם הפריים ולא לוחגיים כאותם שאהבהם נמשכת פחשכל שהם הזקים ומשקם אל אהבתם, אבל אומר ואגזור בהפך שאם מבאוביהם היו הזקים פתחלה יגדלו לותר אתר התיאחרות ויצערום הרבה מאר, ניע פה: ומאחה מעמ? בהשע יגדלו לותר אתר התאחרות ויצערום הרבה מאר, ניע פה: ומאחה מעמ? בהשע האחשם אול צעום הוות בבי שמני שאתבה זאת היא הפרת התאחרות שלם מהאות בהוות במהוב באחוב באחוב באחוב אמשרי

אפשרי בנפשות שהן רותניות כי הרוהניים בתזוק פעולותיהם יכולים להכנם ולהתאחדר ולהתהפך באחר, אבל לא הגופים הנפרדים שכל א' מהם צריך למקום מיוחד. ולכן אחרי היחור הבשרי נשארת החמרה יותר חזקה אל אותו האחדות הבלתי אפשרי להשיגו בשלמות ועם השתדלות מנמתה תמיד בתשלום ההתהפכות בעצם הגאהב היא עוזבת את עצם האוהב לעולם יותר בצער על חסרון ההתאחדות ואין כת בשכל ולא ברצון ולא בתבונה להגבילה ולהעמירה.

נעמה: הגני מתחלת להמכים למענותיך אבל עדיין נשאר דבר אחד זר אצלי להמכים עליו, והוא שתמצא אהבה או שום דבר מוב באדם או בעולם שלא ינהגהו השכל שהוא המסדר והמנהיג כל דבר מוב ומהולל והדבר הוא הגון כשהוא מסודר ממנו וא"כ איך תגזור על האהבה השלמה שלא ינהיגנה השכל?

חובב: כיון שוה בלבר מסופק לך זה בלבר אפרש לך. ראוי שתדעי כי יש באנשים שני מיני שכל האחר גקרא נהוג ורגיל, והשני בלתי רגיל. הראשון כוונתו להנהיג ולסיים את האדם בחיים הנאותים וכל שאר הרברים פונים לתכלית זה וירחים כל מנגד ומעכב וזהו אותו השכל שאמרתי שאינו יכול לסדר ולהגביל האהבה השלמה, כי האהבה ההיא מצערת האוהב עצמו וחייו ומובו בנזקים חזקים כרי לררוף את הנאהב. אמנם השכל השני הבלתי רגיל כוונתו ומנמתו להשיג הנאהב ולא יכים לקיום דבריו העצמיים אבל יאחר אותם בשביל השנת הנאהב כמו שראוי לאחר הפחות במעלה בשביל היותר חשוב. כי כמ"ש הפילומוף הנאהב הוא יותר שלם ומעולה מהאוהב כי הוא תכלית אליו והתכלית יותר מעולה ממה שהוא בשביל התבלית. והנה ראוי ליגע ולעמול בשביל היותר מעולה וזה נודע במשל מבעי ומרותיי. המבעי כי מי שרואה מכה באה על ראשו ישים במבע את זרועו להגין על ראשו היותר חשוב. כן בהיות האוהב והאהוב עצם אחר הגה האהוב החלם החשוב ולכן האוהב שהוא הפחות במעלה לא יעזוב מלמבול כל צער וכאב כדי להשיג את האהוב וירדפהו בכל כחו וזריזותו בהיותו תבליתו האמיתי ויעזוב כל צרכי עצמו כאלו הם של זולתו, והמשל המדותיי הוא כי כמו שהשכל הראשון יצווה על שפירת המפונות לצרכנו הפיוחר וזה לתכלית שנוכל לחיות הימב ובהשקט כן השני יצווה לחלקם כראוי לזולתנו שהוא לתכלית יותר מעולה והוא קנין מעלת הנריבות וא"כ השכל הראשון יצוונו לבקש את המועיל ואת התענוגים הנאותים והשני יצוונו להתעמל ולמרוח בעצמנו ובנפשנו בשביל דבר יותר נכבד וראוי להיות גאהב.

נעמה: אל איזה משני מיני שכל הללו ראוי לשמוע כפי דעתך?

חוב: השני הוא יותר נעלה ומרומם כמו שתבונת הגדיב לחלק את הממונות כפי המעלה היא יותר מעולה מתכונת הכלי לכנסם לצורך עצמו, כי עם היות תבונה קנין הנכסים הנה היא יותר חשובה לחלקם בנדיבות. והנה האדם שכפי השכל מקיים אצל עצמו אהבה מעולה וחשובה בלי שישתפנה לזולתו הוא כאילן גדול ורענן תמיד וענפיו מרובין אמנם בלי שום פרי שבאמת ראוי לקרותו עקר. ובלי ספק מי שיחסר לו אהבה מעולה יש לו מעם מעלות אמנם מי שישים עצמו לאהבה מכוערת הנמשכת מתאוה בשרית בלי הסכפת השכל על היותו ראוי להיותו נאהב הנה הוא אילן מוציא פרי שהוא ראש ולענה שנראה איזה מתיקות בקליפתו אבל האהבה הראשונה הגבררת מהשכל היא מתהפכת לנעימות גדול לא בלבד בתאוה בשרית אלא גם בכוונה רוחנית בחשק בלתי משוער, וכשתדעי כמה האהבה היא עקרית בכל העולם לא בלבד בגשמי אבל הרבה יותר ברוחני, ואיך מן הזרא עקרית בכל העולם לא בלבד בגשמי אבל הרבה יותר ברוחני, ואיך מן

הסיבה הראשונה עד האחרון מהנבראים אין שום דבר בלי אהבה או חהיה האהבה יותר חשובה בעיניך ואז תרעי את פולדתה הימב. נעם ה: אם רצונך להפים את דעתי הודיעני גם את זה, חוב ב: הומן קצר אל הדרוש הזה וכבר הגיעה שעה לתת מנות לנפשך הגדיבה ולעזוב נפשי העצבה בכאבה הנהוג שעם היותה נשארת לבדה היא תמיר עם חברתך וגם שהיא מצערת היא חברה נעימה.

נעמה: שלום עליך חובב אתה עובר כאיש נדהם ונאלם, חובב: הנה שואלת בשלומי השונאת את שלומי ועכ"ז שלום עליך נעמה מה תבקשי ממני. נעמה: אני מבקשת שתזכור מה שאתה חייב לי כי נראה לי הזמן מזומן לפורעו אם תרצה. חובב: אני חייב לך? וממה? בודאי לא על שום מובה ונחת רוח כי רק מעמל וכעם את נדיבה אצלי. נעמה: הריני מודה שאיננו על מובה אבל הוא חייוב של נדר ושעבוד שעם שאיננו כ"כ גכבד הוא חיוב יותר גדול.

חוב: איני זוכר שנדרתי לך שום דבר אלא לאהוב אותך ולסבול את קצפך עד אשר אשוב לעפר וגם שם אם יש לנפש שום דרנש לא תהיה משוללת לעולם מצער ותוגה ומן הגדר הזה אין צורך שאזכרנו אחרי שאני פורע אותו יום יום. נעם ה: או אתה שכחת או אתה מראה היות כן אין ראוי שהחייב יזכור החוב פחות מבעל חובו ואינך זוכר כי לימים עברו בסוף דיבורנו על האהבה וחדמבה גדרת לומר לי מקור הוויית האהבה ומולדותיה? ואיך שכחת זה כ"כ מחרה? חוב: זכור אזכרגו ואל יפלא בעיניך אם אחרי שגנבת את זכרוני לא הייתי זוכר כאלה היום. נעם ה: אע"פ שננבתיהו זהו ברברים הנכריים אך לא מרברים שלי. חוב ב: מהרברים שלך אין נפשי זוכרת אלא אותם המבלאים אותה אהבה, ודאבה, ועצב, והשאר עם היותם שלך הם זרים אצלי.

נעם ה: באיזה אופן שיהיה אני מוחלת על שכחתך אבל לא על נדרך ואחרי היות הזמן נכון נשב תחת הצל הלז והגידה לי לידת האהבה ומקורה הראשון. חוב ב: אם רצונך שנדבר במולד האהבה צריך שאומר לך בדרוש הזה הראשון נודל כללותה ומציאותה המשותף ופעם אחרת נדבר ממולדה. נעם ה: מולד הדבר אינו קודם אל כללותו? חוב ב: הוא קודם במציאות אבל לא בידיעתנו. נעם ה: מדוע לא? חוב ב: לפי ששתוף וכללות האהבה הוא מבואר לנו יותר ממולדה ומהדברים הידועים נבוא להכיר הבלתי ידועים. נעם ה: האמת אתך כי שתוף האהבה הוא מפורסם מאוד אחרי כי כמעם אין שום אדם משולל ממנה זכר או נקבה בחיר או זמן ואפי הילרים בהחלת הכרתם אוהבים אמותם ומניקתם.

חוב ב: לפי דבריך אין האהבה משותפת אלא במין האנושי. נעמה: גם בכל הבע"ח המולירים נמצאת האהבה בין הזכרים והנקבות ובין הבנים ומוליריהם. חוב ב: אין ההולרה בלכר סבת האהבה הנמצאת באנשים ובשאר הב"ח אבל יש דרבה סבות אחרות אמנם האהבה אינה בלבר ברם אלא היא משותפת וכוללת הרבה דברים אחרים שבעולם.

ג עם ה: הגידה לי החילה שאר סבות האהבה שבב"ח ואח"כ תוריעני איך היא נמצאת גם בכלתי חיים. חוב: הנני בא להגידם לך זה אחר זה. הבע"ח מלבד כי במבעם אוהבים את דראוי להם כדי לרדוף אותו כמו ששונאים את הבלתי ראוי כדי לברוח ממנו עוד דם אוהבים זה את זה באהבה מתהפכת או צרופיית (ריציפריקה) לחמשה סבות. הראשונה לחמדת ותענוג ההולדה כמו הזכרים

אַל הגקבות. השניה בשביל משך הזרע כמו המולידים אל בניהם. השלישית בשביל הקבמבה שהיא מולידה אהבה לא בלבר במקבל אך הנותן אלא גם בנותן אל המקבל אפי' שיהיו ממינים שונים כאשר נראה שאם כלבה או עז יניקו ילר אחר המקבל אפי' שיהיו ממינים שונים כאשר נראה שאם כלבה או עז יניקו ילר אחר יש ביניהם אהבה עזה וכן בהגיקם איזת בע"ח שלא ממינם. רביעת בשביל מבע המין שלהם אל מין") הרומה כי אנו רואים אישי כל מין מהב"ח הבלתי מורפים שהם מתחברים בשביל האהבה שביניהם. וגם המורפים עם שאינם מתחברים כדי לאכול כל אחר מהם מה שיצור הוא לברו מ"ם הם מקפידים על בני מינם ואוהבים אותם ולא ינהגו עמם מבעם האכזר. וגם במינים המתחלפים ימצא קצת דמיון אהבה כמו דחי הנקרא (רילפינו) עם האדם. כמו שימצא ג"כ עם קצתם שנאה מבעית כאפעה עם האדם כי עם ההבמה בלבר הם הורגים זה לזה. החמישית בשביל התברה התברה שתוליד אהבה לא באישי המין האחר לבד אלא גם באישי המינים המתחלפים והאויבים במבע כמו שנראה זאב עם כבש ואריה עם כלב שביביל דחברה נעשים אוהבים. נ עמה: שמעתי סיבות אהבת הבע"ח עתה הדריעני סיבות אהבת האנשים.

חובב: סבות האהבה הצרופיית (ריציפריכה) מזה לזה שבין האגשים הן בעצמן החמש הנוכרות אלא כי מצד השכל הן יותר פנימיות או רפות כדין או שלא כרין כפי חלוף תכלית האנשים. נ עם ה: הודיעני ההכדל שימצא בכל אחד מהן. חוב ב: הראשונה שבשביל עונג החולדה היא באנשים אהבה יותר פנימית וסיימת ומיוחדת אבל היא יותר מכומה עם השכל. נעמה: תפרשי לי אלו הבדלים יותר בפרטות. תובב: היא יותר פנימית כי הם אוהבים הגשים יותר בחוזק ומבקשים אותן יותר בזריזות עד שבשבילם יעובו האכילה והשינה וכל מנוחה והיא יותר סיימת בהם כי היא מתמרת ביניהם יותר ולא תתבשל בשביעה ולא בהסתר איש פרעהו ולא בזולה, והיא יותר פינחדת ואפיתית כי כל איש יש לו יחם ונפייה לאשה פרטית יותר מזכרי שאר בע"ח אל נקבותיהם. ואע"פ שיש בקצתם איזה יחוד הנה הוא יותר שלם ומוגבל באנשים גם היא יותר מכוסה לפי שהשכל מנביל את תוקפה כי התוקף ההוא ישפפוהו מבוער בהיותו בלתי מסודר מהשכל ובשביל התוקף והכח שיש לתאוה הואת הבשרית באנשים ובשביל סירובה אל השכל מכסים בני אדם איברי ההולדה כדברים מכוערים וממרים אל ההגבלה הנאותה. נעם ה: השמיע ההבדל שבין האגשים והבע"ח בסבה השנית. חוב ב: בסבת המשך הזרע יש אהבה צרופיית בין הבנים ומולידיהם כלבד ובפרט עם האם הונה ומגרלת אותם. או גם עם האב כשיוון אותם ולא זולת, אמנם האנשים אוהבים המולידים וגם האחים ושאר הפרובים מצד פרבתם בלידה אבל לפעמים בשביל הכיליות האנושי ושאר פחיתיות הם מפסידים לא אהבת הקרובים והאחים בלבר אלא גם אחבת האבות והאמהות והגשים המיותרות מה שלא יארע זה בכע"ח.

נעם ה: אמור ההברל שבסיבה השלישית שהיא הרמבה. חובב: בזה ישובחו הבע"ה יותר מהאנשים כי הבע"ה מתעוררים לאהוב להגמול המוב שקבלו כבר יותר ממה שיעשו לתקות הקבול מוב בעתיד. אקנם האנשים הפחותים לכיליותם יתעוררו לאהוב לתקות המבה אחת יותר מה שיעשו להגמול כמה מובות שקבלו כבר וואת הסיבה מהרמבה היא כ"כ כוללת שנראה שהיא מחבקת רוב שאר הסיבות. נעם ה: בסיבה הר' שהיא היות האישים ממין אחר יש שום הברל בין האדם נהב"ח? חובב: האנשים אוהבים זה לזה במבע ובפרט אותם שהם ממשפתה או משבם

<sup>\*)</sup> ע"ג המלה כחוב: חחר.

ששבם אחד או מארץ אחת אבל אינה אהבה כ"כ קיימת ואמיתית כמו בפ"ה.
כי היותר חוקים ואכזרים שבבע"ה לא יויקו את בני מינם, האריה לא ישרוף האריה
והנחש לא ישוך את הנחש אבל האישים מקבלים היוק והרינות זה מזה יותר משה
שיקבלו מכל הבע"ח וששאר הרברים שבעולם ההפכיים להם כי השנאה והתגר
והכח האנושי ימיתו אנשים יותר ממה שיסיתום כל שאר הדברים מקריים ושבעיים.
והתבלה ותחריצות שבאנשים אל המותרות היא סיכת הפסד האהבה השבעית
שביניהם ויולידו שנאה לא בין הרחוקים בלבד אלא גם בין בני מדינה ועיד
ומשפחה אחת ובין אחים ואבות ובנים ואיש ואשתו ומלבר זה יש עוד כמה פחיתיות
אנושית המולידות שנאה אכזרית. נעמה: נשאר לך שתפרש ההבדל שבסכה
החמישית שהיא התברה.

תוב: התברה וההשתתפות כחם יותר גדול באהבה האנושית מבב"ה להיותם יותר פניטיים כי הדיבור יחקה ויכנים אותם יותר בנופים ובנפשות ואע"פ שתפסק התברה בהסתרם זה מזה תשאר הקויים בזכרון יותר ממה שתשאר בבע"ח.

געמה: רצוני שתודיעני אם יש מבה אחרת לאחבת האנשים זולת אלו החמשה שלא תמצא בבעיח. תוב ב: יש בהם שתי סיבות אחרות. נעמח: החמשה שלא תמצא בבעיח. תוב ב: יש בהם שתי סיבות אחרות. נעמח: ואלו הם? תוב ב: האחת היא התייחדות השבע והמוג שבין אדם אחר לחברו כי בלי פעם אחר בתחלת הברתם זה לזה נעשים אוהבים וכשלא נמצא לה מבה אחרת נאמר שהם דומים במזגם כי באמת יש איזה דמיון או יחם וערך בין שני המוגים. כמו שנמצאת ג'כ שנאה בין אנשים בלי מעם ירוע שהיא נמשכת מהבדל וחילוף משניהם והאצמגנינים אומרים שהאהבה הייחסית הואת נמשכת מרמיון ויחם מקומות הכוכבים והמולות ברקיע בלידת האנשים חהם. כמו ששנאת החתחלפות נמשכת מהערך בביכבים בעת לידתם, יסיבת האהבה הואת גודעת באנשים ולא בבעית, נעמה: ואיוו היא האחרת?

חובב: היא המעלות השרותיות והשבליות שבשבילם המעולים הם נאהבים כאר מהאנשים המובים וזוהי האהבה הנאותה החשובה מכולם כי האנשים השיבים בלי מיבה אחרת זולת בשביל החבמות ורמדות נעשים אוהבים באהבה חזקה וקיימת יותר מאותה שבשביל המועיל וחערב שבאותם השנים נכללים כל החמש מיבות האחרות, וזו בלבר היא אהבה נאותה ונולדת מהשכל חישר ולכן לא תמצא בב"ח.

נעמה: הדי שמעתי כמח הם סכות האהכה באגשים ובשאר הב"ח אמנם לא תפול אחת מהן בנופים הבלתי חיים והנה אמרת שהאחבה היא משותפת גם לשאר הגופים הבלתי מרגישים והוא זר אצלי, חובב: מרוע הוא זה, נעמה: לפי שא"א לאהוב דבר אם אינו מוכר תחילה והגופים הבלתי מתישים אין בהם כח החברה וגם האהבה נמשכת מהרצון או החמרה ונכנסת בררגש והגופים שאין להם לא רצון ולא חמרה ולא הרגש איך ימצא בהם אהבה?

חובב: הדכרה והחמדה וכמו כן האתבה היא בשלושה פנים, מבעית.
הרגשית, ושכלית עם רצון. נעמה: תבאר לי כל אחת מהן. חובב: הדברה
או האמבה המבעית היא אותה הנמצאת בגופים בלתי מרגישים כמו
היסודות והמורכבים מהם הבלתי מרנישים כמו המהכות ומיני האבנים וגם הצמחים
העשבים או האילנות שיש לכולם הכרה מבעית לאיוה חכלית ונמייה אליו. שהנמייה
ההיא מניעה אותם אל אותו התכלית כפו הנופים הכבדים לרדת לממה והקלים
לעלות למעלה מקום מיוחר ניכר וגתמד להם וזאת הנמייה אני קירא אותה וכן
היא באמת תפרה ואהבה מצעית שהדנשית היא הנמצאת בבע"ת הבלוץ מדברים
לרדות

# כופר : דויכוח

לרדוף המועיל להם ולברוח מהמזיק כמו בקשת המזון וההולדה והמנוחה וכירצא מהדברים שצריך להכירם תחלה ואח"כ לחמור או לאהוב אותם ועם זה לרדוף אתריהם שאם לא יכירם הב"ח לא יחמדם ולא יאהבם ולא ירווף להשיגם ולא יוכל להיות אמנם אין זאת הכרה שכלית וכן החמדה או האהבה אינה רצונית כי הרצון לא ימצא בלי השכל אלא הם פעולות הכח המרניש ולזה נקראם הכרה או אהבה הרגשית או ביותר ביחור תאוה. ההכרה השכלית והרצונית היא באנשים בלבד כי היא נמשכת ומסודרת מהשכל.

נעם ה: אתה אסרת כי האהבה הרצונית היא באדם בלבד וההתשית היא בשאר הבע"ח והמבעית היא בגופים התחתונים הבלתי מרגישים. רצוני לרעת אם אולי אותה המבעית נמצאת גם בבע"ה עם ההרנשית וכן אם המבעית וההרגשית נמצאת גם בבני אדם עם הרצונית השכלית. תובב: שאלת כהוגן וכן הוא כי עם האהבה המעולה נמצאת הפחותה אבל עם הפתותת לא תמצא תמיד המעולה. באופן כי באנשים עם האהבה השכלית נמצאת ההרגשית לדרוף המורגשות הראויות אל תחיים ולברות מהבלתי ראויות ונמצאת בדם גם הנמייה המבעית כי בנפול האדם ידד במבעו מהגבוה אל הנמוך כמו גוף כבר וכן בב"ח יש בהם זאת הנמייה המבעית. נעם ה. מאיזה מעם אתה קורא אהבה אל אלו הנמיות המבעית כל השפלים והשאר ראוי שתקראם נמייות או תאוות לא אהבה.

חוב: הדברים ניכרים ע"י הפכיהם כי כמ"ש אריסמו ידיעת ההפכים אחת ואם ההפך של זה נקרא שנאה ראוי שזה יקרא אהבה כי כמו שבאנשים השנאה הרצונית היא הפך האהבה כן בבע"ח שנאת הרברים המזיקים להם הוא הפך אהבת הרברים המועילים להם והב"ח יברח מזה וירדוף את זה והשנאה סיבה לברוח מזה כמו שהאהבה סיבה לרדוף את זה, וגם הגופים הכבדים אוהבים הממה ולכן ירדפותו כמו שבורחים מהמעלה מפני שישנאוהו, וההפך הגוף הקל אוהב המעלה ושוגא הממה וכמו שנמצאת השנאה בכולם כן נמצאת ברם אהבה.

נעם ה: איך יוכלו לאתוב אותם שאין להם הכרה? חובב: אבל הם מכירים כיון שהם אוהבים ושונאים. געם ה: ואיך תסצא הכרה למי שאין לו שכל ולא הרגש ולא דמיון כמו אלו הגופים השפלים הבלתי מרגישים?

חוב: אע"פ שאין להם בעצמן אלו הכחות הנה הם מונהנים מרשבע המכיר ומנהיג כל הנמצאים התחתונים או מנפש העולם עם הכרה ישרה וצודקת מהדברים שלהם המבעיים כדי לקיים ולהעמיד מבעם. געם ה: איך הבלתי מרגיש יוכל להיות אוהב? חובב: כמו שהמכע מדריך ומיישיר הגופים השפלים להכיר תכליתם ומקומותיהם המיותרים, כן הוא מיישירם לאהוב ולחמור אותם ולהתנועע לבקשם בהיותם חוץ מהם. וכמו שהחץ מבקש ביושר את האות המכוון ע"י הכרת היורה וזורק אותו, כן אלו הגופים מבקשים מקומם המיוחד ותבליתם בהכרה הישרה של הבורא שהושפעה בנפש העולם ובמבע הכולל של הדברים התחתונים. באופן כי כמו שנמיית החץ נמשכת מהברה או אהבה ותמדה מלאכותית כך נמיית אלו הגופים הבלתי בעלי שכל נמשכת מהכרה ואהבה שכלית.

געם ה: ישר בעיני אופן האהבה וההכרה הנמצאת בגופים הבלתי בעלי נעם ה: ישר בעיני אופן האהבה או חמדה אחרת זולת אותה שיש נפש ורצוני לדעת אם אולי ימצא בהם אהבה או חמדה אחרת זולת אותה שיה להם למקומם, תוב: אהבת היסודות וכן שאר הגופים המחים למקימותיהם ושנאתם אל ההפכיים היא כמו אהבת הבע"ח אל הראוי ושנאתם אל הבלתי ראוי ושנאתם אל הופכיים היא כמו אהבת הבע"ח אל הראוי ושנאתם ולכן

ולכן בורחים מזה ורודפים את זה, ועוד אהבה זו היא ממין האהבה שיש לבית הארציים אל הארץ והיימים אל המים והמעופפים אל האויר והמאלמנדרא אל האש שאומרים כי היא נולרת בו ושוכנת בתוכו ומלבד מין אהבה זאת שיש לגופים ולימודות עוד יש להם כל שאר החמש מיבות מהאהבה הצרופיית שאמרנו שנמצאת בב"ח. נעמה: תפרשם לי אחת לאחת.

חוב ב: אתחיל מן האחרונה שהיא אהבת המין להיותה היותר מפורסמת כי אנו רואים שחלקי הארץ בהיותם חוץ מהכל הם מתנועעים באהבה עזה כדי להדבק בכל וכן האבנים המתהוים באויר מבקשים מיד הארץ. והנהרות ושאר המימות המההוים בעמקי הארץ מארים המתקבצים שם ונעשים מים מיד שהם נמצאים בשיעור מספיק הם רצים אל הים ואל יכוד המים בשביל אהבתם אל מינס. והאדים האויריים או הרוחות המתחוים בחדרי הארץ הם מתעצמים לצאת עם רעם ורעש כדי להתדבק אל ימודם שהוא האויר. וכן האש המתהוה לממה הוא מתנועע לעלות אל מקום ימוד האש כלפי מעלה בשביל אהבת מינו.

נעםה: שמעתי מהאהבה שיש ביסורות אל מינם עתה אמור לי משאר הסבות. תובב: אומר אליך מהרביעית שהיא מהחברה לפי שגם היא מפורסמת בהיותה מתייחמת אל המקומות המבעיים, נעםה: ומה היא החברה הגמצאת ביסורות ובאלו הגופים?

חובב: כל אחר מן הד' יסודות שדם אש, רוח מים ארץ הוא אוהב לנוח אצל אחר מהשאר ולא אצל האחרים. הארץ בורחת מלהתקרב אל הגלגל ואל האש ומבקשת המרכז שהוא היותר רחוק מהגלגל. ונאה לה לעמור אצל המים ואצל האויר מלממה אבל לא מלמעלה כי בהיותה למעלה בירחת אל הממה ואינה נחה לעולם עד התרחקה מהגלגל כל האפשר.

נעם ה: ולמה תעשה כה שהרי כל מוב נמשך מהגלגל? חובב: היא עושה כן ספני היותה היותר כבדה ועכורה מכל היסורות ובהיותה עצלה אוהבת הפנוחה יותר מכולם ולהיות הגלגל בתנועה מהמרת בלי מנוחה כלל לכן הארץ . כדי לנוח מתרחכת מסנו כל מה שתוכל ומוצאת מנוח במרכז בלבד שהוא היותר . רתוק והיא שם מוקפת במים מאיזה צר ובאויר מאיזה צר, נעמה: הודיעני עתה מהמים. חובב: המים ג'כ כברים ועצלים אבל פחות מהארץ ויותר מהאויר והאש ולכן ג"כ בורחים מהשמים כרי שלא להתנועע במהירות ומבקשים המשה ואוהבים לעמור אצל הארץ אבל מלמעלה ותחת האויר כי יש למים אהבה עמהם כמו שיש לרם שנאה עם האש ובורחים ומהרחכים ממנו ואינם יכולים לעמוד עמו אם לא בחברת האחרים. נעם ה: הגידה לי מהאויר. תובב: מהאויר בשביל קלוהו ורקותו אוהב מבע וקרבת השמים ובקלות יבקשהו כפי האפשר לו ועולה למעלה לא אצל הגלגל עצמו לבלתי היותו עצם כ"כ זך כמו האש הלוקח המקום הראשון ולכן האור אוהב לעמור אצל האש מתחתיו וגם אוהב כרבת הארץ והמים אבל אינו רוצה לעמור תחתם אלא עליהם ובקלות הוא רודף תמירית תנועת הגלגל הסבובית. והוא אותב אל האש ואל חמים כי מפני היותם הפכיים הוא נכנם ביניהם כאוהב לשניהם כדי שלא יויסו זה לזה במלחמה תרירה. געמה: נשאר לי לרעת מהאש.

"חובב: האש הוא יותר דק זך וקל מכולם ואינו אוהב מכולם אלא האויר שקרבתו נומה אליו אבל רוצה לעמוד עליו אוהב את הגלגל ולא ינות לעולם בשום מקום שימצא עד שיתקרב לו. זו היא האהבה מהחברה הנמצאת ביסודות הארבעה. נעמה: נכון בעיגי הרבר אמנם למה לא הגרת לי מאיזו מבה האש כ"כ חם והמים כ"כ קרים ואיכיות שאר היסורות. חוב כ: לפי שאין זה מתייחם לסיבת זאת האהבה אבל אודיעם לך לפי שיועיל לשאר הסיבות, דעי כי הגלעל בתנועתו התמירית ועם ניצוצות השמש ושאר כוכבי לכת וכוכבי הגלגל השמיני הם מחממים את החומר הממלא את כל קערירות גלגל הירח. והחלק הראשאו מהחומר הזה היותר קרוב אל הגלגל בהיותו מתחמם יותר הוא נעשה יותר זר וסל ורק ותם מאד עד שהממותו כ"ב חזק שהוא מכלה כל הלחות ונשאר ג"ב יבש וזהו האש. ובהתפשם החמימות השמימי הזה עוד אל החלק מזה החומר שתחת האש הוא פרוממו ג"כ אבל לא כ"כ שיכלה הלחות וזהו האויר שהוא חם ולח ובשביל החמימות הוה הוא ג"כ נעשה זך ורק ונשאר קל פחות מהאש ובהתפשמ התום השפטיי עוד בזה רחומר שתחת האויר איננו כיכ שיספיק לעשות יסוד חם אלא הוא נשאר כר מפני רחכו מהגלגל אמנם לא כ"כ שישאר בו רלחות וזהו יסוד המים כר ולח והוא נשאר כבר מפני העכירות הנמשך מהקוד ומבקש המשה. עיד נשאר הקרירות כ"ב גרול במותר החומר הזה שכלפי המרכז תחת המים שהוא מסבץ את כל הלחות ונשאר גוף עב ועכור כבד מאוד כר ויבש והוא הארץ. באופן כי האויר והאש מפני כרבתם מכבלים יותר מהחמימות והמוב השממיי שהוא חיות הגופים השפלים והם אוהבים הגלגל יותר ומחקרבים לו ומתגועעים עמי בסבובו והשנים האחרים ארץ ומים מפני שמקבלים מעם מחתום והחיות חשמטיי אינם אוהבים אותו כ"כ ולא מחקרבים אליו אבל בורחים מסגו כדי לנוח בהשפט בלי שיתנועעו עמו תמיד בסבוב.

געםה: כיון שהארץ היא היותר שפלה ופחותה שביסודות כמו שאמרת ויותר רחוקה ממוצא החיים שהם השמים איך מתהוים בה כ"כ דברים מתחלפים יותר מיסוד אחר כמו האבנים מכמה מינים קצתם גדולים נקיים ויפים וקצתם בחירים ומזבים מאוד והמתכות לא פחזתי הערך בלבד כמו הברזל והנתושת והבדיל והעופרת והבסף חי אלא גם החשובים מאד כמו הבסף והזהב. ועוד כל העשבים למיניהם פרחים ואילנות ופירות ועוד רבוי הבע"ח המתחלפים שכלם דרים בארץ כי אע"פ שנמצאו בים קצת צמחים והרבה בע"ח מתחלפים וכן באור מהמעופפים הנה כלם מתייחסים אל הארץ ובה בפרט הם נחים. ועל הכל המין האגושי מתהוה בארץ שהוא שלם מאד בין כל הגופים שתחת השמים, וא"כ איך אמרת שזהו היותר פהות ומשלל החיות מבלם?

חובב: גם שהארץ לרחוקה מן הגלגל היא בעצמה היותר עבה קרה ונמוכה ורחוקה מהחיות מ"מ להיותה מקובצת במרכז היא מקבלת בעצמה קבוץ כל ההשפעות וניצוצות כל הכובבים והמזלות והגרמים השממיים ומתמוגים שם ושולחים בה כח של כל שאר היסודות עד שהם מתמוגים או מתערבים בה בכ"כ אופנים שונים באופן שמתחים כל הרברים שאמרת מה שא"א זה באחר משאר היסודות לפי שאינם בית קכול כלול ומשותף ומקובץ מכל הכחות השממייות והיסודות כי הם עוברים בלבד בשאר היסודות ואינם נחים ומתקבצים אלא בארץ בשביל עכירותה והיותה במיכז שהניצוצות מכים בה יותר בחזק וא"כ היא האשה המיוחדת והקבועה אל הגרם השממיי ושאר היסודות הם כפלגשים שחדי בה מולידים השמים כל תולדותיהם או רובם שבהם היא יפה ונאה כ"כ.

נעם ה: הנחת את דעתי על הספק שהיה לי ועתה נחזור לענינינו ורגידה לי משאר סכות אהבה באנשים ובבע"ח אם הן נמצאות ביסודות ובשאר הרומסים. חובב: הסיבה השלישית מההמבה והשניה מהמשך התולדות הן סכה אחת בעצמה בעצמה באלו הנופים וזה כי הנולד אותב את המוליד שהמיב לו והמוליד אוהב את הגולר המקבל מובו ואהבה זו מהמשך התולרות נמצאת במתחים מהימורות כמו שנראה המתהוים בחלק האויריי מן הארים העולים מהארץ והים שכשרם לחים מתהוים מהם מטר ושלג וברד שמיר שנתהוו דם יורדים באהבה עזה אל הים והארץ הברים האדים הם יבשים (הגקרא קיפור) יתהוו מהם הרוחות והרברים המתלהבים והנה הרוחות הולכים אל האויר בנשיבתם. והדברים המתלהבים מתעלים יותר אל האש שכל א' יניעהו אהבת כסורו שנתהווה ממנו, גם נראה האבנים והפתכות שנתחוו מן הארץ כי בהיותם חוץ ממנה יבקשוה קל מהרה ולא ינוחו עד שובם אליה כמו הבנים אל אמותם שלא ישקטו אלא אצלם והארץ גם היא מולידתם באהבה ומקבלתם ומקיימתם. והצמחים והעשבים וראילנות דם אוהבים כ'כ את הארץ אמם והורתם שאינם רוצים להפרד ממנה בלי שיפסרו אלא בזרועות שישיהם מחבקים אותה באהבה וחבה כמו היונק את שרי אמו וגם היא כמו אם רחמניה ברחמים גרולים משנחת המיד לזון אוהם אחרי שהולירתם וזה עם לחיותיה שתוציאם מחררי במנה כלפי שפתה כדי לקיימם כמו האם המוציאה ההלב מקרבה אל דריה כרי להניק בניה וכשיחסר הלחות אל הארץ היא בתחנה תבקשהו מן השמים והאויר וקונה אותו בחליפין עם הארים העולים ממנה שיתהוו מהם מי גשמים לזון את הצמחים והבע"ח שלה ואיזו אם מרחמת יותר מזו?

געמה: באטת הוא ענין נפלא מאור המצא השגתה זאת בגוף בלתי חי כמו הארץ, ויותר הפלא ופלא הוא מהיוצר ברוך הוא שנתן בה כח כזה, ועתה נשאר לי לדעת עוד מהסיבה הראשונה מהאהבה שהיא חמרת עונג ההילדה איך היא נמצאת בימודים ובנופים הבלתי מרגישים.

חוב: היא נמצאת ביסודות ובחומר התחתונים הרבה יותר מככל שאר הדברים, נעמה: איך היא בחומר? א"כ חומר כל הדברים התחתונים הוא דבר זולת הד' ימודות? והלא אנו רואים כי מדם יתהוו כל שאר המתחווים. הוב: כך הוא אבל גם היסודות עצמם הם מתחוים ולכן צריך לחקור ממה הם מתהווים. נעמה: ממה! אולי זה מזה שאנו רואים מים נעשים אויר ומהאויר מים

נעמה: ממה! אולי זה מזה שאנו רואים מים נעשים אויר ומהאויר מים ומהאש אויר ומהאויר אש וכן בארץ. חוב כ: גם זה אמת אמנם הדברים המתהווים מהימודות היסודות עצמם הם חמרם ויסודם שנשארים בהם כולם יחד נאחזים בב"ח. אבל כשיתהוה יסוד מחבירו א"א זה כי כשהאש מתפך למים לא ישאר האש כמים אלא הוא נפסד והמים מתהוים. וא"כ צריך לתת וליחד איזה חומר האש כמים אלא הוא נפסד והמים מתהוים. וא"כ צריך לתת וליחד איזה חומר משותף לכל היסודות שבו יוכלו לעשות שינוייהם אלו שאותו החומר בהיותו לפעמים בצורה האוירית ע"י השתנות בעזבו צורת האויד יקבל צורת המים וכן השאר. וזהו אותו שקראוהו הפילוסופים חומר ראשון והקדמוני (היולי קאום) שפתרונו בלשון יווני ערבוב (קונפוסיואני) לפי שכל הדברים הם בו בכת מעורבים יחד וממנו יתדוו כולם כל אחד בפרטות זה אחר זה. ג ע מה: ומה אהבה אפשר שתמצא בו?

חוב: הנה כמאמר אפלפון הוא חומר ואוהב כל צורות הדברים המתהוים כאשה לאיש ולפי שמציאות הצורה האחת בפועל לא ישביע תשוקתו הוא מתאות וחומר האחרת הנעדרת ממנו ופושט זו ולובש זו. באופן כי מפני שאינו יכול לקבל כל הצורות בפועל הוא מקבל את כולן זה אחר זה. וגם מקבל בחלקיו חרבים כל הצורות יחד אבל מפני שכל חלק ממנו רוצה ליהנות מהאהבת כל הצורות הן צריכות להשתנות תמיד זו בזו כי הצורה האחת מהן איננה מספקת להשביע תאותו הבב"ת וכמו שזה החומר הוא סיבת ההייה התמידית מהצורות הנעדרות

הנעדרות ממנה כך הוא בעצמו סיבת ההפסד התמידי מהצורות שיש לו ולסבה זו יש קוראים אותו אשה זונה שאין לה אהבה אחת וקיימת לאיש אחד אלא באהבתה לאחר מתאוה ולעזוב אותו בשביל האחר ומ"ט ע"י אהבת הניאוף הזה העולם התחתון יפה הדור ומפואר בכ"כ החחלפית נפלא מכמה דברים בצורות יפות. א"כ אהבת רהולדה שבזה החומר ותאותו התמידית לחלוף הצורות היא סיבת הוויית כל הדברים ההוים.

נעםה: שמעתי ענין האהכה שבחומר הראשון ורצוני לדעת איך תמצא בר' היסורות כיון שהם הפכיים ביניהם. חובב: אהכת ההולדה שבהם היא סיבת הוויית כל המורכבים מהם. נעםה: תפרש לי באיזה אופן. חובב: היסודות מפני הפכיותם דם חלוקים ונפררים כי להיות האש והאויר נוחים וקלים מכקשים המעלה ובורחים מהמשה ולהיות המים והארץ קרים וכבדים מכקשים המשה ובורחים מהמעלה ומ"מ באמצעות מוביות הגלגל ע"י תנועתו וניצוציו דם פעמים רבות מתקבצים באהבה ומתערבים יחד ועם אהבה זו נעשים כמעט נוף אחד מתדשה באיכיות מתדמים ובאהבה זאת ע"י כח הגלגל יכול החומר הראשון לקבל מדרגות רבות משאר הצורות היותר שלמות מהיסודות עם השאר בו הד' יסודות מוכבים ונמזגים. נעםה: אלו הן הצורות שמקבלים היסודות ע"י אהבהם וכמה מררגות הן?

חובב: כמרונה הראשונה והיותר פחותה כאהבה מקבלים צורות המורכבים בלתי בעלי נפש כמו שהן צורות האבנים קצתם שחורות קצתם יותר בהירות וקצתם מאירות וזכות, שהארץ נותנת ברם המקשיות והמים הזכות והאויר הסיפריות או הבהירות והאש האור והזוהר הנמצאים כאבנים הטובות גם מן המזג הראשון הזה ביסורות נמשכות צורות המתכות קצתם עבים כמו ברזל ועופרת וקצתם יותר נקיים כמו בדיל ונחושת וכסף חי ואחרים ברים ויפים כמו הכסף והוהב והמים כ"כ גוברים בכולם עד שהאש מתיך אותם ובכל אלה כפי מה שאהבת היסודית היא בהם יותר גדולה ויותר שוה כך הצורה היא יותר שלמה בו אבן או מתכת שיהיה וכשתהיה אהבת ד' יסודות אלו הרפכיים במדרגה יותר גדולה ומתאחדת בשיווי יותר מלבר כבול צורות המוג מכבלים עוד צורות יותר שלימות ודם הנפשות. ותחלה הנפש הצומחת שהיא סיבת הצמיחה בצמחים וההזנה והגירול וההולדה ברופה עם זרע או נצר ענף פהמוליר ומזה יתהוו כל מיני הצפחים שהעשבים דם הפחותים שבדם והאילנות יותר שלמים. וגם מיני האילנות שלמים זה יותר מזה בנפש הצומחת כפי מה שתמצא אהבת אלו הד' יסודות יותר חזקה ויותר שוה במיז ההוא. וזו היא המררגה השנייה מאהבת היסודות, וכשתהיה אהבתם יותר שלימה שוה ומתאחרת מלבד קבול צורות המוג והצמח עוד יקבלו צורות הנפש המרגשת שממנה הררגש והתגועה המקומית והמחשבה והתאוה וממדרגת אהבה זו מתהוים כל מיני הבעות הארציים והמיימיים והמעופפים ומהם שהם בלתי שלמים שאין להם שום תנועה ולא שום הרגש אלא המשוש אבל הבע"ח השלמים יש להם כל החושים והתנועות וכל מין מהם שלם מחבירו בפעולתו כפי היות בו אהבת היסודות יותר מתאחרת ושוה ויותר גדולה, וזו היא המרכנה השלישית מאהבת היסורות, והמרונה הרביעית והאחרונה שבהם היא שבהיותם בתבלית השיווי והאהבה האפשרית בהם מלבד קבול צורות המזג והצומח וההרגש עם התנועות עוד הם מקבלים צורה שהיא רחוקה הרחק מאוד מפחיתות הגופים האלו ההוים והנפסדים אבל היא מצורות הגרמים השממיים הנצחיים וזו היא הנפש המשכלת שאינה נמצאת אלא אל המין האנושי בלבר.

Digitized by Google

נעמה: איך בהיות האדם מאלו היסורות עצמם ההפכיים והנפסרים קבל צורה נצחית ושכלית מיוחדת אל הגרמים השמימיים? חוב ב: לפי שאהבת היסורות שלו היא כ'כ שוה מתרמה ושלמה שהיא מאחדת כל הפכיות היסורות עד שנשאר גוף רחוק מכל הפכיות והתנגדות כמו הגרם השמימיי המשולל מכל התנגדות ולכן יקבל הצורה הנצחית והשכלית. נעמה: מעולם לא שמעתי מזאת האהבה ביסורות אבל ידעתי שכפי שלמות המזג שלרם תהיה צורת המורכב פתות או יותר שלמה.

חוב ב: מזג היסודות היא האהבה שלדם ועמידת ההפכים יחד בלי התקומטות ודתנגדות אינו נראה לך אהבה אמיתית? ויש שקוראים אהבה זו ערך ויחס והסכמה והגה האהבה סיבת ההסכמה כמו שהשנאה סיבת העררה ולזה הפילוסוף (אספידוקולי) אומר שסכות ההוייה וההפסד בכל התרתינים הם ששה. הד' יסודות, והאהבה. והשנאה. לפי שאהבת היסודות היא סיבת ההוייה לכל הגופים המורכבים מדם והשנאה סבת הפסרם כי כפי ד' מדרגות אהבה שוכרתי לך בהויות כל הגופים יש כנגדן ד' מדרגות שנאה שהן סבת במולן והפסרן באופן כי כמו שכל נזק והפסרו משכים משנאת אלו הד' יסודות כן כל מוב והויה נמשכים מן האהבה.

נ ע מה: יפה בעיני כל מה שאמרת מסבות ואופני האהבה הנמצאת בעה"ז השפל ר"ל בכל ההוים ונפסרים כך באדם כמו בשאר הבע"ח ובצמחים ובבעלי המזג הרוממים וכן בר' יסודות ובחומר הראשון המשותף לכולם. ואני רואה כי כמו שמין אחד מהב"ח יאהב מין אחר ויתחבר עמו וישנא מין אחר ויתרהק ממגו כך נמצאו בצמחים קצתם אוהבים לזולתם ונולדים ומתגדלים יחר ובחברהם צומחים הישב והם שונאים לוולתם ונפסרים בחברתם וכן במתכות קצתם חברים לקצת במחצבם וכן באבנים המובות. ואנו רואים הברזל אוהב כ"כ המגנימם שעם כל עביו וכבדו הוא מתנועע והולך אליו. ובכלל אנכי רואה שאין שום גוף תחת השמים בלא אהבה והמדה ותאוה מבעית או הרנשית או רצונית ושכלית כמי שאמרת. אמנם בגרמים השמימיים ובשכלים הנכדלים רתוק בעיני שתמצא בהם שאמרת. אמנם בגרמים השפימיים ובשכלים הנכדלים רתוק בעיני שתמצא בהם אהבה כיון שאין בהם מהפעליות של אלו הגופים ההוים.

חוב: בגרמים השממיים ובשכלים נמצאת האהבה כמו בתחתונים אכל היא יותר עצומה ויותר מעולה. נעמה: רצוני לדעת באיזה איפן, כי הסיבה העקרית והיותר מפורסמת שאני רואה אל האהבה היא ההולדה וכיון שאינה נמצאת בדברים הנצחיים איך תהיה בהם אהבה? חוב: אין בהם הולדה והויה כי הם בלתי הזוים בלתי נפסדים אמנם היויית ההחתונים נמשכת מהגלגל שהוא כמו אב אמיתי כמו שהחומר הוא האם הראשונה בהוויה ואחריו הד' יסודות ובפרט הארץ שהיא האם היותר מפורסמת ומורעת זאת שאין האהבה באבות פחות מכאמהות ואולי היא בהם יותר מעולה ושלימה.

נעם ה: הנידה לי יותר בביאיר מזאת האהבה שבשמים. חובב: אומר לך בכלל כי הגלגל שהוא אב לכל ההוים בתנועתו התדירה והסבובית על כל החומר הראשון הוא מניע ומערב את כל חלקיו והוא ר"ל החומר מוליד כל הסוגים והמינים והפרמים שבעולם ההוויה הלז כמו שבהתנועע הזכר על הנקבה ויניע אותה תוליד בנים. נעמה: הודיעני זה יותר בפרמות ובביאור.

תובב: החומר הא' כמו אשה יש לו גוף מקבל לחות שזן אותו רוח שנכנם בקרבו חום מבעי המוזג אותו, נעמה: תפרש לי כל אחר מהם. חובב: הארץ היא גוף החומר הראשון בית קבול לכל השפעות הזכר שהוא הגלגל. המים הם Dialog. הלחות הזן אותו האויר הרוח שבקרבו, האש הוא החום רמבעי המוג אותו ומחיהוי געמה: איך שולח הגלגל שפעו בארץ. חובב: כל גרם הגלגל שהוא הזכר מכסה ומסכב אותה בתנועה מחמרת והיא גם היותה נחה מתנועעת מעם בשביל תנועת הזכר שלה אמנם לחותה שהוא המים ורוחה שהוא האויר ותומה המבעי שרוא האש הם מתנועעים בפועל בשביל תנועת ההזרעה מהגלגל הזבר כמו שמתנועעים כל אלו הרברים באשה בעת הזרעה בשביל תנועת הזכר עם שהאשה בלתי מתנועעת בגופה אלא היא נחה כדי לקבל זרע הזכר.

נעם ה: מהו הזרע ששולח הגלגל בארץ ואיך הוא יכול לשלוח אותו? חוב ב: הזרע שמקבלת הארץ מן הגלגל הוא דמל והממר שעם ניצוצות השמש והירת ושאר הכוכבים הגבוכים והעומדים הוא מוליד ומהוח בארץ ובים כל המינים והאישים מהגופים מורכבים בד' מדרגות ההרכבה כמו שפרשתי לך, נעמה: אלו דם ביחור בגלגל מוציא הזרע הזה?

חוב: כל הגלגל מוציא אותו עם תנועתו התמירית כמו שכל גוף האדם בכלל מוציא את הזרע וכמו שגוף האדם מורכב מחלקים מתרמים ר"ל בלתי כליים כמו עצמות גירין וורידים קרומים ועורות (עצבים עורקים ומיתרים) מלבד הבשר הממלא בין זה לזה, כן הגרם הגדול מהגלגל השמיני הוא מורכב מכוכבים עומדים מתחלפי המבעים והם נחלקים לחמשה שיעורים ולמין אחד מכוכבים כהים ומשחירים מלבד עצם הגרם הספיריי מהגלגל המרבק וממלא בין זה לזה.

געם ה: ושבעה כוכבי הנבוכה מה היא פעולתם בתולדת הזרע הזה? חובב: שבעה כוכבי הגבוכה הם שבעה אברים כליים עקריים בהולדת הזרע הזה כמו אותם המולידים ומהוים הזוע באדם. געמה: הודיעם אלי אחר אחר, חובב: הווית הזרע באדם נמשכת ראשונה מהלב הרוחניית (החיות) עם החום המבעי שהוא צורה אל הזרע השני הוא המוח הנותן הלחות שהוא חומר הזרע השלישי הכבר הממזג את הזרע עם בישול נאות ומחדש ומרבה אותו מהדם היותר זך ומזוקק. הרביעי המחול שאחרי ששאב ומינן ומידר אותו מהשמרים של המרה הששים השחורה הוא מעבה אותו כמו דבק ואוירי החמישי הבליות שעם בישולם עושים הבצים שמקבל בהם מזג שלם ומבע מזריע ומוליד. והשביעי והאחרון הוא השרבים והאבר המכנים הזרע בנקבה המקבלת. געמה: שמעתי איך שבעה איברים הכליים הללו משתתפים בהווית הזרע המוליד אבל מה ענין איברים אלו עם ז' הנכניה. חוב ב: כך משתתפים השבעה כוכבים ברקיע בהוית זרע כוכבי הנכוכה. חוב ב: כך משתתפים השבעה כוכבים ברקיע בהוית זרע העולם. געמה: באיזה אופן?

חוב ב: השמש הוא לב השמים שממנו נמשך החום המבעי הרוחניי המעלה האדים מהארץ ומהים ומוליד המל והממר שהם הזרע וזה עם חלוף מצביו ובפרט בשנוי הד' תקופות שהוא עושה בשנה אחת, הירח הוא מוח הנלגל סבת הלחות שהוא הזרע המשותף ובשביל שנוייו משתנים הרוחות ויורדים המים ועושה לחות הלילה והמל שהוא הזנה זרעיית. צרק הוא כבד הגלגל שעם חומו ולחותו הגעים הוא מועיל בהוויית המיים ובהמזגת האויר ובנעימות הזמנים. שבתאי הוא שחול הגלגל כי עם קרירותו ויובשו הוא מעבה את האדים ומקפיא את המים ומניע הרוחות הגושאות אותם וממזג תוקף התום, מאדים הוא המרה והכליות של הגלגל כי עם חומו החזק מועיל בהעלות האדים ומתיך המים ומזככם ועושה אותם מפעפעים נגותן להם חום זרעיי מעורר כדי שהקרירות של ירח ושל שבתאי לא יעשה הזרע בלמי

בלתי מוכן אל ההולדה לחסרון החמימות. נונה הוא הביצים של הגלגל כי יש לו כח גדול בהבאת המים המובים ונאותים אל ההזרעה כי קרירותו ולחותו הוא מוב ומבושל הימב ומוכן להוליד ההוייה הארציית. ומפני יחם וקורבת הכליות אל הבצים בהויית הזרע אמרו המריצים כי מארים אוהב והושק את נוגה כי האחר נותן ההתעוררות והשני נותן הלחות המוכן אל הזרע. כוכב הוא שרבים הגלגל פעמים הוא ישר ופעמים שוכב פעם הוא סיבת המשר בפועל ופעם מעכב אותו עסר תנועותיו בקרבת השמש ובמבמי הירה כמו שמתנועע השרבים מחמרת והתעיררות הלב ומרמיון וזכרון המוח באופן כי הגלגל הוא איש ובעל שלם אל הארץ שעם כל אבריו המתרמים והכליים הוא מתנועע ומשתדל לתת בה הזרע ולהוליד בה כמה תולדות יפים כ"ב מתחלפים ואין את רואה כי לא היה מתמיד הטתרלות כ"כ עצום והשנחה כ"כ פרטית אלא עם אהבה עזה ונפלאה מן הנלגל שהוא כאיש מיוחר מוליר אל הארץ ושאר היסורות והחומר הראשון המשותף להם באשה כיותרת ואהובה או נשואה לו ויש לו אל הנולדים אהכה והשנחה נפלאת בהזנתם וקיומם כאב אל בניו המיוחדים והארץ והחומר יש להם אהבה אל הגלגל כמי אל איש ובעל חביב אוהב וממיב והרברים ההוים אוהבים הגלגל כאב ואפמרופום מוב ועם זאת האהבה הצרופיית מתאחר העולם הנשמי ומתיפה ומתקיים המציאות. ואיזה אופן יותר נדול תבקשי אל שתוף וכללות האהבה?

געמה: נפלאה מאר האהבה הזוונית והצרופית של הארץ והגלגל, וכמו שיש לארץ סגולות האשה עם שבעת הכוכבים המתייחסים אל האברים המשותפים בהוויית זרע האדם. וכבר שמעתי שכל א' מז' כוכבים אלו יש לו רמז ודוגמא על אחר מאיברי האדם כפי דעת האצמונגינים אבל לא איברים המיוחדים אל ההולדה אלא אל האברים החיצונים שבראש המשמשים אל ההברה החושיית והפנימית.

חוב: אמת הוא כי ז' כוכבי הגבוכה רומזים על הז' נקבים שבראש.
השמש לעין הימני הירח לשמאלי כי שניהם דם עיני השמים, שבתאי על האוזן
הימנית וצדק על השמאלית וי"א בהפך. מאדים על נקב האף הימני ונוגה על
השמאלי וי"א בהפך. כוכב על הלשון והפה כי הוא על הרבור והחבמה. אמנם אין
זה מעכב שלא יהיו ג"כ כדברי האצמגנינים רומזים אל שבעת כלי הגוף האחרים
המשתתפים בהולדה כנוכר.

נעמה: מאיזו סיבה מיחדים להם שני אופגי הרמזים הללו שהם נבדלים באיברי האדם? חובב: מפני כי שבעת כלי ההברה הללו הם מתייחסים באדם לשבעת כלי ההולדה. נעמה: באיזה אופן?

חוב כ: הלב והמח הם בגוף כמו העינים בראש הכבד והמחול כמו שתי האזנים הכליות והבצים כמו נחירי דאף השרבים הוא מתייחם ונערך אל הלשון באופן מצבו ובתמונתו ובהתפשמותו ובהקכצותו, ובהיותו באמצע ובפעודה כי כמו שבהתנועע השרבים הוא מליד תולדות נשמים כן הלשון בהתנועעו יוליד רותניים עם דבור החכמה. הנשיקה משותפת לשנוהם האחד מעורר חבירו, וכמו שכל האחרים משמשים אל הלשון בהכרה והוא התכלית אל ההשגה וההכרה כך כל דאחרים משמשים אל השרבים בהולדה ובו תלוי התכלית והתשמיש וכמו שהלשון מונח בין שתי הידים שהם כלי הפעולה ממה שנשיג ונכיר ונדבר, כך השרבים מונח בין שתי הרגלים כלי התנועה להתקרב אל האשה.

נע מה: הבנתי הערך והיחם הזה שבין אברי ההכרה שבראש ואברי ההולדה שבגוף. ועתה הודיעני למה לא נמצאו בשמים שני מיני כוכבים מתייחסים א' אל ההכרה וא' אל ההולדה כדי שיהיה הדמיון יותר שלם? חובב: הגלגל מפני פשיטותו ורותניותו עם אותם הכלים והאברים עצמם של ההכרה הוא מוליד הדברים התתתונים באופן כי הלב והמוח ממציאי זרע ההולדה שבגלגל הם העינים שבהם הוא רואה והם השמש והירח, הכבר והמחול ממזגי הזרע הם האזנים שבהם שומע והם שבתאי וצדק, הכליות והכצים משלימי הזרע הם נחירי האף שבהם הוא מריח והם מארים ונוגה, השרבים המושים הזרע הוא הלשון והוא ככב מנהיג של החברה. אבל באדם ובשאר הבעיח אע"פ שהם דוגמת הגלגל הוצרך להבריל בהם כלי ההכרה מכלי החולדה ולשים אלו בחלק העליון מהראש ואלו בחלק התחתון מהגוף עם התיחמות זה אל זה, ג עמה: הנחת דעתי בזה אבל נשאר לי מפק א' כי אתה הערכת הגלגל אל האיש והתומר והארץ ושאר הימודות אל הצקבה ואני שמעתי תמיד שאומרים כי האדם הוא לא אל הגלגל בלבד אלא אל כל המציאות גשמי ורותני.

חובב: האפת כן הוא שהארם הוא רוגפת כל העולם ולכן קראוהו היוונים (מיקרו קוסמום) שפתרונו עולם קטן ומ"מ האדם וכן כל בע"ח שלם הוא כלול מוכר ונקבה לפי שמינו מחקיים בשניהם ולא בא' מהם לבר, ולכן לא בלשיו הלאמינו לבד שם אדם מורה זכר ונקבה אלא גם בלשון העברי הקרוש מקור כל הלשונות שם אדם מורה זכר ונקבה ובפתרונו האמיתי כולל את שנידם. והפלוסופים הסביםו כי הגלגל הוא בעיח שלם אחר בלבר, ופימאגורה הניח שימצאו בו הימיו והשמאל כפו בכל בע"ח שלם באומרו כי חצי הגלגל שמן הקו השוה עד הקומב הצפוני הוא ימין הגלגל לפי שמן הכו השוה עד אותו הכומב היה רואה שם הרבה כוכבים עומרים ויותר מאירים ויותר גרולים מאותם שהיה רואה מהקו השוה כלפי הסומב הדרומי וגם היה נראה לו כי היה סיבה להוית דברים מועילים ורבים בחלם הארץ כלפי צפון יותר מבחלק האחר. וסרא לחצי הגלגל השני שמן הקו השוה עד הכומב האחר הדרומי הבלתי נראה לנו שמאל הגלנל, אמנם אריסמו הסכים היות הגלגל בע"ח אחר ואמר כי מלבר המצא בו שני צרדים אלו ימין ושמאל עור יש לו שאר צדרי הבעיח שלם ר"ל כרם ואתור שהם פנים וטורה עליון ותחתון שדם ראש ורגלים כי בב"ח כל צדרים וחלקים אלו דם נבדלים ומתחלפים והימין והשמאל הם חלקי רוחב גוף הבעיח והמעלה והממה שהם הראש והאחור הם חלקי וצדרי האורך שהוא קודם במבע אל הרוחב. והפנים והאחור הם חלקי וצדרי העומק והעובי מגוף הב'ח שהוא יסור אל האורך והרוחב. באופו כי בהמצא הימין והשמאל בגלגל כמאמר (פיטנורה) צריך שימצאו בו הארבעה צדדים אחרים ואומר אריסטו שאין ימין הנלגל הקוטב הצפוני ולא שמאלו הררומי כדברי פימאגורה וזה שא"כ לא היה הבדל ומעלת הנלגל בחלק האחר על השני מצד עצם אלא כערך אלינו או לפי הנראה ואולי כי בחלק האחד בלתי נודע לנו ימצאו כוכבים עומרים יותר ומקומות מיושבים בארץ יותר. והנה קרוב לומנינו הוכיח הנסיון מקצת זה במהלך אניות (הפירמוגיסי) ורספרדים, ולכן ארספו אומר כי המזרח הוא ימין הגלגל והמערב השמאל ורניח כל הגלגל גוף בע"ח אחר ראשו הקומב הירומי הנסתר לנו ורנליו הקומב הצפוני ונמשך מזה כי הימין הוא במזרח והשמאל במערב. הפנים הם אותו החלק הנמשך ומתפשט למטה ממערב למזרח. א"כ בהיות כל העולם אדם אי בע"ח א' הכולל זכר ונקבה והגלנל הוא אחר מהם שלם בכל חלפיו וראי ראוי להאמין כי הוא הזכר והאש והארץ ושאר היסודות עם החומר הראשון הם הנכבה והאשה ושהם חמיר מחוברים שניהם באהבה זוונית וצרופית

וצרופית כשני אוהבים אמיתיים כמו שאמרתי. נעמה: נכון בעיני מה שאמרת מארסטו שהגלגל הוא בע"ח א' בששה צדרים הנבדלים בב"ח בטבע, כי אעיפ שימצאו בצמחים הבדל המעלה והמטה שהם הראש והרגלים כי השרשים הם הראש והענפים דם הרגלים ובזה דם כבע"ח הפוך הנה לא ימצאו בהם הכדלי שאר המצבים הצרדים כי אין להם פנים ואתור ימין ושמאל. אמנם בזה שאמר כי המורח הוא הימין והמערב השמאל יש לי ספס והוא כי המורח והמערב איננו אחד בעצמו לכל יושבי הארץ אבל דמורת שלנו הוא המערב ליושבים תחתינו הנסרא (אנמיפידי) (ר'ל נכחי רגלנו) והמערב שלנו הוא מזרח אליהם וכל חלמי כדוריות הגלגל מהמורח אל המערב הם מורח לקצת שוכני ארץ ומערב לקצתם וא"כ איזה מזרח מכל אלו יהיה הימין ולמה זה יותר מזה? ואם כל מזרח הנא יטין יהיה מקום א' בעצפו יפין ושמאל, השיבני על זה כי הוא קשה בעיני. חובב: הספק שלך איננו נקל להתירו, יש אוסרים כי הסורח שהוא ימין הגלגל הוא מזרח של השוכנים באמצע אורך ישוב העולם מהמזרח אל המערב לפי שהם מאמינים כי חצי האורך הוא מיושב וארץ מנולה ולכל א' מהם מזרח מיוחר ואין ראוי שיהיה האחר ימין יותר מזולתו, וכ"ש כי החלק המזרחי לאחר הוא מערבי לאחר ובאופן זה יהיה המזרח האחד עצמו ימין ושמאל כמו שאמרת. ולכן ייא כי מזל שלה הוא ימין הגלגל ומאזנים הוא שמאלו.

נעמה: מאיזה מעס? תובב: לפי שבהיות השמש בפלה יש לו כת גדול ואו נולדים כל הצמחים וכמעם מתחדש כל העולם ובהיותו במאזנים הכל מתייבש ומזקין. נעמה: גם שיהיה כן לא בשביל זה יהיה הימין טלה כיון שאיננו תמיד במזרת אלא הוא לפעמים במערב וכשהוא מזרתי לאחר הוא מערבי לאחר. וארסטו אמר כי המזרת הוא הימין.

חוב: האמת אתך וכ"ש כי בהיות השמש במלה איננו כ"כ ממיב ומועיל לכל יושבי הארץ כי אותם השוכנים בחצי האחר מן הארץ והלאת מהקו השוה ורואים הקושב הררומי יש להם תועלת האביב בהיות השמש במאזנים כי אז הוא מתחיל להתקרב אליהם ויש להם נזק התורף בהיותו במלה כי אז הוא מתרחק מהם וא"כ הימין שלנו יהיה השמאל להם והנה ימין הבע"ח הוא ימין בערך אל הכל וכז השמאל.

געמה: אין ספק שהוא כן כי כבר שמעתי שהשוכנים בקצוות הדרומיים יש לדם תקופות השנה בזמנים הפכיים אשר לנו ובבקשה ממך חובכ לא תניח הספק הזה בלא תשובה נכונה. חובב: המפרשים לארסמו לא מצאו אופן אחד להשיב בזה זולת השנים הנזכרים ועם שהרגישו בחלשתם נחו ועמדו במה שהוא גנות יותר מעם ואת נעמה תמתפקי במה שנטתפקו הם היודעים יותר ממך. נעמה: דעתי נוחה במה שהוא ערב לי לא בערב לזולתי ואנכי רואה שאתה מכיר בחולשת תשובות אלו יותר ממני וכדי שאשקום ואנוח צריך שתודה לי שארסמו מיודעך מעה או תתן לי תשובה יותר מספקת.

חוב: כיון שדעתי נתהפך בך א'א ששום אחד מדעותי יהיה נעלם ממך אני מבין דברי אריסטו באופן אחר כי הוא מפרש ומכאר הימב פעולות ששה צדרים אלו בגלגל כמו בבל ב'ח שלם ואומר כי המעלה והראש שהוא תחלת אורך הב'ח הוא החלק שעיקר כח התגועה נמשך ממנו ובודאי כי מן הראש או המוח באים הגירים והכחות המניעות והימין הוא הצד שזאת התגועה מתחלת ממנו במ"ש מפורסם באדם והפנים הם הצד שאליו הולכת ופונה תגועת חימין ותג' צדדים

צדרים אחרים הם הנכחיים לאלו באלו הפעולות. גע מה: הכנתי זה ועתה בא לתשובת הספק. חובב: אומר אריסמו כי ימין הוא החלק שבו זורחים השמש ושאר הבוכבים והוא המזרח ואומר שאין זה מיוחר לחלק פרטי בחומר רמוז אלא הוא בכולם בכח מצד היותם מזרח לפונים והולכים כלפי מערב ולא בהפך בתנועת הוא בכולם בכח מצד היותם מזרח והיא תנועה שמאלית ומצד שמאל והיא כמו התגועה החסרה והחלושה מיד האדם השמאלית כמו שהתנועה ממזרח למערב בכל חלק מהגלגל היא תגועה ימנית ומהצד הימני מפני שבהיות ראש הגלגל הקומב הדרומי והרגלים הצפוני כפי דבריו ובהיות כל דגלגל תמיד פונח והולך בכל חלק ממנו מן המזרח אל המערב צריך לומר שתהיה אותה התנועה מהחלק הימצי והגבחית תהיה מהשמאלי ונשארו הפנים באותו חלק שמן המזרח אל המערב למעלה כלפי הצד שהולך הגלגל בתנועה הימנית והעורף והאחור הוא החלק הנשאר למערב מחרת מלמנה שמשם נברל החלק המזרחי מהחלק הנקרא אתור כמו שהימין באדם נברלת מהאחור.

נעטה: שמחתי לשמוע תשובתך ולפי זה לא יהיו נתלפים בתומר הגלגל אלא המעלה והמטה בלבד שהם הראש והרגלים והם כשני הקטרים והארבעה ציידים אחרים הם מתחלפים באופן צוריי לבד בערך פניית התנועה.

חובב: כן הוא והבנת הרבר על בוריו. געמה: עכ"ז בב"ח הנה כל הצדרים דם נברלים בחומר מיוחד הוריעני למה הגלנל מתחלף מהם בזה. חובב: לפי שהב"ח הוא מתנועע ביושר ממקום למקום וחלקיו מהאורך והרוחב הם חלוקים ונפרדים אבל בגלגל שהוא מתנועע תנועה סבובית מן עצמו אל עצמו כי הוא מתנייב שחלקים וצרדים אלו בו יהיה החלק והצר האחר הוא עצמו בחומר החלק והצר האחר וכולם בכולו ושיהיו נכדלים בלבד בצורת ופניית התניעה. ולכן ראש ורנלי הגלצל שהם השני קומבים לפי שאינם מתחלפים לעולם זה בזה הם נבדלים בחומר כמו בבע"ח.

נעמה: אם האחד עצמו הוא סזרח ומערב הרי זה מוכיח שהאחר עצמו הזא ימין ושכאל. חובב: אין הדבר כן כי אע"פ שחלק אחר רמוז בחומר הגלגל הוא מזרח לקצת ומערב לקצת מים לפי אופן ההנועה שעושה הגלגל כולו עם הוא מזרח לקליו אותו החלק הרמוז הוא מזרח לכל בני העולם בהגיעו במזרח שלהם והוא ימין לעולם ולא שמאל בשום פנים שהרי לעולם אין הגלגל ולא שום אחד מחלקיו מתנועע בהפך מזאת התנועה הימנית כמו שעושים תמיד כוכבי הנבוכה שהצועתם היא שמאלית וזה כדי לעשות הפך פעולת התנועה הימנית וכדי להועיל אל ההפכים התחתונים ולסכב בהם ההוייה התמידית, נעמה: הבנתי כוונתך ודעתי מיושבת מהמפק שהיה לי אמנם רצוני עוד שהבאר לי איך אמרו הפלוסופים שאדם אחד לבדו הוא דוגמת כל העולם בין השפל מההויה וההפסד בין השמימיי והרותני והאלקי, חובב: הנה בזה אצא מעם מכוונתנו שהיא בענין כללות ושתוף האהבה אבל כיון שיש איזה השתלשלות לזה מזה אומר לך זה בקיצור, ועולם קמן והם נבדלים בו לא בכח ובפעולה לבי אלא גם באברים וחלקים ומקומות עולם ממן והם נבדלים בו לא בכח ובפעולה לבי אלא גם באברים וחלקים ומקומות מנופו. נעמה: הוריעם לי בפרטות.

תובב: הנוף האנושי מתחלק לג' חלקים כמו כל המציאות זה על זה והחלק האחרון היותר שפל הוא מן מסך וקרום אחר החולק את הנוף באמצעו במקום החנורה ונקרא מסך זה (ריאפגרממה) עד הרגלים. החלק השני יותר עליון הוא למעלה למעלה מזה המסך עד הראש, והשלישי היותר עליון הוא הראש, והנה אותו החלק הראשון הוא כולל איברי ההונה וההולדה והם אצמומכא וכבד מרה ומחול כליות ובצים ושרבים וכיוצא וזהן החלם שכנגר העולם השפל מההויה וכפו שמתהוים בו מהחומר הראשון הר' יפודות ארמ"ע כך בחלק הזה יתהווה מהמזון שדוא תומר ראשון אל הר' ליחות ליחה חמה יבשה ורקה, מאיכות האש דם חם ולח מזוג כהוגן, מאיכות האויר מרה קרה ולחה מאיכות המים ליחה שתורה קרה ויבשה מאיכות הארץ וכמו שמן הד' יסורות מתהוים נפשות הבע"ח שמלבר ההזנה והגדול יש להם ההרגש והתנועה והצמחים שאין להם אלא ההונה והגדול ומורכבים אחרים בלי נפש שאין להם שים אחר מכוחות אלו אלא הם כמו שמרים וסיג מהיסורות והם האכנים והמתכות וכיוצא כך מהד' ליחות הללו שנתהוו בחלק הזה הבירים מהם אברים שיש להם הונה וגרול הרגש ותנועה והם הגירים והעצבים והעורקים והכרומים וכיוצא ואברים אחרים בלא הרגש ותנועה כמו העצמות והוורידים וכיוצא עוד דברים נעדרים מכל אלו שדם מותר ושמרי המאכל והליחות כמו הרעי והשתן והזיעה ומי החמום והאזנים, וכמו שבעולם השפל יתהוו קצת ב"ח מן העפושים שהרבה מהם ארסיים כך מעפושי הליחות יתהוו בע"ח מכמה מינים שקצתם ארסיים, וכמו שבעולם השפל עם השתתפות השמימיית לבסוף יתהווה הארם שהוא ב"ח רוחגי כך מהמשובח שבלחות מהחלק האריי והיותר דק מתהוים רוחות דקות וזכות שהם נעשים בהשתתפות וכח דרוחות החיוניות העומרים בלב שהם מהחלק השני מנוף האדם המתייחם לעולם השמימיי כמו שנזכיר.

נעם ה: הבנתי הימב התייחסות החלק התחתון שבאדם אל העולם השפל הזה ועתה הגידה לי מהנערך אל השמימיי.

חובב: החלק השני מגוף האנושי כולל האברים הרוחניים אשר ממעל לפרום ומסך הנזכר ער כל הצואר ודם דלב ושתי אומות דריאה הימנית והשמאלית בימנית יש שלשה אונות נבדלות זו מזו ונשמאלית שנים ודם כתייחסים אל העולם השמימיי. הלב הוא הגלגל השמיני המסובב עם הגלגל היומי שעליו שהוא המניע כל דבר בשוה בסבוב באופן אחר ובזה הוא מעמיר כל הדברים הגשמיים שבעולם וכל תנועה מתמדת הנמצאת בכוכבי הנבוכה וביסורות נמשכת ממנו וכן הוא הלב כי הוא מתנועע תמיד תנועה מבובית ושוה ואינו נח לעולם ועם תנועתו מסיים בחיות כל הגוף האנושי והוא סבת התמרת התגועה לכנפי הריאה ולכל עורקי הגוף וכל הרוחות והכתות האנושיים נמצאים בלב כמו שנמצאים בגלגל ההוא כמה כוכבים בהירים גרולים ובינוניים וקטנים וכמה תמונות שמימייות שהן נקשרות מהגלגל הזה עם העליון היומי שבעה כוכבים הגבוכים שנקראים כן לפי שנבוכים בתנועתם כמו מועים בי פעמים הם הולכים ביושר ופעמים הם שבים לאחור פעם מהירים ופעם מאוחרים וכולם נמשכים אל הגלגל הראשון כך הם כנפי הריאה התולכים אחר הלב ועובדים אותו בתגועתו התדירה ומפגי שהם מפוגיים הם מתפשמים ומתבווצים פעם במהירות ופעם באיתור כמו כוכבי הנבוכה וכמו שהראשיים מהם בהנהנת העולם הם שני המאורות שמש וירח ועל השמש שלשה בוכבים עליונים מאדים צרק שבתאי וכן ממעל לירח שנים כוכב ונוגה כך מהאומה הימנית היותר עקרית והיא דוגמת השמש יש עמה ג' אונות נבדלות זו מזו ונמשכות מהאומה והשמאלית רונמת הירח יש עמה שתי אונות שבין כולם הם ז', וכמו שהעולם השמימיי עם ניצוציו ותגועתו התמידית מקיים העולם השפל הזה בהשפיעו אליהם על ירם החום החיוני הרוח התנועה כך הלב עם כנפי הריאה מעמיד כל הגוף ע"ני

# ספר הויכוח

ע"י הוודידים והקנוקנות שבאמצעותם מחלק לכולן את החום והרוח החיוני והנועתו התדירה באופן כי הרוגמא נאותה בכול.

נעם ה: ישר בעיני התייחסות איברים אלו עם העולם השמימיי והשפעותיו בעולם השפל ואם רצונך למלאות תפצי אמור לי עוד התייחסות עולם הרותני בגוף האדם.

חובב: הראש הוא החלק העליון מהגוף האנושי והוא דוגמת העולם הרוחני שלפי דעת אפלמון האלקי (ואיננו רחוק מאד מאריכטי) יש לו ג' מררנות נפש ושכל ואלקות, הנפש היא שממנה נמשכת הנועת הגלגל והיא המשפעת והמנהגת מבע העולם השפל כמו שרמבע מנהיג החומר הראשון וזו היא כנגד המוח בארם עם שני כחותיו מהררגש ותנועה הרצונית שרם נכללים בנפש המרגשת המתייחמת לנפש העולם המשפעת והמניעה את הגופים. אחר זה יש באדם השכל ההיולאני הכחניי שהוא הצורה האנושיית האחרונה והוא נערך אל שכל העולם שנכללים בו כל השכלים הנברלים ולבסוף יש בארם השכל הפועל וכשטתדבק עמו ההיולאני הוא נעשה שכל בפועל מלא שלמות ושפע אלקי נדבק עם קרושתו וזהו הכח שבארם הפתייחם אל ההתחלה הראשונה שממנו התחלת כל הנמצאים וכולם מתיישרים אליו ונחים בו והוא התכלית האחרון להם, זהו כה שראוי שתספיק לך נעמה מרבורנו הבלתי מיוחר לזה מרוגמת הארם לכל המציאות שברין כראוהו עולם קטן ויש עוד כמה דוגמות פרמיות שיארך סידורם ויהיו חוץ מענינינו ויצמרך לנו זה שאמרנו כשנרבר ממולד האהבה ומקורה ואז תרעי כי לא לחגם הנמצאים אוהבים זה לזה העליונים את התחתונים והתחתונים את העליונים כיון שהם כולם חלקי גוף אחר פתייחסים לאחרות ושלפות אחר.

נעם ה: הריבור בזה הוציאנו קצת חוץ לענינינו ועתה תובב נחזור לכוונתנו אתה הוכחת כמה היא אהבת הגלגל כמו איש המוליד אל הארץ והחומר הראשון מהיסורות שהם כאשה מיוחדת מקבלת תולרתו ואין ספק לפי זה שגם הגלגל יאהב כל הנולרים וההוים מהארץ או מחומר היסורות כאב לבנים וואת האהבה מפורסמת בהשגחתו לקיימם ולוונם בהורידו מי הגשמים להזנת הצמחים והצמחים להזנת הב"ח וזה וזה להזנת וצורך האדם שהוא הבן הבכור, הוא מחליף ר' זמני השנה אביב וסיץ וחורף וסתיו בשביל לירת והזנת הרברים וכדי למזוג האויר לצורך - חייהם וכרי לחשוות את מזגיהם גם נראה שהדברים ההוים אוהבים הגלגל כמו לאב רחמן ממה שנראה שמחת הב"ח באור השמש ועליית היום וצערם ואסיפתם בחשכת השמים בבוא הלילה. וירעתי שהיית יכול להגיר לי עור מזה כמה דברים אמנם מספיס לי מה שאמרת מהאחבה הצרופיית הנמצאת בשמים ובארץ כאיש ואשה ומאהבת כל א' מהם אל ההווים כאכ ואם אל הבנים ואהבת ההווים להם כבנים אל מולירידם, אבל מה שרצוני לרעת ממך הוא אם הנופים השמימיים אוהבים זה את זה פלבר אהבתם אל התחתונים וזה כי אחרי שאין ביניהם הולרה שנ"ל שהיא המיבה היותר חזכה לאהבת הנמצאים היה נראה מזה שלא ימצא ביניהם הצרופיית והתענוג המתהפך מזה לזה.

תובב: גם שאין הולדה בין הגופים השמימיים לא מפני זה נעדר מהם האהבה הצרופיית והשלמה. והסיבה הראשית שהוכיח לנו אהבתם היא ההתיחסות והערך וההסכמה הנמצאת בהם תמיר. כי את יודעת שכל הסכמה נמשכת מאהבה אמיתית ואם תסתכל נעמה היחס והסכמה שבתנועות הגרמים השמימיים מהראשונים המתנועעים ממזרת למערב ומהאחרים המתנועעים בהפך ממערב למזרת האחר בתנועה

בתנועה מהירה והאחר בפחות האחר מאוחר והאחר יותר מאוחר ואיך פעמים הולכים ישרים ופעמים שובבים פעם הם כמו נחים בעמידתם סמוד למהלך הישר וסמיד אל השובב ופעם נומים כלפי צפון ופעם כלפי דרום ופעם דם באמצע ראזור ואחר מהם והוא השמש אינו נוכע לעולם מהמסלול הישר שבאמצע האזור ואינו נוטה לעילם כלפי צפון ולא כלפי דרום כשאר כוכבי הנכוכה. ואם תדעי מספר הגלנלים השמימיים הצריכים להתחלפות התנועות שעורירם ותמונותיהם ומצביהם וקוטביהם וגלגלי הקפה ויוצאי מרכז שלהם האחר העולה והאחד יורד האחר מזרחי . לשמש והאחר מערבי עם כמה דברים אחרים שיארך ספורם במקום זה מדברים אלו היית רואה התיחסות כ"כ נפלא מהסכמת גופים מתחלפים ותנועות נברלות אל מזג אחד עד שתהיי משתאה ונבהלת על השנחת וחכמת המסדר. ואיזה מופת יותר גרול על מציאות אהבה אמיתית ועונג שלם מזה לזה ממה שנראה ערך כ"כ נעים נמצא ביז כ"כ דברים מתחלפים? פיטאגורה היה אומר שהגרמים השמימיים בהתנועעם היו מולירים קולות מועילים נערכים זה עם זה בהסכמת זמר וניגון ואותו הומר השמימיי היה אומר שהוא סיבת כל המציאית במשקלו ובמספרו ובשיעורו והיה מבאר איזה הקול המיוחר לכל גלגל ולכל אחר מכוכבי הנבוכה והיה מפרש אופן הומר הגמשך מכלם ואומר שהסיבה שלא ישמע לנו הומר הזה הוא רוחק הגלגל או ההרגל כם שיקרה לשוכנים אצל הים שאינם שומעים קול המונו מפני הרגלם, וא"כ כיון שהאהבה הוא סיבת כל ההזכמות ונמצאת בגרמים השמימיים הסכמה יותר גדולה ויותר קיימת ויותר שלמה מבכל הנופים התתתונים נמשך מנה שתהיה ביניהם אהבה יותר גדולה וחבה יותר שלפה מאותה שהיא בגופים התחתונים.

ג ע מה: היחם וההסכמה שבין הגרמים השמימיים נראה לי היותם פועל נמשך מאהבתם ומופת עליה אבל לא סבה לה ואני מבקשת לדעת סבת האהבה הצרופיית שבינידם, שכיון שנעדר מדם ענין המשך הדולדה שהיא הסבה היותר חזקה לאהבה של הב"ח ושל האנשים וגם שום א' משאר הסיבות אין נראה לי שיאות לשמימיים לא הטבה רצונית מזה לזה כי ענינידם הם מנהגים והרגלים ולא היותם ממין א' כי לפי מה ששמעתי אין בשמימיים מינים ולא פוגים ולא אישיים באמת או שאם נמצאו בהם הנה כל גרם שמימיי הוא מין מיוחד בפני עצמו וגם לא החברה והריעות כי אנו רואים בסדר תנועותיהם שפעם הם מתחברים ופעם מהפרדים ואין לומר שתוולד מזה אהבה חרשה או שנאה כיון שהם מנהגים תדירים בלי נמיה רצונית.

תובב: עם שלא נמצאו בשמים שום א' מרמש סבות האהכה המשותפות אל הב"ת ואל האנשים אולי נמצאו בהם השתים המיוחרות באנשים.

נעם ה: באיזה אופן? חובב: הכבה העקרית מהאהבה הנמצאת כנופים השמימים היא שיווי והתייחסות ורמיון המבע כמו שיווי המזג באנשים כי יש בין הגלגלים והכוכבים הגבוכים והעומרים התייחסות במבעם ומהותם עד כי בתנועות ובפעולות שלהם הם מתייחסים עם ערך כ'כ גדול שנעשה מהם מזג וזמר אחד עד שעם היותם נבדלים נראים כמו איברים מתחלפים מגוף אחד כליי, וכמו שמקולות בתחלפים אחד חד ואחד כבר יתהווה זמר אחד נעים אל האוון ובהעדר אחד מן הקולות נפסד כל השיר והזמר כך מאלו הגופים השמימיים המתחלפים בשעיר ובתנועה מהירת ומאותרת מפני הערך והדמיון שכיניהם מזהווה מהם יחם וזמר אחד כ"כ נערך ונקשר שאם יעדר החלק היותר קמן מהם יפסר הבל וא"כ זה ההדמות במבע היא הסיבה באהבת הגרמים השמימיים לא בלבד כמו בין אישים מתחלפים אלא כמו באברים

באברים מאיש אחר עצפו. כי כמו שהלב אוהב חמוח ושאר האיפרים וממציא להם החיות והרוח והתום המבעי והמוח נוהן לאחרים הגידים והדרגש והתנועה והכבד נותן הדם והוורידים מצד האהבה שיש בין זה לזה ושיש לכל א' אל עצמו (כי כל א' כהם הוא חלק לחברו וחבירו הלק אליו) שהיא אהבה יותר חוכה ככל אהבה שבין איש לזולתו כי חלקי השמים אוהבים האחר לחבירו בהרמותם במבע ובהיותם משתחפים כולם בפעולה ותכלית אחד והם משמשים זה את זה ומכתייעים בעת הצורך. באופן כי מחבורם הם עושים גוף אחר שמימיי בשלמות מתוקן. עור נמצאת כהם הסיבה השניה לאהבה האנושית שהיא מצד המעלות המרותיות כי יש בכל גוף שמימיי (מעלה) או כח חשוב ונעלה שהוא הברחי למציאות כל השמים וכל העולם ולהיות הכח הרוא נודע וניכר אל האחרים הם אוהבים הנוף ההוא. ואומר עוד כי הם אוהבים אותו לא בשביל ההמבה הפרטית והמיוחדת לאחר מהם אלא בשביל הכללית לכל המציאות כי בלתה יפסר הכל ומזה המין היא אהבת האנשים המעולים ר"ל בשביל המוב שמטיבים לעולם לא בשביל המבה פרטית שהיא אהבת המועיל באופן כי הגופים השמימיים בהיותם שלמים יותר כהב"ח נמצאו בהם שתי סבות האהבה הנמצאות באנשים שהם המין מהב"ח היותר שלם, נעם ה: כיון שלפי רבריך יש כ"כ אהבה בין הגרמים השמימיים א"כ מה שאמרו המליצים מאהבת הכחות השמימייות שכראום אלקות אפשר שלא יהיה שוא ותפל אלא שהם הניחו ראהבה ההיא כמו בשריית כזבר לנקבה קצתם זוגיית וקצתם בניאיף וגם הניחו לידת שאר אלוקות שדברים אלו הם ודאי רחוקים מאד משבע השמימיים אלא כמאמר ההמון רבים הם כזבי המליצים. חובב: המליצים לא אמרו בזה שקר וכוב כמו שתחשוב: נעמה: ואיך לא? התאמין כיוצא בדברים באלקות השממיים. חובב: אני מאמין אותם לפי שאני . מבינם וגם את תאמינם אם תביני אותם. נעמה: א'כ הודיעם לי כרי שאאמינם. חובב: המליצים הקרמונים ברבריהם לא כוונו ענין אחד לבד אלא רבים

חובב: המריצים הקדמונים בדבריהם לא כוונו ענין אחד לבד אלא רבים וכראו אותם ענינים וכוונות ודרכים (סינסי) יניחו תחלה בדרך הפשם כמו קליפה חצונית סיפור ענין איזה אדם ומעשיו הראויים להזכר בספר ואח"כ באותו הסיפוד עצמו יניחו כמו קליפה יותר פנימית ויותר קרובה אל המות ענין מדותיי מועיל לאדם במעשיו בהלול הפעולות המעולות וגנות הפחיתיות ומלבד זה בדברים הדם עצמם ירמזו איזה חבמה אמיתית מהדברים המבעיים או מהתכוניים או מהאלקיים ולפעמים יכללו בספור אחר שנים או כל השלשה כוונות העיוניות כמו מוחות הפרי תוך הקליפות ואלו הכוונות הפנימיות קראום ציוריים (אליגוריצי).

געם ה: לא דבר קטן ולא חבמה מועטת היא זו לכלול בספור אחד אמיתי או מרומה כ"ב דברים מתחלפים ומעולים. רצוני שתשמיעני איזה דבר מהם כדי שיתאמת יותר אצלי.

חוב: האמיני בודאי נעמה כי הקרמונים ההם כיוונו בזה להרגיל השכל בהשנה האמיתית לדברים העיוניים כמו שכיוונו להרגילו במלאכת ההלצה וספור התכמות ברמז ואתן לך משל אחד בזה. אמרו כי (פירסיאו) בנו של (ייווי) הרג (גורגוני) ובנצחונו עלה (באימרי) שהוא גיבה השמים, פשמ הסיפור הוא כי האיש הדוא הנקרא בנו של (ייווי) מפני כחות של צדק שהם מושפעים בו או מפני היותו מורע אחר ממלכי (קרימה) או (אמינה) או (ארקאריאה) שנקראו (ייווי) הרג את (גורגוני) שהיה איש עריץ בארץ כי מלת גורגוני בלשון יוון ריל ארץ ומפני מעלותיו המדותיות רוממוהו האנשים עד לשמים. גם ירמוז בדרך מדותיי אל הארם.

האדם הגבון כנו של צדק שהוא מוכתר בכחותיו והוא בדרגו את הפחיתיות הארציות וחמריות הגרמות כארץ עלה אל גובה שמי המעלות. עוד ירמוז לפי הדרך הצוריי תחלה כי השכל האנושי בנו של צדק בהיותו נוצח והורג המבע הארציי והחמרי הוא עולה אל עיון הדברים השמימיים העליונים ונצחיים שבעיון החזא תלוי השלמות האנושי, והררך הצוריי הזה הוא מבעי כי הארם הוא מהרברים השבעים. וידמוז עוד דרך אחר תכוניי והוא כי עם היות המבע השמימיי בנו של צדק עם תנועתו התמיהית סיבת המיתה וההפסד לגופים הארציים התחתונים הגה המבע השמימיי ההוא הוא נוצח את התדתונים והוא מתפרד מהם ומתעלה תשאר בלתי נפסד. ורומז עוד דרך שלישי ציורי בתכמת האלקות והוא כי המבע המלאכיי והשכלי בנו של צדק הרומז אל האלוקי העליון הבורא את הכל הדג והסיר ממנו כל החמריות והארציות ועלה בגובה השמים כי השכלים הנבדלים הם המניעים תמיד את הגלגלים.

נעם ה: דבר נפלא הוא להניח בספור מאורע ופועל א' כ"כ סצר כמה כוונות מחכמות אמיתיות זו מעולה מזו, אמנם הגידה נא לי למה לא פירשו חכמתם כביאור. חובב: הם רצו לומר דברים אלו במלאכה כ"כ עמוקה ובקצור למבות רבות. ראשונה חשבו היות פרוחק אצל המבע ואצל האל גלוי הסורות המופלאות לכל אדם ובודאי שהיה להם דין כזה לפי שהרחבת הביאור בחכמה האמיתית והעמוסה הוא אם ילמרוה הבלתי ראויים להו אז היא נפסרת בשכלם ומתקלקלת כמו שיעשה היין המוב בחבית רע. ומהקלקול ההוא ימשך בחכמה הפסד כולל אצל כל האנשים ובכל שעה פתקלקל יותר בלכתה משכל בלתי מוכן והגון אל אחר כיוצא בו וזה החלי הרע נמשך מן הרחבת הביאור ברברים העיוניים ובזמננו אלו מפני הרחבת ספרי האחרונים נהפשם כ"כ שכמעם לא ימצא יין שכלי ראוי לשתייה שלא יהיה מקולקל. אמנם בימים הלרמונים היו מכניסים ההשגות השכליות בתוך קליפות ספורי המאורעים במלאכה עמוקה כדי שלא יוכל לדכנם בהבנתם אלא שכל מוכן אל הדברים האלקיים והשכליים ומי שיקיים הרכמה ולא מי שיפסירנה. נ עם ה: נכון בעיני המעם הזה כי הרברים העליונים וחשובים ראוי לפסור אותם אל השכלים הזכים והמוכנים כי בזולתם הם פוחתים והולכים ועתה הודיעני שאר המיבות בחירות המליצים.

תובב: עוד להם בזה ארבע סיבות ואחת והיא השנית בשביל הקצור לכלול הרבה חבמית בדברים מעמים והקצור מועיל מאוד לקיים הדברים בזכרון וכ"ש ע"י מלאכה זו שע"י זכרון ענין המאורע יזכרו כל הכוונות הנכללות בספור ההוא. השלישית כדי לערב עונג יריעת המאורעות הרם עם העונג האמיתי השכלי והמאורע יכנים בשכלו אמיתת החכמות כמו שירגילו התנוקות בחכמות ובמומרים בהתחיל בקל ראשונה וכ"ש בהיותם זה עם זה האחד בקליפה והאחד כמות כדברי המליצים. הרביעית בשביל קיום החכמות שלא יתחלפו בהמשך הזמן בדעות האנשים המתדלפים כי בהיותם מכומים תחת הספורים הללו א"א להוציאם מגבולם ועוד לחוק הקיום הזה סיפרו המאורע כדרך שיריי במשקל ומשורה כי באופן זה קשה לשנותם עד שקלקול המופרים והפסר השבלים לא יוכלו בנקל לשנות הכוונה. התמישית והאחרונה כדי שיוכלו עם מאכל אחד לזון ולהאכיל אנשים רבים רברים מתחלפים במעמם כי השכלים הפחותים אינם יכולים לקבל מהמליצים אלא סיפור השחתים מענין זה מועמים הענינים המדותיים והיותר

#### ספר הויכות

והיוחר חשובים מאלו יכולים לאכול מהמזון הציורי לא מהחכמה המבעית כלבד אלא גם מהתכונה ומהאלקית ונוסף לזה תכלית אחר כי בהיות המפורים ההלציים מאכל משוחף לכל מיני האנשים יתקיימו תמיד בדעות ההמון כי הרברים הקשים מאר מעט דם המועמים אותם והזכרון נאבר מדרה מהמעמים בהגיע דור שיתרחקו מהחכמות. כמו שראינו בקצת הארצות והאומות כמו ביוונים ובערביים שאחרי היותם חכמים מתוכמים כמעט שאבדו החכמה בהחלט וכן היה במחוז אימליא בזמן היוונים ואח"כ נתחרשה ממנה אותו רמעט הנמצא בו עכשיו והתקנה אל הסכנה הזאת היא מלאכת הנחת החכמות החת השירים ההמשליים כי ע"י עונג וערבות השיר יתקיימו המיד בפי הדמון אנשים ונשים.

נעם ה: צודקות בעיני כל הסיבות דללו אבל אמר נא לי למה זה אפלמון וארסמו חשובי הפלוסופים הא' מהס אע"פ שנשתמש בספור החרות לא רצה להשתמש בשיר אלא בדבור פשום בדרך מופתי?

חוב כ: הכשנים טעולם לא ספרו חק ונימום אלא הגרולים. אפלמון האלקי ברצותו לדרחיב החכמה הסיר ממנה מנעול אחר והוא השיר אכל לא השני מהרבור בחירות באופן כי הוא התחיל להפר קצת המנדג והחק בקיום מהחכמות אמנם הנית אותה כ"כ סגורה בדרך החירה שהספיק זה לקיימה. ארסטו שהתאוה יותר והשתדל להרחיב החכמה רצה להסיר גם מסגר החידה עם דרך והמצאה חדשה והשלים להפר כל הדת והנימום הקרמות ודבר בררך מופתי פשום אמנם כי נהג דרך נפלא ברבורו כ"ב בקיצור וכ"ב בעומק וקושי שהספיק זה בקיום החכמות במקום השיר ורחידה ולזה בהשיבו לאלכסנררום מוקרון תלמירו שכתב לו שהיה תמה עליו איך פרסם ספרי וסורות הפילוכפיאה השיב לו כי ספריו היו מפורשים בלבר לאותם ששמעו ממנו. ומזה תשיתי אל לבר נעמה הקושי והעומק שיש בדברי ארסמו, נעם ה: שמעתי והיא נפלאת בעיני שיאמר כי לא יבינם אלא מי ששמעם סמנו שהרי כמה פילוסופים שהיו אחריו הבינום בולם או רובם ולזה דברים אלה בעיני כוזבים וגם דברי גאוה לפי שאם דבריו נכונים ראוי שיהיו מובנים אל השכלים המובים כי דברי הספר אינם בשביל הנמצאים לנוכח המחבר אלא בשביל הרחוקים בזמן והבלתי נמצאים לנוכח וא"כ למה לא יוכלו השכרים המעולים להבין ספרי ארסמו אע"פ שלא שמעו ממנו? חובב: באמת שיהיה מאמר ארסמו הלז זר מאד אם יכוון בו רק דבר אחר,

געםה: ומה כיוון? חוב ב: הוא קורא שומע ממנו אל האיש ששכלו מבין ומשכיל ומעין כמו השכל שלו ר'ל של ארסטו באיזה זמן או באיזה מקום שימצא ור'ל שרבריו שכהב לא יעשו כל ארם פלוסוף אלא מי ששכלו מוכן להשגת הפלוסופיאה ור'ל שרבריו שכהב לא אחר כמו שיארע בפלוסופיאה הגעלמת ברברי ההלצה. געמה: לפי זה לא עשה ארסטו שלא כהוגן להסיר קושי השיר והחירה כיון שהגיח את התכמה כ"כ נעלמת שהמפיק לקיימה ברעות המוכנים.

חובב: לא עשה שלא כהוגן לפי שתקן הרבר בעומק שכלו אבל פתח השער לבלתי דומים לו לכתוב הפלוסופיאה כדרך פשוט מאוד וגרם שבהשתלשלותה ממחבר למחבר בבואה בדעות בלתי מוכנים נעשית כוזבת מופסרת ומקולקלת, נעמה: הרבה אמרת לי בזה ועתה נחזור לאהבות השמימיים שהגיתו המליצים מה תאמר מהם? חובב: החילה צריך שתרעי אלו הם ומכמה מינים הם האלוקות שהניתו המליצים ואח"כ מאהבתם, נעמה: צרקת ברבריך ולכן הגירה לי תחילה מה המליצים ואח"כ מאהבתם, נעמה: בראשון אצלם הוא הראשונה הממציאה והמקיימת



והמקיימת כל דברי העולם וכולם בכלל קראוהו (יופיפיר) שפחרונו אב מועיל להיותו אב מועיל לכל הנבראים והרברים כי עשאם מאין והמציאם והרומיים קוראים אותו (אומים: גרנדיביםו) (מוב גדול) לפי שכל מוב וכל מציאות נמשך ממנו והיוונים סראוהו (זיפים) שפתרונו חיים כי ממנו חיים כל הדברים והוא חיות כל דבר. אמנם שם זה (יופישיר) הושאל אל קצת מהנבראים היותר מעולים, בעולם השמימיי ייחסו שם זה אל הכוכב השני מהכוכבים הנבוכים והוא צדק שקראוהו (יופיטיר) להיותו בהיר ומול גדול ויש לו פעולות חשובות ומובות בעולם התרתון והוא בהוראתו ושפעו עושה האנשים היותר מצליחים והיותר מעולים, גם בעולם השפל האש היסורי נס' (יופיטיר) בשביל היותו היותר זר והפועל הגדול יותר מכל היסורות וחיות כל הרברים השפלים כי כמ"ש ארסטו עם החום יחיה החי. עוד השם הזה נתייחם לאנשים לקצת מהיותר חשובים שהועילו מאר אל המין האנושי כמו שהיה אותו (ליסאניאה מארקריאה) בי בלכתו (לאטינה) ומצא העמים הרם נסים במנהגים בהמיים ונתן להם לא הנימום והרח האינושי בלבר אלא נ"כ הורה להם מציאות האלוקי ולכן הם קבלוהו למלך ואלוק ותארוהו בשם (יופיטיר) מצד מעלתו וכן (יופיטיר קריטינסי) בנו של (סאטורנו) מפני הנהגתו לאוטות ההם בסנעו אותם מאבילת בשר אדם ומשאר פחיתיות בהמיים ולמר להם מרות אנושיות ועינוים אלוקיים הארוהו בשם זה ועבדוהו כאלוק כי נראה להם היותו שליח האל ורומה לו. געם ה: המליצים מתארים האל העליון בשם אחד מיוחר? חובב: קוראים אותו ביתור (דימוגירגוני) שפתרונו אלקי הארץ ר"ל העולם או פתרונו אלוק נורא בשביל היותו גדול מכל ואמרו שזה בורא הכל.

נעםה: אחרי האל הגדול מה הם האלקות שמניחים המליצים? חזבב: תחילה מניחים האלוקות השמימיים כמו (פולו צילו אימירי) ושבעה כוכבי הנבוכה שהם שצ"ם חנכ"ל שקורים את כולם אלקים ואלקות. נעמה: מאיזה מעם מיחסים האלוקות לנשמיים כאלה?

חוב ב: מפני נצחיותם אורם וגורל שעורם ועוצם כחם בעולם ובפרט מפני נפשותיהן האלקות שהן שכלים נבדלים מחומר פשומים בפועל תמיר, נעם ה: שם האלקות מתפשט יותר בדברי הקרמונים? חוב ב: הוא יורד ג"כ בעולם השפל כי המליצים קוראים אלוקות אל היסורות והימים והנהרות וההרים הגדולים שבעה"ז והם קוראים יסוד האש (יופימר) והאויר (יאוני) והמים והים (נימאו) והארץ (צירים) ולתחתית עמקה (פרומוני) ואל האש המורכב (קומבורינטי) ובתוך הארץ (וואלקאנו) וכן כמה אלוקות אחרים מחלק הארץ והמים.

נעמה: זהו זר מאוד שיקראו אלוקות אל הגופים הבלתי חיים ומרגישים נעררי הנפש. חוב ב: קוראים אותם אלוקות מפני גודל כמותם ופרסומם ופעולתם נדרי הנפש. חוב ב: קוראים אותם אלוקות מפני גודל כמותם ופרסומם ופעולתם וראשיותם שיש לדם בעה"ז השפל וגם מפני שחשבו שכל אחר מאלה הוא מונהג ע"י כח רוחני משותף משכל אלקי או (כפי דעת אפלמון) שיש לכל יסוד התחלה אחת צוריית נבדלת מחומר שמצדה הם מקבלים מבעיהם המיוחדים והיה קורא אותן ההתהלות (אידיאי) (דוגמות) וחשב שדוגמת האש הוא אש אמיתי במציאות צוריי ושהאש היסודי הוא אש מצד מה שמקבל מן הרוגמא ההיא וכן כל שאר הדברים ולכן איננו רחוק שיתארו הארוקות לדוגמות הדברים והנה היו מניחים אלקות גם בצמחים ובפרט באותם שדם מאכל ומזון יותר משוהף וכולל ויותר מלא מועל לאגשים כמו שקראו (צירירי) אל ההבואות (בקי) אל היין מפני התועלת הכללי והצורך לבני אדם מדם מדם וזה כי גם הצמחים יש לדם דוגמות אידיאי מיוחדות

#### חוביה היכוח

כמו שיש לימודות ומפני המעם הזה ג"כ קראו אלקים ואלוקות אל המעלות ואל הפחיתיות ואל ההפעלייות האנושיות כי מלבד שאלו בשביל חשיבותם ואלו בשביל יכולתם יש להם קצת אלקות מים הסיבה העיקרית שקראום אלוקות היא מפני שכל א' מהמדות וכל א' מהפעליות האנושיות יש לו בכלל דוגמא אחד מיוחדת שמצר מה שיקבלו ממנה האנשים פתות או יתר ימצאו בהם דברים אלו יותר חזקים או יותר חלשים ומפני זה שמו בכלל האלוקות השם דמוב. האתבה. החן. התאוה, הרצון, השנאה. המודח, הקנאה, החמם. העזות. הכלות, והרבה כיוצא באלו כיון שיש לכל א' מהם דוגמא והתחלה נבדלת מחומר כמו שאמרתי, נעם ה: גם שהמעלות בשביל חשיבותן יש להן הדוגמות הנה הפחיתיות וההפעליות העים איך יהיו לדם דוגמות?

חוב ב: כמו שהאלוקות השמימיים קצתם הם מובים ומצליתים מאוד כמו צדק ונונה שימשכו מהם תמיד כמה מובות וקצחם הם רעים ומזיקים כמו שבתאי ומאדים שכל רע נמשך על ירם כך ברונמות או בצורות האפלמוניות יש מהם התחלות אל המוב והמעלות ויש מהם התחלות אל הרע והפחיתיות. כי המציאות צריך לקיושו לוה ולוה ובערך אל הצורך הזה כל רע הוא טוב כי כל מה שהוא הברחי לסציאות העולם בודאי הוא פוב כיון שמציאות העולם פוב. באופן כי הרע וההפסד דם הברחיים לפציאות העולם כמו המוב והחוייה כי הא' מכין את חבירו וודא דרך אליו וא"ב אל תתמהי אם יש לכל אחד מהם התחלה אלקית צורה או דונטא נברלת. נ'ע מ ה: אשנם אני ששעתי כי הרעות והפחיתיות הם נתלים בהעדרים ונמשכים מהחסרון שכחומר הראשון ומפחיתיות מציאותו הכחניי וא'כ איך יש לדם התחלות אלוקיות? חו ביב: גם שיהיה כן כרעת המשאיים איא להכחיש שלא יהיה החומר ההוא נמשך ומסודר מרבוונה האלקית ושכל פעולותיו וחסרונותיו לא יהיו שונהגים ושיושרים מן החכמה העליונה כיון שהם הברחיים אל מציאות הכולל מהעולם השפל והאדם ולזה ייתר לדם האל דוגמות שיהיו התחלות לדם לא חמריות אלא צודיות פועלות שהם סיבת מציאות אלו הרברים החסרים המיוסרים בהעדר. ג ע מ ה: הנחת את דעתי בזה עתה נחזור לעניננו ואמור לי אם שם האלקות הוא כולל ומשותף עוד אצל המליצים? תוב כ: עוד לבסוף רצו לשתפו גם בפרם

בלבד מתארים האלקות אל האנשים הנפסדים?

חובב: מצד החלק שהם בו מתים ונפסדים לא יקראום אלוקות אלא מצד החלק שהם בו בלתי נפסדים שהיא הנפש המשכלת. נעם ה: זו נמצאת בכל החלק שהם בו בלתי נפסדים שהיא הנפש המשכלת. נעם ה: זו נמצאת בכל האנשים והדי לא נקראו כולם אלקות. חובב: איננה מעולה אלקית בכלם בשוה יסן השעולות נכיר שדרגות נפש האדם ונפשות אותם שבמרותידם ובמעשיהם רומים אל האלקיים יש להן צד אלקות בפועל והן כמו ניצוץ ממנו ולכן לא בלי מעם קראום אלוקות וקצת מהאנשים החשובים ההם לגודל מעלחם קראום בשם אלוקות שמימיים כמו (יופיטיד) צדק. (ממורנו) שבתאי. (אפולו) שמש. (מרמי) מאדים. מדבוכבים העומדים שבתמונות הגלגל המכוכב ואחרים נקראו בנים לאלו כמו (אירקולי) בנו של צדק. (נימאו) בגו של שבתאי. ואחרים שלא נתעלו כ"כ נק' אירקולי) בנו של צדק. (נימאו) בגו של שבתאי. ואחרים שלא נתעלו כ"כ נק' בשם האלוקות התחתונים כמו (אוציאנו מירה צירירי בקו) וכיוצא או נקראו בנים להם יומרם קצרם שהאם לא היתה אלקית

לאנשים לאותם שנמצאת לדם איזה מעלה חשובה ועשו פעולות דומות אל האלקיות ודברים נהגלים דאוים להזכר תמיד כמו האלקים. נעמה: ומפני ההתדמות הזה ואחרים שדואב היה אלוק שמיטיי והאם אלוק תחתון, ובאופן זה ידדו חידות ומשלי המליצים על האנשים המעולים שנקראו אלוקות כיכשיםפרוחיידם ומעשידם ומאורעיהם ירמזו דברים מהפלוסופיא המדינית והמרותית וכשיזכירום מצד מעלותידם או פחיתיותיהם והפעליותיהם ירמזו דברים מהפלוספיא המבעית וכשיזכירום בשם אלוקות מהעולם השפל ירמזו חכמת התכונה והשמים וכשיתארום בשם אלוקות שמימיים יכוונו לחכמת האלוקות ועולם השכלי באופן כי דחידות ההם היו בחכמה גדולה ברבוי שם האלוקות.

נעם ה: די לי בענין מבע אלו האלוקות וריבויים ועתה הוריעני מאהבהם שהיא המכוונת לענינינו ואיך יצויר בהם חבור בהולדה והמשך תילדות כמי שיניתו המליצים לא בלבר באותם האנשים החשובים שכראום אלוקות, אלא גם באלוקות השמימיים והתחתונים שנראה רחוק כאד מהם ההתחברות והזיווג בדרך אנשים שספרו עליהם. חוב ב: כבר הגיע הזמן שאספר לך ואכאר איזה חלק מהאהבות שביניהם ומהולרותם. דעי נעמה שאין כל הולדה פועל תומרי וזווג גשמי כי ההולדה באופן זה הוא באדם ובשאר הביח בלבר. והנה ההולדה היא משותפת לכל הרברים והנמצאים מהאל העליון ער הרבר האחרון שבעולם אלא כי הוא יתעלה הוא מיליר בלבד לא נולר ושארי הרברים הן כולם נולדים ורובם נ"כ מולירים ורוב הנולדים יש שתי התחלות להווייתם האחת צוריית והשנית חמרית או האחת נותנת והשנית מסבלת (ריציפיאינמי) ומפני השתתפות שתי התחלות אלו בהוויית כל הווה או נולר הוא מוכרת שיאהבו זו את זו ויתחברו יתר ע"י האהבה כדי להמציא ולהוליר את הנולר כמן שעושים האב והאם מהאדם ושאר הב"ח וכשיהיה חבור זה מההתחלות נהוג ומורגל במבע קראוהו המליצים זווגיי (מאטרימוינאלי) והאחר נסרא בעל והאחרת אשה אבל כשיהיה חבור בלתי מורגל ונהוג הוא נכרא חבור חשם וניאוף והמולידים נקראים אוהבים וחושקים וא'כ תוכל להסבים על מציאות האהבות והזוונים וההולדה והכרבה במשפחות האלוסות השמימים והתחתונים בלי שחתמהי על זה. געם ה: שמעתי ונכון בעיני היסוד הזה דבולל בענין אהבת האלקות אמנם רצוני שתבאר לי יותר בפרטות האהבה שבין קצתם לפתות מהיותר חשובים ומתולדותיהם ויכשר בעיני שתתחיל מתולרות (דימוגורגוני) שאמרת כי הוא האל העליון כי שמעתי שהוליר בנים בדרך זר מאר לכן הגידה נא לי מה שתרע בזה,

חובב: אומר לך מה ששמעתי והוא כי המליץ (פרונאפירי) בסיפרו הגק' (פרומוקוסמי) אמר כי בהיות דימוגורגוני שוקם בנצחיותו שמע קול רעש בכמן החיולי וכדי לסייעו פשט את ידו ופתח במן החיולי והוציא ממנו (הליטיגייו) (ר"ל המחלוקת) בקול רעש עם פנים כעורים ובלתי נאותים (ורוצה) לעוף למעלה ודימונורגוני השליכו לממה ובהשאר ההיולי עור כבד (ומצמער) מזיעות ואנחות בוערות דימוגורגוני לא השיב ידו אליו ער שהוציא מבמנו גם פאן עם שלש אחיות שנקרא (פארקי) ומפני שמאן גראה אל דימוגורגוני היותר נאה שככל הרברים שנולדו עשאו מנהיג הבית ונתן לו במתנה שלשת אחיותיו לשפחות ורעיות וכשההיולי ראה את עצמו חפשי מכברותו שם את (פאן) על כמאו בציווי של דימוגורגוני, זו היא החידה של דימוגורגוני גם (שאומירו) ייחס לידת המחלוקת אל צדק ואמר שהיא בתו ואמר כי מפני שעשתה רע בעיני (יאוני) בעת לידת (איווריסמיאו ואורקולי) בתו ואמר כי מפני שעשתה רע בעיני (יאוני) בעת לידת (איווריסמיאו ואורקולי) נעם ה: הנירה לי רמו החידה הזאת מתולדות דימוגורגוני, חובב: היא נירה לי רמו החידה הזאת מתולדות דימוגורגוני, חובב: היא

נעמה: הגירה לי רמז החירה הזאת מתולדות דימוגורגוני. תובב: היא רומזת בריאת כל הנמצאים מהבורא יתעלה ואמרו שהנצחיות היה מתובר עמו לפי שהוא לברו הנצחי באמת אחרי שהוא היה ויהיה לעולם התחלת וסיבת כל הדברים בלי שיהיה נופל כלל תחת הומן גם נותנים לו לחברה נצחית את ההיולי שהוא כמו שפירש (אווידיאו) החומר המשותה המעורב מכל הדברים שהמרמונים הניחוהו נצחי עם האל ומפנו הוא יתעלה כשרצה הוליד את כל הנבראים כי הוא אב אמיתי לכול והחומר היא האם המשוהפת לכל הווה ונולד באופן כי לפי דברי אלו הם מניחים שני אלו בלבד נצחיים ובלתי נולדים האב והאם אמנם מניחים האב מיבה ראשיית וההיולי סיבה שנייה ופתחברת (לאב) ונראה שאפלמון (בימימיאו) יסבים לזה בקצת בחדוש הדברים מההיולי הנצחי אמנם ראויים דם לתוכחת בדבריהם אלו כי בהיות האל ממציא כל הרברים צריך לומר שהמציא גם החומר שהם מתהווים ממנו. אמנם ראוי להבין שכוונתם באומרם כי ההיולי היה בחברת האל לנצח היא לומר כי ההיולי היה לנצח נולר ממנו ושהאל המציא כל שאר הרברים מן ההיולי ההוא מחרש בהתחלה זמנית כפי סברת אפלשון וקוראים אותו חבר לאל עם שהיא נולר לפי שהוא נולר לנצח ונמצא המיד בחברת האל ועוד מפני שהוא הבר לאר כבריאה וברמצאת הדברים כולם וכמו אשה אליו כיון שהוא נאצל ראשונה מהאל ושאר כל הרברים נאצלו ונמשכו מהאל ומההיולי ולזה ראוי שיכרא חברה לאל אבל לא יאמר מפני זה שלא יהיה נאצל ממנו לנצח כמו שחוה עם היתה נבראת מאדם היתה אשתו וחברתו ושאר כל האנשים נולרו משניהם. נ ע מ ה: באמת נראה שכונתם לרמוז בספור זה הניית העולם מהאל ומהחומר הראשוז אמנם הודיעני נא איזה דבר מרמז פרטי הספור ההוא רצוני מהרמייה בבמן ההיולי ומשלות היר ופלירת המחלומת וזולתו.

חוב: ההמיה ששמע דימוגורגוני בנמן ההיולי הוא כתנייות ותאות החומר המעורב להויית ולידת הרברים נברלים זה מזה כי ההברל הוא סיבת המייה ורעש ושלות היד לפתוח בטן ההיולי הוא היכולת האלפי שרצה להוציא הבתניות הכולל מההיולי אל ההבדל והפירוד בפועל שהוא פתירת בטן ההרה להוציא מה שהוא נעלם בתוכו וציירו זה האופן הזר מהתולדה עם היד ולא עם האבר המוליד לפי הנהוג כדי לרמוז שהוויית הרברים בראשונה לא היה בדרך ההוייה דמבעית הנהוגה ונמשכת אחר הבריאה אלא היתה זרה ונפלאת ביד וכח אלקי ואמרו כי מה שיצא ראשונה מהריולי היה המחלופת לפי שמה שיצא מתחלה מחומר הראשון היה חלום הרברים שהיו בו בכח בלתי נברלים ובשעת לדתו נולדו ונברלו ונחלקו בכח ויר האל וקראו זאת ההברלה מחלוקת לפי שהיא בין ההפכיים ר"ל בין הר' יסודות שוה הפכי לזה וציירו לו פנים כעוחת כי באמת המחלוקת וההפכיות הוא חמרון כמו שההסכמה והאחרות הוא שלמות ואמר שרצה המחלוקת לעלות כשמים והושלך למטה לפי שאין בשמים מחלוקת והפכיות כלל לפ"ר המשאייםולכן הגרמים השמימיים אינם נפסרים אלא התתחונים בשביל ההפכיות שביניהם שההפכיות הוא סיבת ההפסר ורצונם במה שהושלך משמים ארץ הוא כי השמים סיבת כל ההפכיות שבתחתונים והוא משולל מהפכיות.

נעם ה: וא'כ איך יוכל לסבב אותו? תוב: ע"י הפכיות תנועות כוכבי הגבוכה והכוכבים והמונות השמימיות והפכיות תנועות הגלגלים זו ממזרח למערב וזו ממערב למזרח זו נומה לצפון וזו לררום וגם בשביל הפכיות מצב ומקום הגרמים התחתונים שבתוך קערירות גלגל הירח כי הקרובים לשמח הגלגל הם קלים והרחוקים המתקרבים אל המרכז הם יותר כברים, ומההפכיות הזה נמשך כל שאר הפכיות שביסורות, ואפשר עוד שירמוז לאותו הרעת הקרמות מהאפלמוניים שהכוכבים והמזלות עשויים מאש מפני האור שבהם ושאר הגרם השממיי ממים מפני ספיריותו והמזלות עשויים מאש מפני האור שבהם ושאר הגרם השממיי ממים מפני ספיריותו ובהירותו

ובהידותו ולכן נקדאו שמים בלשון עברי שר"ל אש ומים ולפי זה המהלוקת וההפכייות היו בבריאה הראשונה ועלו השמימה לפי שהם נעשים מאש ומים אבל לא נשארו שם אח"כ אלא הושלכו מן השמים לשבת בארץ תמיד שיש בה המשך ההויה בהתמרת ההפכיות. נעם ה: דחוק אצלי שימצאו בשמים מבעים מיסורות הפכיים כמו אש ומים. חוב ב: אם החומר הראשון הוא משותף לעליונים ותחתונים כרעת אלו ודעת אפלמון איננו רחוק שימצא איזה הפכיות יסודי גם בשמים. נעם ה: א"כ מדוע אינם נפסרים?

חוב ב: אפלטון אמר כי השמים מעצמם הם נפסדים אמנם היכולת האלקי עושה אותם קיימים עם הצורות השכליות בפועל שהם צורותם, ועוד לפי שאלו היסודות השמימיים הם יותר זכים וכמעט נפשות אל היסודות התחתונים ובשמים אינם מעורבים יחר כמו בתחתונים המורכבים כי האש הוא במא'רים בלבר והמים בספיריים באיפן כי המחלופת אע"פ שבתחילת יציאתו מכמן ההיולי עלה למעלה הנה הושלף לממה בעולם השפל אשר הוא עורנו שם. אח"כ אמרו שבהיות עור ההיולי כבר בעצמו עם זיעות ואנחית בוערות הוסיף עור ירו דימונורנוני והוציא מבטנו פאן עם שלש אחיות (פארקי) הנקראות (קלוטום לאקסים ואטרופום) והפילוסוף (סיניקה) כורא אותם (פאמי) ורצו לרמוז בהם ג' כררי הדברים הזמניים ההוה העתיר העבר שהאל עשאם רורפים ונמשכים אל השבע הכולל כי שם (קלושום) רומו עשיית הדבדים הנמצאים בהוה והיא השוזרת החים הנמווה בהווה. (ולאקסים) רומז לבריאת ולידת העתיר והיא השומרת החום הנשאר למוות בפלד (ואמרופום) פתרונו בלי חורה רומו אל העבר שא"א להחזירו והיא אותה שעשתה הממוה שהוא כבר על הכישור. ואמרו עוד כי פאן הועמד בכסא בצווי דימוגורגוני לפי שהמבע עושה צווי האל והנהגתו בנמצאים. אחרי כן נמשך בלידת דימתורגוני בן ששי נק' (פולו) שרומו לנרגל האחרון הסובב על שני קוטבים (פולי) צפוני ודרומי ובן שביעי נק' (פיטוני) ה:א השמש והשמינית נקבה (טירה) היא הארץ שהיא מרכז העולם וואת הארץ אמרו שילדה הלילה לפי שצל הארץ הוא סיבת הלילה וגם כוונתם בלילה על הפסד והעדר הצורות המאירות הנמשך מהחומר החשוך. ואמרו כי השם (פאמה) היא הבת השניה לארץ לפי שהארץ מקיימת שם המתים אחרי שנקברו בת ובנת תג' היה (טרטארו) ר"ל הגיהנם לפי שבל הגופים ההוים חוזרים לתחתית במן הארץ ואומר כי הארץ הולידה בנים אלו וזולתם בלי אב לפי שאלו רם הסרונות והעדרים מן המציאות הנמשכים מעכירות הדומר ולא משום צורה הבן האחרון לדימונורגוני היה (איריבו) שר"ל (אינאירינציאה) נפויה כלומר הבחניית השבעית הנושה לכל הרברים התחתונים והוא סיבת ההוייה וההפסד וחילוף ושינוי כל הדברים התחונים ולכן אומר כי (איריבו) הוליד כמה בנים ודם אהבה (אמורי) עמל (פרטינאצי) עוות (פרטינאצי) שור (רולי) חבם (פראוודו) עוות (פירטינאצי) כילות (מיםיריאה) רעב (פאמי) הרעומת (קויריליו) טינוף (מורבו) חולי זקנה חושך שינה מיתה (קרונמי) שכחה (דיאי אימיר).

נ'ע מהג' ומה המה' כל אלה. ה' ובב: הלילה בת הארץ ממנה הוליד איריבו כל אלה. נעמה: למה יתיחמו כל אלה לשנים הנזכרים. חובב: לפי שכולם נמשכים מהכתניות הנומה לכל דבר ומחשכת וליל ההערר בין בעולם השפל הנדול ובין באינושי הקמן. נעמה: הודיעני באיזה אופןי

הוב: האדפה ר'ל החמדה נולדת מנטיית דכה ומההעדר כי החומר במאמר הפילופוף מתהווה כל הצורות שהוא משולל מהם, התן הוא הדבר הנחמד או נאהב"

7 Dialog.

והוא נמצא ועומד ברעת החומר, העסל הוא מורח וצער החומד להשינ מה שהוא מתאוה. הקנאה היא מהחומר אל בעל הדבר, הפחד הוא פחד לאבד הדבר המושג מחדש כי כל קנין אפשר שיאבד או יהיה הפחד שלא יוכל לקנות הדבר הנחמד העזות או ההתעצמות הוא ברדיפה אחר הקנין העוני הכילות והרעב הם חברונות העזות או ההתעצמות הוא ברדיפה אחר הקנין העוני הכילות והרעב הם חברונות החושר והשינה הם התחלת האיבוד והמיתה היא ההפסד האחרון השכחה היא הנמשכת אחרי הפסד ואבידת המושג, דיאי היא הצורה המאירה שיכולה הכתניות החמרית להגיע לה והיא הצורה השכלית האנושית ובאדם היא הארת המעלה והחכמה שרצון השלמים וחמרתם נושים ופונים להם, אימיר הוא הרוח השמימיי השכלי שהוא תכלית מה שיכולה להשיג הבתניות החמרית גם אפשר כי שני בנים אחרונים אלו ירמזו שני מבעי השמים המאיר מהכוכבים והמולות הנק' (דיאי) והסיפריי מהגלגלים הנמי ונפסדים ואיך יהיו בניו? חוב ב: לפי שהרכה מהקדמונים ואפלמון עמרם אמרו שהשמימים נעשו מחומר הגופים התתתונים באופן שאלו הם הבנים הזותר חשובים של (אירבו).

נעםה: מה שאמרת לי בקיצור מתולדות דימוגורגוני מספיק לי ונשאר לי לדעת מהדברים המתיחסים אל האהבה כמי מהאהבה של (פאן) הוא הבן השני עם (סיריננה). חוב: המליצים מציירים (פאן) בשני קרנים בראשו מגיעים אל השמים פנים בוערות-עם זקן ארוך נפוי על החזה ובידו שבם וכלי אחר (פיסטולה) עם שבעה קנים ועליו עוד אחר עם כמה בדרות ומראות ואבריו נמוכים חזקים וגםים ורגליו כרגלי עזים ואמרו כי כשבא (פאן) להתווכח עם (קופירו) (ר"ל התאוה) קופירי גבר עליו והוכרח לאהוב את (סרינגה) בתולה (מאקאריאה) ובהיות (פאן) רודף אותה בברחה עכב אותה הנהר (לאדוני) ובשאלה עורה משאר הבתולות נהפכה לקנים הגולדים באגם וכששמע (פאן) דרודפה את הגיגון שהיה מוליד האויר והרות הנושב בקנים הדם שמע נינון כ"כ ערב שבשביל עונג דניגון ואהבת הבתולה לקח שבעה מדם וחברם יחר בשעוה ועשה (הפיסטולה) שהוא כלי נינון נאות מאר. נעמה: רצוני לדעת אם כיונו המליצים לרמוז בזה איזה ענין ציורי.

חוב ב: מלכר פשם הסיפור מאיש אחר חושק שנמה למלאכת הנינון והמציאה כלי הגז' עם ז' קנים מחוברים בשעוה אין ספק שיש בזה כוונה אחרת עליונה וציורית והיא כי (פאן) שפתרונו כל בלשון יון הוא הטבע הכולל המסדר כל דברי העולם ושני כרניו שבמצחו המניעים לשמים הם שני קמבי הגלגל צפוני וררומי. והעור שעליו בכמה גוונים הוא הגלגל השמיני מלא כוכבים הפנים הבוערות הוא השמש עם כוכבי הגבוכה שבין כולם הם שבעה כמו שיש בפנים שבעה כלים והם שתי עינים שתי אונים שני נחירי האף והפה והם כמה שכתוב למעלה רומוים לשבעה כוכבי לכת השערות והוקן הארוך המניע עד החזה הם ניצוצות השמש ושאר הביכבים המגיעים בעולם השפל לעשות כל הווייה והמזנה האברים הנמוכים וגמים הם היסורות והגופים התחתונים המלאים גמות ועכירות בערך אל השמימים ובין האברים רגליו כרגלי עוים לפי שהעוים לעולם אינם הולכים בדרך ישר אלא מדלגים והולכים בלי סדר וכך הם רגלי העולם השפל ותנועותיו ושינויו ממציאות למציאות בעקמימות בלי סדר קיים שהנרמים השמימיים הם משוללים מכיוצא בזה זהו המונחו של (פאן). נעם ה: נכון הוא בעיני, אמנם תוריעני ג"כ רמז אהבתו עם (סירינגה) שהוא מתיחם יותר לעניננו. חובב: אומרים

אושרים עוד כי זה המבע הכולל כ"כ גדול חזק נעלה ונפלא א"א שיהיה משולל מאהכה ולכן אהכ את הבתולה התמימה השלמה ר"ל הסדר הקיים ובלתי נפסד מדברי העולם כי המבע אוהב היותר מוב ושלם וברודפו אחריו היה בורח להיות העולם השפל כ"כ מתמומט ומשתנה תמיד בלי סדר כרגלי העזים והגהר לאדוני עכב בריתת הבתולה ר"ל הגלגל הרץ המיד כנהר ועל ידו מתקים התמומטות הנופים התחתנים ואע"פ שהגלגל משתנה תמיד בתנועתו התרירה המקומית הנה שינויו הוא מסודר ונצחי כבתולה שלמה בלי הפסד והדברים המתחלפים שבו הם מסודרים בערך והתיחסות נפלא כמו שזכרנו למעלה מניגון וזמר הגופים השמימיים ואלו הם הקנים מהנהר שהבתולה נתהפכה בהם והרוח הוליד בהם ניגון ערב כי הרוח השכלי המניע הגלגלים הוא הגורם בהם הסכמת התיחסות הגיגון (ופאן) עשה השגוני הנפלא ולכן אומרים כי (פאן) נושא תמיד את השבמ והכלי ההוא ומנגן בו תמיד לפי שהמבע משתמש תמיד מהשינוי המסודר של ז' כוכבי הגבוכה בשנויים הגעשים תמיד בעולם השפל. ראי נעמה איך אמרתי לך בקיצור כוונת האהכה שבין הפאן וסירינינה).

נעמה: יפה הוא בעיני ורצוני לדעת עור תולדות וזווגי וניאופי ואהבות שאר האלוקות השמימים ורמזיהם, חובב: אגיד לך קצתם בקיצור כי סיפור כולם יהיה ארוך ומפריר, התחלת השמימיים נמשכת מרימוגורגוני ומשני נכדיו בני (איריבו) או לפי דברי אתרים בניו עצמם והם (אימיר ודיאי) אחותו ואשתו ומשני אלו אחרי שנולד (ציליאו) או (ציאלו) וזה השם נקרא בו (אודאניאו) אבי (סאטורנו) להיותו מעולה כ"כ במירות ובשכל עמוק שהיה נראה שמימיי וראוי להיות בנו של (איטיר) בשכל ומהת כלול ומשיתף מדרותניות של (איטיר) בשכל ומראור האלקי של (ריאי) במרותיו ורמז הספור הזה הוא מבואר מאר והוא כי (ציאלו) הגלגל המקיף את הכל הוא בנו של (איטיר וריאי) לפי שהוא מורכב מטבעו שׁל איטיר בסיפריותו הרק והרוחני ומהמבע האלקי של (דיאי) בכוכביו המאירים (והאימיר) נקרא אב להיותו תחלק הראשיי בגלגל בין מצד גודל שיעורו הכולל כל הגלגלים בין מצר מה שאמר (פלושינו) מוסכם (מפלאטוני) כי משחלשל ומפלש בכל המציאות שהוא מלא מרוחניות (איפיריאו) אלא שהגופים המאירים דם גופים פרמיים מהגלגל כמו האשה שהיא חלק מהאיש שהוא הכל וגם להיות האימיר גרם יותר דק ורוחני מגרם הכוכבים והמולות עצמם המאירים. ולכן אמר אריסמו כי להיות הכוכבים מגוף יותר עב ומקשיי משאר הגלגל לכן הם יכולים לקבל ולהחזיק האור בעצמם מה שא"א ביתר גוף הגלגל מפני ספיריות דקותו (ופלומינו) אומר כי דקות האימיר הוא כיכ רק שהוא מפלש כל הגופים הנמצאים בין החתנים בין עליונים ועומד בהם בלי שיגריל הגשמיות באופן כי האימיר רומה לבעל ואיש רוחני ודיאי אשה יותר חומרית ומשני מבעים הלרו הורכב הגרגל. נעמה: ומי נולד (מצילו)?

חוב: (סאמורנו). נעמה: ואמהמי היהה? חוב: סמורנו מלך (קרימה) היה בנו של (אוראניאו) ושל (וויסמה) ולפי (שאיראניאו) בשביל מעלחו נקרא (צילו) נקרא (וויסמה) אשתו (מירה) להיותה יולדת כמה בנים ובפרס סאמורנו שבתאי שהיה נומה לדברים הארציים והמציא כמה דברים מועילים לעבודת האדמה וגם הוא שבתאי היא ממבע מאותר עצל ושחור כמו הארץ ובדרך רמז הארץ היא אשת הגלגל בהוויית כל התחתונים כמ"ש.

נעם ה: כיון ששבתאי הוא כוכב אחד איך אפשר שנולר מהארץ? תובב

חובב: פעם נכרא בן הגלגל לפי שהוא הראשון מכיכבי הגבוכה ויותר קרוב אל הגלגל המכוכב והוא הנסרא גלגל בהחלם ומסיף את כל כוכבי הנכוכה כמו אב. אמנם יש לשבתאי דמיונים רבים אל הארץ ראשונה במראהו (העפרי) הנומה אל הארצי ועוד הוא היותר מאוחר בתנועתו מכל כוכבי הנבוכה כמו שהארץ יותר כבדה מכל היכורות וזה כי שבתאי מתעכב בתנועתו שלשים שנה וצרק שנים עשר מארים שנים בקרוב ושמש ונונה וכוכב בשנה אחת והירח בחדש אחר ומלבד זה שבהאי דומה אל הארץ במזג הנשפע ממנו שהוא קר ויבש כמוה ועושה האנשים שהיא שולט ברם שחוריים עצבים כבדים מאוחרים ימנוון של עפר נימים לעבודת הארץ ולבנינים ולמעשים ארציים וגם הוא שולם בכל אלו הרברים הארציים ומצירים אותו זקן עצב כעור במראהו מתושב לבוש קרעים ומגל בידו לפי שכך הוא עושה האנשים שתתת ממשלתו והמגל הוא א' מכלי עבורת האדמה שהוא מדריך אליה ועור הוא נותן שכל גדול ומחשבה עמיקה חבמה אמיתית עצות נכונות וחזוק כח (אנימו) מפני היותו מורכב מטבע האב השמימיי עם האם הארציית וכלל הדברים כי מצר האב הוא נותן רוחניות הנפש ומצד האם כעירות ונזק הגוף ולזה הוא מורה עוני מיתה קבורה ודברים נסתרים תחת הארץ בלי מראה והדר גשפי ולכן ציירו ששבתאי היה אוכל כל הבנים הזכרים לא הנקבות לפי שהוא מפסיר כל האישים ומקיים שרשיהם הארציים שהם אמם באופן כי מן הרין נקרא בן מהשמים ומהארץ. נעמה: ומי היה בנו של שבתאי? חובב: המליצים מיחסים לו כמה בנים וכנות כמו (קרונום) שפתרונו זמן מוגבל או הקף זמני כמו שהוא גם כן השנה שהיא זמן הקיף השמש שאומרים שהוא בנו של שבתאי וזה לפי שהרקיף הזמני היותר גדול שיובל האדם לראות בחייו הוא הקיף של שבתאי רגעשה בשלשים שנה כנו'. נעם ה: מי היתה אשת שבתאי? חובב: אשתו שהיא אמו של קרונום ושאר בניו היתה (אופים) אחותו בת אביו שמים וארץ אמו.

נעם ה: הוריעני אם כיונו המליצים בשם (אופים) לדבר אחר זולת אשת שבתאי האמיתית מלך (קרימה). תוב: הרמז הוא כי (אופים) פתרונו פעולה ורומז לעבורת האדמה ולבנין הערים והמקומות. והוא מן הדין אחותו ואשתו של שבתאי אחותו להיותה בתו של שמים שהוא סיבה ראשית לעבורות השדה ולבנינים באופן שמולירי (אופים) דם עצמם מולידי שבתאי שהם שמים וארץ גם היא אשתו לפי ששבתאי מוליד הבנינים ועבודות האדמה כמו פועל (ואופים) כמו מקבל ומתפעל וחימרית. נעמה: היו לשבתאי בנים אחרים מאופים?

חוב: היה לו (פלומאני) דרומו לתחום הים כי שבתאי שולם בשניהם וגם מיחסים לו בנים אחרים אמנם נחזור לדברים השמימיים שהם לענינינו ואומר לך כי צרק היה בנו של שבתאי והוא הכוכב הסמוך לו תחתיו כי צרק נמשך אחרי שבתאי בסדר השמימי כמו שנמשך (יופימיר) מלך (קרימה) אחרי (סמורנו) אביו ושניהם זכו לשמות אלו מפני שלמות וחשיבות פעולותיהם וקבלו מבע של שני כוכבים אלו כאלו יררו הם מן השמים ונעשו אנשים גם נרמו לשני כוכבים אלו כמה שאירע לכל א' מהם בפגי עצמו ולזה עם זה.

נעמה: כבר אמרת מה שיספיק מענין שבתאי הודיעני עתה מצדק רמז הענינים שאירעו לו עם אביו וגם לו ביחור, חובב: איזה ממאורעות תרצי שאניד לך? נעמה: ממה שאמרו כי בעת לרתו המתירוהו משבתאי אביו שהיה הורג כל בניו. חובב: הרמו הוא כי שבתאי הורם כל היופי וכל המעלות הבאים בעולם השפל משאר הכוכבים וכפרט הכאים מצדק שהם הראשונים והיותר חשובים כמו הצדק הצרק והגריכות החשיפות והפרישות ההדר והדיו היופי והאהבה החן והלב מוב ההצלחה והעושר והשמחה וכיוצא ושבתאי הוא המפסיד ומכלה את כולם והאגשים שבמולדם יהיה שבתאי שולם על צדק יויק ויפסיד בהם את כל אלה או ימנע ויסתיר אותם כמו שאירע לבנו של מלך (קרימה) שבהיוהו תנוק וחלש הסתירוהו מאביו שהיה רוצה להרגו על שהיה יכולתו של אביו עליו, נעמה: ומה רמזו באומרם כי בהיות שבתאי בבית האסורים של (מיאאנו) הצילהו צדק בנו בכח נדול?

חובב: בונתם כי בהיות צרק חזק במולדו של אדם או בהתחלת איזה בנין או איזה פעולה גרולה אם ימצא במצב מוב גובר לשבתאי יציל הארם ההוא מכל דוחק ועוני ויסורין ומונע כל נזקיו. געמה: ומה שאמרו כי אחרי שצרק הציל שבתאי לכח מפנו המלוכה והגבילו בארץ תדתית (אינפירנו) מה ירמוז? חוב: ספור המעשה הוא כי צדק אחרי שהציל אביו ממאסר (מימאני) לפח סמנו המלוכה והבריחהו לאימאליאה ומלך שם בחברתו של (יאנו) והתחיל לבנות עיר ארת במקום שהיא רומי עכשיו ובהיותו נעצר שם מת, המליצים קוראים ארץ תהתית לאימאליאה אם מפני שבומן ההיא היתה גרועה מארץ (פרימה) והמלך שבתאי חשבה כמו שאול תחתית בערך אל מלכותו ואם מפני כי באמת אימאליאה היא למשה ומתחת לארץ יווז בהיותה יותר מערבית כי המזרח הוא עליוז אל המערב, אמנם הרמו והדרך הציורי הוא כי בהיות כתו של צרק יותר משל שבתאי באיזו אדם או באיזה פעולה הוא מסיר ממשלת שכתאי מהדבר ההוא ועושה השפעתו פתותה. וירמוז עור בכלל כי בשלום שבתאי תחלה בענין ההולרה בשברו הזרעים תחת הכרקע ובהקפיאו הזרע בתחלה יצירת הב'ח הנה אח"כ בזמן צמירת ויופי הדברים רנולדים יהיה צרס הגובר והמולד וססיר שכתאי סמלכותו ומגבילהו בשאול תרתית כלומר במקומות חשונים שנסתרים שם זרעוני הרברים בתחלת היצירה שעל הזרעים הרם הוא שליפת שבתאי ביחוד.

נעם ה: מתישבים בשכלי מאר רמזי מאורעות אלו של צדק עם שבתאי וכיון שנמצאו באלו רמזים דקים כ"ש שימצאו במה שיזכירו ממדותיו ונצחונו של צדק ונדיבתו וחסידותו.

חובכ: כן הוא כי אומרים שהוא הודה לבני העולם אופן החים הנאותים וסגע מהם כמה פחתיות שהיו אוכלים בשר אדם וזובחים אותו חה רומז כי כוכב צדק למובתו אומר\*) אל האנשים כל אכזריות ועושה אותם רחמנים ומאריך וסקיים חייהם ומצילם מהמות ולכן צדק בלשון יוון נק' (זיפים) שפתרונו חיים. עוד אומרים שהוא נתן תורות וחזקים ועשה היכלות לפי שכוכב צדק משפיע דברים אלו באנשים בעשותו אותם מסודרים מוגבלים פרושים לעבודה האלקית ואומרים כי קנה רוב העולם וחלק אותו בין אחזו בגיו קרוביו ומיודעיו ובחר לעצמו את הדר (אולימפו) בלבד ששם היה בית הועד שלו והאנשים היו הולכים רשאול ריניו הישרים והוא היה עושה משפם ודין לכל עשוק וזה רמז כי כוכב צדק הוא נותן נצחות עושר ונחלות בנדיבות למושפעים ממנו והוא עצמו עצם נקי ומבע נותן נצחות וכיעור ועושה האנשים הצדיקים אוהבי המרות המעולות והדינים הישרים ולכן נקרא בלשון עברי צדק.

נעמה: כל ררמזים הללו נאותים אצלי ומה תאמר חובב מאהבתו של צדק לא בלבר דרך זיווג עם (יונוני) אלא גם בניאוף, שזה יותר מתייחם לעניניגו. תובב: אמרו כי צדק יש לו לאשה (יונוני) אחותו בת שבתאי (ואופים) שניהם

<sup>\*)</sup> ע"ג במלה אוסר כחוב: מונע.

## ספר הויכוח

שנידם במולד אחר והיא נולדה ראשונה. וביאיר הענין יש אומרים כי יונוני היא הארץ והמים וצדק האויר והאש ואחרים אומרים כי יונוני היא האויר וצדק האש שנראה היות ביניהם קבוץ של אחוה ואחרים אומרים שהיא הירח ובל א' מתק ספורי מאורעותיה לפי דרכו.

נעם ה: ואתה תוכב לפי דעתר מה הוא הרמו ביונוני? חובב: רומו הבח המנהיג העולם השפל וכל היסודות ובפרט האויר המקיף ומובב המים ומפלש ונכנם ככל הארץ כי יסוד האש לא היה נודע ונמצא אצל הקרמונים והיו מאמנים שיסוד האויר סמוך לגלגל הירח אלא שהחלק הראשון ממנו מצר קרבתו אל הגלגל בשביל תנועתו הוא היותר תם, ולכן מפני כללות דאויר בכל החומר התחתון הוא היותר מיוחד ליונוני שהוא הכח המנהיג כל עולם ההויה והיסודות כפו שצדק הוא הכח המנהיג את הגופים השמימיים ואותו הכח מתייחם אל צדק לפי שהוא היותר מוב ומעולה והיותר עליון אחרי שבתאי אביו ורצוני על השכל המוליד נפשות השמים ואופים אם היא מרכז הארץ וחומר הראשון ונשאר צרק אמצעי בחלק השמימיי כי הוא התחלה ואב לשאר כוכבי הנבוכה ואל (צילו) ונמצא שהוא באמצע בין הכת והשכל המנהיג השמימיים ובין אחותו יונוני הכוללת כל מה שמן מרכז הארץ ער הגלגל וספני היותם ספוכים זה לזה נקראים את ואחות ואומר כי נולרו שניהם יחד להורות כי העולם השמימי והיסודי נתהוו יחד מהשכל שהוא האב ומהחומר שאמרה האם כרברי (אנסגורה) וכרברי התורה הפרושה בבריאת העולם שאמרה בראשית כלומר עם ראשית והתחלה או זרע אחר מהרברים ברא אלקים את השמים ואת הארץ, ואמרו כי יונוני יצאה תחלה מבמן אמה כי לפי דעתם התחיל כל המציאות להתהוות ולהצמייר מהמרכז ואח"כ נמשך ונתפשם למעלה עד ההיקף האחרון מהגלגל כמו אילן שהולך וסתגרל עד ראשו כמו שנאמר ביום עשות ה' אלקים ארץ ושמים שהקרים בסדר הבריאה התתחון אל העליון ונקראים חברים בזווג לפי שכם"ש לך למעלה, העולם השמימיי הוא בעל אמיתי אל עולם הימורי שהוא אשתו האמיתית האחר פועל והאחר מקבל ונקרא יונוני (לשון תועלת) לפי שהוא מועיל כמעם כמו השפעת צדק כי שניהם מועילים להויית הרברים האחד כאב והשני כאם, והנה יונוני נסראת אלוק הזיווגית וחכמה ומילדת אל היולדות לפי שהוא כח המנהיג עולם קבוץ היסודות. נעם ה: זה מספיק לי מענין זיוונם הודיעני עתה מתולדותם (מאיבו) נקבה וממרמו זכר, חוב ב: אמרו כי בשבת אפולו בבית צרק אביו נתן לאכול אל יונוני אשת אביו חזרת ובוסר בין שאר והדברים והיתה עקרה סתחלה ומיד נתעברה וילרה בת הנק' (איבי) שמפני יופיה נעשית אלוס של הבחרות ונשאת לאירקולי. נעם ה: מהו צורת הסיפור הלז?

חוב: בהיות השמש המכונה (אפולינו) בבית צרק אביו ר"ל במזל קשת שהוא הבית הראשון לצרק ומשם עד דגים שהוא הבית השני לצדק באזור וזה הוא מחצי חדש (גווימיר) עד חצי (מרצו) מפני גודל קרירות ורוב לחות החרשים ההם מתעברת יונוני שהיא העולם היסידי וזהו אומרם שראכיל לה חזרת ובוסר שהם קרים ולחים מאד ושני לחיות אלו עושים שתתעבר הארץ אחרי עקרותה במוף הקיץ (אוומונו) שעבר ושרשי זרעוני הדברים מתחילים אז לקבל כח הצמיחה שהוא עבור אמיתי ואח"כ יולדים בזמן האביב שהוא כשעובר השמש מרגים אל מלה ומפני כי בעת ההיא כל הנמיעות צומחים וכל הרברים כמעם מתחדשים לכן נקראת אלוק הבחרות כי באמת (איבי) הוא כח הצמיחה באכיב הנולד מצדק השמיםיו ומיונוני הארציית באמצעות השמש ואומר שנישאת (לאירקולי) לפי השמיםיי ומיונוני

שהאנשים המעולים בעלי שם במרות נק' (אירקולי) בעבור כי שם האנשים הדם חדש תמיד ולעולם אינו מת ומזקין. נעם ה: אחרי ששמעתי עניני (איבי) הודיעני (ממרטי) מארים הבן שלהם. ח ו ב ב: מארים כמו שידעת הוא כוכב חם ומוליד חמימות בעולם השפל ואותו חמימות מעורכ עם הלחות הנרמז (באיבי) עושה הויית העולם השפל הזה הנרמזת ביונוני וא"כ זה הבן וזאת הבת ילדם יונוני מצוק השמימיי שעל ידם נעשים כל ההויות שבכאן. עוד אומרים כי כמו (שאיבי) רומזת ההוייה כוללת כך מאדים שהוא שורף ומכלה רומז אל ההפסד המגיע בפרט מרוב חום הקיץ המייבש כל לחות וא"כ שנים אלה בני צדק ויונוני הם הויית והפסד הרברים שעל ידם מרמיד העולם השפל ומפני שההפסר איננו מגיע מרתחלה שמימיות אלא במקרה כי הפעולה המיותדת והמכוונת היא ההוייה לכן אומר כי יונוני ילדה את מארים מהבאת הרחם לפי שההפסד בא מהחסרון והכאת החומר לא מכוונת הפועל.

נ ע מ ה: יפה בעיני רמז הזיווג והתולדה הישרה של צדק ויוגוני רצוני שהודיעני איזה דבר מאהבתם ותולדותיהם הזרים ובלהי מורנלים כמו של (לאמונה) ושל (אלקומינה) וזולהם. חו כ ב: אומרים כי צדק חשק ואהב ולאמונה) הבתולה והרהה ומפני הזעם הגדול של יונוני על זה לא בלבד הרעישה נגדה כל חלקי הארץ באופן ששום אחד מהם לא יקבלנה אכל עוד שלחה את (פימוני) נחש גדול לרדוף אחריה והיה מגרשה מכל מקום עד כי בברחה באתה אל אי של (רילום) שקבלתה ושם ילדה את (דיאנה) ואת (אפולינו) אמנם דיאנה יצאה תחלה וסייעה את אמה כמו מילדת אפולינו והוא אחרי הולדו עם קשתו וחציו הרג את הנחש הנזכר. נ ע מ ה: הגידה לי הרמז.

חובב: ירמוז כי במבול וגם אחרי כן בסמוך היה האויר כ'כ עב בשביל הארים של המים המכסים הארץ מסיבת רבוי והתמדת הגשמים שהיו במבול ער שלא היה נראה בעולם האור הירחי והשמשי כי ניצוציהם לא היו יכולים לפלש בעכירות האויר ואמר כי (לאמונה) שהיא היקף הגלגל שיש בו דרך העינול החלבי (לאמיאה) היתה דרה מצדק אהובה וברצותה לילד בעולם אור הירח והשמש אחרי המבול יונוני שהיא האויר והמים והארץ בזעמה על הדריון ההוא היתה מעככת בעכיה ועם האירים שלה את לידת (לאטונה) והראות השמש והירת בעולם באופן כי לא היו נראים ומקבלים בשום חלק מן הארץ ומלבד זה אותו הנחש שהוא ריבוי הלחות שנשאר מהמבול היה רודף אותה בעליית האדים תמיד עד שלא היו מניחים שיולדו ויראו ניצוצי הירח והשמש וכראו נחש לרבוי הלחות הרוא לפי ששם (רילוס) של הבסור הארציים ולבסוף באי של (רילוס) ששם נזרכך האויר תחלה מפני יובש מליחות הים ילדה (לאמונה) אם (דיאנה ואפילינו) כי היוונים אומרים שאחרי המבול נראו השמש והירח תחלה ברילום ואימרים כי נולד הירח תחלה לפי שתחלה נראה הירח כלילה ובבוקר נראה השטש באופן כי הראות הירת הכין האויר אל שיראה השמש כאלו מייע אמו בלידתו וכשנולד (אפולינו) אומר שהרג הגחש בקשתו ובחציו הבוונה שהשמש בהראותו ייבש עם ניצוציו את הליחות שהיתה מעכבת הויית הב"ח והצמחים.

געמה: איזהו קשת השמש? תובב: הייתי יכול לופר שהוא היקף גוף השמש שיוצאים ממנו הגיצוצות כמו חצים כי החצים מורים על מציאות הקשת אמנם קשת השמש באמת הוא דבר אחר יותר מיוחר שאבארנו לך כשנרבר מאהבות שלו והייתי יכול לופר לך רמו אחר יותר קרמון אמיתי וצודק בלידת הירח והשמש. געמה: בבקשה ממך הודיעהו לי.

חובב

תו ב ב: הוא מורה על יצירתם בבריאת העולם כפי הוראת התורה הקרושה. ג ע מ ה: באיזה אופן? תו ב ב: כתב משה כי בשברא אלקים את העולם העליון השמימיי ואפל הארצי היה הארצי עם כל היסודות מעורב ועשוי כמו תהום חשוך ואפל ובהיות רוח אלקים מרחפת על מי התרום הוליד את האור והיה לילה החלה ואח"כ בקר יום ראשון זהו רמז החידה טלירת (לאטונה) שהיא העצם השמימי כי צרק שהוא האל העליון בורא כל היה איתב אותה ונתן לה הריון מגופים מאירים בפועל ובפרט מהשמש והירת ומפני העדר הסכמת יונוני שהיא גרם היסורות המעורב לא היו הנופים דמאירים יכולים לפלש אותו עם ניצוציהם אלא היו משולחים ומגורשים מבל צד. ומלבר זה הנחש שהיא תהום המים עיכב את הגלגל מלידת אור השמש והירח על הארץ ולבסנף באי של (רילוס) שהיא מקום הגלות היבשה שמתראלה היה מעם כמו אי בתוך הים שם נראו תחלה מפני גילוי היבשה ומפני ששם לא היה האויר עב כ'כ, והגה בסיפור הבריאה בהורה אכר כי אחרי הבראות ביום רראשון הלילה והיום ביום השני נברא ונפתח הרקיע השמימי האויריי (פידפאמאמינמו אימיריאו) שהוא חלום האויר המים והארץ ואח"כ ביום השליטי נראית היבשה והתחיל צמירות הנמיעות וברביעי נראו השמש והירת על הארץ המנולה. זהו רפו הספור הזה ונמצא היות ההריון ביום ראשון והלידה ברביעי מששת ימי הבריאה ואומר כי הירח יצא תחלה וסייע בלירת השמש כפני שהלילה קורם אל היום בימי הבריאה וניצוצות הירח התחילו להכין האויר אל קיבול ניצוצות השמש והשמש הרג הנחש שהוא התרום כי הוא עם ניצוציו היה תמיד מייבש ומנלה את הארץ בכל שעה יותר מוכך את האויר ממעט את המים ומכלה הלחות רהוא שנשאר מן התהום בכל אותו החומר שזה חיה מעכב בריאת הצומתים לדיותם יותר לתים. והנה ביום החמישי מהבריאה שהוא אחרי יום הראות המאירות נבראג עופות האויר והמים שהם פחותי השלמות וביום חששי ואהרון נוצר האדם שהוא יותר שלם מכל התחתונים כי אז השמש והגלגל כבר תכינו היסורות ומזגים בדרכבתם באופן שהיחה הרכבה י הארצי והנצחי הארצי והנצחי האלקי עם הארצי והנצחי האלקי עם הארצי והנצחי עם הנפסר בהרכבה נפלאה.

נעם ה: נכון מאד אצלי חרמו הזה והסכמתו עם ספור הבריאה שבתורת משה הקרושה והמשך ששת הימים זה אחר זה ובאמת ראגי להפלא איך אפשר להמתיר דברים כ"כ גדולים ועליונים בתוך סיפירי האהבות הבשריות של צדיק הודיינני עוד אם באותם של (אלקומינה) יש איזה רמז.

חוב ב: הענין הוא שאמרו כי צרק אהב (אלקומינה) ושפש עמה ברמות (אנפיטריאוני) בעלה ונולר ממנה (ארקולי) וכבר ידעת כי שם (ארקולי) אצל היוונים ר"ל איש חשוב ומעולה במרות ואלו האנשים נולרים מנשים סובי המזג יפות וטיבות כמו אלקומינה שהיתה צנועה ויפת תואר אוהבת את בעלה ויולר אהנה בצרק לגשים הרן ומשפיע בהם מרותיו וכחותיו באופן שעקר הריונה הוא מן צרק והבעל שלהם הוא כמו כלי (ואמצעי) אל חרריון וזהו רמז אומרם כי צרק שמש עם האשה ההיא ברמות בעלה כי זרע הבעל לא היה יכול להוליר ממנה (אירקולי) אם לא היה כמו ושפעו של צרק שהשפיע בן מרותיו האלוקיות ולכן היה באמת בנו של צרק ובדרך כלי ואמצעי בנו של (אנקימריאוני) וכן ראוי לומר בכל שאר האנשים הנכרא אירקולי כמוהו.

נעם ה: הגה צרק את אחרים וחוליר מהם: כמה בנים הגידה לי איזה דבר מדם, חוב ב: הרבה אהבות אחרות מיתמים אלי צדק ומבת זה לפי שנוכב צרק

צדק הוא ארוב ונעים מעצמו ונופה אנשיו לאהבה וריעות ואע"פ שאהבתו היא אהבת רמוב והנאות מים הנולרים תרת ממשלתו ושפעו שהמליצים קוראים אותם בניו כשיש לו בעת מולדם שתוף וחברה עם איזה משאר כוכבי הנבוכה הוא עושה אותם אוהבים הדברים דמובים בחברת אותם שדם כמבע דכוכב האחר. ולכן לפעמים נותן אהבה תמימה זכה ונודעת ונעימה כפי מבעו המיוחר. ומזה האופן ציירו שאהב את (לידא) ושמש עמה ברמות וצורה תנשמת (צינייו) לפי שהתנשמת לכן זך ונקי בעל זמר נעים ולכן האשה ההיא אחזתו ואח'כ נמצאת אחוזה ונלכדת ממנו וילדה ממנו את (קכטורי) ואת (פולוצי) בבת אחת שנק' בני צדק לפי שהיו מעולים במרותיהם וכמו כן גם (אילינה) לרוב יופיה כמו תנשמת ושני אהיה הנזכרים הפך אותם צדק במזל תאומים לפי שתאומים ביתו של כוכב הנותו צחות הלשוו הנעים הגרמו בנעימות זמר התנשמת להורות שמוהר וזכות הנפש עם מתיקות הדבור הוא סבה גרולה אל האהבה והריעות, ולפעשים צרק נותן האהבה הנאותה אבל לא כ"כ גלויה ומפורסמת אלא מעוננת מכוסה ופנימית ולכן אומר שאהכ בתו של (ינקו) ובא אליה ברמות ענן ואם צרק הוא בחברת נונה עושה האהבה נושה אל הערך ולזה אומר שאהב והשיג את (איברופה) ברכות שור יפה לפי שמזל שור הוא ביהו של נוגה ואם ימצא בחברת כוכב נותן אדכה נומה אל המועיל לפי שכוכב הוא סניגור ומליץ אל השובע ולו"א שאתב ונהנה מן (רנאי) ברמות נשם וממר של זהב לפי שחלוקת המסונות בנדיבות הוא סיבה שיהיה הארם נאהב מהמוצרכים המקבלים אותם כמו ממר וכשיש לו חברת השמש נותן אהבה אל (קנין) ארצות וממשלות ונרולות ורמז זה כאומרם שאהב את (אסמיריאי) ושמש עמה ברמות נשר וכשיתחבר עם הירח הוא עושה אהבה רכה ורחפנות כאותה של האם והאופנת אל התינוק ולזה אמר שאהב את (סימילי) בת (קארמו) ושמש עמה בדמות (בירואי) אומנתה וכשהוא ממחג עם מארים עושה אהבה חמה ודולקת ושורפת ולו"א שאהב והשיג את (איינה) בדמות ברק ובהתערבו עם שבתאי הוא מוליד אהבה מורככת משוביות ומביעור בקצת היא אנושית שכלית ובקצת היא עכורה וממאה ולפיכך אמר שאהב ושמש עם (אנטיאופה) ברמות שעיר (סאמריאו) שחציו העליון ארם והתחתון עז לפי שמול גדי הוא בית שבתאי. גם אם ימצא צרק במול נקביי הוא נותן אהבה נקביית ולו"א שאהב את (קליסמוני) והיה עמה ברמות נקבה. ואם הוא במזל זכרי ובפרט בבית שבתאי והוא דלי הוא נותן אהבה זכריית ולז'א שאהב את (גנימדו) התינוק והפר אותו אל מזל דלי ביתו של שבתאי ובכל אדבות אלו וזולתם מצרק הייתי יכול להגיד לך כמה רמזים ואשתוק מהם להיותם בלתי הברחיים מאד וכדי שלא להוליד אריכות ודי שתרעי כי כל הארבות שלו מורות אופני ומיני אהבה נמשבים משפעו של צרק באותם שהוא שולם בהם במולדם ואותו השפע פעמים הוא נותנו בפני עצמו ופעמים מורכב כפי המצאו במולות ומתחלפים כהוראת רוב בניו המתחלפים וסיפור מאורעי אותם שקבלו כחו של צרק בחלוף זה מזה ואופני הקבולים דרם.

נעם ה: הרבה אמרת מאהבות של צרק. אמור לי עוד מאותה האהבה המעולה של מאדים בנו עם נוגה.

תובב: כבר שמעת למעלה מולדו של מארים מהכאות רחמה של (יאוני)
הרומו שכוכב מארים הוא חם מאד הד ומעורר אל ההולדה וההוייה מהעולם השפל
הגק' (יאוני) והוא בנו של צרק כי הוא הכוכב הקרוב לו תחתיו, וכוכב נונה לדעת
הקרמונים היה באמצע אחרי מארים ואחריו כוכב ואחריו השמש ואחריו הירח
אמנם בעלי, התכונה האחרונים מניחים השמש בין מארים ונונה ורמליצים מציירים
ומדמים

ופרמים מנוגה הרכה דברים פעמים יקראותו (מאנייה. מרוממה ביחסם אליה הדברים היותר מעולים שבטבע ושהיא בתו של (ציאלי וראי) (לשון יום) כי אומר (שצילו) הוא האב לפי שנוגה הוא אחר מז' כוכבי השמים הגבובים ויום הוא האם לפי שהוא בהיר ומאיר מאד וכשהוא בקרי הוא מקרים את היום וכשהוא ערבי הוא מאריך אותו ואומר כי נוגה ילדה האהבה התאומה של צדק והג' אחיות הגק' חנינות (גראציאי) וזה לרמוז כי האהכה בתחתונים נמשכת משני הקרובים השובים הנק׳ מזלות (פורטוני) מצדק מול הגדול ומנוגה מול הקטן וצדק דוא האב למעלתו וחשיבותו הזכרי ונונה האם להיותו יותר קטן ותחתון ונקבי ועור כי אהבת צדק היא נאותה שלמה וזכריית ושל נונה עריכה בשרית פחותה ונקביית ולכן מציירים האהבה הנולרת משנידם תאומה להיותה מורכבת מהנאות ומהערב וגם לפי שהאהבה האמיתית ראוי שתהיה מתאמת וצרופיית בין שני האוהבים באופן שמולידים ביניהם החן כי האהבה איננה לעולם בלי החק של שני החלקים, ואומרים כי בכוא נונה בביתו של מארים גרם בכית חפוון ומהירות לרמוז כי כשימצא גוגה במולדו של איזה ארם באחר משני הבתים של מארים והם מלה ועקרב הוא מוליד אוהבים נחפזים באהכה דולקת ובוערת מפני חמימותו של מארים וכן דוא כשיש לנוגה מכם עם מארים ומציירים את נונה דגור בסל בעשותו זווגים ונישואין להורות על גורל הקשר הבלתי נפסק שנותן נונה בין המזרוגים באהבה ומכל הב"ח מייחסים לנונה את היונים להיותם אדוקים מאד בזווג האהבה ומהעשבים מייחסים לו ההדם (מירפור) אם לנעימות ריחו ואם להיותו ירוק תמיד כמו האהבה וגם לפי שמין ההדם ההוא נמשכים עליו שנים שנים זה אחר זה והאהבה היא האומה לעולם וצרופיית גם הפרי שלו הוא שחור להורות שהאהבה נותנת פרי שחורי ומעציב ומהפרתים מייחסים לו השושנה בשביל יופיה ונעימות ריחה וגם מפני היותה מוקפת מקוצים חדים והאהבה היא מוקפת מראנות וכאבים וצירים חדים.

נעם ה: אותה (הוינירי) נוגה שמצירים אותה ערומה בים שמה בתוך אניה אחת היא זאת עצמה?

תוב ב: באמת (וינירי) האנושית היתה בתו של (ייוני ודיאוני) וציירו שנישאת עם (ווילקאנו) אבל באמת נשאת עם (אדוני) וזאת היתה מלכה (בציפרי) והיתה כ"כ אדוקה אל האהבה הבשריית שהתירה אל הנשים הזונות. ולגודל יופיה וזיו פניה נקראת נוגה לרמיון זיו הכוכב ההוא בחשבם שהכוכב ההוא השפיע בה לא בלבד תו נדול אלא נ"כ האוה עצומה כפי מה שהוא מוליד במבעו בעולם השפל חיי עונג ותולדות חמריות וזאת האשה בציפרי עשאוה תחלה אלוק וכבדוה בהיכלות אבל המליצים תחת משל של זאת אמרו שהרבה כיוצא בה הם דוגמת המבע והמזג והפעולות של נוגה שבשמים וכחותיו המעולים נרמזו בשם נוגה המרוממה בתו של שמים ויום כמו שכבר זכרתי לך. אמנם היותו מעורר אל התאוה הבשריית הורו זה המליצים בספרם מולדו באופן אחר כי אומרים ששבתאי עם המגל שלו חתך את (ביצי) אביו (צילו) ואחרים אומרים כי צדק היה שחתכם לשבתאי אביו במגלו עצמו וזרקם לים ומרמם עם מיג וחלאת הים נולדה נוגה ולכן מצירים אותה בתוך אניה בים.

געמה: ומה הוא הרמז המולר הזר הזה, חן בב: ביצי השמים הם הבח המוליר הנמשך מהשמים בעולם השפל שנוגה הוא אליו הכלי המיוחד בהיותו נותן התאוה וכח ההולרה בב"ח ואמרו כי שבתאי התכם במגלו לפי (שסמרנו) שבתאי בל' יוון ר'ל (קורונום) שפתרונו זמן שהוא מבת ההולדה בעולם השפל לפי שהדברים הזמניים

הזכניים שבו כפני שאינם נצחיים צריך שיהיה להם ראשית ושהיו נולדים וגם לפי שהומן מפסיר הדברים הנופלים תחתיו וכל נפסר הוא היוה ונולד וא"כ הזמן הנרמז בשבתאי באמצעות נוגה נשא והביא את ההוייה בעולם השפל הנס' יום לפי שיש בו שינוי מתמיד מצורה לצורה עם התמרת ההויה וההפסר והיה זה ע"י קציצית הביצים במגל לפי שע"י ההפסר נעשית ההויה בעוה"ו גם המכע המיוחר לשבתאי הוא להפסיד כמו שמבעו של נוגה הוא להוליד ולהיות כי זה סיבת הלידה חה סיבת המיתה שאם לא יפסרו הרברים לא יתהוו, לכן אמרו ששבתאי עם מנלו שבו הוא מפסיר ומכלה הכל קצץ את ביצי שמים אביו וזרקם לים העה"ז ונתהווה מהם נוגה הנותן אל התתחונים כח החולדה מורכב עם כח ההפסר בשביל קציצת הביצים והאומרים שביצי שבהאי הם שנקצצו ירמזו כי שבתאי מונע ההולדה מפני שצדק קצץ את ביציו ולכן נשאר בלתי ראוי להוליד, אמנם מן כלי ההולדה שחמרו משבתאי צירן ועשו את נוגה שהוא כל סיבת ההולדה. עוד רומזים כי שבתאי הוא הכוכב הראשון שאחרי הורעת הזרע גורם ההריון וזה כי הוא מקפיא הזרע ולכן הוא מושל בחרש הראשון מההריון אמנם צדק מיד הוא לוקח ממשלח ההריון בציירו הוולד בחדש השני שהוא שולם בו וזהו רמו קציצת כלי ההולדה משבתאי אביו הראשון בהריון ואומרים כי מהם מתחווה נוגה לפי שהוא עקרי בהולדה וגם כי הוא שולם בחרש החמישי ומשלים כל ציור ויופי הוולד ואומרים כי נחהווה מרם הבצים ומחלאת הים לרמוז כי הוולד מתהווה מורע הזכר שהוא רם הביצים ומהורע הדק מהנקבה שהוא בדמות חלאה או רצונם בחלאה לרמוז זרע הזכר שהוא לבן כמו קצף וחלאה והדם הוא זרע הנקבה שממנו ניזון הולד. אמנם יצירוה ערומה לפי שהאהבה א"א לכסותה וגם שהיא בשרית ולפי שהאוהבים ראוי שימצאו ערומים. היא שמה בים מפני שאהבת ההולדה מחפשת בכל העה"ז המשתנה תמיד כמו הים וגם מפני שהאהבה עושה את האוהבים בלתי שוקטים מסופקים מתנדנדים מחושבים זועמים כמו ים, נעמה: שמעתי למספיק ממולד נוגה עתה ראוי שארע מהארבה שלו עם מארים.

חוב: אומרים כי נונה נישאת (לוילקאנו) ולפי שהיה חינר היא אהבה את מאדים חזק ואמיץ בכלי זיין ובהיותה משמשת עמו בסתר השמש ראה אותה והלשינה (לווילקאנו) והוא שם בסתר רשתות ומצורות של ברזל בלתי נראים סביבות הממה שהיו שוכבים בה שניהם ונלכרו בה ערומים וקרא וולקאנו את האלוקות ובפרט (ניטונו) כוכב והשמש והראה להם מאדים ונוגה ערומים ניכדים ברשתות ברזל ואז האלוקות כמו פניהם מפני הבושה אבל (ניטוני) לברו נתחנן כ"כ (לוולקאנו) שבשביל תחנוניו ניצולו מאדים ונוגה ומפני זה לעולם שנאה אח"כ נונה את השמש וכל משפתתו ועשתה באופן שכל בניתיו ניאפו.

נעםה: ומה תאמר חובב מביוצא באלו התאוות והגיאופים בין האלוקות השמימים? חובב: רמז הסיפור הזה מלבד שהוא דבר חכמה הוא מועיל ג'כ כי הוא מורה שריבוי התאוה הבשרית מלבד שהיא מזקת את כל כחות גוף האדם עוד גורמת חסרון והפסד באותו הפועל עצמו להמעימו מהנהוג, נעמה: תפרשהו לי בפרטות, חובב: נוגה הוא רמז לתאוות האדם הגופנית והחמרית שהיא נמשכת מנוגה כי כפי חוזק השפעתי בעת המולד כך היא יותר גדולה ופנימית ונוגה זאת היא נשואה (לוולקאנו) שהוא אלוק האש התחתון שהוא באדם חומו הטבעי המגביל את התאוה ומביאה אל הפועל וכמו בעל אליה הוא דבק תמיד עמה בפועל ואומרים שהוא בנו של צדק ושל (יונוני) ולפי שהיה תגר השליכוהו מן השמים (ומימידי) הניסתו

הניקתו והוא חרש אומן) של צדק העושה את מלאכותיו ורוצים לרמוז בזה שהחום המבעי שבאדם ושאר הכיח הוא בן של צדק ושל (יונוני) לפי שהוא שמימי מעורב עם החומריות ומצר חיותו מחלק צרק ושמימיי הוא נושא אל הכח המבעי של הביח ומפני ערובו עם החומר איננו נצחי כמו החום הפועל של השמש ושאר הגרמים השמימים ואיננו חזק תמיד בגוף האדם ולא לעולם באופן אחד אלא כמד החנר מתרכה ואח"כ מתמעם מתנדל ואח"כ נפחת כפי התחלפות שנות האדם ותכונותיו וו"א שמפני היותו חגר נשלך מן השמים כי החום ושאר הדברים השמימים הם שוים תמיד ובלתי כתמוממים כתרתונים ואמרו כי (מימידי) הניקתהו שהוא הים כי בבעיח ובארץ החום הזה הוא ניזון מהלחות והוא מקיימו והוא חזק או הלש כפי מה שהלחות המבעי הנערך לו הוא מספיק או בלתי מספיק. ואומר כי הוא חרש אומן של צרק לפי שהוא מנהיג אל הרבה פעולות נפלאות הנמצאות בגוף האנושי וכיון שכן (שהקונקופיטינציאה) התאוה הבשרית היא נשואה ודבוקה עם תחום השבעי היא אוהבת את מאדים שהוא תגבורת התאוה כי הוא משפיע חשק עז ורולק עצום ובלתי מוגבל ולכ"א שלא גולד מורעו של צרק ולא קבל ממנו דבר מוב אלא נולד מהבאת הרחם של (יונוני) ר"ל תגבורת הרע שבנידות האם לפי שמארים עם התעוררתו השורף הוא מ:ביר כח החומר של (יונוני) על הרוחניות של צרק כאופן כי התאוה הבשרית של נוגה אהבה את מאדים הגבור ולכן האצמננינים מניחים אהבה גרולה בין שני כוכבים הללו ואומרים שנוגה מחקן כל הרע של מארים עם סבמו המוב ובהתגבר התאוה מפני הרכבת שגיהם השמש שהוא השכל האינושי הוך הוא מלשין אותם אל (ווולקאנו) ומודיע שמפני התגבורת ההוא יפסר התום המבעי וסניה שלשלאות נעלמות שנלכרים בהם שני הנואפים בבושה וכלימה כי בהערר החום המבעי יעדר כח התאוה והחמרות החזקות נמצאות נלכדות ואמורות בלי יכולת ורשות ערומים מפעולה ונכלמים עם עונש ובחרפה החיא (ווילקאנו) מראה אותם אל האלוקות ר"ל שמרגיש הפסד \*) החום המבעי אל כל הכחות האינושיות שמפני חשיבות פעולותיהם נקראים אלוקות וכולם נשארים חסרים בהעדר החום המבעי ובפרם שלשה מהם (נימונו) כוכב ושמש שהם ג' כחות ראשיים מהגוף האינושי כי (נימוני) הוא הכח\*\*) הזן עם רכחות המבעיים הנמשכים מהכבר שהם מתהוים מריבוי הלחיות (שניטונו) ממונה עליהם, כוכב הוא הנפש המרגשת הכוללת ההרגש התנועה וההברה הגמשכת מהמוח והם מיוחדים לכוכב השמש הוא הנפש החיונית המתנועעת השולחת החיות והחום המבעי בורידים והתחלתם מן הלבכי כמו שהורעתיך למעלה הלב כארם הוא כמו השמש בעולם וא"ב מתוקף התאוה יטשך היזק ובושת אל הלב אל המוח אל הכבד ואל כחותיהם ולא יכול שום א' מהם לרצות את (ווילקאנו) ולתקן את חסרונו אלא (ניפונו) שהוא כח הזן שעם מונו הלח הוא יכול לקנות את רחום השבעי הנפסר ולהחזיר כת התאוה ברשותו ואומרים כי נונה שנא מאר למשפחת השמש עד שעשה את כנותיו נואפות בהפכו אותן אל מבעו לפי שהאהבה היא שונאה את השכל וחתאוה היא הפך התבונה וסלבר שאינה שומעת להם עור היא עוברת על רצונם ומנאפת את כל עצותם ומשפטיהם בהפכה אותם אל נטייתו שהיא וכל פעולותיה נראים בעיניה טובים וראוים להעשות ולכן עושה אותם בהשתרלות גדול. ג ע מ ה: שמעתי הישב ממארים ונוגה ולזה אפשר שהמליצים אמרו שנולד מרם חוזק החמדה (קופידיני).

תובב: כך הוא. כי תוקף החמרה והתאוה הגפורה היא נולדת מהתעוררות

<sup>\*)</sup> ע"ג מלח הססד כחוב: חסרון. \*\*) ע"ג מלח הכח כחוב: נסם.

הזיכה (לפיוניאה) של נונה ומחקפו של מארים ולכן מציירים החמדה החזקה כתינוק עדום סומא עם כנפים ומורה חיצים כי היותו חינוק רומו כי האהבה מתנדלת תמיד והיא בלי מעצור כתינוקות וערום לפי שא"א לכסותה ולהחניפה וכומא לפי שאינו דואה שום מענה מנגדת לרצונו כי הפעליותו מסמא אותו ויש לו כנפים מפני שהאהבה קלה מאד כי האוהב דוא מעופף במחשבתו ועומר תמיד עם האהדב ומתהפך בו והחיצים שכהם היא מפלשת בלב האוהבים והחל עושה מכתו צרה ועמוקה ובלתי מקבלת רפואה והם באים לפי דרוב מניצוצי הבמת האוהבים ול"ו שחם כמו חץ (הירוי מקשת).

נעם ה: הגירה נא לי עוד איך נוגה ילדה מכוכב את (האירמאפרודיםו). חובב: ראוי שתרעי כי המליצים אומרים כי כוכב מן (צילו) ומן (דיאו) והוא אחיה של נוגה ואחרים עושים אותו בנו של צדק (ויונוני) היהה אומנתו ואומרים כי כובב הוא אלוק של צחות הרבור והלשון (אלוקוינצא) ואלוק החכמות ובפרם מהלימודיות שהיא המספר והשיעור והניגון זהתכונה ואלוק התרופות והתגרים והגנבים שליח של צדק ומליץ של כל האלוקות והרגל או הגם שלו הוא מפה מוסף מנחש אחר ועל ענינים איו נכתבו הרבה חידות עליו והאמת הוא שכוכב משפיע דברים אלו כפי מה שתחיה חכונתו בעת מולד האדם שאם הוא חוק ובמכם מוב הוא נותן צחות הלשון ורבור נעים ונכון חכמת ומומר בחכמות הלימודיות וכשהוא במבמ עם צרק עושח האנשים פלוסופים ואלקים ובמבם מוב עם מארים עושה רופאים אמיתים ובפכם רע עושה גנבים או רופאים רעים ובפרט כשהוא נפהר פשבת פאור השמש ומוה נולדה החירה שהוא גנב הפרות של הטמש ואומרים שהוליר (אנמולומי) הנגב (מליקיאוני). ועם נונח עושה מליצים בעלי שיר ואמיתים זעם הירח עושה פיחרים ותגרים ועם שכתאי נותן חכמה עמוקה וידיעת העתירות כי הוא במבעו משתנה במבע חכוכב שימצא בחברתו ובהתחברו עם כוכב זכריהוא זבר ועם נקבי הוא נקכה ודרבה אנשים נקראו (מירקוריאי) כוכב ובפרם קצת חפשי פצרים ורופאים שקבלו, כחות של כוכב ומפני שכוכב הוא כוכב מאיר אומר שהוא בנו של (צילו) ושל (ריאי) פי יש בו מהעצם השמיםי עם האור היוםי לפי שהאור של כל הפוכבים נמשכת מהשמש העושת את היום והוא אחיו של נוגה לפי שחם המוכים זה לזה ופל א' מחם פניע את גלגלו כמעם בזמן אחר ר"ל בשנה אחת והם הולפים תמיר אצל השמש כלי שיתרחקו ממנו חרבה. ואחרים אומרים שבוכב הוא בנו של צרק מפני חכמתו האלקית ומרותיו ואומרים שהוא ניזון מן (יונוני) לפי שהחבמה האינושית נמשכת מחאלפית והיא מתקיימת בכתב החומרי הנרמז (ביונוני) וקוראים אותו שליח של צרק לפי שחוא מבשר ואומר העתידות שהאל רוצה לעשות ומפני זח ומפני צחות לשונו נקרא מליץ האלוקות. המטה שלו חוא יושר השכל שהוא נותן בחכמות וחנחש המקיפו הוא דקות המחקר שהוא מביב חשבל הישר או שהממה רומו אל השכל העיוני מהחנמות והנחש הוא השכל המעשי פתתבונה בפעלות חמרות כו הנחש מצר תריפותו הוא רומו אל התבונה והמשה מצד יושרו וקיום עמידתו הוא רומו החכמה; ג ע מה: שמעתי כי המטה ניתן לו

חוֹבב. החירה היא כי כוכב גנב הפרות של השטש ולפי שראהו אחר הנק' (באטו) נתן לו פרה אחת כדי שישתוק אבל מפני פחרו רצה לנסות האיש ההוא ונתהפך לאיש אחר והלך אליו ונדר לו שור א' אם מגיד לו מי גנב הפרות ומיר הגיד לו את הכל ואז כוכב בהיותז ירא מהשטש הפך האיש ההוא בסלע אחד ולבסוף להיות האסת מצד רותניות עצמו נודע לשמש לקח הקשת לירות חצים לכוכב והוא נתעלם מן העין ולא יכול להשיגו ואח"כ כשנתפשרו ביניהם כוכב נתן לכוכב והוא נתעלם מן העין אל השמש והשמש נתן לו הממה ואחרים אומרים כי כשירע כוכב כעם וחמת השמש הלך בסתר ולקח חציו מאשפתו וכשראה השמש רבר זה שחק מערמתו של כוכב ומחל לו ונתן אליו הממה וקבל ממנו הכנור.

נעמה: מהו רמו החירה הזאת. חובב: הרמו הוא כי אנשי כוכב הם עניים אבל דם ערומים לקנות במרמה ובסתר מהעושר המשופע של המלכים והגדולים כי הם רגילים להיות מנהיגים ובעלי סור שלהם בשביל כח כוכב המושפע בהם וו"א כי כוכב נגב פרות השמש לפי שהשמש רומו ועושה האדונים החזקים והפרות הם העושר שלהם וכשהשרים הם בכעם עליהם בשביל גנבתם הם ניצולים מהם בערמותו של כוכב בהיותם מבטלים מהם הסיבות שאפשר שיענשו על ידם ובהסירם כעם ארוניהם הם נשארים בעיניהם כמוצאי חן גם מצד היותם שפלים הוא סבת הנצלם מבעם חמת האדונים כי אינם מתאמצים להלחם עם אדוניהם כי כן כוכב הוא הקמן מכל כוכבי הנבוכה ולכן ניצוצות השמש מזיקין לו יותר מעם מאל כל שאר הכוכבים כשהם בהסכמה יחר ואמרם שכוכב נתן הכינור אל השמש והשמש נתן לו הממה הכונה שהחכם המושפע מכוכב הוא עובר את השר עם תבונה ועם דברים צחים נערבים ונעימים הנרמזים בכנור והשר נותן אל החכם כח ויכולת ומביא חשיבות ומעלה אל חכמתו ולכ"א אפלמון שהחכמה והיכולת ראוי שיחבקו זה לזה לפי שהחבמה מוזגת את היכולת והיכולת מועיל אל החבמה. גם ירמוז כי בהיות השמש וכוכב מסכימים בקבוץ שלם במצב מוב במולדו של אדם ונמצאים במול מוב הם עושים האיש החכם בעל יכולת והשר והאיש היל נבון וחכם ובעל לשון צחה, נעם ה: הרבה אמרת לי מלידת כוכב וראוי עתה שתבאר לי מה ששאלתי ממך והוא איך נולד ממנו ומנוגה (האירמפרודיםו).

תובב: זהו שאמר פולו מיאו בצינמילוקויאו שלו כי האדם שבעת מולדו ימצא נוגה בבית כוכב וכוכב בבית נוגה וכ"ש אם יהיו שניהם מקובצים יחד הם עושים אותו נומה לתאוה מכוערת ובלתי מבעית ויש מהם אוהביה זכרים ואינם מתבישים להיות פועלים ונם מתפעלים יחד ואיש כזה יקראוהו (אירמאפרוריטו) שר'ל בריח זכר ונקבה והאמת אתם שהוא נולד מקבוץ של נוגה וכיכב וסבת זה לפי ששני כוכבים אלו אינם מתמזגים יחד הישב ובדרך שבע מפני היות כוכב כלו שכלי ונוגה כלו חמרי ולכן שני המבעים בהתחברם יחד מולירים תאוה זרה ובלתי טבעית. נעם ה: הנה מאהבות וזווגי ותולדות השמימים ומשבעיהם כבר אמרת לי מה שיש בו די בין מהאב הגולל (דימוגורגוני) ובין מהאהבות השמימיים (איטיר וצילו) ומהכוכבים הנמשכים מהם ואחריהם ר"ל שבתאי צדק מאדים נוגה וכוכב ולא נשאר לי לדעת אלא מבני (לאמונה ויוני) והם שמש וירח אע'פ שאין לבקש דבר מהירח כי כמו שאמרו היתה בתולה לעולם ורצוני לדעת בלכד מאהבת השמש אל (ראפני) שאמרו כי בברחה ממנו נהפכה בעץ של יער לאוורו. חובב: כבר דיברנו למעלה מלידת השמש והירח מה שמספיק ואומר שהירח (דיאנה) היא בתולה לפי שרוב קרירות הירח הוא מסיר תוקף התאוה הבשרית מאותם שהוא מושל עילדם בעת לידתם וקוראים אותו אלקי הרים ושדות לפי שיש לירח כח גדול בצמיחת העשבים והאילנות שמדם רועים וניזונים הביח המדברים וקוראים אותו ציר לפי שאורה מועיל לצידים בלילה וג"כ יכראוהו שומר הדרכים כי ע"י אורו בלילה עושה הולכי הדרך יותר במוחים, ואומרים שהוא נושא קשת וחצים לפי

לפי שניצוציו מזיקים מאד לב"ח ובפרם בהכנמם דרך נקבים צדים כמו החיצים ומציירים לו קרון אחד שאילים לבנים מוליכים אותו כי עם קלותם מורים שתנועת הירח היא מהירה יותר מכל שאר הגלגלים כי הוא משלים סבובו בחדש אחד והלובן הוא מראהו המיוחד ונקרא (לאונה) בעבור כי בתרושו הוא מאיר בתחלת הלילה (לשעה א') ונקרא (דיאנה) כי כשהיא ירח ישן הוא מקרים אל היום ומאיר קודם זריחת השמש ונם מפני שהרבה פעמים הוא נראה ביום.

נעם ה: די מ"ש מהירח הוריעני עתה מהשמש (אפולינו) ומאהבתו כי לא נשאר לי לדעת מאהבת האלוקות השמימיים אלא ממנו. חוב ב: השמש אצל המליצים הוא אלוק החכמה והרפואה ויש לו הכינור שנתן אליו כוכב והוא ממונה על הניגון והזמר ומיחסים לו העץ הנקרא (ערלאוורו) והקרן ואומרים שהוא נושא קשת וחצים. נעם ה: רצוני לדעת הרמז.

חוב ב: הוא אלוק החכמה לפי שהוא מושל על הלב בפרט ומאיר את הרוחות (ספיריטי) שהם סבת ההכרה והחכמה האנושית וגם לפי שע"י אורו נראים ומושנים הרברים המוחשים שההכרה והחכמה נמשכת מרם והוא אלוק התרופה מפני שכח הלב וחומו דמבעי הנמשך ממנו בכל הגוף הוא מעמיד הבריאות ומבריא את החולאים וגם מפני שתום השמש הממוזג באביב הוא מבריא החלאים הארוכים שנשארו מימות הסתיו והתורף כי ספני הכור שבזמנים ההם חום השמש הוא חלוש ומעם ולכן מתהוים כמה חלאים בימים ההם ועם חרוש החום באביב דם מבריאים, נותנים לו הכנור ואומרים שהוא אלוק הניגון לפי שהוא עושה ערך ניגון הכאת הרפקים הנמשכת מכחות הלב בכל הגוף האנושי והנגון ההוא נורע בשלמות אל הרופאים המעולים וגם מפני שהניגוז השמימיי הנעשה מההחלפות תנועות הגלגלים שלפי רברי (פיתגורה) כמ"ש לך יוצא מהם הסכמת קול ניגון הגה השמש להיותו היותר גדול והיותר מאיר והראשי לכל כוכבי הגבוכה כמו ראש לכולם הוא המנהיג את כל הביכון, ולכן מיחסים לו רכנור ואומר כי כוכב נתנו לו לפי שכוכב הוא נותן ההסכמה והמשקל הגוני אבל השמש שהוא ראשי הוא מנהיג את הגינון השמימיי וכן ראוי לו אחרי שתנועתו היא היותר מסודרת מכל השאר כי הוא הולך תמיד באמצע דאזור בלי נמייה באופו שהוא מרה אל שאר תנועות הכוכבים כמו שהוא הנותו האור לכולם וזה כונת אומרם שהוא ממונה על המומרים שהם תשעה ודם התשעה גלגלים שהוא מתקן את הסכמתם הכללית, החצים שלו דם ניצוציו שהרבה פעמים הם מזיקים לריבוי חומם או מפני ארטיות האויר ולכ"א שהוא פועל (הדבר) ומיחרים לו עץ (הלאורו) מפני היותו חם ותרופי וירוק תמיד ומפני שמעמרים ממנו המליצים החבמים והקיסרים הנוצחים שהם כולם תחת ממשלת השמש שהוא אלוק החבמות וסבת הנצחונות ועילוי המלכיות ועור מיחסים לו העץ הזה למיבה אחרת כי להיותו אלוק הרכמה הוא משפיע הקסם (ויריעת העתירות) ואומרים כי כשהרג הנחש (פיפוני) התחיל להאיר (ברילום) ונמצא כתוב כי כשהאדם ישן וראשו מוקף מענפי העץ הזה הוא חולם רברים צורקים והם כמו קסם ולזה מיחסים לו העורב (קורוו) כי אומרים שיש לו ששים וארבעה קולות מתחלפים שממנו היו לוקחים קכם ונחש יותר מכל שאר הב"ח.

נעם ה: די לי בזה ממבע השמש. הגידה עתה אלי מאהבתו עם (דאפני).
תוב: החידה היא כי בהיות השמש בפני האהבה (קופידו) מתהלל מנח קשתו
וחציו שהרג בהם את (פימוני) שהוא נחש ארםי מאוד היה נראה בלתי מחשיב
כח קשת האהבה וחציה בהיותם כלי זיין של תינוק בלתי מוכנים לפעולות נוראות

כאלה והאהבה כעסה מזה והכה את השמש בחץ אחר של זהב ואת (ראפני) בתו של הנהר (פיניאו) מחץ אחר של עופרת באופן שהשמש אהב את הבתולה (ראפני) וררף אותה כמו שרודפים את הזהב ותכבר על (ראפנו) אתבה זו ככברות העופרת והיתה בורחת תמיד אבל בראותה שהשמש כמעם השינתה שאלה עזרה (מפיניאו) אביה ולשאר הגדרות ודם כדי להצילה הפכוה לעץ (לאוורו) וכשמצאה השמש כן היה עכ"ז מחבקה והיא היתה מרתתת מפחרו ולבסוף לקת השמש מענפי העץ ההוא ויפה והידר בהם את כנורו ואשפתו ויתר אותו העץ אליו ומזה (ראפני) נשארה נצוחה ממנו, נ ע מ ה: החידה היא יפה ומתו הרמו שלה?

חוב ב: רצונם להורות כמה הוא גדול וכללי כת האהבה אפי' בגדול וביכול שבכל האלוקות השמימיים שהוא השמש ולכן מצירים שהוא היה מתהלל שעם קשתו וחציו שהם ניצוציו החמים הרג הנחש הגדול שהיה הורג את הכל והוא רמז למי המבול שנשארו על פני כל הארץ והיו מונעים הוית והונת הארם וכל שאר הב"ח והשמש בניצוציו השורפים יבש אותם וגרם החיות אל הנמצאים בארץ כמ"ש לך למעלה וכרי שתרעי נעמה מהו קשת השמש בפרמות מלבר מרוצתו והיקף גופו שעמם הסיר נזק המבול והצלנו מהנחש הגרול אומר לך שהוא אותו הקשת האמיתי מנונים מתחלפים הנראה באויר מנגד השמש בעת הגשם והלחות והוא הנק' בלשון יון (אירים) והוא רומו מה שסיפרה התורה הקרושה בס' בראשית שאחרי שעבר המבול ונשאר אך נח איש צריק עם שלשת בניו ונשירם שניצולו בתיבה עם זכר ונקבה מכל הב"ח הארצים הבמיתו האל שלא יהיה עוד מבול ונתן לו לאות על זה הקשת אשר יתרוה בענן ביום הגשם והוא הבטחה שלא יהיה עוד מבול ולהיות שהקשת הזה הוא מתהוה מרתנוצצות (כלומר שילוח ניצוצות) היכף נוף השמש בענגים הלחים ועבים ושהתחלפות הגונים הוא מסבת התחלפות עובי הענגים כי כן יתחלף החקוי בהם נמשך מזה כי קשת השמש הוא זה העושה בגזירתו יתעלה הבמחה וסיום שלא יהיה עוד מבול.

נעם ה: איך השמש עושה הבמתה זו עם הקשת? חוב ב: כשהשמש מוליד הקשת איננו פתחקה באויר הזך והפהור אלא בעב ולח ואם יהיה עביו רב ועכור מאד מספיק להביא מבול ברוב גשמים לא היה מוכן לקבל התחקות השמש ולהוליד הקשת כאופן שהראות ההתחקות והקשת הזה הוא הכמחה שאין בענגים עובי מספיק להביא מכול. וכח השמש הוא סכת זה שהוא ממהר כ"כ את העננים ומזכך אותם באופן שיתחקה בהם את היקפו ולא יהיו מספיקים להביא מבול ולכן ברין ובחכמה אמרו שהשמש הרנ הנחש בקשתו ובחציו ובחיות השמש מתנאה בפעולהו זאת שהוא המבע השמשי לא מפני זה יכול להציל את עצמו ממכת קשת וחץ האהבה וזה כי האהבה מלבד שהיא מכרחת התחתונים לאהוב העליונים גם היא מושכת העליונים לאהוב התחתונים ולזה אמר כי השמש אהב את (ראפני) בתו של הנדר (פיניאו) שהוא לחות הארץ המבעי הנמשך מהנהרות העוברים כה והשמש אותב הלחות הזה ושולת לו את ניצוציו החמים ומבקש למושכו אליו בהיותו מהפך אותו לקיטורים (וואפורי) והיה אפשר לומר שתכלית פעולה זו יהיה מזון השמימיים כי המליצים אומרים שהם ניזונים מדכם רים והדבל היוצאים מהארץ העולים כליחות הארץ אבל להיות שגם זה חירה ומשל ראוי להבין שבפרט השמש והכוכבים הגבוכים הם מתקימים בתפקירם ובפעולתם המיוחרת שהיא להנהיג ולקים את העולם השפל וכמו כן כל המציאות ע"י עליית הקשורים והארים הלחים ולכן הוא אוהב הליחות כרי למושכו אלא כשיצמרך לו (להנהיג ולקיים בו העה"ז) אמנם הוא בורח מהשמש

לפי שכל דבר בורח מהמבלה אותו ועוד כי ניצוצי השמש מכניסים הלחות בתוך הארץ והוא בורח משמח הארץ ובהיותו בתוך הארץ ואיננו יכול לברוח עוד מהשמש הוא מתהפר באילנות וצמחים ע"י סיוע ושפע האלוקות השמימיים מולידי הדברים וע"י סיוע הנהרות המסייעים ומחזיקים אותו מהיזק השמש, ואומר בחידה הריא שנהפכה (דאפני) באילן של (לאוורו) והוא אילן חשוב מתקיים הרבה ירוק תמיר בעל ריח וחם באופו כי בהויתו מתפרסם השתתפות ניצוצי השמש עם הלחות הארצי יותר מבכל שאר האילנות ואמרו כי היא בתה של הנהר (פיניאו) מפני שהשמש עובר בה מולירה הרבה מן אלו האילנות של (לאורו) ואמרו שהשמש נהן מענפיו סביב אל כנורו ואשפהו לנאותם להורות שהמליצים המעולים הגרמזים בכנור השמש וראשי הצבא הנוצחים והקסרים החקזים הנרמזים באשפתו כי הוא המשפיע אותם הם לברם המעומרים בענפי העץ הזה הרומו כבור והרר נצחי כי כמו שהעץ הזה הוא מתקיים הרבה כך שם הרכמים והנוצחים הוא נצחי וכמו שהעץ הזה הוא ירוס המיר כך שם האנשים הללו הוא תמיר כמו חדש ובלתי מזקין ויבש וכמו שהעץ הזה הם ובעל ריח כן הנפשות החריפות של אלו נותנות ריח נעים בסקומות הרתוקים בקצות הארץ ולכן נקרא האילן הזה (לאוורו) (ר"ל זהב בלשון לעו) להיותו בין שאר האילנות כמו הזהב בין המתכות ועוד כי נמצא כתוב שהקרמונים היו קיראים אותו (לאוורו) מפני שבחיו ולפי שעם עליו היו מעמרים דראוים לשבחים נצחים ולכן זה האילן הוא מיוחר אל השמש ואומרים שהאבנים היורדים מן השמים אינם יכולים לדבותו וזה כי השם מוב מהמעלות אין הזמן יכול להפסידו ולא ההגיעות והשינוים השמימים המפסידים והמשכחים כל שאר רברי העולם השפל. נעם ה: הנחת את רעתי בענין אהבות האלוקות השמימים בין מהגלגלים בין מהז' כוכבי הנבוכה ואיני רוצה להטריחך באהבת שאר האלוקות הארציים לפי שאין זה הכרחי מאד אל התכמה, אמנם רצוני שתבאר לי בלי חידה ומשל דעת חבמי התכונה באהבת ושנאת הגרמים השמימיים זה לזה בפרמות.

חוב ב: אומר לך בקצרה מה ששאלת כי ספור הכל יהיה ארוך מאר. הגלגלים השמימיים שחכמי התכונה יכלו להכיר הם תשעה השבעה הקרובים לנו הם גלנלי כוכבי לכת והשנים העליונים האחר הוא גלגל השמיני שקבועים בו הכוכבים הרב"ם הנראים והאחרון הוא הגלגל היומי המקיף בערב ובבוקר יום אחר שהוא כ"ד שעות ובזמן ההוא מניע עמו גם כל שאר הגרמים השמים ים והיקפם של אלו הגלנלים העליונים הוא נחלק לשיעור של ש"ם מעלות ונחלקים לי"ב חלקים (הנק' מזלות) שלושים מעלות לכל חלק וזה ההיקף נק' (זוריאקו) (והוא האזור והאפורה) שר"ל ענול הב'ח לפי שאותם הי'ב חלקים הם כצורת ב"ח והם מ'ש'ת' מ'ע'ק' ג'ר'ר' ם'א'ב' שהשלושה מהם הם מטבע האש המים ויבשים והם מ'א'ק' וג' מטבע הארץ כרים ויבשים והם ב'ש'ג' ושלשה ממבע האויר חמים ולחים והם ת'מ' דלי וג' משבע המים קרים ולחים והם ס'ע'ר', ואלו המולות יש ביניהם אהבה ושנאה כי כל ג' שהם ממוג אחר הם חולקים הגלגל לג' (חלקים) שלישים והם רחוקים ק"ב מעלות כלבר, ולכן הם אוהבים שלמים כמו שהוא טלה עם א'ק' שור עם ב'ג' תאומים עם מאזנים ודלי סרטן עם עקרב ודגים כי השתתפות המביט השלישי (פרינו) עם שיווי המבע הוא מסכים אותם באהבה שלימה והמולות החולקים האזור לששה חלקים שהם רחוקים זה מזה ששים מעלות יש להם חצי אהבה ר"ל בלתי שלמה כמו מ' עם ת' ת' עם א' א' עם מ' מ' עם ק' ק' עם דלי דלי עם מלה שאלו מלבר שיתופם במבמ הששי (סיסמילי) עוד הם מתרמים במה שהם כולם. זכרים Dialog.

זכרים בתה א' פגעלת ה'ל שהם חמים או עם יופש ממבע האש או עם לחות סמבע האויר כי באמת האש והאויר יש להם אהבה והתרמות כינוני אע"פ שהם יסודות וזה היחם עצמו והדתדמות הוא בין שאר המולות ממבע הארץ והמים כי גם ביניהם יש יחס בינוני ר'ל שור עם סרטן ס' עם ב' ב' עם ע' ע' עם ג' ג' עם רגים ד' עם ש' כי יש לכולם מבמ ששי והוא מרחק של ששים מעלות והם נסבות עם איכות א' פועלת ר"ל סרים אע"פ שהם בתחלפים באיכות המתפעלת מיובש ללחות כמו התחלפות הארץ מהמים ולכן הם כחצי אהבה ר"ל בלתי שלימה וט"ם אם המולות הם נכחיים באזור בתכלית המרחק האפשרי להמצא בין זה לזה והוא ק'פ מעלות יש ביניהם שנאה ואיכה גמורה לפי שמצב האחד הוא נכחי והפכי בהחלט אל האחר וכשהאחר עולה השני יורר וכשהאחר הוא על הארץ השני תחתיה ואע"פ שהם שניהם מאיכות אחר פועלת ר"ל או שניהם חמים או שניהם סרים הגה באיכות התפעלות הם לעולם הפכיים שאם האחד לח השני יבש וזה מחובר עם נכיות המרחק והמבט עושה אוהם אויבים נפורים כמו שלה עם מאזנים ש' עם ע' ת' עם ק' ס' עם ג' אריה עם רלי בתולה עם דגים וכשהם רחוסים זה מזה רביע האזור שהוא תשעים מעלות הם חצי אויבים כפני שאותו הכרחק הם חצי הנכחיות או גם מפני שמבעם הוא הפכי לעולם בשני האיכיות פועלת ומתפעלת שאם האחר הוא אישיי (אינייאו) חם ויבש השני הוא מימיי כר ולח ואם האחר הוא אוירי חם ולח השני הוא ארצי כר ויבש כמו שהוא ט' עם ס' א' עם ע' קשת עם דנים שהאחר אשיי והשני מימיי וכמו שהם ת' עם ב' מ' עם ג' דלי עם ש' שהאחר הוא אוירי והשני עם ארצי או שדם הפכיים לפחות באיכות הפועלת שאם האחר חם השני הוא קר כמו ש' עם א' ב' עם ק' ג' עם מ' וכן ם' עם מ' ע' עם דלי דגים עם ת' כי יש לכל אלו הפכיות באיכות הפועלת עם מבט רביעי (קוואדראטו) שהוא מחצי שנאה.

נעם ה: הבנתי הימב איך נמצאו בין הייב מזלות אהבה ושנאת שלפת ובלתי שלפה ורצוני שתודיעני עתה אם נמצאו גם בין הכוכבים הנבוכים.

תובב: כוכבי הגבוכה אוהבים וה לזה כשהם מביטים זה לוה בסבט שוב ר"ל מבט שלישי שהוא מרחק של ק"כ מעלות והוא מבט אהבה שלפה או בסבט ששי שהוא חצי המרחק הזה ר'ל של ששים מעלות מזה לזה שהוא מבט אהבה רפה או חצי אהבה אמנם הם נעשים אויבים ושונאים זה לזה כשהם משקיפים זה את זה במבט נכחיי בתכלית המרחק האפשר להמצא בגלגל ר'ל של קיפ מעלות שהוא מבט של שנאה גטורה וגבחיות שלם וגם במבט רביעי של תשעים מעלות מזה לזה הוא מביט של חצי האיבה ושנאה רפה.

נעמה: אתה אמרת במבטים שהשלישי והששי נותנים אהבה והנכחי והרביעי שנאה הגירה עתה עתה לי כשהם מקובצים אם הם באהבה או בהפך.

חוב ב: קבוץ שני כוכבים מהנכוכים גורם אהבה או שנאה מפני מבע שני המתקבצים שאם מתקבצים יחר שני כוכבים המובים שנק' (פורטוני) והם צרק ונוגה הם גורמים אהבה זה לזה ואם הירח מתקבץ עם כל א' מהם הזא עושה קבוץ של שלום ואהבה ואם יתקבץ השמש עמהם עושה קבוץ של נזק ושנאה מפני שהוא עושה אותם שרופים כהים ומעוטי כת אע"פ שהוא מוב מעם אבל לא הרבה מפני כהייתם כוכב עם צרק עושה קבוץ מוב ושל אהבה ועם נוגה עושהו של אהבה אך לא הגונה מאר ועם הירח הוא של אהבה בינונית אבל עם השמש הוא נכהה וקבוצו הוא של אהבה מעם זולת אם יהיו מקובצים כאחר בשלפות.

בנופם שאז יהיה קברץ מעולה ושל אהבה גדולה ובו מתגבר כח השמש כאלו היו שני גופים שמשים שבשמים. קברץ השמש עם הירח הוא של שנאה מאר אע"פ שבהיוהם מתקבצים יחד קברץ גמור זבגופם קצת של האצטגנינים אומרים שהוא של אהבה ובפרט לדברים הנסתרים והסודים אמנם קברץ כל א' מהשני כוכבים המזיקים (אינפורטוני) שבתאי ומארים עם כל האחרים הוא של שנאה זולתי של מאדים עם נוגה שהוא גורם אהבה בשרית חזקה ושל שבתאי עם צדק הוא של אהבה לשבתאי ושל שנאה לצרק אבל קבוצה עם השמש כמו שהוא מזיק אל חשמש כן הוא מזיק לעצמם לפי שהשמש שורף אותם ומחליש את כרם גם עם נכב ועם הירת קבוצם רע מאד וגם בלתי מועיל לעצמם.

נ ע מ ה: כמן שהקבוצים הם מתחלפים במוב וברע כפי מבע הכוככים המתקבצים הדרעני נ"כ אם המבטים המובים והרעים הם מתחלפים כפי מבע שני הכוכבים חמבישים זה לזה? הובב: המבמים המובים וכן הרעים הם מתחלפים כרב או במשם כפי מה שיהיו איתם הכוכבים המבימים זה לזה כי שני הכוכבים המובים צדק ונוגה כשרם מבישים זח לזה במבש שלישי או ששי הוא מכם שוב מאר ואם היא נכחי או רביעי הוא של שנאה אך לא ישפיעו שום רע אלא טוב מעם ובקושי וכן כשאחד מרם מכים את הירה או את כוכב או השפש במכם אהבה ירמוז טובה ממין רטבע שלו ואם במבם של איבה ירמיז מוב מעם ובקושי אמנם אם שני אלו המובים מכישים את שני המויקים שבתאי ומאדים במשב מוב הם נותנים מוב בינוני חה עם קצת יראה וצער ואם מבימים אותם במבמ רע הם נותנים רעת ונראית כאלו היא מובה זולתי מאדים עם נוגה שיש להם מזג כ'כ מוב שכשהם במבש מוב דם עוזרים מאר ובפרש ברברי אהבה וגם צדק עם שכתאי בהבישם זה לזה עם מבמ מוב הוא עושה דברים אלקים עליונים ומובים רחוקים מהחימריות ונם צדק במבעו מפשר קושיו של שבתאי ונוגה כשהוא במקום מוב מתקן אכזריותו ורעהו של מאדים ובוכב בהיותו במכם מוב עם מאדים או שבתאי עושה מעם מוב ובמבם רע עוטה רעה גרולה לפי שהוא מתהפך במבע אותו הכוכב שהיא מתערב עמו ועם הירת הוא מוב אם המבט פוב, ורע עם מבט רע ושני המזיקים עם הירח במבמ רע דם מזיקים מאד ובמבמ מוב אינם מובים אלא ממותים את הרעות וכך הם עם השמש והשמש עם הירת במבש אהבה הם פובים מאר והם מתקנים את כל הנזקים והמכשולות של מארים ושבתאי אכל במבט רע הם קשים ובלתי מובים. זהן כלל החלופים שבמבמיהם. געמה: די לי חובב במ"ש מאהבת ושנאת הי"ב מזלות שבאזור בין זה לזה וכן כוכבי הנבוכה, עתה הודיעני נא אם כוכבי הגבוכה יש עוד להם אהבה ושנאה אל מזל אחד יותר מאל זולתו. חובב: בוראי שיש להם כי הי'ב מזלות הם בתים ומרורות לשבעה כוכבי

שונא המזל הנכחי אל ביתו לפי שבהמצאו בו נחלש כחו.
נעמה: באיזה סדר נחלקים הי"ב מזלות להיות בתים לז' כוכבים הנבוכים?
חוב: השמש והירח יש לכל א' מהם בית אחר בשמים אוהו של השמש הוא
אריה ושל הירח מרמן וחמשה כוכבי לכת הנשארים יש להם שני בתים לכל אחד
שבתאי יש לו גדי ודלי צדק, קשת ורגים מארים. מלה ועקרב נוגה שור ומאזנים
כוכב תאומים ובתולה, נעמה: הגידה לי אם נותנים איזוסיבה לאופן\*) החלוקה הזאת.
חוב: סיבת סדר מקומות כוכבי הגבוכה אצל הקרמונים היא שהיותר עליון

והוא

הנבוכה וכל א' אותב את ביתו כי בהמצאי במול ההוא הוא יותר חוק בכחו והוא

<sup>\*)</sup> ע"ג המלה לחופן כתוב: לסדר.

ותוא שבתאי מפני חוזק קרירותי לקח לו לכתים גדי ודלי שהם השני מולות שבהיות השמש נמצא בהם שהוא מחצי חדש דיצים' עד חצי פיברארו אז הזמן הוא יותר קר ומוער מכל ימות השנה והוא הענין המיוחר אל מבעו של שבתאי וצרק מפני שהוא השני הממיך לשבתאי שני הבתים שלו באזור הם ממוכים לאותם של שבתאי והם קשת לפני גדי ודגים אחרי דלי ומאדים שהוא השלישי ממוך לצרק יש לו שני בתיו קרובים לו עקרב קודם לקשת ומלה אחרי דגים ונוגה שלפ"ד הקרמונים היה הרביעי ואצל מאדים שני בתיו הם קרובים לאותם של מאדים, מאזנים לפני עקרב ושור אחרי מלה וכוכב שהוא החמישי לפ"ד הקרמונים ג"כ אצל נוגה יש לו שני בתיו ממוכים לו בתולה לפני מאונים ומאזגים אחרי שור, השמש שהיה הכוכב הששי לפ"ד אצל כוכב יש לו בית אחד בלבד לפני בתולה בין הראשי לכוכב והורח שהוא האחרון ביתו הוא אחרי תאומים בית שני של כוכב וא"כ לא בהודמן אלא בסרר יקבלו הבוכבים את בתיהם באזור,

נע מה: זה המדר נבון אצלי והוא כפי הנחת הבוכבים הגבוכים לדעת הקרמונים שהיו מניחים השמש תחת נונה וכוכב, אמנם כפי בעלי התכונה האחרונים המניחים אותו סמוך אל מארים ואל נונה לא יהיה המדר הזה ישר וצודק.

חובב: הסרר הזה יצרק גם לאחרונים כשנתחיל לא משכהאי אלא מהשמש והירת ובתירם כיון שהם השני מאורות הגדולים בשמים והשאר נסשכים אחריהם והם שיש להם השנתה ראשית בחיות העולם השפל. נעם ה: תבאר לי הסרר הזה. חוב ב: כמו שהקרמונים התחילו מנרי שהוא מקום (המולסטיציאו) (ר"ל עמידת השמש) התורפי כשפתחילין הימים להתארך כך עתה נתחיל מכרשן שהוא עמידת השמש רכיצי כשהימים הם היותר ארוכים שבשנה בסוף אריכותם שזה המול סרמן מפני היותו כר ולח משבע הירח הוא בית הירת ואריה הסמוך לו מפני היותו חם ויבש כמבע השמש ומפני שבהיות השמש בו הוא חוק מאר לכן נעשה בית השמש. נעם ה: א"כ אחת מקרים הירח אל השמש. חובב: אל החמהי על זה כי בבריאת העולם הנזכרת בתורתנו הקרושה הלילה קודם אל היום וכמ'ש לך גם לדעת המליצים הירח היה כמו מילדת בלירת השמש ולכן יצדק שמרשן בית הירח יקרם לאריה בית השמש ואצל שני בתי כוכב שהוא היותר כרוב אל הירת והוא השני ממשה למעלה כי הבתים שלו הם תאומים קודם לסרטן וברולה אחרי אריה ונונה השלישי למעלה מבוכב הבתים שלו קרובים לשל כוכב שור לפני תאומים ומאזנים אחרי בתולה מארים החמישי למעלה מנונה ומהשמש בתיו סמוכים לשל נוגה פלה לפני שור ועקרב אחרי מאזנים. צרק הששי שהוא על מארים בתיו הם סמונים לו. דגים לפני מלה וקשת אחרי עקרב שבתאי השביעי והיותר עליון על צדק בתיו הם סמוכים לשל צדק. דלי לפני דגים וגדי אחרי קשת באופן שדם סמוכים זה לזה כי דם המזלות האחרונים הנבחים והיותר רחיקים מאותם של השמש והירח שהם סרטן ואריה. נעם ה: הגרת את דעתי מסרר בתי הכוכבים הגביכים בי'ב מזלות והדין

נעם ה: הגחת את דעתי מסדר בתי הכוכבים הגביכים בייב מזלות והדין
נותן שיהיה לכל אחד אהבה אל ביתג ושנאה אל הנכחית לו כס"ש, אמנם רצוני
לדעת ממך אם זה הנכתית של המזלות הוא מתייהם להתחלפות והפכיות של אוהם
הכוכבים שאלו המזלות הנכחים הם בתים להם. ח ו ב ב: הם מסכימים בודאי כי
הפכיות הבוכבים הוא מסכים לנכחיות המזלות שהם להם לבתים כי שני בתי שבתאי
הפכיות הבוכבים הוא מסכים לצותג של שני המאורות שהם מרמן ואריה מפג'
הפכיות שפעו ומבעו של שבתאי לאותג של שני המאורות. נע מ ה: באיזה אופן?
ח ו ב ב: מפגי שכמו שהמאורות הם מבת חיות העולם השפל הזה מהצמחים

מהב"ת מהאנשים בהיות השמש נותן החום המבעי והירת הלוחות השרשי כי ע"י החום הוא החיות וע"י הלחות הוא ההזנה כך שבתאי הוא מבת המיתה והפסד אל התחתונים עם איכיותיו ההפכיים מקיר ויבש ושני בתי כוכב תאומים ובתולה הם הפביים לאותם של צדק קשת ודגים מפני הפכיות שבהם.

ג עם ה: מה הוא? חוב ב: צרק נותן נמיה לקנות עושר בשופע ולכן הגולדים התתיו הם לפי הרוב עשירים ורמים ונישאים אבל כוכב מפני שרוא נותן נמייה לחקור חבמות עמוקות ועיונים שכלים הוא מסיר הנפש והרצון בקנין הממון ולכן לחקור חבמות עמוקות ועיונים שכלים הוא מסיר הנפש והרצון בקנין הממון ולכן לפי הרוב יש מעם עושר לחכמים ולעשירים מעם חכמה לפי שהתכמות נקנים עם השבל העיוני והממונות עם המעשי, ולהיות נפש האנושית אחת כשהיא נומה לחיי המעשה היא מתרחקת מחיי העיון וכשהיא מתעמקת בעיון איננה מחשיבה העמקים הומנים. ואלו האגשים הם עניים בבחירה ורצון לפי שהעניות ההוא שוה יותר מקנין הממון ולכן הבתים של כוכב דין הוא שיהיו נכחים לשל צדק והאנשים מסגולדם יהיו הבתים של א' מאלו עולים על הארץ יהיו הבתים של השני יורדים תחתיה, באופן שעל המעם האיש המושפע הימב מצרק יהיה מושפע הימב מכוכב וכן ההפך, ועתה נשארו שני בתי נונה שור ומאזנים שהם נכחים לשל מארים עקרב ומלה מפני הפכיות ההמזני שיש בין ול"ז, נ ע מ ה: איך הוא הפכיות? והלא היא אתבה והתיחמות מוב כי במיש מארים הוא אוהב נונה ושנידם ממתקנים הימב יחר.

תובב: אין הפכיות בשפעם כמו של צרק לכוכב אלא הוא כמוג כמו של שבתאי למאורות אע'פ שהם ג"כ (כמ"ש לך) הפכיים גם בשפעם אבל מארים ונוגה דם הפכים בלבר במזג האיכות כי מארים הוא יבש רם ורולה ונוגה הוא כר ולח מפוזג לא כמו הירח שהוא כר ולח בהפלגה, והנה דם מארים ונוגה מתיחסים הימב כמי שני רפכים מהררכבה שנמשך כהם פועל ממיזג ובפרט בפעולות ההזנה וההויה שהא' מרם נותן החום שרוא הסיבה הפועלת בשניהם והשני נותן הלחות המזונ שהוא הסיבה שלדם המתפעלת ואעפ"י שחומו של מארים הוא מופלג בדליכה הנה הכרירות המזוג של נוגה מוזג אותו ועושהו ראוי ומתייחם לפעולות ההם באופן כי ברפכיות הזה תלוי התיחסות האהבה של מארים ונונה ובשביל זה בתיהם הם נבחים באזר. נעם ה: נאותה בעיני זאת הסיבה לנבחיות הסזלות בשביל שנאת או הפכיות הכוכבים שהם בהים להם, הגירה נא לי אם יש ג"כ בסדר ובנכחיות שלדם איזה סימן לאהבתם ואחותם כמו שיש לשנאה ולהפכיות. תובב: כן הוא שנראית בהם ובפרט במאורות הראי כי להיות צדק המטיב (פורטונה) הגדול לכן אין שום אחר מבחיו מבים במבם של שנאה את בתי שני המאורות כמו ששבהאי המזיק הגדול אין שום א' מבתיו מבים אותם של המאורות במבם מוב אלא במבם נבחי שהוא של שנאה נפורה. אבל הבית הראשון לצדק והוא קשת מבים במכם שלישי של אהבה שלימה את אריה בית השמש המאור הגדול וביהו השני שדוא רנים מבים לסרמן בית הירח מאור הקטן ג"כ במבם שלישי של אהבה נמורה נם אין לשום א' מבתי כוכב מבט של האיכה עם בתי השמש והירח לדיותו בן בית אליו אלא הבית דראשון שלו ניהוא האומים מבים במבט ששי של חצי ארבה את אריה בית השמש וביתו השני בתולה מבים כמו כן את סרמן בית הירח במכם ששי ונשארו בהי נוגה המשיב (הפורטונה) הקטן ושל מארים המזיק הקטן שאלו הכוכבים כמו שהם דומים בהשפעה אחת כך בשוה יש לבתיהם אהבה בינונית לאותם של השמש והירה כי טלה בית הראשון של מארים יש לו מבט שלישי שם אריה כית השמש מפני חיות שני הכוכבים תם שני המולות ממוג א' בעצמו חם ויבש ויש להם מבים רביעי של חצי איבה עם פרמן בית הירח מפני היות מארים וביתו מלה שהם חמים ויבשים מאיכות הפכי ולירח ולביהו פרמן שהם קרים ולחים ועקרב הבית השני של מארים יש לו מבט שלישי של אהבה שלימה עם פרמן בית הירח לפי ששניהם מזלות בעלי מוג א' קרים ולחים אבל יש לו עם אריה בית השמש מבים רביעי מפני הפכיותם של חם ויבש, מארים אל הקר ולח של עקרב וכמעט באופן זה הם בתי נוגה עם בתי המאורות כי שור בית ראשון של נוגה מבים לסרטן בית הירח במבט ששי של אהבה ושניהם הם קרים ומבים לאריה בית השמש במבט רביעי של חצי שנאה שהוא הפכי אליו להיותו הם וכן מאזנים בית שני לנוגה מביט לאריה במבט ששי של חצי איבה לפי ששניהם חמים ומבים לסרטן מפני היותו קר במבט רביעי של חצי איבה באופן כי שני כוכבים אלו מארים ונוגה הם אמצעים לשבתאי ולצרק ולכן בתיהם באופן כי שני כוכבים אלו מארים ונוגה הם אמצעים לשבתאי ולצרק ולכן בתיהם מעורבם מאהבה עם אוהם של השמש והירת, והרבה יחסים וערכים אחרים הייתי יכול להגיד לך נעמה מחאהבות ומשנאות של השמשיים אמנכ רצונו להניהם מפני יכול להגיד לך נעמה מחאהבות ומשנאות של השמשיים.

נעטה: רצוני שהגיד לי בלבר עוד בענין הזה אם יש לכוכבי הנכוכה מין אחר אהבה או שנאה אל המזלות זולת של היותם בתיחם או היותם נכחים לבתיהם.

חוב: בוראי שיש לדם ראשונה ספני (האיםאלאציאוני) (ר"ל איםאלאציאוני ועילוי) של הכוכבים הנבוכים כי יש לכל א' מהם מול א' שיש לו כח של (איםאלאצאוני) השמש בשלה הירח בשור שבתאי במאונים צדק בסרמן מארים בגדי נוגה בדגים כוכב בכהולה עם שהוא א' מבתיו, עוד יש להם כח של שלישיות (מריפליצימה) והוא רבה שיש לשלושה מהכוכבים בקצת המזלות ר"ל השמש וצרק ושבתאי בג' המזלות האישים שהם מהששה הוכרים מלה אריה קשת נונה אריה הירח ומאדים יש להם הכח הזה בסולות הנקבים בשלושה מרם הארציים שור בתולה גרי וכשלשה המימים סרטן עקרב רגים ושבהאי וכוכב וצדק יש להם רכח הנו' בג' המזלות האחרים הזכרים תאומים מאזנים דלי. ולא אספר לך בפרמות סבת החלוסות האלו בדי שלא להאריך אלא אומר לך כי הנ' כוכבים הזכרים יש להם שלישיות במזלות הזכרים וכן הג' כוכבים הנקבים במזלות הנקבים. עור יש לכוכבי הנביכה אהבה אל הפנים שלהם וכל עשרה מעלות מראזור הם פנים לאיזו כוכב מהם העשרה מעלות הראשונים מעלה הם פנים למארים והשניות לשמש והשלישיות לנוגה וכן בהמשך זה אחר זה כסרר הבוכבים הגבוכים וסרר המולות עד המעלות האחרונות שהם כמו כן גם הם פנים למארים. עור כוכבי הגבוכה זולת השמש והירח יש להם אהבה אל הגרולים שלהם כי כל א' מהחמשה כוכבים האחרים וש לו קצת מעלות מוגבלות בבל א' סרמזלות. עוד לכל כוכבי הנכוכה יש להם אהבה אל המעלות המאירות והעוזרות ושנאה אל החשוכות והמונעות ויש להם אהבה אל הכוכבים העומדים כשהם מתקבצים עמהם ובפרם כשהם מהגדולים והמאירים ר"ל מחשיעור והגודל הראשון והשני ויש להם שנאה לאותם הכוכבים הקימים שהם מטבע הפכי להם. ועתה נראה לי שהגדתי לך מאהבות ושנאות השמימיות מה שיספיק בדבורנו הלז.

געם ה; שמעתי הרבה באהבות השמימיות ורצוני לרעת עכשיו אם השכלים הרוחנים השמימים הם ג"כ נקשרים באהבה כשאר הנבראים הגשמים או אם להיותם נברלים מחומר הם ניתרים מקשרי האהבה.

חוב: גם שהאהבה נמצאת בגשמים איננה מיוחרת ומפוגלת להם אלא כמו שהמציאות והמזון והשכל וכל שלמות אחר ומוב ויופי הם נמשכים מהרוחנים אל אל התמרים באופן כי כל השלמיות הללו נמצאים ברוחנים קודם מציאותם בגשמים כך האהבה היא נמצאת בראשונה ובמציאות יותר אמיתי בעולם השכלי וממנן היא נמשכת בגשמי.

נעם ה:. הגירה לי המעס. חוב ב: אולי יש לך איזה מענה מגרת לזה.
נעם ה: זו היא מזומנת אצלי כי אתה הראת לי שהאהבה היא תאוה להתאחד
(עם האהוב) והמתאוה הוא חמר מה שמתאוה והחסרון איננו ברוחנים אלא הוא
מיוחד לחומר ולכן אין ראוי שימצא בהם אהבה. וגם מפני שרחמרים להיותם חמרים
הם חומדים ומתאוים להתאחד עם הרוחנים שהם שלמים אבל השלימים איך יתאוו
להתאחד עם הבלתי שלמים?

חוב ב: הרוחנים לא בלבר דם אוהבים זה את זה אלא גם הגשמים החמרים ומש שהאהבה היא חמרה ותאוה והתאוה מירה חסרון אמת. אמנם כיון שיש ברוחנים סדר מרגות של שלמות אין להפלא אם זה שלם יותר מזה וממהות יותר זך ועליון ותתחתון הפחות יאהב העליון המעולה ויתאוה להתאחר עמו ולכן כולם אוהבים מאר מאר אל העליון השלם בתכלית כי הוא המקור שכל המציאות והמוב נמשך מסנו והבל מתאוים מאר ההתאחרות עמו ומבקשים אותו תמיד בכל פעולותיהם השכליות. געמה: אני אודה לך שדרורנים אוהבים זה לזה התחתון לעליון אבל לא העליון להתחתון וכ"ש הרוחנים לגשמים אחרי שהם יותר שלמים. חוב ב: כבר הייתי מזומן להשיבך ע"ז אם לא שהפסקת את דבורי. עהה דעי לך כי כמו שהתחתונים אוהבים העליונים בהיותם מתאוים להתאחר עמהם לפי שהם חסרים משלמותם כך או הבים התחתונים ומתאוים להתאחר עמהם לפי שיהו יותר שלמים והתאוה אלא בתחתון הצריך או החמרה הזאת היא מורה על חסרון לא בעליון המתאוה אלא בתחתון הצריך כי העליון בהיותו אוהב לתחתון הוא מתאוה להשלים עם עלויו מה שחסר אל התחתון כי העליון בהיותו אוהב לתחתון הוא מתאוה להשלים עם עלויו מה שהסר אל התחתון ונאום הוחומרים.

נעם ה: לרעתר אוזו היא אהבה יותר שלמה ואמיתית של העליון לתחתון או של התחתון לעליון? חובב: אותח של העליון לתחתון ושל חרוחני לגשמי. נעם ה: מאיזה מעם? חובב: מפני שהאחת היא לקבל והשנית לתת, הרוחני העליון אוהב את התחתון כאב לבן והתחון אוהב העליון כבן אל האב וכבר ידעת כפה אהבת האב היא יותר שלפה מאהבת הבן גם אהבת העולם הרוחני אל הנשמי הוא דומה לאהבת הוכר אל הנקבה ואותה של הנשמי לרותני דומה לאהבת הנקבה אל הזכר כפו שכבר ביארתי לך למעלה. וצריך שתפכיםי נעפה כי הזכר הנותו הא אוהב בשלפות יותר פהנקבה הפקבלת, וכן כאנשים נפצא הפטיבים אוהבים. מקבל המתנה ודמובה יותר ממה שאוהבים המקבלים את הממיבים לפי שאלו אוהבים. בשביל התועלת ואלן בשביל המרות המובות שהוא אהבת המוב והגאות. ואת יודעת כפה היא מעולה אהכת רמוב יותר מהמועיל. וכיון שכן האמת אתי במ"ש שאהבה ברוחניים היא מעולה ושלמה מאר כלפי הנשמים יותר ממה שהיא בגשמים כלפי הרותנים. נעם ה: מ"ש הוא מתיישב ברעתי. אמנם יש לי עוד שני ספקות האחר כי התאוה מורה על הסרון וראוי שיהיח באוהב ובחומר שהוא חסר דבר הנחמר ולא שיהיה הסרון ברבר הנחמד משלמות החומד כנראה מדבריך שהחסרון הוא בתתתון הנחמר והארוב. והספק האחר הוא שאני שמעתי כי הנאהב מצד שהוא נארב הוא יותר שלם מהאוהב לפי שהאהבה היא לדברים המובים והנאהב היא: כונת ותבלית האוהב והתבלית הוא יותר נכבר וא"כ איך יתכן שתבלתי שלם יהי" אדוב מהשלם כמ"ש?

Digitized by Google

חוב ב: ספקותיך הזקים והיתר הראשון הוא כי בסדר המציאות התחתון נמשך מהעליון והנשמי מהרוחני באופן כי חסרון התחתון יורה חסרון אל העליון כי נרעון העלול מורה גריעות בעילה וא"כ כשהעילה אוהבת העלול שלו והעליון את התחתון הנה מתאוה שלמות התחתון וליחר אותו עמו כדי שינצל מהחסרון והגריעות לפי שבזה ינצל הוא עצמו מחסרון והערר שלמות, וא"כ כשהתחתון לא יתאחר עם העליון הנה נשאר חסר ובלתי מאושר לא הוא בלבד אלא גם העליון נשאר פגום כי יחסר שלמותו המעולה כי האב א'א שיהיה אב מאושר בהיות הבן בלתי שלם, ולפיכך אמרו הקרמונים שהחומא נותן פגם (כביכול) באלקות ומצער אותו כמו שהצדיק מרומם ומנשא אותו באופן כי דין הוא שלא בלבד התחתון יאהב העליון ויתאוה להתאחד עמו אלא שגם העליון יאהב ויתאוה ליחד עמו התחתון כדי שכל א' מרם יהיה שלם במררגתו בלי חסרון וכדי שהמציאות יתאחר ויתקשר יחר בקשר האהבה המיחר העולם הגשמי עם הרוחני והתחתונים עם העליונים שזה האחדות הוא הכלית ראשי של הפועל הפעולה והאל הנורא בבריאת העולם בהתחלפות מסודר וברבוי אחדי.

נעם ה: שמעתי היתר הספק הראשון ועתה התר לי השני. חובב: ארסמו התיר אותו כי אחרי שהוכיח שאותם המניעים לנצח את הגרמים השמימיים הם נפשיות שבליות גבדלות מחומר אחר שרם מניעים אותם בשביל איזו כונה והכלית ואמר שאותו התכלית הוא יותר חשיב ומעולה מהמגיע עצמו לפי שתכלית הרבר הוא יותר חשוב מהרבר והארבעה סבות של הרברים המבעים שהן החומרית הצורית הפעולה \*) והתכליהית שהיא המניעה את הפועל לפעול הנה דחמרית היא גרועה מכולם והצורית חשובה יותר מהחמרית והפועל הוא מוב ויותר חשוב משתיהן לפי שהוא סיבה להן והתכליתית היא החשובה והמעולה מכולם כי היא יותר חשובה מהפועל הוא מתנועע בשביל התכלית וכל התכלית נקרא סיבת כל הסיבות. ולזה נזר ואמר שאותו שהוא תכלית שבשבילו הנפש המשכלת של כל א' מהגלגלים מניעה אה גלגלה הוא יותר מעולה לא בלבד מנרם הגלגל אלא גם יותר מהנפש הריא. ואמר אריסטו כי זה שהוא תכלית אחוב ונחמר מנפש הגלגל ההיא בשביל אהבתו היא מניעה לנצח הגלגל המיוחד לה באהבה קיימת ותאוה מתמרת ואוהב אותו ופחייהו אע"פ שהוא גרוע ושפל מפנה שהרי הוא גוף והיא שכול ועקר עשותה זה הוא בשביל האהבה שיש לה אל אהובה העליון והיותר מעולה בהיותה מתאוה להתאחר עמו לנצח ולהיות מאוחרת בהתאחרות ההוא כדרך אוהבת אמיהית עם ארובה, ומזה תוכלי נעמה לידע שהעליונים אוהבים התחתונים והרוחנים הנשמים בעבור אהבתם אל היותר עליונים מהם וכדי להאחר עמהם ובשביל זה מטיבים אל התחתונים מהם. ג ע מ ה: בבקשה ממך הגירה לי מי המה אלו היוחר חשובים מהנפשות השכליות מניעי הגלגלים שיוכלו לאהוב אותם ולחמוד ההתאחרות בהם שבוה תהיינה מאושרות ושבשבילו הן ג"כ זריזות להניע לנצח את גלגלידם וגם צריך שתאמר לי איך בהיות העליונים אוהבים התחתונים הם משיגים ההתאחרות בעליונים שעליהם כי לא נודע לי מעם לזה. חוב ב: בענין שאלתך הראשונה הפלוסופים מפרשי ארסטו משתרלים לדעת אלו רם הדברים האלו החשובים שהם תכליות אל הנפשות השכליות מניעי השמים והכת הראשונה מהערביאים (אלפאראביאו) ון׳ סנה (ואלנאזיילי) ורמב"ם בס׳ המורה אומרים כי נתייחדו לכל גלגלי שני שכלים האחר הוא מניעו בפועל והיא נפש שכלית מניעה הגלגל ההוא והשני הוא מניעו צ"צ

<sup>\*)</sup> על הגליון כחוב: העושה או מניע אח הדבר.

ע"צ התכלית שבשבילו נפש הגלגל מניעה לנצח את גלגלה והוא אהוב אל הנפש ההיא להיותו שכל חשוב יותר ממנה ולכן היא מתאוה להתאחר עמו ובשבילו מניעה את הגלגל. געמה: א"כ איך יצדק המאמר מהפלוסופים שמספר המלאכים או השבלים הגברלים מניעי השמים הוא כמספר הגלגלים ולא יותר? שלפי דברי אלו יהיו השכלים כפלים מהגלגלים.

חוב: אומרים כי אותו המאמר צודק בכל א' משני מיני שכלים הללו ר"ל המניעים בפועל והמניעים ע"צ התבלית כי צריך שיהיו המניעים בפועל כמספר הגלגלים וכמו כן האחרים המניעים ע"צ התכלית. נעמה: ודאי הם משנים כונת המאמר הקרמון ההוא בהיותם כופלים המספר אבל מה יאמרו במניע הראשון של הגלגל העליון שלפי רעתנו הוא האל? הנה זה הוא נמנע שהיה לתכלית דבר אחר מעולה ממנו. חוב: אלו הערביאים דעתם הוא שהמניע הראשון אינגו האל יתעלה שא"כ יהיה האל נפש מיוחדת לגלגל אחד כמו שאר השכלים המניעים והרתיחרות והשווי הזה באל יהיה זה מאד אלא אומרים שהתבלית שבשבילו יניע האל הראשון הוא האל העליון.

נעמה: והרעת הוה מוסכם הוא מהפלוסופים? חובב: לא באמת כין' רשר וזולתו שפירשו אח"כ ספרי אריסטו דעתם שהשכלים הם כסספר הגלגלים ולא יותר ושהמניע הראשון הוא האל העליון ואמר ן' רשד כי איננו מנונה באל התיחרותו אל הגלגל כמו נפש או צורה נותנת המציאות אל הגלגל העליון אתרי כי הנפשות הללו הן נברלות מחומר וכיון שהגלגל שלו הוא כולל כל המציאות ומחבה ומניע בתגיעתו כל שאר הגלגלים הנה השכל שהוא צורה לזה הגלגל ופניע אותו ונותן לו המציאות ראוי שיהיה האל העליון ולא זולת כי שעם הוא מניע איננו מפני זה משתוה לזולתו אבל הוא נשאר יותר נבוה ומרומם כמו שגלגלו הוא יותר עליון מגלגלי שאר השכלים וכמו שהגלגל שלו כולל וחובק כל האחרים כך כחו הוא כולל את כח כל שאר המניעים ואם בעבור היותו נקרא מניע כמוהם יהיה שוה להם א"כ גם לפי רברי הראשונים יהיה שוה אל שאר השכלים המניעים ע"צ התכלית כיון שגם הוא התכלית אל הבעיע הראשון (באופן שהוא מניע אותו הגלגל הראשון גם לפי דבריהם ע'צ התכלית) והכלל שאמר ן' רש"ד שהנחת שכלים נברלים יותר משה שיוכיח כח המענה השכלית איננו משפט \*) של פלסוף כי אין לקיים אלא מה שיורה (ויכריח) השכל עליו. נעמה: הרעת הזה נ"ל יותר נכון אך יאמרו אלו במה שקיים ארסמו' והשכל יורה עליו כי מה שהוא תבלית למניע הגלגל הוא מעולה יותר ממנו ר"ל מהמניע?

חוב ב: אומר ן' רשד שכונת ארסמו היא שהשכל עצמו המניע הוא תכלית אל עצמו בתנועתו התדירה כיון שהוא מניע הגלגל כדי לנמור את שלמותו וכפי זה הוא יותר חשוב: בהיותו תכלית אל התנועה ממה שהוא בהיותו פועל אותה באופן כי מאמר זה של ארסמו יהיה (מכוון) יותר אל הערך שבין שני מיני הסבות הנמצאות בשכל אחד עצמו רצוני הפועלת והתכליתית ממה שיהיה (מכון) אל הערך שבין שכל אחד לשכל אחר כדברי הראשונים.

נעם ה: רחוק הוא בעיני מאר שבשביל בחינות אלו יאמר אריסטו שהשכל האחר בעצמו יהיה שלם יותר מעצמו, חובב: גם אצלי הוא זר שמאמר אחר הערכי בהחלט כזה של ארסטו יובן בבחינות שונות בשכל א' בעצמו ואע"פ שמאמר

7

Dialog.

<sup>\*)</sup> ע"ג המלה כחוב: חוק.

ץ' רש"די הוא אמיתי ובפרט במניע הראשון כי כיון שהוא האל צריך שיהיה הוא עצמו תכלית לתנועתו ולפעולותיו וגם הוא אמת שהסיבה התכליתית היא נכבדת יותר מהפועלת מ"מ אין נראה לי שתהיה כונת ארסטו במאמר ההוא להורות זה הענין. ג ע מ ה: א"כ מה היא כונתו לדעתך?

חובב: היא להוכיח שתכלית כל מגיעי השמים הוא שכל אחד עליון וגבוה יותר מכולם אחוב מן בולם עם תאוה להתאחד עמו כי האושר שלהם תלוי בו וזה הוא האל העליון. נעם ה: ולפי דעתך הוא המגיע הראשון? חובב: יהיה ענין ארוך להגיד לך מה שאפשר לומר בזה ואולי יתיחם לעזות שאקיים אני דעת את על זולתה. אמנם אם אמבים לך שדעת אריסמו הוא שיהיה האל המגיע הראשון אוכר לך כי לפי דעתו יהיה הוא תכלית כל המניעים וחשוב ומעולה מהם אבל לא אמר שיהיה מעולה יותר מעצמו אע"פ שהיותו מבה תכליתית לכל דבר היא (בו בחינה) יותר עקרית וראשית מפני שהאחד הוא התכלית שאליו יתישר האחר.

נעם ה: ואתח פבחיש היות שאר המנגעים מניעים את השמים כרי למלאות את שלמותם שהם מבקשים כמ"ש ן' רש"ר? חוב ב: אינני מכחיש זה והרי אני אומר שהם מתאיים לאחד נפשותם עם האל כדי למלאות שלמותם וא'כ תכליתם אומר שהם מתאיים לאחד נפשותם עם האל כדי למלאות שלמות הוא תלוי בהתאחרם עם האלוקות נמשך מזה שתכליתם האחרון הוא באלקות ולא בעצמם ולכן אמר ארממו כי האלקות הוא תבלית עליון והשוב יותר משלהם ולא שיכוין בתכלית העליון שזכר אל השכלים עצמם בבחינת שלמותם שהם הכלית לעצמם כמו שחשב העליון שזכר אל השכלים עצמם בבחינת שלמותם שהם הכלית והכליתם האחרון והליתם האושיות והכליתם האחרון הוא מפני המעם הזה בהתאחדות האלקי (נ"ל פירושו כלומר אם תכליתם הוא השלמות שלהם והשלמות שלהם תלוי בהתאחדם עם האל כמו שאמר מהמניעים).

חוב: לא בוראי כי שלמותם האחרון ותכליתם ואשרם האמיתי איננו תלוי בנפשות הללו בעצמן אלא בהתעלותן והתאחדן עם האלקות ובמציאות ומהות האושר הגושר האנשית איננה אז עוד בעצמה אלא באל הנותן האושר בהתאחד עמו ובזה תלוי תבליתה האחרון ואושרה לא בעצמה כשאין לה הההאחדות המאושר הזה אבל שאר השכלים עם היות שהאל הוא התבלית והאושר של כולם עכ"ז השלמות של עצמם הוא תבליתם האחרון (כך נ"ל עם היות הלשון והענין עמוק לקוצר שכלי).

נעם ה: הריוק הזה הוא ערב לי והריני מיושבת בדעתי משאלתי הראשונה ועתה נבוא אל השנית. תובב: רצונך שאומר לך איך השכל בהיותו אוהב ומניע הגלל השמימיי החמרי הגרוע ממנו יתעלה ויתרומם באהבת האל ויניע לאחרגתו המאושר ? נעמה: זהו מה שאני מבקשת ממך.

תוב: הנה הספק הוא עוד יותר גרול (ממה ששאלת) וזה כי הפועל המיוחד והעצמי של השכל הנבדל הוא השכלת עצמו ובעצמו ישכיל כל דבר יחד בהיות המהות האלוקי מאיר בו כמו חשמש במראה מצוחצרת והוא כולל מהות כל הדברים וסבה להם ובזה הפועל ראוי שיהיה תלוי האושר שלו ותבליתו האחרון לא בהגעת גרם השמימיי שהוא דבר תומרי ופועל חצוני ממהותו האמיתי.

נעמה: ישר בעיני שהגדלת המכה כדי לרפאותה הימב א'כ יש לנו התקון בזה. חוב: כבר שמעת ממני נעמה כי המציאות כולו הוא איש אחד וכל א' מהגשמים ודרוחנים הנצחים והנפסדים הוא אבר וחלק מהאיש הגדול הזה ובהיות כולו וכל א' מחלקיו נברא מהאל לתכלית אחד משותף בכל עם תכלית אחד מיוחד לכל חלק נמשך מזה כי הכל והחלקים הם שלמים ומאושרים כפי מה שהם עושים ביושר



ביושר את הפעולות שהישירן להן האל יתעלה התכלית המשותף אל הכל הוא אחרות השלמות מהמציאות כולו הרשום ומכון מהאומן העליון והתכלית של כל א' מהחלקים איננו שלמות החלק ההוא בעצמו לבד אלא שישמש וישרת הימב אל שלמות הבל שהוא התכלית הכולל והכונה הראשית מהאלמות ובעבור התבלית המשותף הזה יותר מבעבור המיוחד נסדר ונעשה ונתקן כל א' מהחלקים באופו שאם איזה חלק יחסר משימושו זה בפעולות המיחסות אל שלמות המציאות יהיה זה לו יותר פגם וי יה בלתי מאושר יותר ממה שיהיה אם יחמר לו פעולתו המיוחדת וכן הוא עושה מאושר בשביל הפועל המשותף יותר מבשביל המיוחר. כמי פרמי אחר מהאנשים ששלמות אחר מחלקיו כמו העין או היד עקרו אינו תלוי בלבד בהיות העין יפה או היד ולא בהיות העין רואה הרבה וגם לא בעשות היד מלאכות רבות אבל עקרו תלוי בשיהיה העין רואה והיד עושה מה שיאות אל פוב כל האיש בכללו ואותו החלק נעשה חשוב ומעולה ע"י השימוש הישר שהוא משמש אל האיש כולו יותר מע"י היופי המיוחד והפועל הפרטי שלו ולכן הרבה פעמים יזרמן ויכין עצמי החלק במבעו לסכנה כרי להציל הכל כמו שנראה הזרוע שהוא מזרמן אל מכת החרב כדי להציל ולהגיז על הראש. וכיון שכך הוא המנהיג והנימום בכל המציאות לכן השכל הגבדל ישיג האושר בהגעת הגלגל שהוא פועל הברחי אל מציאית הכל עם שהוא פועל חצוני גשמי יותר ממה שישינ בהשכלתו הפנימית העצמית שהוא הפועל המיוחר אליו וזהו מה שכיון ארסמו באומר שהשכל מניע בשביל תכלית יותר עליוז ומעולה שהוא האל וזה בהמשיכו ובקיימו גזרתו ורצונו בעולם ואם כן בהיותו אוהב ומניע הגלגל הוא קושר אחרות העולם וע"י זה הוא משיג בעצם האהבה וההתאחרות והחן האלקי המחיה כל העולם שזה הוא תכליתו האחרון ואושרו הסכון, נ ע ם ה: נכון בעיני, ולפי דעתי לסיבה זו בעצמה הנפש המשכלת האנושית היא נקשרת בגוף הנגוף הזה כדי לקים הגזרה האלקית בקשר ואחרות כל המציאות.

חובב: יפה אמרת וכן הוא האמת כי כיון שנפשנו היא רוחגית ושכלית לא יגיע לה מדתברה הנופנית שום טוב שלא יאות יותר מאר לה אם היתה (במציאותה הראשון) עם פועל ההשכלה שלה הפנימי והפשום, אמנם היא נכנסת בגוף בעבור אהבת ועבידת הבורא יתעלה לבד להמשיך ולהביא החיות וההכרה השכלית והאור האלקי מן העולם הנצחי העליון אל הנפסר התחתון כדי שזה החלק מהמציאות היותר שפל לא יהיה משולל מהחן והמוב האלקי והחיות הנצחי וכדי שהאיש הגדול הזה לא יהיה לו שום חלק בלתי חי ומשכיל כמו שהוא בכללו ובהיות נפשנו מקימת הגזרה והרצין האלקי בהתאחרות המציאות כולו שהוא תכלית משותף וראשי אל בריאת הנמצאות הרי היא משגת הימב האהבה האלקית והיא מגעת להתאחר עם האל אחרי הפרדה מהגוף וזהו תכליתה האחרון, אמנם אם היא מועה וחומאת מהעכורה והשירות הזה דרי היא נעררת ומשוללת מזאת האהבה ומזה ההתאחרות האלקי וזהו לה עונש מופלג ונצחי לפי שבהיותה יכולה לעלות בגובהי שמים ע"י יושר הנהגתה ועבורתה בגוף הנה ע"י רשעה וחמאה היא נשארת בעמקי שאול מרוחקת לנצח מההתאחרות האלקי ומהאושר שיה אם לא שהאל בגודל רחמיו יחון אותה איזה דרך ואופן להתקן.

נעם ה: האל יצילנו ממעות כזה ויעשה אותנו ממשרתיו הישרים עושי רצונו הקרוש וגזרתו האלקית. חובב: כן יעשה האל אבל כבר ידעת נעמה שא"א זה בלי אהבה. נעם ה: באמת כי האהבה בעולם לא בלבר היא משותפת לכל רבר אבל היא ג'ב הברחית מאר כיון שא"א ששום אחר יהיח מאושר בלי אהבה. חובב

## ספר הויכות

תובב: לא כלבד יחסר האושר אם תעדר האהבה אבל גם העולם לא יהיה לו מציאות ושום א' מהדברים שבו לא יתהוה אם לא תמצא האהבה.

נעמה: ולמה זה? חובב: מפני שהעולם והרברים שבו יש לרם מציאות כשהוא מתאחד ונקשר עם כל חלקיו כמו אברי איש אחר ובלי זה יהיה הפירוד סיבת הפסדו המוחלם וכיון שאין שום דבר שיאחד ויקשור המציאות עם כל חלקיו המתחלפים אלא האהבה נמשך מזה כי האהבה היא סיבת מציאות העולם וכל הדברים שבו. נעמה: הודיעני איך האהבה מאחרת העולם ועושה הרבה דברים מתחלפים דבר אחד לבר.

חוב: ממיש תוכלי להשיג בנקל כי האל העליון עם אהבתו הוא בורא ומנהיג העולם וקושר אותו באחרות וזה כי בהיות האל אחד באחרות פשומה גם הנמשך ממנו צריך שיהיה אחד באחרות גמורה כיון שהוא נמשך מאחד פשום גם העולם מהוחני מתיחר עם הגשמי ע"י האהבה כי השכלים הגבדלים או המלאכים לעולם לא יתאחרו עם הגרמים השמימיים ולא יהיו צורה אליהם ולא נפש נותנת להם החיות אם לא יאהכו אותם וכן הגפשות השכליות לא יתאחדו עם הגופים האינושים לעשותם משכילים אם לא היתה האהבה מכרחת אותם לזה ולא תתאחד נפש העולם בזה החומר ההוה והנפסד אם לא בעבור האהבה גם התחתונים הם מתאחדים עם עליונים העולם הגשמי עם הרוחני והנפסד עם הגצחי והמציאות כולו עם בוראו ע"י האהבה שאוהב אותו ותאותו להתיחד עמו ולהעשות מאושר בו.

נעמה: כן הוא כי האהבה היא רוח חיים הנכנס ומפלש בכל העולם נהוא קשר המיחד כל המציאות.

תובב: כיון שאת יודעת מהאהבה כל זה אין צורך שאדבר עוד לך משתופה וכללותה שנתעסקנו בזה כל היום הלו. נעמה: הלא נשאר לך עדיין להודיעני מולד האהבה כמו שגדרת לי כי משתופה וכללותה בעולם ובכל הלקיו אמרת לי הרבה ואגוכי רואה בודאי כי מי שאין לו אהבה אין לו מציאות בעולם ונשאר לי בלבד לדעת לירת האהבה ומקורה ואיזה דבר מפעולותיה המובים והרעים. חובב: אני חייב לרבר לך ממולר האהבה אמנם מפעולותיה היא שאלה חדשה ועכשיו אין זמן לא לזה ולא לזה כי השעה היא דחוקה להתחיל ענין חדש לכן התרצי להמתין לי ליום אחר איזה שתרצי אמנם אמרי לי נעמה איך בהיות האהבה התרצי להמתין לי ליום אחר איזה שתרצי אמנם אמרי לי נעמה איך בהיות האהבה כ"כ משותפת אינה נמצאת בך.

נעמה: ואתה חובב באמת אתה איהב אותי הרבה. חובב: את רואה או יודעת זה, נעמה: כיון שמבע האהבה להיות צרופית ומתהפכת (כמו ששמעתי ממך כמה פעמים) או אתה מחניף האהבה עמי או אני מחניף אותה עמך.

חובב: היה מספיק לי שיהיו דבריך כ"כ כוזבים כמו שצורקים דברי. אמנם ירא אני שרבריך צודקים כמו דברי (כלופר שהנראה מרבריך שאין את אוהבני הוא אמת כנ"ל) כי האהבה א"א להכחיש ולהסתיר אותה כ"כ זמן.

נעמה: אם יש לך אהבה אמיתית א"א שאהיה אני משולת ממנה: חוב ב מה שאינך רוצה לאומרו כדי שלא לומר כזב את רוצה שאאמין אותו מכח היקש הריני אומר לך שאהבתי היא אמיתית אבל היא עקרה כיון שאינה יכולה להוליר בך כיוצא בה והיא מספקת לקשור אותי אבל לא לקשור אוהך. נעמה: ואיך לא והלא מבע האהבה כמבע אבן השואבת שהיא מאחרת המתחלפים ומקרבת הרחוקים ומושכת הכבר.

חובב: אע"פ שהאהבה היא מושכת יותר מהמגנימם בודאי מי שאינו רוצה לאהוב לאהוב הוא הרבה יותר כבר וקשה מהברול, נעמה: אינך יכול להכחיש שאהאבה לא תאחר האוהבים, חובב: זהו כששניהם הם אוהבים הריני אוהב ולא אהוב ואת אהובה בלבר ולא אוהבת ואיך תרצי שהארבה תייחר אותנו?

נעמה: מי ראה לעולם אוהב ביתי נאהב? חוב ב: לפי דעתי אני עמך כמו (אפולינו) עם (דאפני). נעמה: א"כ אתה רוצה לומר שהאהבה הכה אותך בתץ של זהב ואותי בשל עופרת. חוב: אני לא היתי רוצה בזה אבל הרי אני רואה אותו לפי שאהבתך אני תומד אותה יותר מהזהב ואהבתי כבדה עליך יותר מהעופרת. נעמה: אם אני הייתי אצלך (דאפני) הייתי נהפכת בעץ (הלאורו) מיראת דבריך יותר בנקלה יותר ממה שעשתה היא מפחד חיצי (אפולו).

תוב ב: מזער הוא כת הדברים הבלתי יכולים לעשות מה שרגילים לעשות העינים בהבטה אחת בלבד ר"ל האהבה הצרופית והמתהפכת אכל מ"ם בקושיך נגדי אני רואה אותך נהפכת בעץ (הלאורו) בלתי זזה ממקומך כמוהו ובלתי מחלפת ענין וקשה למושכך אל תאותי אף על פי שאני מתקרב בכל שעה אל תאותך ובאופן זה את כמו (הלאורו) הירוק לעולם ובעל ריח ובפריו אין שום מעם אלא מרירות עזה מורכב עם ארסיות מזיק לשועם אוהו וא"כ הרי נהפכת אצלי לעץ (לאורו) ואם תרצי מופת על זה הבימי את כנורי שאיני מנגן אם לא יהיה מתודר מענפיך היפים.

געם ה: שאני אוהבת אותך חובב לא יתכן לי להודות וגם אולי לא להכחישו האמן מה שיהיישב יותר בשכלך אע"פ שאתה ירא מההפך. וכיון שהזמן הוא כמעם קורא לך אל המנוחה ראוי שכל אתר ממנו ילך מהרה לקבלה ואח"כ נתראה פנים ובין כך השתרל לשקום וזכור נדרך והאל עמך.

געם ה: חובב אינך שומע? או אינך רוצה להשיב? חוב ב: מי הקירא אלי? געם ה: אל תעבור כ"כ בנחיצה תאזין מעם. חוב ב: את כאן נעמה לא אלי? געם ה: אל תעבור כ"כ בנחיצה השקפה. געם ה: לאן אתה הולך כ"כ בכונה היתי רואה אותך כי היתי עובר בלי השקפה. געם ה: לאן אתה הולך מאינך מדבר ולא שומע ולא רואה האוהבים אשר מסביב. חוב ב: אני הולך לצורך החלק הפחות. געם ה: הפחות? א"א שיהיה פחות בך אצלך מה שהוא מוקדם אל הראיה בעיניך הפקוחות ואל השמיעה באזניך הבלהי סתומות.

חוב ב: אותו החלק איננו שוה בי יותר מבאיש אחר וגם איננו נחשב אצלי יותר מהראוי ולא אלו הצרכים דם כ"כ עקרים שיוכלו להמריד כ"כ מחשבתי באופן כי הרברים שהייתי הולך בשבילם אינם (כמו שתחשובי) סבת התגכרותי.

נעמה: הגידה נא א"כ סיבת זות חוב: בהיות נפשי מצירה מהעסקים הזמנים בהצמרכה לפעולות כ"כ פחותות כדי להנצל היא מתקבצת בעצמה. נעמה: לעשות מהם? חוב: תכלית ומנמת מחשבותי את יודעת אותו. נעמה: אם ידעתיו לא הייתי שואלת אותך עליו, חוב: אם אינך יודעתו ראוי היה שתרעהו. נעמה: ולמה? חוב: מפני שהמכיר להסבה ראוי שיכיר המסובב. נעמה: ואיך ידעת שאני מכרת חבת מחשבותיך, חוב: אנכי היודע שאת מכרת את עצמך יותר מזולתך. נעמה: אנכי מכרת את עצמי גם שאינה הכרה שלמה כ"כ כרצוני ולא מפני זה אכיר שאהיה אני מבת מחשבותיך.

חובב: כך הוא מנהגכן ארובות היפות שבדכירכן צער החושקים אתן

מראות (עצמיכן) שלא להכירו אמנם כמו שאת ישה ונעלית על האחרות היה ראוי שתהי ג"כ יותר אמיתית וכיון שסגולתך להיות כלי מום ראוי שלא יפנום בך המנהג ההמוני. נעם ה: כבר ראיתי חובב שאינך מוצא איפן אחר להמלט מהתרעומת שלי אלא בהתרעמך עלי. נעזוב עכשיו אם יש לי יריעה בצערך אם לא ואמור לי בפירוש למה הית עתה כ"כ מחושב ומרור. חובב: כיון שרצונך שאומר לך מה מה שאת יורעת, הרני אומר לך כי נפשי המתבודדת כמו הנה לעיין ביופיך המחוקה בה ונחשק לה תמיד הוא המיר ממני ההרגשים המצונים.

ג עם ה: סלאת שחוק פי איך אפשר שיתחקה בנפש ובמחשבה כ'כ בחוזק מה שאיננו יכול להכנם בעינים הפקוחות בהיותו נגדם.

חובב: האמת אתך נעמה דאם יופיך המזהיר לא נכנס בעיני לא היה יכול להכנס כ"כ בהרגש ובכחשבה כמו שעשה ולפלש בחררי לבי ולא היה לוקח את נפשי למשכן ולבית נצחי כמו שלקח ומלא אותה חקוי מתמונתך כי ניצוצות השמש אינם מפלשים כ"כ מהרה את הנרמים השמימיים או את היסודות אשר מתחת עד הארץ כמו שעשתה בי תפונת יפעתך עד שהגיעה במרכז הלב ובלב הנפש,

געמה: אם יצדקו דבריך היה ראוי להפלא יותר איך בהיותי כ"כ בפנימיות נפשך וחררי לבך עתה במורח גדול נפתחו לי דלתי עיניך ואזניך. חובב: ואם הייתי ישן היית מתרעמת מזה עלי? נעמה: לא כי השינה היתה התנצלות לך שהיא מסירה ההרגשים.

תובב: גם הסיבה שהפירתם ממני תנצל אותי כמו השינה. נעם ה: מהו זה שיוכל להסירם כמו השינה שהיא חצי מיתה? חובב: המרדה וההתנכרות הנמשך מן מחשבת האהבה שהיא יותר מחצי מיתה. נעם ה: איך תוכל המחשבה לסלק החרגש מן הארם יותר מהשינה שעושה את הישן מומל כמו גוף בלי חיים? חובב: השינה היא גורמת החים לא מסירה אותם מש"כ מרדת האהבה.

נעם ה: באיזה אופו? חובב: השינה מועילה בשני פנים והמבע הוליר אותה לשתי תכליות. האחר כדי שינוחו כלי ההרגשות וההנועות החצונות וכדי שיתחזקו הבותות הפועלות אותם שלא יפסרו ויתבטלו בטורח ההתמדה בעת היסיצה והשני הוא כדי שיוכל להשתמש משבע הכחות והרוחות (ספיריטי) ההם ומהחום רשבעי בעכול המזון שכרי לעשותו בשלמות מביא את השינה לבטל ההרגשים ורתנועות החצונות ולהמשיך הכחות אל פנימיות הגוף למען יתעסקו כולם יחד בהונת ובהחוקת הבע"ח והראיה לזה כי את רואה השמים שלפי שאינם אוכלים ולא יגעים בתנועותיהם התדירות הם נעורים תמיד ולא ישנים לעולם באופן שהשינה לביח היא יותר כבה לחים ממה שהוא רומה למות, אמנם ההתנכרות הנמשך ממחשבת האהבה הוא עם במול ההרגשות והתנועות לא בימול מבעי אלא הכרחי ואין ההרגשות שוקטות בו ולא הגוף מתחוק אלא בהפך כי העכול מעוכב והגוף הולך וכלה ולכן אם השינה תנצלני על מה שלא דברתי לך ולא ראיתיך הרבה יוחר ראוי שינצלני התנברות ומרדת האהבה. נעם ה: תאמר שהנעור החושב ישן יותר מהישן. תובב: אומר שהוא מרגיש פחות מהישן כי במרדות אלו כמו בשינה הכחות הם נכנסות לפנים וכוזבים החושים כלי הרגש והאברים בלי תנועה מפני שהנפש כלה ("בכבר") שהנפש כלה בעושה כ'כ פנימי ונכבר") שהנפש כלה מרודה בו ומתגכרת כמו שעשה בי עכשיו העיון ביפעת תמונתך מגמת האותי. נעם ה: רחוק בעיני שהמחשבה תביא אותה ההתנכרות הגולד בשינה העסוקה

<sup>\*)</sup> על הכליון כחוב: ונחמד.

שחדי אינני") רואח כי בהיותנו מחשבים אנחנו יכולים לדבר לשמוע ולהתנועע ולע"א כי פעולות אלו א"א לעשותם בשלמות ובסרר בלי מחשבה.

חוב: הדעת והנפש היא המנהגת ההרגשות ומסדרת את התנעות החצוניות של האנשים ובדי לעשות זה צריך שתצא מפנימיות הגוף אל החלקים החצונים למצוא את הכלים העושים פעולות אלו ולהתקרב אל מוחשי החושים שהם מחוץ ואז עם המחשבה יתכן לראות לשמוע ולדבר בלי מונע. אמנם כשהנפש מתקבצת בעצמה כפנים לעין בעומק גדול ובאחרות איזה דבר נאהב אז היא בורחת מהחלקים בתצמה כפנים לעין בעומק גדול ובאחרות איזה דבר נאהב אז היא בורחת מהחלקים ההוא בלי שתעזוב בגוף כת אחר אלא אותו שלא היה אפשר להתקיים בחיים זולתו והוא הכת החיוני מהתנועה התרירה שבלב ונשימת הרוחות דרך הורידין למשוך האויר הקר מחוץ כדי להוציא הקר שבפנים זה הכח לבדו הוא הנשאר עם מעם מהכת הזן כי רובו הוא מרוד בעומק המחשבה ולכן המעינים מעם מזון יקים אותם מחשבת הנפש בהתבלבל המחשבה בעלית הארים מן המוח מהמוון המתבשל שדם מבת התלומות המשונים והבלתי מסודרים כך העיון והמחשבה הפנימית והעמוקה מברה וממררת את השינה והנונה ועכול המזון.

נעם ה: מצד אחר אתה תדמה יחד השינה והעיין כי זה וזה מבמלים ההרגשות והתנועות ומושכים את הכחות בפנים ומצד אחר אתה עושה אותם הפכים באמרך שהאחד מסיר ומפריד את חבירו. חובב: כן הוא באמת כי בקצת דברים הם דומים ובקצתם בלתי דומים הם דומים במה שהם עוזבים ובלתי דומים במה שהם קונים. נעם ה: באיזה אופן?

חוב: שניהם בשוה עוזבים ומסירים הדרגש והתגועה אמנם השינה עוזבתן בהחזיקה כח הון והעיון עוזבם בהחזיקו הכח המחשב. עוד הם דומים כמה ששניהם משכים הכח או הרוח מחצוניות ושמחיות הגוף אל פנימיותו. והם בלתי דומים לפי שהשינה מושכתם אל החלק התחתון מהגוף תחת החזה ר"ל אל הבמן אשר שם כלי ההזגה האצמומכא וכבד וכיוצא כי שם הם מתעסקים בבישול המאבל בשביל ההזנה והעיון מושכם אל החלק היותר עליון שבגוף שהוא למעלה מהחזה ר"ל אל המנה והעיון מושב הכח המחשב (קוממטיוה) ומשכן הגפש או הדעת ר"ל השכל כדי לעשות ההתבוננות (מידימאציאוני) כלומר העיון בשלמות. עוד כונת צורך משיכת הכחוף היא מתחלפת בהם כי השינה מושכתם לפנים כדי למשוך עמהם החום המבעי שהוא צורך גדול אל העיכול הגעשה בעת השינה והעיון מושכם לא החום המבעי אלא כדי למשוך כל כחות הגפש שתתאחד הגפש כלה ותתחוק כדי לעיון הימב ברבר הנחמר ולכן כיון שיש כ"כ חלופים בין השינה והעיון ברון הוא שהאחד ימיר וימריד את חבירו אמנם בבימול הדרגשות והתנועות והעיון ברון הוא שהאחד ימיר וימריד את חבירו אמנם בבימול הדרגשות והתנועות העיון שוה אל השינה ואולי שהוא מבמל אותם בחזק ובכח יותר גדול.

נעמה: ואצלו אינו נראה שהמחשב יפסיר ההרגשות כמו הישן ולא תוכל להכחיש כי האוהב בעת מרדתו (איממאסי) לא תשאר לו המחשבה בכת גדול בחברת ההרגשות ואל הישן לא ישאר מזה כל זולת ההזנה שאין לה התיחמות עם ההרגשות כי היא נמצאת גם בצמחים.

הוב ב: אם תתבונני הימב תמצאי שהרבר בהפך כי אע'פ שיתבמל בשינה הרגש הראות והשמע והמעם והרית הגת לא יתבמל המשוש כי יורגש בשינה החום והמור

של בגליון בחוב: מנכי.

מקור וגם המחשבה נשארת בהרבה דברים גם שהיא בלתי ממודרת כי החלומות לפי הרוב הם מהדברים הרגילים בהקיץ. אמנם בהעמקת העיון גם הרגשות החם והקור היא במלה עם שאר ההרגשות וכן מחשבת כל שאר הרברים נאברת זולתי אותה שהעיון בה וגם המחשבה הזאת הנשארת לבדה אל המעיין איננה שלו אלא של הדבר הנאהב ובהתעסקו בזאת המחשבה גם הוא איננו בעצמו אלא חוץ מעצמו ברבר שהוא מעין וחושק כי כשאוהב מרוד בעיון הנאהב אין לו שום השגחה וזכרון מעצמו ואינו פועל לתועיתו שום פעולה מפעילות המבע והדרגש והתנועה או השבל אלא הוא בכלל רחוק וחוץ (מרעתו) מעצמו ומיוחד ועצמי אל הנאהב שמעיין עליו ובו הוא נהפך בהחלם כי מהות הגפש ופועלה המיוחד הוא שאם היא מתאחרת בעצמה לעיין בעומק איזה נושא היא במהותה נעתקת בנושא ההוא והוא העצמות שלה ואיננה עוד נפש ומהות האוהב אלא היא בפועל מהרבר הנאהב העצמות תוכל נעמה להתרעם עלי אם לא ראיתיך או לא דברתי לך.

נעם ה: א"א להכחיש שלא נראה בכל עת כי עומק עיון הנפש מבשל הדרגשות אמנם רצוני לדעת השעם יוחר בביאור לכן הגידה לי 'למה בהיות המחשבה עמוקה מאד לא ישארו ההרגשות? כי הנפש איננה צריכה להשתמש מהם כרי לעיין אחרי שאין להם התיחמות בפעולתה גם איננוז צריכה לרבוי החום המבעי כמו בבשול המזון ולא לכחות המשמשות אל החושים כי הנפש איננה פועלת באמצעות הנשמיות להיותה נבדלת מחומר וא"כ מה צורך אל העיון והמחשבה לבמול ההרגשות ולמה הוא מבמלם או מושכם?

חוב: הנפש היא אחת בעצמה ובלתי מתחלקת ומפני התפשמה בכחה בכל הגוף וחלקיו החצונים נאמר שהיא מתחלקת בעבור קצת פעולות המתיחמות אל ההרגש והתנועה וההזנה ע"י כלים מתחלפים ובכחות רבים ונבדלים כמו שיארע אל השמש כי בהיותו אחד הוא נחלק ומתרבה בהתפשמות וריבוי ניצוציו כפי מספר וחלוף המקומות שהוא מכה בהם. א"כ בזמן שהנפש השכלית (שהיא לב הלב תנפש הנפש) ע"י כח החמדה היא מתקבצת בעצמה לעיין בנושא עמוק ואהוב היא מאספת אליה כל כחותיה ומצממצמת באחרותה הבלתי מתחלק ונמשכים אליה כל הכחות אף על פי שאינה משתמשת מהם ומתקבצים באמצע הראש מקום המחשבה או במיכו הלב אשר שם החמדה והחשק בעוזבם העינים בלי ראות מההזנה הם מתרחקים מפעולתם ההכרחית והתדירה של העכול וחלוק המזון אלא מיא מפקדת שמירת הגוף האנושי אל הכח החיוני שבלב שכבר אמרתי לך שהוא שומר החיים וזה הכח הוא אמצעי במקום ובמעלה בכתות הגוף האנושי וקושר החלק העליון עם התחתון.

בהחלט בהתבשל הרוחות מפני חוזק התאחדם באופן כי בהתרבק הנפש בעוצם החשק והתאוה עם הנושא שהיא אוהכת ושעיינת בו תוכל במהרה לעזוב הגוף המשולל ממנה בהחלט. געם ה: מתוקה תהיה מיתה כזאת.

חוב: כך היתה מיתת המאושרים שלנו כי בהיותם מעיינים בתכלית החשק את היופי האלוקי בהתהפך כל נפשם כו עזבו את הגוף ולכן תורתנו הקדושה בספרה מיתת שני הרועים הקדושים משה ואהרן אמרה שמתו על פי ה' והתכמים אמרו עיר חידה שמתו בנשיקה האלקית ר'ל שלוקתו ונמשכו מהעיון הנאהב וההתאחרות האלקי כמו ששמעת.

נע מה: דבר גדול הוא בעיני שכ"כ בנקלה תוכל נפשנו לעופף אל הדברים הרוחנים ושעם היוהה אחת ובלתי מתחלקת כמו שאמרת תוכל להתעסק בדברים שהם בתכלית ההפך והמרחק כמו שהם הגשמים מהרוחנים. רצוני חובב שתתן לי איזה מעם שבו תוכל דעתי להבין הימב זו ההתהפכות והסבוב הנפלא אשר לנפשנו והגידה לי באיזה דרך היא עוזבת ולוקחת את ההרגשות מתעסקת ומבטלת מהעיון בכל עת שתרצה כאשר אמרת.

חובב: הנפש היא בזה למטה מהשכל הנבדל לפי שהשכל הוא כולו מתדמה (אוניפורמי) בלי התנועע מדבר אל דבר ולא מעצמו אל זולתו ולכן הנפש שהיא למפה ממנו (לפי שממנו היא נמשכת) איננה מתדמה אלא בהיותה אמצעי בין העולם השכלי והרוחני (רצוני אמצעי והקשר שבה הם נקשרים זה עם זה) צריד שיהיה לה מבע מורכב משכל רוחני ושנוי גשמי כי זולת זה לא תוכל להכנם בנופים ולכן יארע שכמה פעמים היא יוצא משכלה אל הדברים הגשמים כדי להתעסק בקיום הגוף עם כחות ההזנה וגם כדי להכיר הדברים המצונים ההכרחיים אל החיים ואל (העיון או) המחשבה ע'י כח ופעולות ההרגשה. אמנם לפעמים היא מתכבצת בעצמה וחוזרת אל ההשכלה ונקשרת ומתאחדת עם השכל הנברל שעליה וגם משם היא יוצאת אל הגשמיות ואח"ב חוזרת אל המושכלות כפי צורך נמיותיה. ולכן אפלמון היה אומר שהנפש היא מורכבת מעצמה ומזולתה מבלתי נראה ומנראה ואומר שהיא מספר המניע את עצמו ר"ל שאיננה משבע מתרמה כמו השכל הפשום אלא ממספר של מבעים איננה גשמית ולא רוחנית והיא מתנועעת מזה לזה תמיד ואומר שתנועתה היא סבובית ותדירה לא מפני שתתנועע ממקום למקום תנועה גופנית אלא רוחנית ע"י פעולותיה שהיא מתנועעת מעצמה בעצמה ר"ל ממבעה השכלי אל מבעה הנשמי ואח"כ אל השכלי וכן תמיד חלילה בסבוב.

געם ה: כמעם נמנע לו להבין ההברל הזה שאתה עושה במבע הנפש אבל אם תמצא איזה משל נאות כדי להשקים יותר את דעתי יהיה יקר בעיני. חוב ב: איזהו משל יותר מוב מאותו של שני השרים השמימיים שעשאם הבורא יתעלה דונמות אל השכל והנפש? געם ה: אלו הם? חוב ב: שני המאורות הגדול המשרת ביום והקמן המשרת בלילה. געם ה: רצונך לומר השמש והירח.

תובב: כן, נעמה: מה ענינם עם השכל והנפש? חובב: השמש הוא תמונת ורוגמת השכל האלקי שממנו נאצלים כל השכלים והירה הוא דוגמת נפש העולם שממנה נמשכות כל הנפשות. נעמה: באיזה אופן? חובב: הרי את יודעת כי העולם שנברא הוא נחלק לגשמי ורוחני ר"ל בלתי גשמי. נעמה: ידעתי זה. חובב: וגם את יודעת שהעולם הגשמי הוא מורגש והבלתי גשמי הוא מושכל. נעמה: גם זה ידעתי, חובב: וצריך שתדעי כי מחמשת החושים ראות העין בלבד הוא העושה שיהיה העולם הגשמי מורגש כמו שהראות השכלי עושה את הבלתי

## ספר הניכוח

הבלתי נשמי שיהיה מושכל, געמה: והארבעה תושים אחרים שמע משוש מעם וריח א"כ למה הם? חוב: הראות בלבד הוא המכיר את כל הגשמים או הגופים והיח א"כ למה הם? חוב: הראות בלבד הוא המכיר את כל הגשמים או הגופים והשמע הוא מסייע להכרת והשגת הדברים לא שיקח דהכרה ויקבלה מהדברים עצמם כמו העין אלא יקבלנה מאחר שהכיר ע"י הלשון ואותו האחר הכיר ע"י הראות או הבינהו ממה שראה באופן שהראות קודם אל השמע לעולם בהיותו המקור הראשון אל ההכרה השכלית והג' חושים אחרים הם כלם גשמים שנעשו להכרת ושמוש הדברים ההכרחים לקיום הבע"ח יותר מלצורך ההשגה השכליה.

נעסה: הכע"ח שאין להם שכל יש להם גם את הראות והשמע. חובב: אמת הוא זה אבל הוא לפי שהם צריכים ג"כ להם בעבור קיום הגוף אמנם בארם מלבר הועילם אל קיומו הם הברחים בעצם להשגת הגפש וזה כי ע"י הרברים הגשמים נודעים הבלתי גשמים והגפש מקבלת אותם מהשמע ע"י מה שיאמרו הזולת ומהראות ע"י העין של גופם עצמו. נעסה: הבנתי זה הימב ועתה המשך לכונתיך. חובב: אין שום אחד משני ראות הללו גשמי ושכלי יכול לראות בלי אור שיהיה מאיר. הראות הגשמי אינו יכול לראות בלי אור השמש שיאיר העין והנושא המובם והאמצעי שיהיה אויר או מים או איזה גוף אחר ספירי. נעסה: האש ושאר הדברים המזהירים הרי גם מאירים ועושים שנראה?

חוב: כן הוא אבל לא בשלמות אלא כפי מה שהם מקבלים מאדר השמש שהוא המאיר הראשון ובלעדי האור הנמשך ממנו בראשונה או מזולתו שקבלהו ממנו לצורה לעולם לא היה העין יכול לראות ורהבין הדברים והענינים הבלתי גשמים והכוללים אם לא יקבל האור מהשכל האלקי ולא הוא בלבד אלא גם המנים שהם בדמיון (שמהם הכת השכלי מקבל ההכרה השכלית) (והם האמצעי כנ"ל) יאירו מהמינים הנצחים שהם בשכל האלקי (והם הנושא המושג כנ"ל) שהם הרוגמות מכל הדברים הנבראים והם הנמצאים בשכל האלקי כדרך שנמצאים ועומדים המינים שהם רוגמות הדברים המלאכותים בשכל האלקי מדרך שנמצאים ועומדים המינים עצמה ואלו המינים בלבד הם שקראם אפלפון (אידיאי) דוגמת באופן כי הראות השכלי והנושא וגם האמצעי אל פועל ההשכלה הכל יאיר אותם השכל האלקי כמו שיאיר השמש את הראות הנשמי עם הנושא והאמצעי שלו וא"כ הוא מבואר שהשמש בעולם הגשמי הנראה הוא דוגמת השבל האלקי בעולם הנשמי הנראה הוא דוגמת השבל האלקי בעולם הנחבר.

נעם ה: יפת בעיני רמיון השמש אל השכל האלקי ואעים שהאור האמיתי נעם ה: הוא אור השמש הנה גם שפע השכל ראלקי יאות מאור לקרותו אור כמו שאתה קורא.

חוב: הלא יותר ראוי שיקרא אור והוא באמת יותר אמיתי זה של השכל מאותו של השמש. ג ע מה: יותר אמיתי למה? חוב: כמו שהבח השכלי הוא יותר מעולה ויש לו הכרה יותר אמיתי ושלמה מכח הראות כך האור המאיר הראות השכלי הוא יותר שלם ויותר אמיתי מאור השמש המאיר העין. ועוד אומר לך כי האור השמש איננו גוף ולא התפעלות ואיכות או מקרה של גוף כמו שחשבו קצת מפחותי הפלוסופים אבל באמת איננו אלא צל מהאור השכלי או זוהר שלו בנוף היותר נכבד. ולכן משה אבל באמת איננו אלא צל מהאור השכלי או זוהר שלו בנוף היותר נכבד. ולכן משה נביאנו בתחילת בריאת העולם אמר שבהיות כל הדברים האלה אחד חשוך ואפל כמו תהום של מים ברחף הרוח האלקי במי ההיולי ברא את האור ור"ל כי מן השכל המאיר האלקי נברא האור הגראה ביום הראשון מהבריאה וביום דרביעי בתיחר אל השמש והירת והבוכבים.

נעם ה: איך אפשר שאור הגופים יהיה דבר בלתי גשמי וכמעם שכלי? ואם? הוא גשמי איך תוכל להכחיש שלא יהיה או גשם או איכות או מקרה גשמי? תובב תוב: האור בשמש איננו מקרה אלא צורה רוחנית אליו נאצלת ומצוירת מהאור השכלי והאלקי ובשאר הכוכבים הוא צורה ג"כ אבל נמשך מאור השמש ועוד הוא נאצל בדרך יותר גשמי ופחות להיות כמו צורה באש ובנופים המאירים אשר בעולם השפל ובנופים הספירים וזכים כמו האור והמים יתראה בהם האור של הגוף המאיר כמו פועל וענין נבדל ורוחני ולא גשמי כמו איכות או הפעלות והגשם הספירי הוא מעבר (וואיקולו) בלבד אל האור ולא נושא אליו.

נעם ה: ולמה לא? חובב: אם היה האור בגשם הספירי איכות בנושא יהיו לו תנאיו שהם ששה. ראשונה יהי' מתפשט בנושא חלס אחר חלק אמנם האור הוא מפלש פחאום בכל הגשם הספירי. שנית כי האיכות המגיע הוא משנה ההכנה המבעית של הנושא אמנם האור אינו עושה שום שינוי בסיפרי שלישית שהאיבות היא מתפשמת במרחק מוגבל אבל האור מתפשמ בספירי בלי הגבלה ושיעור. רביעית שאחרי התרחק פועל ונותן האיכות ישאר לעולם בנושא קצת ממנו איזה זמן כמו שישאר החום במים אחרי הפרדם מהאש אכל בהתרחק נפסדת המאור לא ישאר בספירי אור, כלל המשית כי האיכות הוא טתנועע עם הנושא אמנם האור מצד שהוא מאיר איננו מתנועע בתנועת האויר או המים שהיא נמצא בהם. ששית כי האיכיות הרבים ממין אחר כשהם בנושא אחד הם מתערבים או נעשים הרכבה ארת אבל אורות רבים אינם נעשים אחד והראיה לזה שאם תלכי לאור של שני נרות תראי כי יעשו שני צללים ואם יותר יותר גם אם נשים ג' נרות או יותר (בפירטוסו) (אולי הוא פינס) אחר קטן בצדדים מתחלפים נראה כי יעשו ג' אורות נבדלים. כל זה יורה לנו שהאור בגשם הספירי או בגוף המאיר איננו איכות או הפעלית גשמי אלא מציאות ופועל רוחני הפועל בספירי בהמצא המאיר ומסתלס בסלוקו. ואין האור עומר בספירי באופן אחר ממה שיעמוד השכל או הנפש המשכלת בגוף שיש לו עמה הקשר מציאות ועמידה לא הקשר עירוב (עיין בפירוש השם מוב בהקרמה י"א מהקרמות הח"ב מהמורה) ולכן איננו משתנה בשינוי הגוף ולא נפסדת בהפסדו באופו כי האור האמיתי הוא השכלי שהוא מאיר בעצם את העולם הגשמי והבלתי גשמי ובאדם הוא מאיר את הנפש והראות השכלי ומהאור הזה נמשך אור השמש המאיר בצורה ובפועל העולם הגשמי ובאדם נותן אור אל ראות העין שיוכל לחשיג כל הגופים לא בלבר אותם שבעולם ההויה השפל (כמו שעושים גם כל שאר החושים) אלא גם הגופים האלקים ונצחים מהעולם האמתי שהם עקר סבת ההכרה השכלית בארם מהרברים הנבדלים כי מראית הכוכבים וחגלגלים תמיד בתנועה אנו באים להכיר שמניעידם הם שכלים ונברלים וחבמת ויכולת הבורא העושה אותם (כמ"ש דור) כי אראה שמיך מעשה אצבעותיך וגו', געמה: אהה עושה כה הראות הרבה יותר נעלה מכל שאר החושים יחר. והנה השאר ובפרש המישוש והמעם אנכי רואה שהם יותר הכרחים לחיי האדם.

חוב: הם יותר הכרחים לחיי הגוף והראות אל החיים הרוחנים מההשכלה ולכן הוא יותר חשוב ונכבר בכלי ובנושא ובאמצעי ובפועל.

נעמה: תפרש לי ד' מעלות אלו, חובב: הכלי את רואה כמה הוא וך ורוחני ועשוי באומנות יותר מכלי כל שאר החושים כי העינים הם בלתי דומים לשאר כל חלקי הגוף אינם בעלי בשר אלא מאירים ספירים ורוחנים גראים ככוכבים ועודפים ביופי מכל שאר חלקי הגוף. המלאכה שבהם נודעת בהרכבת מבע הלחיות או הרקנות שלהם שהוא ענין נפלא יותר מכל שאר האיברים או הכלים, נושא חראות הוא כל העולם הגשמי כך חשמימיי במו השפל הזה ושאר החושים אינם יכולים

יכולים להשיג אלא איזה חלק מהעולם השפל ולא בשלימות האמצעי של שאר החושים הוא בשר כמו במשוש או אידים כמו בריח או לחין במו במעם או אויר מהנועע כמו בשמע, אמנם האמצעי של הראות הוא הספירי הבהיר והרוחני ר"ל אויר מונהר מהאור השמימיי העודף ביופי אל כל שאר חלקי העולם כמו העין המעריף על כל שאר חלקי גוף החי הפועל של שאר החושים רוא מתפשם בדברים מועמים מהגופים שהם משיגים, הריח הוא מרגיש חריפות או חירור ועקיצת האדים בלבד והמעם חריפות לחות המאכל והמשקה והמשוש חריפות האיכיות המתפעלות עם מעט חוש הרגש משותף חומרי ובלתי שלם באופן כי מיני (פעולות) שלשה תושים הללו הרי הן הן פעליות ועקיצות קרובות והשמע עם שהוא יותר רוחני ורחוק מ"מ הוא מרגיש ההכאות הכברות והמרות מהאויר המתנועע מהקשת גוף אחר בחבירו וזה קצר ומיניו רם מעורבים הרבה עם התפעלות ההכאה ועם החנועה הגשמית. אמנם העין רואה הדברים אשר בשמח האחרון מהעולם ובמים העריונים וכל הגופים הרחוקים והקרובים הוא משיגם ע"י האור ומשיג את כל סיניהם בלי שום הפעלות הוא מכיר את מרחקידם את מראיהם ואורם ואת שעוריהם ותמונותידם ומספרם ומצבם ותנועותיהם וכל דבר מהעה"ז עם כמה הבדלים פרטים כאלו היה התיר של השכל ושל כל הדברים המושכלים ולכן אמר ארסטו שאנחנו אוהבים את הראות יותר מכל שאר החושים לפי שהוא עושה אותנו בעלי השנה יותר מכל האחרים, וא"כ כמו שבארם (שהוא עולם קמן) העין בין כל חלקיו הגשמים הוא במו השכל בין כל כחות הנפש ודוגמא לו ונמשך אחריו כך בעולם הגדול השמש בין כל הגשמים הוא כמו השכל האלקי בין כל הרוחנים דוגמא שלו ונמשך אחריו וכמו שאור וראות עין האדם הוא נמשך ונאצל עם הרבה הבדליו מהאור השכלי לראותו, כך אור השמש הוא נמשך ונאצל מהאור הראשון והאמתי של השכל האלקי וא"כ תוכלי להכיר היטב כי השמש הוא דוגמא אמתית אל השכל האלקי ועל דכל הוא דומה אליו ביופי כי כמו שתכלית היופי היא תלוי בשכל האלקי שכל המציאות הוא מצויר בו ביופי גדול כך בעולם הגשמי יופי השמש הוא קבלת היופי כי הוא מיפה ומאיר כל המציאות, געמה: בוראי השמש הוא דוגמא אסתית מהשכל האנושי כמו שאמרת ובאמת יש דמיון גדול אל השכל האנושי והעין הגשמי עם השמש, אמנם נראה לי שיש הבדל בין העין האנושי והשמש שאיננו כן בין שכלינו והשכל פאלסי והוא כי שכלינו דומה אל האלסי במה שכל אחר מהם רואה ומאיר כי כמו שהאלקי מלבד שהיא מבין כל מיני הרברים הנמצאים בו עוד הוא מאיר כל שאר השכלים עם הרוגמית (איריאי) שלו המאירים והנצחים כך שכלנו מלבר שהוא מבין מיני כל הרברים עוד הוא מאיר כל שאר כוחות ההשגות שבאדם כדי שעם שהשנתם והכרתם היא פרטית וחומרית תהיה מיושבת מן השכל ולא בהמית כמו בשאר הב"ח אבל העין והשמש אינם רומים בינידם כך כי העין הוא רואה ואינו מאיר והשמש הוא מאיר ואינו רואה,

ח ובב: אולי כי גם כזה אינם בלתי דומים וזה כי העין אינגו רואה עם ההארה הכוללת של (האמצעי) הספירי אלא גם עם ההארה הפרמית מהגיצוצין המאירים הנמשכין מהעין עצמו על הגושא שהם בלבדם אינם מספיקים להאיר האמצעי והנושא אבל מ"מ בלעדם לא היה האור הכולל מספיק לעשות פועל הראיה.

נעםה: א"כ דעתך הוא שהעין רואה ע"י שולחו ניצוציו כנושא?

חובב: כך הוא דעתי, נעמה: הנה בזה אינך מכת המסאים ואריסטו יסתיר זה ואומר שהראיה נעשית ע"י התחקות מן הנושא ההוא בבת העין ולא בשילוח הניצוצין



הניצוצין כדברי אפלמון. חוב ב: אריסטו לא עשה מופת לזה נגד אפלטון כי לפי דעתי שני הדברים הם הכרחים בפועל הראות ר"ל הליכת נצוצי העין להשיג ולהאיר הנושא וכן התחקות מן הנושא בבת העין וגם שתי תגועות הפביות אלו אינן מספיקות אל הראות בלי דבר אחר שלישי ואחרון והוא שהעין ע"י נצוציו שעל הנושא יעריך וירמה מן הנושא שהשיג (ונתחקה בבת עין) עם הנושא החצוני ובפועל השלישי הזה תלויה הסיבה האמתית של הראיה.

געם ה: דעתך זו נראית לי חרשה. תובב: אמנם הנה קרומה כמו האמת עצמו ומה שרצוני להוכיח הוא כי העין מלבד שהוא רואה הוא ג"כ מאיר תחלה כל מה שהוא רואה ולכן אל תאמיני שהשמש הוא מאיר בלבד ולא רואה שראוי להאמין כי מכל החושים אותו של הראות בלבד הוא נמצא בשמים והרבה יותר בשלימות ממה שהוא באדם ובשאר הב"ח, נעמה: באיזה אופן השמים רואים כמונו. תובב: יותר ממנו, נעמה: יש לדם עינים?

חוב: ואלו הם העינים יותר מובים מהשמש והכוכבים שנקראו בתורה עיני ה' מפני ראותם יאמר הנביא על ז' כוכבי לכת שבעה אלה עיני ה' המשומטים בכל הארץ ונביא אחר אמר על הגלגל המכוכב ונבותם מלאות עינים (או והאופנים מלאים עינים סביב) וקוראין השמש עין כאמרם עין השמש ואלו העינים השמימיים כמו שהם מאירין כך הם ג"כ רואים וע"י הראות הם משינים ומכירים כל דברי העולם הגשמי והתחלפותם.

גע מה: וכיון שאין להם אלא הראות איך יכולים להשיג דברי שאר התשים? תוב: הדברים התלוים בהפעלות מוחלט אינם משיגים אותם באופן ההוא כי אינם משיגים הטעמים בטעימה ולא האיכיות במשוש ולא האדים בהריח אלא מצד שהשמימיים הם סבות לטכעי ולאכיות היסודות (אשר מהם נמשכים הדברים ההם) הם מכירים בדרך סיבה כל אותם הדברים וגם ע"י הראות משיגים הדברים העושים אלו ההתפעליות, געמה: ומהשמע מה דעתך תאמר שהם שומעים?

חוב: לא ע"י כלי ואבר מיוחר כי אין לדם אלא אותו של הראות אבל בראותם תגועות הגופים והשפתים והלשון ושאר כלי הקולות הם משיגים את עניגם ורמזם כמו שתראי כמה אנשים חדי הראות שבראותם תגועת השפתים והפה בלי שמיעת קול ישיגו מה שידובר וכמה יוכל לעשות זה יותר הישב הראית של הכוכבים הגדולים והבהירים ובפרט אותו של השמש כי לפי דעתי עמו בלבד הוא מפלט ונכנם בכל גופי העולם גם בארץ המקשית כמו שנראה מהחום המבעי שמשפיע השמש עד מרכז הארץ ובאופן זה כל הרברים האיכיות וההפעליות והמלאכות של העולם הגשמי הוא משיגם בדקדוק ובשלימות עם כח הראות בלבר וא"כ כמו ששכליגו דומה אל האלקי בהיותו רואה ומאיר וכמו שהעין דומה אל השמש בשהוא ג"ב רואה ומאיר וכמו שהעין דומה אל השכלה כך השמש הוא דומה אל השכל האלקי בראית ובהארת הדברים.

נעמה: כי מה שאמרת לי מרמיון השמש אל השכל האלקי עתה אמור לי איזה דבר מהדמיון שאמרת שיש לירח אל נפש העלום.

חוב: כמו שהנפש היא אמצעית בין השכל והגוף והיא מורכבת ועשויה מהאחרים וקיום השכלי ומההתחלפות והשנוי הגשמי כך הירח הוא אמצעי בין השמש שהוא דוגמת השכל ובין הארץ הגשמית וכך הוא מורכב וגעשה מאור השמש האחרי והקיים ומאופל הארץ המתחלף והמשתנה.

נעם ה: הבנתי אותך. חוב ב: אם הבנת אותי תפרשי מה שאמרת, נעם ה: שהירת

שהירת אמצעי כין השמש וכין הארץ הוא מבואר לפי מסומו הוא תחת השמש וממעל לארץ באופן כי הוא באמצע שניהם ובפרט לדברי הקרמונים שאמרו כי השמש הוא מיד למעלה סמוך על הירת וכן שירכבת הירת הוא מאור שמשי ואופל ארצי זה נראה מהכתמים השחורים הנראים בתוך הירת בהיותן במילאו באופן שאורו הזא מעורב באופל.

חוב ב: הבנת קצת ממה שאמרתי והיותר נקל אמנם העיקר חמר לך. נעמח: איכ תפרש השאר. חוב ב: מלבד מה שאמרת האור עצמו של הירח להיותו חלש בזודרו הרי הוא אמצעי בין בהירת אור השמש והאופל הארצי וגם הירח עצמו הוא מורכב תמיד מאור וחושך כי לעולם (זולת בשעת לקותו) החצי ממנו הוא מאיר מאור השמש והחצי שני הוא אופל וחושך. וכבר היתי יכול להגיד לך בהרכבה זאת הרבה פרמים מרמיון הירח אל הנפש בהיותו דוגמא אמיהית אליה אם לא שאני ירא להאריך.

נעם ה: בבקשה ממך הגידה לי כרי שלא ישאר לי דרוש זה בלתי שלם כי הוא יפה בעיני ולא שמעתיהו מזולתך וחרי היום ארוך שיםפיק אל הבל.

ת ו ב ב: הירת הוא עגול כמו כרור ולעולם (אם איננו לקוי) מקבל האור מחשמש בחציו וחצי גופו השני הבלתי רואה את השמש הוא לעולם חשוך.

ג עם ה: הלא אינו נראה שיהיה חצי הירח מאיר תמיד אלא פעמים מועמות והוא בעת מילואו בלבד ובשאר הזמנים אין האור מחזיק חצי גופו אלא חלק ממנו פעם גדול ופעם קמון כפי תומפת ומיעום הירח ולפעמים נראה שאין לו אור כלל והוא בעת המולד ויום אחר לפניו ויום אחר לאחוריו שלא נראה אור בשום חלק ממנו. חו ב ב: דבריך צורקים לפי הנראה אבל באמת לעולם חצי גופו מאיר מן השמש. נעם ה: ומרוע אינו נראה כן? חו ב ב: מפני שבהתנועע הירח תמיד בהתרחק או התקרב אל השמש הוא משתנה באותו אור המאיר לעולם את חציו בסבוב מחלק אל חלק ר"ל מהחלק העליון שלו אל התחתון או מהתחתון אל העליון (שלו). נעם ה: איזהו הנקרא עליון ואיזהו הנקרא התחתון?

תוב: חלק הירת התחתון הוא אותו שכלפי הארץ המבים עלינו ואנו רואים אותו בהיותו מאיר כלו או מקצתו והחלק העליון הוא אותו שכלפי גלגל השמש שעליו ואין אנו יכולים לראותו גם שיהיה מאיר א"כ הנה פעם אחד בחודש כל החצי התחתון הוא מאיר מהשמש זאנו רואים אותו מלא אור וזה בחמשה עשר לחודש לפי שאז הירח הוא "בתי אל פני השמש ופעם אחר הירח הוא מאיר בחציו האחר ר'ל העליון וזהו בעת קבוצו עם השמש שעליו והוא נותן האור אל כל החלק העליון מהירח והתחתון שפונה אליו הוא נשאר כלו אופל ואז כשיעור שני ימים אין הירח נראה לנו ובשאר ימי החודש האור הוא הולך ומתחלף בחצי גרם הירחי כי מעת הקבוץ האור מתחיל להתמעם מהחלק העליון ולבא אל התחתון הפונה כי מת מעם מעם כפי התרחקו מהשמש אבל לעולם כל החצי מבנו הוא מאיר מפני כי מה שחמר מן האור מהחלק התחתון הוא בעליון הבלתי נראה לנו וכן הולך נוסף בתחתון ער יום המ"ו שאז כל החלק התחתון הנראה לנו הוא משולל כלו מאורה מתחיל והוא המולד שאז כל החלק התחתון הנראה לנו הוא משולל כלו מאורה והעליון הבלתי נראה הוא כלו מלא אור.

געם ה: הבנתי הימיב מהלך והעתק אור חצי הירת ואופל החצי האחר מהחלק העליון שכלפי הגלגל אל התחתון המביש לנו וכן ההפך, אמנם הגידה לי איד איך בזה הוא דוגמא אל הנפש. חובב: אור השכל הוא קיים ומה שיאצלו מסנו בנפש הוא נעשה משתנה ומורכב עם אפל מפני היותה מורכבת מאור שכלי ואופל וחשך גשמי כמו שהירח מורכב מאור שמשי ומאופל גשמי ושנוי אור הגפש הוא כשיגוי אור הירח מהחלק העליון אל התחתון וכן בהפך לפי שהנפש לפעמים היא משתמשת בכל אור ההשנה שיש לשכל בהנהגת הדברים הנשמים ונשארת אפלה בהחלם בחלק העליון השכלי ערומה מעיון משוללת מחכמה אמיתית כולה מלאה מערמות ומנהגים גשמים, וכמו כי בעת שהירח הוא במלואו ונפחי אל השמש האצמגנינים אימרים שאז הוא במבט של שנאה גמורה עם השמש כך בעת שהנפש לוסחת כל האור שיש לה מהשכל בחלק התחתון כלפי הגוף הרי היא בנכחיות של שנאה עם השכל ומתרחקת ממנו בכל מכל ובהפך מזה הוא בהיות הנפש מקבלת אור השכל בחלק העליון הבלתי גשמי כלפי השכל והיא מתאחרת עמו כמו הירח עם השמש בזמן הקיבוץ, האמנה כי הדבוק האלקי ההוא היא סיבה שתעזוב הרברים הגשמים והשנחתם ונשארת חשובה כמן הירח בחלק התחתון המבים אלינו ובהיות הנפש נברלת אל העיון והדבוק עם השכל אין דברי הגוף מונהגים ונעשים כהוגן אך כדי שלא יבטל כל החלק הגשמי מוכרח הוא שתפרד הנפש מדבוקה עם השכל בנתינת האור אל החלק התחתון כך יחסר מהעליון. ומפני שהדבוק השלם א"א שימצא עם ההשגחה בדברים הנשמים לכן הנפש נותנת אורה והכרתה בגשמיות ומסירתו מהאלקית מעם מעם כמו הירח עד שחשים כל השנחתה בגוף ותנית בהחלם את העיון ואז היא כמו הירח בחצי התורש מלא אור בחציו התרתון וחשוד בחציו העליון. עוד ימשך שהנפש כמו הירח תמשוך האור מהעולם התחתון ותחזירנו אל העליון האלקי מעם מעם עד שתחזיר לפעמים לאותו הרבוק השלם והשבלי עם חשק גמור אל הגוף וכן חמיר זה אחר זה ישתנה אור השכל בנפש מחלק אל חלק וכן החשך הגכחי כמו אור השמש בירח עם דוגמא ודמיון נפלא.

נעם ה: אשוב אתפלא בי ואשמח על ראותי איך בחכמה עליונה עשה היוצר והבורא יתעלה דונמת חוקי שני המאורות הרוחנים בשני המאורות השמימים השמש והירח כדי שבראותנו אלה שא"א שיתעלמו מעין האדם יוכלו עיני נפשינו לראות אותם הרוחנים שא"א שיהיו מושנים אלא אליהם. אמנם להשלמת זה הענין יותר רצוני כי כמו שהגדת לי דמיון קבוץ הירח עם השמש ונכחיותם תאמר לי ג"כ איזה דבר מדמיון שני המבמים המרובעים הנקרא רביעי הירח שהאחד הוא ז' איזה דבר מדמין והשני ז' ימים אחרי הנכיות ותודיעני אם אולי יש להם ג'כ ימים אחרי הנכיות ותודיעני אם אולי יש להם ג'כ איזה רמו בשנוי הנפש.

חובב: ודאי יש להם כי אותם המבמים המרובעים הם בהיות הירח בכון מאיר בחצי מהחלק העליון ובחצי מהחלק התרתון והאצמגנינים אומרים שהמבים המרובע הוא של חצי שנאה ומחלוקת והוא כי בהיות שני החלקים ההפכים שוים זה לזה ובחלק שוה מהאור הם במחלוקת איזה מהם יקבל המותר וכן בהיות אור הגפש השכלי נחלק בשוה בחלק העליון מהרעת ובחלק התחתון מהמוחשות יש מחלוקת איזה יגבר וימשול אם השכל על החוש או התוש על השכל.

נעםה: ומה ירמוז היות המרובעים שנים? חובב: האחד הוא אחרי הקבוץ שממנו יתחיל החלק התחתון להתגבר באור יותר מהעליון וכן הוא בנפש בבואה מן הדבקות אל הנכחיות שאחרי שהיו שני החלקים שוים באור התחתון יגבר על העליון כי החוש החמרי ימשול על השכל והשני הוא אחרי הנכחיות שממנו יתחיל החלק העליון להתגבר באור על התחתון וכן יארע בנפש בבואה מן הנכחיות אל החבקות

הרבקות השכלי שאחרי שהיו שני החלקים שוים באור יתחיל להתגבר החלק העליון השכלי על התחתון המוחש. נעם ה: באמת דבר זה לא היה ראוי לשחוק ממנו והודיעני עוד אם יש לך בארבעה המבטים של אהבה מהירח עם השמש איזה דמיון בשינוי הנפש והם שני מבטים ששים ושנים שלשים.

תובב: המבט הששי הראשון מהירח אל השמש הוא חמשה ימים אחר הקברץ והוא של אהבה מפני שהחלק העליון הוא מאיר בלי מחלוקת מהתחתון כי עריין העליון נוצח והתחתון משועבר תחתיו וכן בנפש בצאתה מהרבקות היא מחלקת מעם מאורה אל הרברים הגשמים לצרכם ועדין השכל גובר ולכן הדברים הגשמים או כחושים ורוים ולכן האצמגנונים השופמים שובע הרברים הגשמים אומרים שהוא מבם של אהבה שנתמעם והמבם השלישי הראשי מהירח עם השמש הוא עשרה ימים אחרי הקבוץ ורוב האור כבר הוא בחלק התחתון אבל העליון אינו משולל כלו מהאור אלא שהוא משועבד אל התדתון וכן בנפש בלכתה מן הרביע הראשון אל הנכחיות שאעים שאין השכל משולל מן האור מ"ם רוב הפעולות מן הגשמיות נעשות בלי מחלוקת ומפני שבעת ההיא הרברים הגשמים דם בשופע ורבוי לכן האצטננינים אומרים כי המבט השלישי הוא של אהבה שלמה והמבט שלישי הבא שנית הוא בעשרים לחרש אחרי הנכחיות וקודם הרביע השני וכבר האור התחיל להעתם אל החלם העליון אבל בלי מחלוקת כי רוב האור עדיין הוא בחלק התחתון וכן הוא בנפש אחרי היות כולה ארוקה בגשמיות ותעתק לתת חלק אל השכל באופן כי בהיות עריין הרברים הגשמים בשופע האור השכלי הוא דבק בהם והוא רמבט השני של אהבה שלמה אצל האצמגנינים, המבט ששי השני בירח הוא בכיה לחרש אחרי הרביע השני קודם הקבוץ העתיד והחלק העליון מהירח כבר סנה רוב האור עם שנשאר עדיין אל התחתון חלק מספיק ממנו אבל באופן שבלי מחלוכת הוא משועבר אל העליון וכן הנפש בהפררה מהגשמיות מלבד שהוא יכולה להגביר השכל על המוחשות עיד תעשהו עליון בלי מלחמה מהחוש עם שתשניח עריין לדברי הגוף כפי הצורך בהיוהו משועבד אל השכל הישר אבל מפני שבענין זה הדברים הנשמים הם כחושים ובצמצום לכן האצטגנינים קוראים לה מבט אהבה שנתמעמה ואח"כ מהמבמ הרביעי הזה ממבמי אהבה הגפש נומה אל הרוחניות ובאה אל הדבוק האלקי שהיא תכלית אשרה ומעום הדברים הגשמים ובאופן הזה נעמה תמצאי שהנפש הוא מספר המניע את עצמו בתנועה סבובית וסכום המספרים העשר אחרים (רומז) העשר שבש שהם שבש הירחים עם הירחים עם השמש הוא כמספר המבמים הירחים עם השמש שהם ראשית וסוף לשבע המספרים כמו שהקבוץ הוא ראש וסוף לשבע המבפים,

נ עם ה: די לי במ"ש מרוגמת הירח לנפש האנושית רצוני לדעת אם יש איזה דמיון בלקיות הירח לדברי הנפש.

תוב: גם בזה הפליא לעשות היוצר העליון לקות הירח הוא מפני עמידת והפסק הארץ בינו ובין השמש המאיר אותו ומפני צלה נשאר הירח חשוך מכל צד מהתחתון ומהעליון ולכן נאמר אז שהוא לוקה מפני שהוא מפסיד כל האור מפני חלקיו וכן יארע אל הנפש בהפסקת הגשם והארציות בינה ובין השכל שהיא מפסדת כל האור שהיתה מקבלת מן השכל לא בלבד מהחלק העליון אלא גם מהחלק המשמי והתחתון.

נעם ה: איך הגשמיות תוכל להתמצע ולהפסיק בינה ובין השכל? חובב: כשרגפש נומה ביותר בלי הגבלה אל הרברים התמרים ונמבעת בהם היא מפסרת את האור השכלי בהחלמ וזה כי מלבד שהיא מפסרת הרבקות האלקי והעיון השכלי עוד עוד גם בענינים המעשים היא נעשית בהמית בהחום ובלתי אנוש"ת ואין לשכל שום מקום במנהגיה הפחותים, והגה נפש כזאת היא שוה לנפש הבהמות וגעשית ממבעם ומאלו אמר פיתגורה שהם מתגלגלים בגוף הבהמית והבע"ח אמנם כי כמו שהיריח פעם ילקה כולו ופעם קצתו כך הגפש פעם תפסיד אור השכל בכל פעודתיה ופעם במקצחן לא בכלן אבל איך שיהיה הבהמיות בכל או במקצת הוא תכלית הבליון ועוצם הפחיתית לנפש ולזה אמר דור המלך עיה בהתחנו לאל הצילה מחרב נפשי מיד כלב יחידתי, נ ע מ ה: יפה מאוד בעיני מותר הדמיון הזה מהנפש הנפסדת החשוכה ובהמית אל הירה הלקוי והודיעני נא אם בלקות השמש יש לו ג"ב איזה רמו כיוצא בזה.

חוב: לקות להשמש איננו חסרון אור בגרם השמש כמו לקות הירח וזה כי השמש איננו משולל לעולם מאורו כיון שהאור הוא עצמיתו המיוחר אבל החסרון הוא אלינו יושבי הארץ כי מפני עמידת והתמצעות הירח בינינו ובינו אנו חסרים מאורו ונשארים בתושך.

נעמה: הבנתי זה אמנם הגידה לי מה דמיון יש לו עם השכל, חובב: כך השכל איננו משולל לעולם ולא חסר מאורו השכלי כמו שיארע לנפש וזה כי האור השכלי הוא מעצמות השכל וזולתו אין לשכל שום מהות ומציאות אבל הנפש היא מקבלהו מן השכל ולכן בהפסק המוחשות החסריות בינה ובין השכל היא לוקה כמי הירח ונעשית חשוכה ומשוללת אור כמ"ש לך, נעמה: אנכי רואה הישב כי השמש והשכל הם דומים בשלילת החסרון מעצמם אבל בחסרון האור לנו בסיבת הלקות השמשי מפני הפסק הירח בינינו ובינו איזה דמיון יש לו בזה עם השכל.

חוב: כמו שבעמירת הירח בין גוף השמש ובינינו יושבי ארץ הוא מונע לנו אור השמש והוא ר'ל הירח מקבל את כלו בחלקו העליון ונשאר משוך בחלק התחתון המבים לנו כך בעמירת והפסק הנפש בין השכל ובין הגוף ר"ל בהתרבקה והתאחדה עם השכל או הנפש מקבלת כל האור השכלי בחלקה העליון ובחלקה התחתון כלפי הגוף נשארת אפלה והגוף כשאינה מקבל אור ממנה מאבד מציאותו והיא נעדרת ממנו חו היא המיתה המאושרת הנמשכת בסבת דבקות הנפש עם השכל והיא שמעמו אותה המאושרים הקרמונים שלנו משה ואהרן ווולתם שאמרה עליהם התורה שמתו ע"פ ה' בנשיקתם האלקות כמ"ש לך למעלה.

נעם ה: מוב בעיני הדמיון ובאמת הוא מן הדין שבהתאחר הגפש כ"כ בשלמות עם השכל האלקי מההקש שיש לה עם הגוף באופן כי הלקות הזה הוא אל הגוף בלבר ולא אל השכל שהוא לעולם בלתי משתנה וגם לא אל הגפש כי בו הוא מתאשרת כמו שלקות השמש הוא אלינו בלבד ולא אל השמש שאינו בו הוא מתאשרת כמו שלקות השמש הוא אלינו בלבד ולא אל השמש שאינו נחשך לעולם וגם לא אל הירח כי אז היא מקבלת ומחזקת בחלקה העליון כל אור השמש, והאל יעשה את נפשותנו זוכות לתכלית מאושר כזה, אמנם אמור נא לי בהיות הנפש רוחנית מה חסרון או הפעלות יש בה שיחייב לה כ"כ שינוים פעם כלפי השכל? כי בירח התנועה המקומית מקרובו ורחוקו אל השמש כלפי הארץ ולא נמצאת מיבה זו בנפש היא האהבה התאומה (יימיני) (כלומר המעולה) הנמצאת בה!, נעמה: איוו אהבה נמצאת לנפש ואיך היא תאומה?

חוב ב: בהיות היופי והשלם והמעולה בשכל האלקי לכן הגפש שהיא זוהר גאצל ממנו היא אוהבת אותו היופי השכלי שהיא מקורה העליון כמו שהאשה הבלתי שלמה תאהב הזכר המשלים אותה ומתאוה להעשות מאושרת בהתאחדה 12 Dialog.

עמו לנצח ותתחבר עם זו אהבה אחרת תאומה שיש לנפש אל העולם הגשמי שלמטה ממנה כמו אהבת הזכר לנסיבה וזה כרי להשלים אותו בנתינתה בו היופי שקבלה מהשכל ע"י האהבה הראשונה כאלו הנפש הרה מיופי השכל ומתאוה ללדת אותו בעולם הגשמי או שהיא לוקחת זרע היופי ההוא כדי להצמיחו בגוף או כמו אומן היא לוכחת דוגמות היופי האלכי השכלי כדי לחכות ולצייר כרמותם בגופים וזה לא יארע בנפש העולם בלבר אלא גם בנפש האדם עם שכלה בעולם הכטו ולכן בהיות אהבת הנפש האנושית כפולה ותאומה (יימיני) שהיא נוטה לא אל היופי השכלי בלבר אלא גם אל היופי המצויר בגוף נמשך מזה לפעמים כי בהיותה נמשכת מאוד לאהבת יופי השכל היא עוזבת בהחלט אהבת נמייתה אל הגוף כ"כ ער שהיא נפרדת כלה ממנו ונמשר מזה אל האדם המיתה המאושרת מהדבקות (כמיש בלקות השמש) ולפעמים יארע לה בהיפך שתמשך יוהר מהראוי אל אהבת היופי הנשמי ותעזוב כל נמייתה ואהבתה ליופי השכל ובזה היא נסתרת מהשכל העליון שעליה ונעשית כלה גשמית ומשוללת אור ויופי שכלי כמ"ש לך בלקות הירח. ופעמים תתפעל הנפש בער שתי האהבות שכלית וגופנית וזה יהיה או במזג שוי ואו השכל הוא במחלוקת עם החמריות (וכמ"ש בשני המבמים המרובעים מהירח עם השמש) או שתהיה נומה אל אחת מהאבות כמ"ש לד בארבעת המבמים של אהבה שעם שלישים ושנים ששים וכשהנטיה תהיה אל האהבה השכלית אם הנמיה היא מעם וגם עם התנגדות החמריות הארם נקרא כובש (קונטיניינטי) ואם הנטיה היא רבה ובלי התנגדות החמריות אז נקרא האדם מסתפק (טימפיראטו) אבל אם הגמיה היא יותר אל האהבה הנשמית אז הוא בהיפר כי בהיותה נומה מעם עם השאר עדין התנגדות השכל אז האדם נכרא בלתי כובש (אינסונטינינטי) ואם הוא נומה הרבה עד שהשכל לא יננד כלל אז האדם נכרא בלתי מפתפס. (אינטימפיראמ).

נע מה: מאד נאות בעיני הסבה הזאת לשנוי הנפש ר"ל לאהבת היופי השכלי והיופי הגשמי ונמשך מזה כי כמו שנמצאו באדם שתי אהבות נבדלות כך נמצאו שני מיני יופי מתחלפים שכלי וגשמי. ואני מכרת כמה היופי השכלי הוא יותר מעולה מהגשמי וכמה הוא יותר מוב הדרת היופי השכלי מאותו של הנשמי אבל נשאר לי לדעת ממך אם אולי גם הירח כמו הנפש יש לו אלו הנמיות מהאהבה נלפי השמש וכלפי הארץ באופן שיהיה הירת גם בזה דונמא אל הנפש.

חובב: אין ספק כי גם בזה היא דוגמא לה כי אהבת הירח לשמש הנותן לו האור והחיות והשלמות הוא כאהבת הנקיבה לזכר ובשביל זאת האהבה הוא מזרוז להתאחד עם השמש ועוד הירח אוהב העולם השפל כמו זכר לנקיבה כדי לעשותו שלם עם האור והשפע שיש לו מהשמש. ולכן הירח עושה תגועותיו כתנועות הגפש שלא אשתדל לבאר אותן במשל כדי שלא להאריך עוד בפירוש זה, לבר אני אומר לך כי כמו שהנפש עם שנויה היא מעתקת ומביאה אור השמש לעולם הגשמי בעבור האהבה שיש לה לשניהם כך הירח הוא מביא אור השמש לעולם השפל בשביל אהבתו לשניהם.

נעם ה: השלמת הדמיון הזה נכון מאר ובאמת בדרוש הזה הנחת את דעתי הרבה. חובב: הנראה אליך (או) נעמה אחרי הספור הארוך הלו להסכים לי שבהיות הנפש האנושית מעיינת בעומק ואהבה נרולה איזה נושא היא עוזבת את החושים ושאר כחות נשמיות? נעמה: ראוי להסכים על זה בלי ספק.

חובב: א"כ לא צדקה תלונותיך נגדי כי כאשר ראית אותי מתבודר בלי הרגש היתה נפשי עם כל כתותיה נאספת בעצמה לעין את תמונת יפעתך עד היות. הראות הראות והשמע עם התנועה נעזבים והכת החיוני בלבד שהוא משותף לשאר הבע"ח הוא היה מוליך אותי בררך אשר כונתי מתחלה וא"כ אם תרצי להתרעם תתרעם מעצמך כי סגרת הדלת בעדך.

נע מה: מים אני מתרעמת שינדל נא כת תמונתי בך יותר מעצמי. תובב:
זה הוא לפי שהמציאות והחקוי הפנימי בנפש הוא קודם אל אשר מחוץ כי להיותו
בפנים כבר הוא מושל בכל הכחות הפנימיות אמנם נעמה תוכלי לשפום שאם
תמונתך אינה רוצה לקכלך עמה מן הנמנע הוא שתקבל בתברתה את הזולת:
נע מה: אתה מצירני עזה ואכזריות.

חובב: אמנם! עזה מאד כי את נונבת אותי ואותך וכל הזולת. נע מה: לפתות אני לך תועלת ותשועה כי אני מסירה ממך כמה מחשבות רעות ומזיקות. חובב: אבל את ארסיית. נע מה: איך ארסיית. חובב: ארסיית מארם שיש לו פתות תקנה מכל הארסים שבעולם כי כמו שהארם הולך בכיון תחילה אל הלב ואינו נוסע משם עד כלותו את כל הכחות הנמשכים אחריו ובהסרת הדפקים וקירור הגוף הוא ממית בהחלם אם לא יקרב אליו איזו תקנה ותרופה מחוץ כך תמונתך היא בתוך נפשי ולא תמוש משם לעולם והיא מושכת אליה כל הכחות וגם את החיים עמהם תספה אלא שאת עומרת מחוץ ופודה ומצלת את כחותי והרגשותי בהסירך מידה את השבי ואת השלל כרי להעמידני.

נעמה: א'כ יפה אמרת שאני תשועתך כי אם תמונתי הנעלמת היא לך לארם אנכי היושבת לנגרך צרי למכאובך. תובב: את לקחת השבי מיד תאותך מפני שהיא היתה מונעת ומערבת את כניסתך לפנים ובאמת לא עשית להועילני אלא מפחדך שאם יכלו חיי יכלו גם ארסיותך. ומפני שרצונך להתמיד את רעתי אינך רוצה שארסיות תמונתך ימיתני כי כפי התמרת הרע יותר הוא יותר גדול. געמה: איני יודעת להסכים יחד את דבריך חובב פעם תחשבני אלקית וחשוקה מאד אצלך ופעם תמציאני ארסיית.

חובב: הכל אמת וזה וזה צודק כי הארסיות בך הוא מסובב מהאלקות. נעמה: איך הוא אפשר שמן המוב יבא רע. חובב: אפשר שיארע אבל בדרך לא מלולה והוא מצד שתוף התאוה המשולחת שעמו. נעמה: באיזה אופן? חובב: יופיך הוא מתראה לי אלקי יותר מאנושי אך מפני התחבר תמיד עמו תאוה עזה ועצומה הוא מתהפך בקרבי לארם חזק וממית באופן כי כפי מה שיופיך הוא יותר גדול כך הוא מוליד בי תאוה וחמדה יותר קשה וארסית ועמידתך לנגדי הוא צרי למכאובי מצד מה שתעמידני בחיים ולא לבמל הארם אלא להמשיכו ולקיימו כי ראיתי אותר מעכבת את מיתתי שהיתה קץ וגבול אל עוצם תשוקתי ומנוחה ומרגוע לנפשי הנאנחה. נעמה: כבר התנצלת הרבה על התנכרותך אלי ואינני רוצה עוד לדקרק ולפשפש אחריו כי למבה אחרת קראתיך ודבר אחר אני מבקשת ממך. חובב: מה תבקשי?

נ ע מ ה: זכור תזכור מה שנדרת לי זה פעמים להודיעני מולד האהבה ומקורה האלקי וגם רמזת להראיתני פעולותיה באוהבים ועתה נראה לי הזמן מוכן ונאות ואתה אמרת שאינך הולך לעסקים עקרים לכן מוצא שפתיך עתה תשמור ועשית.

חובב: הריני צריך עכשיו יותר למצוא מי שילוני מלפרוע חובותי ואם מצאתי חן בעיניך תמיעני לעשות חובות חרשים ולא תכריחני לפרוע הישנים. נעמה: אמר מה צרכך. חובב: גדול. נעמה: אמר מה צרכך. חובב: איזהו יותר גרול מלפצוא תקנח לחיי הנאנחים והנאנקים? נעמה: רצונך שאיעצך? חובב

חובב: ממך היתי רוצה לקבל תמיד עצה וחיים. נעמה: אם תפרע את המועמ תמיר בשתרצם תמצא מי שיאמין לך על המרוכה כי מי שהוא פרען מוב הוא סונה את הזולת, חובב: תחשבי את שאלתך דבר מועמ.

נעמה: היא מעם בערך למה שאתה שואל. חובב: למה? נעמה: כי יותר נקל הוא לך לתת מה שביכלתך לתת מלקבל מה שאין ביכלתך לקבל.

תוב: זאת המענה עצמה תבריח אותך שתתני לי תקנה תחילה כ"ש שרפוב יהיה משותף כל אחד ראוי שיחן ממה שיש לו ושיקבל מה שחסר ממנו ושהוא צריך לו, נעמה: באופן זה לא תהיה נתינתך פרעון ולא מתנת חגם כי אני רואה שתרצה למכור מחדש מה שכבר הוא משועבר. תפרע תחלה החוב ואח"כ האמר איך ראוי שיוחלקו המובות המשותפים. תוב: והרי יש כמה דברים שהם חוב בלי שום נדר והבמחה.

נעם ה: אמר נא לי איזה מהם. חוב ב: לעזור האוהבים ממה שאפשר אינו נראה לך חוב? נעמ ה: הוא תנינה ולא חוב. חוב ב: חגינה הוא לעזור הנכרים שאינם אוהבים אבל לאוהבים הוא חוב וההמנע מזה הוא פחיתת של חסרון אמגה אכזריות ונבלה. נעמ ה: אפילו שזה יקרא חוב לא תוכל להבחיש שבין כל החובות ראוי לפרוע תחלה אותו שיש עליו נדר והבמחה קודם לזולת.

חוב ב: גם בזה לא אסבים לך כי מן הראוי הוא לפרוע החלה מה שהוא חוב מעצמו בלי שום נדר כי באמת מה שהוא חוב בלי נדר הוא קודם לאותו שאיננו חוב אלא מחמת ההבמחה והנדר. וא"כ המתכלי כי נתינתך תקנה לדעתי הוא חוב אמיתי כיון שאנו אוהבים גם שלא הכמחתני בזה אמנם הכמחתי אליך לא היתה חוב אלא חנם. וגם איננה הכרחית לך הרבה שהרי אינה להצילך מסכנה או נזק כלל אלא לשעשעך ולהפים דעתך ולכן ראוי שיקדים פרעון חובך הבלהי מובמת אל הבמחתי הרצונית.

נעם ה: ההבמחה לבדה היא תעשה את החוב בלי צורך שיעבוד אחר.

חוב ב: יוחר ראוי הוא שהחוב לכדו יעשה ההבמחה והשעבור מעצמו בלי שיצמרך

הבמחה אחרת. נעם ה: הן גם יהי כדבריך אינך רואה כי מה שאני מבקשת

ממך הוא ידיעת ועיון ענין האהבה. ומה שאתה מבקש מכני הוא הפועל וההרגל

שלה וא"א שתכחיש כי לעולם ידיעת והכרת הדבר קודמת אל המעשה לפי שבאנשים

השכל הוא המישר את המעשה. וכיון שכבר נתת לי איזה רמז מהאהבה ממהותה

ומשתופה נראה שהעקר חמר אם לא אכיר ידיעת מולדה ופעולתיה ולכן בלי שום

איחור ראוי שתשלם מה שהתחלת כבר ולמלאות את תשוקתי. כי אם כדבריך שאתה

אוהבני באמת הנה ראוי שתאהב את הנפש יותר מהגויה וא'כ אל תעזבני ממופקת

בדבר כ"ב גדול ומעולה ואם תרצה להודות על האמת תמבים לי כי בזה מומל

עליך החוב יתר עם ההבמחה ולכן מומל עליך הפרעון תחלה ואם הפרעון שלי לא

ימשך יהיה יותר הדין עמך להתרעם.

חובב: א"א לדתוכח עמך נעמה כשחשבתי שיהיו כל דרכי ההתנצלות מגורים בערך את בורחת באורח חדש ולכן צריך לעשות חפצך ועקר הסבה בזה היא שאני הוא האוהב ואת הנאהבת ועליך לנזור אומר ועלי להקים לך וכבר הייתי רוצה למלאת חשקך ולהגיד לך איזה דבר ממולד האהבה ומהפעולות הנמשכות ממנה. אבל איני יודע לגזור בלבי איך אדבר ממנה אם לשבחה אם לננותה כי מצד מעלתה היא ראויה לשבח ומצד תוקף פעולותיה בפרט עמדי היא ראויה לגנות. נעמה: אמור האמת בין לשבח בין לגנאי כי לא תוכל למעות. חובב: נעמה: אמור האמת בין לשבח בין לגנאי כי לא תוכל למעות. חובב:

להלל עושה רע לא יכשר, לגנות האמיץ כח הוא דבר מסוכן. והרי אני נכוך ואיני יודע לגזור מה לי לעשות אמרי לי את נעמה איזהו הרע היותר מעם, נעמה: לעולם האמת הוא יותר מעם רע מהשקר. חוב: לעולם הבמחה הוא יותר מעם רע מהמכנה. נעמה: אתה פילוסוף ואתה מפחד לומר האמת?

חוב: אעפ"י שלא יאות אל המעולה לומר השקר (גם שיהיה מועיל) לא
יאות גם לנבון להגיד האמת שימשך ממנה נזק ומכנה. כי האמת שהגרתי מזקת
הכמה לשתוק ממנה ומכלות להגיד אותו, נעמה: הנה היראה מהנדת האמת לא
נראית אלא נאוהה, חובב: אינני ירא מהגדת האמת אלא מהנזק שיוכל להגיע
לי מאמירתו, נעמה: כיון שאתה (לפי דבריך) מוכה כ"כ מהאהבה מה הפחד
עוד ממנה מה תוכל להרע לך שלא הרעה כבר ובמה תוכל להזיקך שלא הזיקך
כבר? חובב: הריני ירא מעונש חרש,

ג עם ה: מהו זה שיהי' חדש אצלך. חוב ב: ירא אנכי שלא יארע לי מה שכבר אירע אל (אומירוי) שמפני היותו מזמר בגנות האהבה אבד את ראותו, ג עם ה: מעתה אין לך לירא עוד מזה כי כבר האהבה (בלי שתספר בגנותה) השירה את עיניך מראות כי זה מעם היית עובר ועיניך עקומות ולא ראיתני.

חוב: אם לפי שנתרעמתי ביני לבין עצמי בלבר מהחמם ומהצער המניע לי מראהבה היא רומזת להסיר את ראותי מה תעשי אם אחרף אותה ברבים ואגנה את פעולותיה. געמה: (אומירו) נענש בדין כי היה מחרף נגד הדין מה שלא הזיק לו כלל אבל אתה אם תרבר רע על האהבה הדין עמך אחרי שהגדילה להרע לך בכל יכתה. חוב ב: הבעלי יכולת שאינם רחמנים הם מענישים פתאום ובמדרות יותר מבצדק ומשפט ואת הדין תתנקם ממני יותר (מאומירו) לפי שאני מעבריה מה שלא היה הוא ואם אותו ענשהו לבלתי התנהגו כאיש נריבות הרבה יותר תענישני מצד זה וגם ממה שאהיה מודר כנגדה.

נעם ה: אסור אתה דבריך ואם תראה שתתקצף תתחרמי מהם ותשאלי ממנה מחילה. חוב ב: את רוצה שאנםה בעצמי כמו שעשר (מיסוקורו). נעם ה: מה משה? חוב ב: את רוצה שאנחר בגר אהבת (אילינה ופריש) ומננה אותה ואחרי שקבל העונש עצמו של (אומירו) פרה עצמו תיכף ומיד בעשותו שיר הפך הראשון בשבח והלול (אילינא) ואהבתה ותיכף אורו עיניו ככתחלה. נעם ה: כיון שכן הרי תוכל לדבר כרצונך כי כבר ידעת אופן הצלחך.

חוב: לא אנמה בעצמי כי יודע אני שתהיה אכזרית נגדי הרבה יותר. כי רמא העברים הוא מקציף לארונים ומביאים לאכזריות יותר מחמא זולתם אך אני רוצה בזה להתחכם יותר מהם וארבר עכשיו ככניעה ובענוה ממולדה וממוקרה הקרום אכל מפעולותיה המובות והרעות לא ארבר לך עכשיו כלל באופן שאצמרך להלל אותם מפחר ולא לגנותם בעזות מצח.

נעם ה: לא הייתי רוצה שתניח זה הדרוש בלתי שלם כי כמו שראשית האהבה תלוי במולדה כך תכליתה תלוי במעשיה ואם הפחד מונע אותך מדהגיד גנותם לפחות תניד את שבתם אולי בדרך זה תוכל למצוא הן בעיניה להשלים עמה ותמיב לך כי דרך הבלתי משוערים בנתינת העינשים שהם נדיבים במלאת משאלות המתחננים. חוב ב: זה הוא אם היו שבחים אמיתים אבל כשלא יהיו יהיה חניפות. נעם ה: מ"מ צריך להחניף את בעלי היכולת. חוב ב: אם להחניף פועלי המוב הוא מנונה כמה מנונה יותר להחניף פועלי הרע? נעם ה: בלי שתשקיף לנזקיך הוא מה שבינך ובין האהבה הודיעני נא באמת אלו הם הרכים מפעולות האהבה ואל מה שבינך ובין האהבה הודיעני נא באמת אלו הם הרכים מפעולות האהבה

אם רמובות או הרעות, הוב: בהבימי אל האמת ולא אל הנזק והצער שלי אמצא שהראויות לשבח הם יותר מהראויות לגנאי לא בלבר במספר אלא גם במעלה וחשיבות, נעמה: א'כ שפעולותיה המובות הם יותר מהרעות בכמית ובאיכות אמור את הכל כי תמצא חן בעיניה בפרסם נודל מובותיה יותר משתענישך על אמרך באמת את מעום רעותיה ואם היה מכלל האלוקות השמימיים אין ראוי שירע בעיניה האמת כי האמת מחובר תמיד אל האלקות והיא אחות של כל האלוקות.

תובב: יספיק שנדבר היום ונפתין ליום אחר לדבר ממעשיה דמובים והרעים ואולי אסבים אז להפים דעתך ולומר דבל ואם האהבה תקצוף נגדי אקח האמת שהיא אחותה וגם לך שאת בתה ורומה אל אמה להליץ בעדי.

געמה: אני משלמת תורות לך על נרבתך ומרצת לתת לך זמן וכדי שלא יכלה היום בדברים כאלה הגירה לי אם נולדה האהבה ואימתי נולדה ובאיזה מקום וממי ולמה. חוב ב: שאלת חכמה עם צחות וקצור היא שאלתך זאת ממולד האהבה בחמשה הלוקין ואחת לאחת אזכרם לראות אם הבנתי כונתך. נעמה: ירעתי בודאי שהבנת אותי אמנם יהיו לרצון לפני אם תפרשם.

חוב: את שואלת ראשונה אם האהבה היא הוה ונולדת ונמשכת מזולת או אם היא בלתי הוה ולא נמשכה משום דבר קודם, שנית כשיונח שנולדה אימתי נולדה אם מולדה והשתלשלותה מהזולת הוא נצחי או זמני ואם הוא זמני באיזה זמן היה אם אולי בזמן בריאת העולם ויצורת כל הדברים או אח"ב באיזה זמן אחר, שלישית באיזה מקום נולדה ובאיזה מהשלש עולמות היתה התחלתה אם בעולם השפל או בשמימיי או אולי ברוחני מהשבלים והאלקות. הדביעית מי הם מולידה אם היה לה אב בלבד או אם או אם נולדה מן שניהם ומי היו אלקים או אנושים או ממבע אחר, וגם הם ממי נולדו עוד. חמישית לאיזה תכלית נולדה האהבה והצורך שנולדה בשבילו כי הסבה התכליתית היא שבשבילה נתהוה כל הוה ותכלית ההוה הוא קודם במחשבת ובכונת המהוה והפועל אע"פ שהוא בסוף המעשה. אמר. נעמה אלו הם חמש שאלותיך במלת האהבה.

נעם ה: אלו הם בוראי ואנכי עשיתי השאלה אבל אתה הרחבת איתה באיפן שנתת לי תקוה מובה מהתשובה שאני מכקשת כי כמו שהמכות הפחותת ונראות היטב הן נרפאות יותר כהוגן כך הספקות כשהם נחלקים היטב ונפרדים יותרו יותר בשלמות ולכן נבא אל התשובה שאני מצפה מאד איתה, חוב: הנך יודעת כי ברצותנו לשפוט על דברים מתיחסים ללידת האהבה צריך להניח תחלה ולהמכים שהיא נמצאת ולדעת איזהו מהותה. נעם ה: מציאותה הוא מבואר וכל אתר ממנו יובל להעיר על זה ואין גם אחר שלא ירגישנה בעצמו ולא יראנה ואיזהו מהותה נראה לי שדברת על זו הרבה מאותו יום שרברנו מהאהכה והחמרה.

תובב: איננו מועם אצלי זה שאת מורה להרגיש בעצמך שהאהבה היא נמצאת כי היתי מפחר שבעבור העדר הנסיון לך תשאל לי מופת על מציאותה ולמי שלא ירגישנה (כמו שהייתי חושב אותך) לא יהיה נקל לעשות לו מופת.

נעם ה: כבר סלקתי ממך הפחר הזה. חוב: אחרי שהונח מציאות האהבה אמרי נא אם הדברים מתיחסים למהותה שהגדתי לך כבר מזומנים הם בדעתך? נעם ה: אני חושבת היותם בזכרוני אך לא יקשה עליך רציני שתחזור לי בקיצור מה שצריך להיות מזומן מהם בזכרוני כדי שאוכל להבין היטב מה שתאמר מילידת מה שצריך להיות מזומן מהם בזכרוני כדי שאוכל להבין היטב מה שתאמר מילידת האהבה. חוב: גם בזה יהיה רצוני להפים דעתך אמנם איני זוכר היטב הדברים הדם. נעמה: אתה חשבת את עצמך בזכרון מוב, אם אינך זוכר מדברי עצמך איד

איך תזכור מהזולת? תובב: אם זכרוני הוא לזולתי איך־יוכל לשמש לי ברברי? ואם איני זוכר מעצמי איך אזכור מהסיפורים שעכרו, נעמה: זר הוא אצלי שהמאמרים אשר ידעת להמציאם לא תוכל לזכור אותם.

חוב ב: כשהייתי מדבר עמך בעת ההוא היתה נפשי מציירת ומסרת המענות ולשוני המלות היוצאות החוצה אבל העינים והאזנים היו פועלים בהפך ומושכים את תמונחיך בתוך נפשי עם תנועותיך ואמריך ורמיזותיך שהם בלבד נשארו חקיקים בזכרוני ואלו בלבד הם שלי ואותם של עצמי הם זרים ממני אם יהיה מי שירצה מאלו הבאים ממך אני זוכרם אבל מאותם שיצאו ממני לתיץ יזכרם מי שירצם, נעמה: איך שיהיה האמת הוא לעולם אחד בעצמו אם מה שאמרת מי בשכבר היותם בזה הענין הוא אמת גם שהזכרון לא ישרת לך לשנותו תשרת לך הנפש להגיד מחדש האמת ההוא עצמו, חוב ב: זה אפשר לעשותו אך לא באותו האופן והצורה והסרר שעשיתי אז ולא אכלול אותם הפרטים כי באמת איני זוכרם. נעמה: אמור אותם באיזה אופן שתרצה כי חלוף התמונה והסדר לא יעכב אחרי שעצם הענין הוא אחד ואנכי הזוכרת מרבריך יותר ממך ארקדק עלין במה שתשמיש או תחליף, כיון שרצונך שאניד לך מה היא האהבה אומר לך בקיצור ובכללות כי אהבה בשיתוף ר"ל חמרת איזה דבר.

נעמה: הייתי יכול לגדרה יותר בקיצור ולומר בלבר כי האהבה היא חמרה שכיון שהיא חמרה צריך שתהיה מאיזה דבר נחמר כמו שהאהבה היא לאיזה דבר נאהב. חו ב ב: הרין עמך אבל הביאור איננו חסרון. נעמה: לא אבל אם היית מגדר האהבה בשיהוף שהיא חמרה היית צריך לומר שבל אהבה היא תאוה וחמרה ושכל חמרה היא אהבה. חו ב ב: כך הוא לפי שהגדר הוא מתהפך עם הגגדר ושניהם כוללים בשוה. נעמה: באופן אחר אמרת לי ביום שעבר ר"ל כי האהבה איננה לעולם תאוה ווה כי הרבה פעמים היא אל הדברים שהם נמצאים והם תחת יר האדם כמו אהבת האבות לבנים ואהבת הבריאות המושג והגכסים הקנוים אבל החמרה היא המיר מהדברים שאינם נמצאים או שאינם ברשות החומר כי מה שיחמר לנו נתאוה שימצא אם אינו נמצא ושנשיגהו אם לא השגנוהו אבל הדברים או האנשים שאנו אוהבים אותם יש לדם מציאות והם שלנו לפי הרוב והבלתי נמצאים מעולם לא נאהבם וא"כ איך תאמר שכל אהבה היא חמרה.

חוב: עוד עלה בזכרוני כי מתחלה גדרנו האחבה באופן אחר מגדר החמדה כי אמרנו שהחמדה היא הפעלות רצוני להתאחר ברבר הנחשב מוב אמנם ביארנו אח"כ כי עם היות החמרה בדברים הנחסרים מ"מ היא מורה אל איזה מציאות כמו האחבה כי אם הדבר ההוא חסר לנו הוא נמצא אצל אחרים או אצל עצמו כמו האחבה כי אם הדבר ההוא חסר לנו הוא נמצא אצל אחרים או אצל עצמו בכח אם לא בפועל ואם אין לו מציאות אמיתו לפחות יש לו מציאות מרומה ומחשבי. זגם ביארנו כי עם היות האחבה לפעמים לדברים המושגים מ"מ היא מורה תמיד איזה חסרון והעדר כמו החמדה, והוא מפני שהאוהב אין לו עדיין מחזות שלם עם הרבר הנאהב ולכן הוא אוהב וחומר האחרות וההנאה העתידה ולזה הוא שהוא נהנה ומתאחר בו עתה הנה יחסר לו ההתאחרות וההנאה העתידה ולזה הוא שלפי הלשון והרבור ההמוני יש לכל אחר איזה הבדל כמו שאמת ולכן בסוף המיפור ההוא גדרנו שהאהבה המדה ועל הדרך ההוא גדרתי לך עכשיו בכלל כי האהבה היא אהבה וכל אהבה חמדה ועל הדרך ההוא גדרתי לך עכשיו בכלל כי האהבה היא אהבה וכל איזה דבר.

נעמה

נעמה: בהיות האתבה והחמרה שני שמות שכמה פעמים הם רומזים דברים מתחלפים איני יודעת איך אתה יכול לעשות כל אחד כי עם שאפשר לומר שדבר אחר בעצמו הוא אהוב ונחמר הנה יורו על שתי המעליות מהנפש ברבר ההוא האתר לאהב והשני לחמוד אותו.

חוב: אופן הרבור מראה לך זה. וכבר יש קצת מהאלקים האחרונים שמניחים איזה הבדל עצמו ביניהם באמרם שהאהבה היא ראשית תאוה כי באהבת הרבר תחלה נבוא אח'כ לחמוד אותו, נעמה: באיזה מעם הם עושים האהבה התחלת חמרה? חובב: ראשונה הם מנדרים האהבה שהיא רצוי והאותות בנפש (כלומר מציאת חן) מהרבר הנראה מוב ומהאותות והרצוי ההוא נמשכת החמרה לדבר הנרצה והחמרה היא תנועה לרבר הנאהב וא"כ האהבה היא התחלת תנועת החימור.

נעם ה: האהבה הזאת תהיה בדברים הנחסרים שאינם מושנים שחמשך אחריה תנועת החסרה אבל אהבת הדברים המושנים שא"א שתהיה התחלת חסרה מה הוא לפי דבריהם. תו ב ב: אומרים כי כמו שהאהבת הדבר החסר פהאוהב היא האותות ההבר בנפש האוהב והתחלת תנועת החסרה כך אהבת הדבר המושנ אינה אלא התענוג והשטחה המגעת בשביל ההגאה מהדבר הנאהב והיא תכלית וגבול לתנועת החסרה ואחרית מנוחתה. ג ע מ ה: א"כ הם עושים האהבה שני מינים הא' התחלת תנועת חסרה שהיא לדברים הבלתי מושנים והשני תכלית וגבול והיא השטחה והתענוג שהיא לדברים המושנים, והנה זה המין השני נראה שהוא דבר השטחה כיון שהוא נמשך אחריה אכל דראשון איננו נראה גבדל מהחסרה כי שניהם דם אל הדברים הבלתי מושגים ועתה יש להם מענה אתרת בהבדל שתי הפעליות הללו אהבה וחסרה?

חוב ב: יש להם שענה אחרת נוסדת בהפכים של שתי אלו שהם נבדלים כי הפך האהבה היא השנאה והפך החמדה אומרים שהיא בריחת הדבר השנאוי ולכן אומרים כי כמו שהאהבה היא התחלת חמרה כך השנאת היא התחלת בריחה וכמו שהאחבה ודחמדה הם שתי הפעליות להשיג הרבר השוב כך השנאה והבריחה הם שתי הפעליות להנצל מהדבר הרע ואומרים כי כמו שהשמחה והענג הם תכלית הסיבה אל האהבה והחמדה כך היגון והצער הם סיבת השנאה והבריחה וכמו שהתקוה היא אמצעית בין האהבה והחמרה ובין העונג (כי התקוה היא אל הפוב העתיד והרחק והעונג הם במוב ההוה והדבק) כך היראה היא אמצעית בין היגון והצער או הצער ובין השנאה והבריחה כי היראה היא מהרע העתיד והרחק והיגון והצער הם מדרע הנמצא והדבק באופן כי אלה התכמים עושין החמרה נבדלת מאהבה מכל וכל בין מהאהבה שהיא התחלה לחמרה והיא נקראת ריצוי והאותות (קופפלאציינציאה) ובין מאותה שהיא תכליה לה הנקרא שמחה או עונג.

נעם ה: ההבדל הזה נראה לי צורק ואתה תובב מרוע אינך מסכים בו? שאתה מניח האהבה והחמרה דבר אחר בעצמו. חוב ב: גם אלו החממים מומעים מחלוף השמות שאצל ההמון ורוצים להניח הבדל בהפעליות הנפש שאיננו בם באמת, נעם ה: באיזה אופן?

הובב: הם מניחים הבדל עצמי בין האהבה והחמדה שהם בעצמיהם דבר אחר לבר ועושים הפרש בין אהבת הרבר הכלתי מושג ובין המושג עם היות האחת אחת בעצמה. נעמה: אם אינך מכחיש שהאהבה היא האותות הרבר האהוב שהוא גורם החמדה אינך יכול להכחיש שלא תהיה האהבה דבר זולת החמדה ר"ל התחלת לה באופן שהיא התחלת תנועה,

Digitized by Google

תובב: האתות ודיצוי הדכר האהוב איננו אהבה אלא ממה לה כמו שהיאי ג'כ סיבת החמיה כי האהמה אינה דבר זולת חמרת הדבר הנרצה באופן כי האותות יהדיצוי הם סיבות החמרה והאהבה וא"כ האהמה והחמרה הם דבר אחד באמת ושנירם מודים על האותות ורצוי הקודם. והחמרה אם היא תנועה היא תנועת הנפש בדבר הנחמד וכן האהבה היא תנועת הנפשי בדבר האחוב; והאותות הוא התחלת התנועה הזאת הנקרא אהבה או המרה.

נעם ה: אם היו האהבה והתפרה דבר אחר לא יהיו ההפכים שלהם נבדלים:
והשנאה היא הפך האהבה והבריחה היא הפך החמרה, תובב: גם בזה אין האפת
כדבדיהם, כי הבריחה היא תגועה גשמית הפכית אל הדריפה שאחרי החמרה לא
אל החמרה והפך החמרה היא המאום והתעוב שהם השנאה עצמה ההפכית: אל
האהבה, באופן כי כמו שהם רבר אחד כך ההפכים שלהם (שהם המאום והשנאה)
הם רבר אחד בעצמו, נעסה: אגטי רואה מי האהבה והחמרה הם רבר אחר
הם רבר אחד מאדם אבל אהבת המושג והבלתי מושג נראים לי נכדלים כדבריהם.

תוכב: נראים הם נבדלים ואינם כן כי אהבת המושג אינגו העונג ושמחת הדגאה במושג כדבריהם כי המשג מתענג ונהנה במושג, אבל ההנאה והעונג אינם אהבד כי א"א שהאהבה שהיא תנועה או תתחלת תנועה תהיה דבר אחד בעצמו עם העונג והשמחה שהם מנוחה תבלית וגבול התנועה וכש שיש להם מהלכים הפכים כי האהבה היא באה מהאוהב אל האהוב והעונג הוא נמשך מתאחוב להאוהב ובפרט מפני שהעונג הוא מהדבר המושג והאהבה היא תמיד אל הנחמר מהאוהב והיא לעולם אחת עם החמרה.

נעסה: הנה האהבה היא גם לדברים המושגים. חובב: ההשנה והפנין החה איננו חסר אבל התמרת עשירתן בעתיד היא חסרה והיא הנחמרת והנאהבת מבעל הכנין הרזה באופן כי השנת הרבר בהוה היא המעננת והעתידה היא הנחמרת והגאהבת וא"כ כין אהבת המשנ ובין אהבת הבלתי מושג הוא דבר אחר בעצמו עם החמרה אבל היא נבדלת מהעונג כמו שהעצב והיגון הם זולת השנאה או המיאום כי העצב הוא מהרע ההוה והשנאה היא כדי שלא לפבלו בעתיר. געמה: איר אתה מנית סדר אלו ההפעליות ? חוב ב: הראשון הוא אהבת וחמרת הרבר רמוב ותופכו הוא שנאה ומאום הרבר הרע, התקוה היא באה אחרי הארבה והחמרה שהיא לדבר מוב עתיד או נפרד, והיראה היא הפכה שהיא מהרע העתיד או נפרד וכשתתחבר התכוח עם האהבה והחמרה ימשך רדיפת הדבר המוב הנאהב, כמו כשתתחבר היראה עם השנאה והתעוב ימשך בריחת הרע השנאוי. התענוג והשמחה הם מהדבר המוב הנטצא והרבק והפכם הוא הצער והינון שהם מהרבר הרע התוה והרבק וההפעלות הזה האחרון ר"ל השכחה והשתג הוא הראשון בפחשבה כי כרי להשינו הארם אהב וחומה ומקוה ורודף ולכן תנות ותשקום הנפש בו וכשהושג בהוה הוא אהוב ונחמד בעיקר באופן כי בפוב ההשקפה והעיון, האהבה והחמרה הם בכל צר דבר אחר בעצמותם, גם שכפי רבור הרמון מין אחר מהאבה נקרא יותר ביחור חמדה ומין אחר נכרא יותר ביחוד אהבה ולא שני שמות אלו בלבד אלא אחרים ג'כ הם רומוים כלם על דבר אחר כי באפת מה שהוא נאהב הוא לפעמים נחשק ונרצה ונחשא ונתאב וכן הוא נחמר וכל אלו השמות ואחרים כיוצא בהם אעפיי שכל אחר סהם יתיחר לפין אחר מאהבה יותר מלזולתו מ"מ כולם הם מורים בעצמותם דבר אחר שואוא חמרת הרבר הנחמר כי מה שהוא מושג איננו נחמר ונאהב אלא החמרה והאחבה הם לעולם לדבר חבר לאוהב שהוא נראה לו מוב ולכן יחמוד ויאהב אם אינו 13 Dialog.

## ספר הויכות

אינו נמצא שימצא באמת חוץ לנפש כמו שהוא בנפש ושיהיה בפועל כמו שהוא בכח, ואם הוא בפועל ואינו מושג שיהיה מושג, ואם הוא מושג בהוה שיהיה מושג בכח, ואם הוא בפועל ואינו מושג שיהיה מושג, ואם הוא מחמרה ומהמין הזה לעולם כי ההשגה הזאת העתידה איננה עדיין במציאות והיא התמרה ומהמין הזה בעתיר רמו שהם בהוה, וכן היא אהבת הבריא את הבריאות והעשיר את העושר כי איננו מתאוה להרבותו בלבד אלא ליהנות ג"כ בו בעתיד כמו בהוה וא"כ האהבה כמו התמרה בהברת היא לדברים החמרים באיזה צד, ולכן אפלמון גדר האהבה שהיא התאות הדבר המוב ליהנות בו ולעולם כי במלת עולם נכלל חסרון ההתמרה.

נעם ה: עם היות שיתחבר עם האהבה איזה חסרון החסרה הנה היא סורה סציאות הדבר כי האהבה לעולם היא לדברים הנסצאים אבל החסרה באסת היא לדברים הבלתי מושנים וגם פעמים הרבה לבלתי נסצאים.

חוב ב: במה שאמרת שהאהבה היא לדברים הנמצאים האמת אתך לפי שהבלתי נמצא א"א לדכירו ומה שאינו ניכר א"א לאהוב אותו, אמנם מה שאמרת שהחמרה היא לפעמים לבלתי נמצאים שימצאו איננו אמת בהחלם. לפי שמה שאין בו שום צר מציאות א"א להכירו ומה שא"א להכירו א"א ג"כ לחמוד אותו וא"כ כל מה שנחמוד צריך שיהיה לו מציאות בנפש ואם הוא בנפש צריך נ"כ שיהיה חוץ לנפש באמת אם לא בפועל לפתות בכת בסבותיו שאל"כ תהיה ההכרה כוזבת א"כ מכל צד אין האהבה זולת החמרה.

נ עמה: הגה בארת לי היטב שכל אהבה היא חמרה ושהם לרברים שעם היות להם מציאות באיזה אופן, מ'מ יש להם איזה חסרון בהוה או בעתיד, אמנם נשאר לי ספק אחר כי עם שכל אהבה היא חסרה הנה לא נאמר שכל חסרה תהיה אהבה לפי שהאהבה נראה שאיננה מתפשמת אלא לאנשים או לדברים הגורמים איזה מין שלימות כמו הבריאות המעלה העושר החכמה הכבוד התפארת כי המנהג לאהוב ולחמוד דברים כאלה אבל יש כמה דברים אחרים מקרים ופעולות שכאשר יחסרו לא נאמר לעולם לאהוב אלא לחמוד אותם.

חוב: אל יפעוך השמות המורגלים אצל ההמון כי כמה פעמים שם אחר המשותף לענינים רבים הוא מתיחר לא' מהם בלבר וכן יקרה באהבה.

נעם ה: תן לי איזה דונמא בזה, חובב: שם הפרש הוא על כל רוכב בהמה אמנם הוא מתיחד לחרוצים ותומדי מלחמה על סוסים ושם הסוחר הוא לכל סונה איזה דבר אבל יתיחר לאשר אין להם אומנות זולתי המכח והממכר להרויח. כך שם אהבה עם היותו כולל לכל דבר נחמר הוא מתיחר לאנשים או לדברים הראשים שיש להם מציאות יותר קים ושאר הרברים נאמר שנהמוד אותם ולא שנאהבם להיות מציאותם יותר חלושה אבל באמת הם כלם נאהבים כי עם שלא אומר לאהוב הרבר שעדין איננו נמצא אומר שאאהב שימצא ואם לא קניתיו שאאהב לקנותו שוו היא כמו כן עצם בחינת החומר בחמרתי ר"ל שאם הרבר בלתי נמצא יחמור שימצא ואם הוא בלתי מושג שישינוהו ומ"מ להיות שם אהבה יותר נכבד הוא מתיחר בראשונה לאנשים הנמצאים ולדברים המעולים המושגים ולשאר הרברים נאמר שנאוה או נחמוד או נכסוף אותם יותר משנאמר שנאהוב"ונחשוק אותם שרם שמות מורים על נושא יותר חוק וחשוב. וכן המנהג ליחם האהבה אל הרברים והחמרה אל ענין המצאם או השנתם אעפ"י שבעצם רמו וכונת השמות היא אחת. ג עם ה: גם בזה הנחת את דעתי והריני מסכמת כי באנשים כל אהבה היא חמרה וכל חשרה היא אהבה אמנם בבע"ח הבלתי מרברים מה תאמר? כי אנו רואים שהם

שהם חוסרים מה שיחסר להם כדי לאכול או לשתות או כדי להתענג או החפשיות בהיותם גלכדים אבל אינם אוהבים אלא את הנמצא לפניהם בהוה כבניהם ואמותם והנקבות והמאכילים אותם.

חוב: גם הבע"ח מה שהם חומרים אוהבים שימצא לדם ומה שהם אוהבים חומרים שלא יאבר מהן וא"כ בכל רבר האהבה היא משתתפת עם החמרה וההאוה. געמה: אמנם צומר לך חובב אהבה שא"א לקרותה חמרה. חובב: איזו היא?

געם ה: האהבה האלקית, חוב ב: אבל זו היא חמרה יותר באמת כי האלקות הוא נחמד לאוהבים אותו יותר מכל שאר הרברים. געם ה: לא הבנתי אותי, אינגי אומרת מאהבתנו אל האל אלא מאהבתו אלינו ואל כל יצוריו. כי אמרת לי בספורנו השני שהאל אוהכ מאר את כל מה שהמציא ואהבה זאת בוראי לא תוכל לומר שתורה שום חמרון כי האל הוא בתכלית השלמות ולא יחמר לו שום דבר וכיון שאינה מורה שום חמרון א"א שתהיה חמרה שהיא לעולם (לפי רבריך) אל הדבר הבלתי מושנ.

חוב: רצונך לשומם כעסקי תהומות במים אדירים. דעי כי כל דבר שיאמר ויתיחם אלינו ואליו ית' איננו נבדל ורחוק ברמיזתו פחות ממה שהוא רחוק רוממותו משפלותינו. נעמה: הבאר כונתך יותר. חוב: נאמר שאדם אחר הוא מוב וחכם וזה ממה שנאמר גם על האל. אמנם אחרית החכמות והמוב האלקי הוא כיכ נבדל במעלה מהאנושי כערך מעלת האל על האדם כך האהבה שיש לאל אל הגברא אינה ממין אהבתנו וכן החמדה וזה כי שניהם הם הפעליות בנו ומורים על חסרון איזה דבר ובו יתעלה נמצא כל שלימות.

נעם ה: אני מאמינה לדבריך אבל אין תשובתך מספקת לשאלתי. וזה שאם יש לאל אהבה צריך שיאהב ואם יש לו חמדה שיחמוד ואם הוא חומר יחמוד מה שהוא חסר באיזה צר. חובב: האמת הוא שהאל אוהב ותומד לא מה שחסר לו אלא החסר למי שהוא אוהב והוא מתאוה שכל הדברים שנמצאו מאתו יגיעו אל השלימות ובפרט לאותו שלמות שבחוקם להשיג ע"י פעולוהם ומעשיהם. כמו באנשים ע"י מעשיהם המעולים וע"י חכמתם, וא"כ החמדה האלקית איננה הפעלות בו ואינה מורה אליו שום חסרון אבל לעוצם שלמותו הוא אוהב ומהאוה שיגיעו נבראיו לתכלית מדונת שלמותם אם הוא בלתי מושג להם ואם השיגוהו שיתענגו ויתאשרו בו לעולם, ובשביל זה הוא נותן לדם המיד כל עזר וסיוע. ועחה נעמי תפפיק לך זה? נעמה: הוא נאות בעיני אבל אינו מספיק לי מכל וכל.

חובב: מה הרצי עוד? נעמה: הגידה לי מה הוא המבריח אותנו ליחם לאל אהבה וחמרה בשביל חסרון זולתו כיון שאליו לא יגרע מאומה כי זה איננו נראה צורק מאר. חובב: דעי כי מענה זאת הכריחה את אפלמון לקים שהאלקות אין להם אהבה ושהאלבה איננה אלוק ולא דוגמא (אידיאה) מהשכל העליון ווה כי להיות האהבה לפי מה שגדרה הוא חמרת דבר יפה הגחמר הנה האלקות שהם יפים מאד ובלי חסרון א"א שיהיה להם אהבה ולכן דעתו היא שהאהבה היא (דימוניאי) שד גדול אמצעי בין האלקות והאנשים והוא הנושא ומעלה המעשים המובים והמחשבות המהורות מהאנשים אל האלקות ומביא מתנות ודרונות מהאלקות לאנשים לפי שהכל נעשה באמצעות האהבה ודעתו הוא שהאהבה אינה יפה בפועל שאם היתה כן לא תאהב את היפה ולא תחמרנו כי לא יחמור איש את המוש: לו אבל היא יפה בכח ואוהבת וחומרת את היופי בפועל באופן שהיא או אמצעי בין היפה ומכוער או מורכב משניהם כמו שהכח הוא מורכב בין דמציאות וההערר.

## ספר הויכות

נעמה: ואתה מדוע אינך מקים הדעת והמענות הללו של אפלמון שאהבת אותו כ"כ. תובב: איני מקיים דעתו בדבר זה כי (כמ"ש עליו אריסמו תלמידו) אעפ"י שאפלמון אהובנו ראמת הוא יותר אהוב אצלינו. נעמה: ודעתו זו מרוע אינה אמת אצלך? תובב: לפי שהיא עצמה מותרה את זה במקום אחר בהיותו מקיים שהמתבורדים בעומק את היופי האלקי נעשים אוהבים לאל, הראית לעולם נעמה אוהב שלא יהיה נאהב מאהובו? גם אריסמו בספר המדות צמד שבעל המדות והחכמה הוא מאושר ונעשה אוהב האל והאל אוהב אותו בהיותו דומה לו. ובכתבי הקדש נאמר שהאל הוא צדיק ואוהב הצדיקים ואומר שאוהב את כל אוהביו ואומר שהאנשים המובים הם בנים לה' והוא אוהב אותם כאב וא"כ איך תרצי להכחיש מציאות האהבה באל. נעמה: ראה דבריך מובים אבל אינם מישבים את הרעת בלי ראיה ואנכי לא שאלתיך מי הוא המניח מציאות אהבה באל אלא איזו מענה מכרחת להניח אותה בו כיון שהוא יותר נראה כדברי אפלמון שאינה נמצאת בו.

חובב: כבר נמצאת מענה מכרחת לזה. נעמה: הגידה נא לי? חובב: האל המציא כל הדברים, נעמה: זה אמת, חובב: ותמיד הוא מקימם שאם יעזבם כרגע מיד יהיו כולם לאין. נעמה: גם זה אמת, חובב: א"כ הוא אב אמת שהוא מוליד את בניו ואח"כ בהשתדלות גדולה מחיה אותם, נעמה: אב אמיתי, חובב: א"כ אמרי נא אם האב לא יתאוה איך יוליד לעולם? ואם לא יאהב הבנים הנולדים איך יקיימם תמיד בתכלית ההשתכלות?

נעמה: הדין עמך חובב ואנכי רואה שאהבת האל לנכראים היא גדולה מאהכת הנבראים זה לזה ולאל כמו שהיא אהבת האב והאחים האחד לחבירו אמנם זה שיקשה לי הוא כי האהבה והחמרה המורים תמיד על חסרון אין אצלי גם אחד שתורה אותו באהוב ולא באוהב כמו שאמרת שהיא באל, הנידה נא אם ידעת כיוצא בה אצלינו.

חוב: דוגמת אהבת האל לתחתונים היא אהבת האב אל הבן הגשמי או הרב אל החלמיד שהוא בנו הרוחני וכן ידמה לה אהבת אוהב מעולה לחבירו. נעמה: באיזה אופן? והרי אינם רומים במה שחמרת האב להיות לעולם עם בנו והאוהב עם אוהבו. כי זה מורה חסרון הנאה מתמדת באוהב מה שלא יצדק באל. חוב: גם שלא תדמה לה בזה מ"מ תדמה לאלקית במה שאהבת האב היא תלויה מאד בהיותו חומר שיהיה לבן כל מוב שיחסר לו שזה מורה חסרון בבן האהוב ולא כאב האוהב וכן הרב מתאוה מעלת וחכמת התלמיד שהם חסרים מהתלמיד ולא מהרב ואוהב אחר מתאוה שאהובו ישיג האושר החסר לו ויהנה בו לעילם האחת כי אלו אוהבים כשתניע תאותם ממוב האהובים הם משיגים שמחה מעננת שלא היתה להם קודם וזה לא יארע באל כי מההתחדשות שלימות נבראים האהובים מכל הפעלות ובלתי משתנה לעולם ומלא שמחה וחדוה ערבה ועונג נצחי, זולתי בהתחלפות הוא בזה כי שמחתו היא מתגלה ומאירה בבניו ואוהביו כשהם שלמים. ולא בהיותם בלתי שלמים.

נעם ה: מאר נאות אלי הענין הזה אבל איך אפלמון המפורסם בחבמה הכחיש מציאות אהבה באל? חוב ב: ממין האהבה שרבר אפלמון בספרו המכונה (קונויויאו) (וסימפוסיאו) שהיא האהבה המשותפת לאנשים צדקו דבריו שא'א שתמצא באל. אבל מהאהבה הכוללת שאנו מדברים בה יהיה כזב המאמר שלא תמצא באל. נעמה: תבאר לי ההבדל הזה. חוב ב: אפלפון לא רבר בם' ההוא אלא מפין האהכה הנמצאת באנשים הנגבלת באורב ולא באהוב כי זאת היא הנקרא אהבה בעצם וראשונה ואותה הנגבלת באהוב נקרא (אמיציציאה וביניוולינציאה) וזאת (ר"ל הנגבלת באוהב) היא שברין גררה שהיא חמרת יופי וארר שאינה נמצאת באל לפי שהחומר היופי הוא בלתי מושג לו ואיננו יפה והאל שהוא היפה בתכלית לא חמר אליו יופי וא"א שיתאוה לו אבל אנתנו שאנו מדברים מאהבה בשיתוף צריך שנכלול בה רנגבלת באוהב המורה חמרון בו ולא באוהב ולכן לא גדרנו אותה שתהיה ממדת דבר יפה (כדבר אפלפון) אלא אמרנו שהיא חמדת איזה דבר מוב שאפשר שלא יחמר לאוהב שכיוצא בה היא אהבת האל ליצוריו חמדת המוב שלהם לא את שלו, ומהמין השני הזה מאהכה מסכים ואומר אפלפון וכן אריסמי שהאנשים המעולים והחכמים הם אוהבי האל ואהובים מאתו מאוד מפני שם אהבה כולל כל חמרה מאיזה דבר ומאיזה חמור אלא שבפרט נאמר לחמדת כי שם אהבה כולל כל חמרה מאיזה דבר ומאיזה חמור אלא שבפרט נאמר לחמדת דבר יפה בלבד. באופן כי הוא לא הרחיק ושלל כל מין אהבה מהאל אלא זאת הפרטית שהיא חמרת יופי.

נעם ה: מוב בעיני שישאר אפלמון צודק במאמרו בלי סהירה. אבל אינו גראה שהגדר שנתן הוא אל האהבה לא יכלול אהבת האל כמו שכיון כי נראה לי שיכללנה כמו הגדר שנתת אתה.

חוב: באיזה אופן, נעם ה: כמו שאתה (באמרך שהאהבה הוא לדבר מוב) רצונך שירסר לאוהכ או לזולתו האהוב ממנו כך באמרי שהאבה היא חמרת דבר יפה כדברי אפלמון ארצה שהיופי ההוא יחסר אל האוהב או לזולתו האהוב מאהו לא לאוהכ ובזה יהיה גדר כולל אהבת האל. חובב: את מועה כי תאמיני שהיפה והמוב הם דבר אחר מכל צר.

געםה: ואולי אתה עושה איזה הברל בין דמוב והיפה? חובב: כן בוראי.
געםה: באיזה אופן? חובב: המוב יוכל החומד לחמוד אותו לעצמו או לאהובו.
אבל היפה בעצם יחמרנו לעצמו בלבר. נעםה: מאיזה מעם? חובב: לפי שהיפה הוא מיוחד לאוהב אותו כי מה שהוא נראה יפה לאחד אינו נראה כן לאחר ולכן היפה אצל אחר אינו יפה אצל אחר אמנם המוב הוא משותף ולפי הרוב מה שהוא המוב הוא מוב אצל רבים וא"כ החומד את היפה לעולם הוא חומרו לעצמו כי יחמר לו אבל החומד המוב אפשר שיחמרנו לעצמו או לאהובו. נעםה: איני רואה זה ההבדל, כי כמו שאתה אומר שהיפה הוא גראה כן לאחד ולא לאחר כך אומר גם אני באמת שאיזה דבר יראה מוב לאחר ולא לאחר והנך רואה כי ארם בעל פחיתות שופט את הרע מוב ולכן ירדפנו, והמוב רע ובורת ממנו וההפך בבעל מעלה באופן כי מה שיארע אל היפה יארע גם אל המוב:

חוב: כל הברואים בשכלם ושרצונם ישר וממוזג שופמים המוב למוב והרע לרע כמו שכל הכרואים בחוש המעם ימתיק להם המתוק ויימר להם המר. אבל לחולים ונפסדים בשכלם ושרצונם בלתי ישר נראה להם המוב רע והרע מוב. כמו שלחולים ימר להם המתוק ולפעמים ימתק להם המר וכמו שהמתוק אעפ"י שיימר לחולה אינו כן באמת כך המוב עם שהנפסר בשכלו יחשבהו רע באמת איננו כך.

געמה: ואין הרבר כן ביפה? חוב ב: לא בודאי לפי שהיפה איננו אחר בעצמו אצל כל המעולים והבריאים בדעהם כי עם שהיפה הוא מוב אצל הכל הנה אצל אחר מהמעולים הוא כ"ב יפה שהוא מתעורר לאהוב אותו ואצל אחר הוא פוב מוב אבל לא יפה ולא יתעורר לאהוב אותו וכמו שהמוב והרע ברצון דומים אל המתוק והמר במעם, כך היפה והבלתי יפה ברצוז דומים אב הערב והבלתי ערב במעם והכעור דומה אל הנתאב המתועב והנמאם בחוש המעם, ולכן כמו שנמצא דבר שאצל כל הבריאים הוא מתוק אבל יהיה ערב לאחר ולא לאחר כך נמצא איזה דבר או איזה אדם שיהיה מוב אצל כל המעולים אבל לאחר יהיה נראה יפה כ"ב עד שיתעורר לאהיב אותו ולאחר לא יהיה כן, ולכן הראי שהאהבה הפעלית המעוררת את האוהב היא לעולם אל דבה יפה וממנה בלבר דבר אפלטון (ישללה מהאל) וגדר אותה שהיא חמדת יופי ר"ל חמרת להתאחר עם בריה יפה או עם רבר יפה כרי להשינו כמו עיר יפה גן יפה סום יפה עץ יפה מלבוש יפה מרגלית יפה שרברים הללו יחמוד האדם להשיגם או כשהשיגם להתאחר בהם תמיד והם מורים תמיר על חסרון בהוה ובעתיד כאוהב ואהבה זאת היא שאמר אפלטון שאיננה באל לא שלא ימצא שום אהבה באל אלא שלל מכנה זאת לפי שאינה בלי כחניות הפעלות וחסרון הבלתי נמצאים באל ואמר שהוא שר (רימוניאו) גרול לפי שהשר לדעהו הוא אמצעי בין הרוחני ושלם בהחלמ ובין הגשמי בהחלט הבלתי שלם וכן כחות ורפעליות הנפש האנושית הם אמצעים בין הפעילות הגשטיות בהחלם ובין הפעילות השכליות האלקיות ובין היופי והכיעור לפי שהכח היא אמצעי בין ההערה ובין המציאות בפועל. ומפני שאהכה היא הגרולה שבהפעליות הנעשיות לכן כראה שד גדול אמנם האהבה בשיתוף ובכלל אינה בדברים המובים והיפים בלבד אלא גם במובים שאינם יפים והיא נחשבת אל המוב בכל כללותו יהיה יפה או מועיל או נאות או ערב ממין אחר שימצא ולכן תהיה לפעמים לדברים מובים החסרים לאוהב ולפעמים החסרים לאהוב ומזה המין השני היא אהבת האל ליצוריו כדי להשליםם בכל דבר טוב שיחסר לדם. נעם ה: יש שום אחר מהקדמונים שגדר האהבה בשיתופה נמשכת אל המוב בכל כללותו.

חובב: מה נכקש ומה נדרוש יותר ממ"ש אריסטו במידות? כי האהבה אינה אלא רצון מוב לאיזה דבר ר"ל לעצמו או לזולתו. ראי איך כדי לעשותה משותפת לכל מין אהבה לא גדרה ביופי אלא במוב ובלשין צח וקצר כלל שני מיני האהבה בגדר הזה. כי אם האוהב רוצה המוב אל עצמי הוא חסר לאוהב ואם ירצהו לזולתו הוא חסר לאהוב בלבר כמו שהיא אהבת האל, א"כ אריסטו שגדר האהבה בכלל במוב כלל האהבה האלוקית ואפלמון אשר גדרה בפרט ביופי לא האהבה הבלל שהיפה אינו מורה חסרון אלא באוהב שהדבר ההוא נראה יפה.

נעם ה: הנדר הזה של אריסטו איננו מחישב אצלי כ"כ כמו אצלך. תובב: למה זה. נעם ה: לפי שהאהבה האטיתית נראה לי שהיא לעולם לרצון טוב לעצטו ולא לזולתו וזה כי התכלית הטיוחר והאחרון לפעולות האדם או זולתו הוא להשיג העונג והשלימות והטוב הטיוחד לו ובשביל זה יפעל כל פועל ואם הוא רוצה טוב לזולתו הוא בשביל העונג הנמשך לו מהטוב של הזולת ההוא. וא"כ כונתו באהבה היא העונג שלו אבל לא של זולתו כמאמר אריסטי.

חוב ב: צודק ועמוק הוא מאמרך זה כי התכלית המיוחר והאחרון לפעולת כל פועל הוא שלמותו וענוגו והצלחתו ומובו ולא בלבר המוב שרוצה האוהב לאהובו הוא בשביל העונג שהוא משיג בו אבל גם לפי שהוא מקבל אותו המוב עצמו שמקבל אהובו אחרי כי הוא אינו אוהב של אהובו בלבר אבל הוא ג"כ עצם האהוב לכן המוב של האהוב הוא שלו בעצם, וא"כ בהיותו חפץ מוב האהוב הוא חפץ את שלו ואת יודעת כי האוהב הוא מתהפך ומשתנה בעצם האהוב. ולכן אומר עוד מאבות האהוב הם שלו באמת יותר ממובות האוהב עצמם והם שלו באמת יותר מובות האוהב עצמם והם שלו באמת יותר

ממה

מסה שיהיו של האהוב אם האהוב הוא אוהב את האוהב בצרופיות והההפכות לפי שאז רמוב של כל אחד מהם הוא בעצם של חבירו ונברל מאתו, ולכן שנים האוהבים זה לזה בהתהפכות ומבוב אינם באמת שנים.

נעסה: וכמה המ? חובב: או אחד בלבד או ארבעה, נעסה: שהשנים יהיו אחד ידעתי זה לפי שאהבה מאחדת שני האוהבים ועושה אותם אחד אמנם איך יהיו ארבעה? חובב: בהתהפך כל אחר מהם בחבירו כל אחד מהם נעשה שנים ר"ל אהוב ואוהב יחד וב' פעמים שנים הם ארבעה וא"כ כל אחד מהם הוא שנים ושנים דם אחד וארבעה, נעסה: יפה בעיני האחדות והריבוי של שני האוהבים אבל לזה הוא יותר זר בעיני שיאמר ארסטו שאחד ממיני האהבה הוא לרצון מוב לזולתו. חובב: ארסטו כבר דניח שתבלית האהבה הוא לעולם טוב האוהב אלא שזה או הוא מוב לו מיד. או הוא מוב לו ע"י הזולת שהוא ראהוב והוא מבאר שהאהוב הוא עצמו האוהב, נעסה: הבאור הזה לגדר של ארסטו אסכים לך עליו אבל א"כ הוא לא יכלול האהבה ראלקית כמו שאמרת.

תובב: למה? נעמה: לפי שאם האל אוהב את מוב יצוריו כאשר אמרת הנה בזה יאהב את מובו ולא יורה על חסרון המוב ההוא הנחמד בנוצר לבר אבל גם בעצמו והוא שכר. חובב: כבר רמותי אליך במה שכרם כי חסרון ופחיתות הפעול מביא כרמות רושם של פחיתות או פגם לא בפועל אלא בהצמרפות המעשה שיש לו עם הפעול, ובאופן זה יתכן לומר כי בהיות האל אוהב את שלמות נבראיו הוא אוהב את שלמות ההצטרפות של פעולותיו האלקיות שהפחיתות של הנברא מביא בו כמו רושם של פתיתות והשלמות שלו מורה שלמות ההצמרפות ההוא. ולכן הקרמונים אומרים שהצריק משלים את זוהר האלקות והרשע פוגם אותו וא"כ אסכים לך כי בהיות האל אוהב את שלמות מעשהו האלקי והוראת החסרון שבאהבה זו אינו במהותו (חלילה) אלא בצל ההצמרפות של הבורא לנברא כי בהיוהו אפשר להתפגם בשביל פחיתות ברואיו הוא מתאוה שלמותו שיהיה בלי פגם ע"י התאותו שלמות ברואיו. נעם ה: יפה בעיני הריוק הזה, אמנם אתה אמרת בספורנו הראשון כי האהבה היא חמרת אחרות והגדר הזה יחבק אהבת האל שהוא אהבת מוב יצוריו אבל לא להתאחר עמרם כי אין גם אחר שיחמור להתאחר אלא עם מי שיחשבהו יותר שלם ממנו. חובב: אין אחר שיחמוד להתאחד אלא עם מי שבהיותו מתאחר עמו יהיה שלם יותר ממה שהוא בלי התאחדותו וכבר אמרתי לך שההצמרפות של המעשים האלקים הוא יותר שלם כאשר הגבראים בשביל שלמותם הם מתאחדים עם הבורא, אמנם האל אינו מהאוה ההאחרו עם ברואיו כשאר האוהבים עם אהוביהם אלא הוא חומר ומתאוה אחרית הנבראים באלקותו כדי שבזה יהיו שלמים לעולם ותהיה בלתי פגומה ההצמרפות של פעולת הבורא אל ברואיו.

נעמה: נתישבה דעתי בזה אבל מה שערין יש לי בו מבוכה הוא כי אתה עושה הבדל גרול בין היפה שגרר בו אפלמון את האהכה ובין המוב שגדר בו ארסמו ולי נראה כי באמת היפה והמוב הם דבר אחר בעצמו.

חובב: את מועה כזה. נעמה: איך תכחיש שכל יפה לא יהיה מוב? חובב: איני מכחישו אכל המנהג המוני להכחישו, נעמה: באיזה אופן? חובב: אומרים שכל יפה אינגו מוב לפי שיש איזה דבר הגראה יפה והוא רע באמת וכן איזה דבר הגראה כעור הוא מוב, נעמה: אין מקום לזה המאמר וזה כי למי שנראה לו הדבר יפה ג"כ נראה לו מוב מהצר שהוא יפה ואם באמת הוא מוב הוא באמת יפה והדבר הגראה כעור נראה ג"כ רע מהצד שהוא כעור ואם באמת הוא מוב

מוב באמת אינו כעור. תוב: הימבת לשטון נגדם, אם כי כמו שאמרתי בנראה יש מקום אל היפה יותר מאל המוב ובמהות יש מקום אל המוב יותר מאל היפה אמנם להשיב לך אומר כי גם שכל יפה הוא מוב כמו שאמרת או שיהיה כן במהות או לפי הנראה חנה אין כל מוב יפה.

נעם ה: איזו מוב איננו יפה. חובב: המאכל והמשקה המתוק והבריא הריח הערב האויר הממוזג הם מובים ואינם נקראים יפים. נעם ה: גם שלא נקראים יפים אאמין שהם יפים שאל"כ יהיו כעורים והיות הרבר מוב וכעור נראה"לי סתירה.

תובב: ראוי שתרקדקי יותר בדיבורך נעמה כי מוב וכעור יחד לא יצדק באמת אבל לא יהאמת שכל דבר בלתי יפה יהיה כעור. נעמה: א"כ מה הוא? תובב: הוא לא יפה ולא כעור כמו שאת רואת באנשים שרטוב והיפה נופל בדם ויש קצתם שאינם יפים ולא כעורים כל שכן בכמה מיני דברים מובים שאין יופי וכעירות נופל בהם כאותם שזכרתי לך שבאמת אינם יפים ולא כעורים. אמנם יש הבדל בין האנשים ואותם הדברים כי באנשים נאמר שאינם יפים ולא כעורים כשדים יפים מצד אחר וכעורים מצר אחר באופן שאינם כלם יפים ולא כלם כעורים אבל הדברים המובים שאמרתי לך אינם יפים ולא כעורים לא בכל ולא במקצת. נעמח: ההרכבה מהיופי והבעירות באנשים א"א להכחישה אבל ההרכבה גע מח: ההרכבה מהיופי והבעירות באנשים א"א להכחישה אבל ההרכבה

מתרברים המוצים שאינם יפים ולא כעורים רצוני שתתן לי ממנה איזה משל או הוכחה יותר מבוארת. ח ו ב ב: אינך רואה רבים שאינם חכמים ולא סכלים? נ ע מ ה: הוכחה יותר מבוארת. ח ו ב ב: אינך רואה רבים שאינם חכמים ולא סכלים? נ ע מ ה: וא'כ מה דם? חו ב ב: הם מאמיני האמת וצורקי הרעת לפי שמאמיני האמת אינם חכמים בעבור שאינם יורעים מצר המחקר והחכמה ואינם סכלים לפי שהם מאמיני האמת ודעתם צורקת בו כך יש כמה דברים מובים שאינם יפים ולא כעורים. נע מ ה: א"ה היפה איננו בלבד מוב אלא מוב עם איזה תואר או תוספות?

חובב: כן הוא, נעם ה: ואיזוהי התוספת? חובב: היופי, לפי שהיפת הוא מוב אחר שיש לו יופי-ודמוב שהוא בלתו איננו יפה. נעמה: מהו היופי? נותן הוא תוספת אל המוב מלבר המוב שלו, חובב: יצמרך רכוש גדול לבאר או לגדר מהו-היופי כי רבים רואים אותו ומרברים בו ואינם מכירים אותו.

נעם ה: מי הוא זה׳ שאינו מבחין בין היפה והביעור. חובב: כל אדם׳ מביר היפה אמנם מעמים הם המבירים איזהו אותו רבר שבשבילו כל היפים הם יפים והוא הנכרא יופי. נעמה: הנידהו לי, חובב: הדעות מתחלפות מאף בנדרו ונראה לי שאינו מן הרכרה להודיעם לך עכשיו ולברר הצודק מן הכוזב כי אין זה פתיחם פאר לעניננו וכש כי בפה שיבוא אולי נצפרך לדבר ביופי יותר באורד, ועתה אומר לך בלבד הנדר הכולל והאמיתי שלו, היופי הוא חן שבהיותר מענג את הרצון בדכרתו הוא מעורהו לאדוב ואותו הרבר או האדם הטוכ שנמצא בו זה החן הוא יפה, אמנם הרבר המוב שאיננו בו איננו יפה ולא כעור, איננו יפה לפי שאין בו חן ולא כעור לפי שלא חסר ממנו המוביות. אמנם הדבר שיחפרו ממנו שניהם החן והמוביות אינו בלבד בלתי יפח אבל הוא רע וכעור כי בין היפת והבעור יש אמצעי אבל בין המוב והרע אין אמצעי באמת. לפי שהמוב הוא מציאות ודרע הוא העדר. נעמה: לא אמרת לי שהכח הוא-אמצעי בין רמציאות וההערר? היו ב ב: הוא אמצעי בין המציאות בפועל השלם ובין ההעדה המוחלם אבל חבת הוא מצואות בעיך אל ההערר המוחלם והוא העדר בערך אלי המציאות בפועל, באופן שהוא אמצעי נערך מורכב מההעדר ומהמציאות בפועל כמר שהאהכח (כנוכר למעלה בשם אפלטון) היא אמצעי בין היפה ורכיעור אבל

לא מפני זה יפול אמצעי בין המציאות וההעדר שלו כי בין הקנין וההעדר שלו א"א שימצא אמצעי לפי שהם סותרים זה את זה והכת הוא קנין כערך אל ההעדר המוחלט וא"א שיפול אמצעי בינידם. וכן הוא העדר בערך אל הקנין הנמצא בפועל וא"א שיפול אמצעי בינידם. ולכן ימצא אמצעי בין היפה והביעור אבל לא וא"א כמו כן היות אמצעי בינידם. ולכן ימצא אמצעי כין היפה והביעור אבל לא בין המוב והרע המוחלט. נעסה: נכון בעיני הגדר הוה אבל רצוני לידע מרוע אין החן הזה נמצא בכל דבר מוב.

חוב ב: במוחשי כל התושים החצונים נמצאו דברים מובים מועילים ממוזגים וערבים, אמנם החז שיענג ויעורר הנפש לאהוב (שהוא נקרא יופי) אינו נמצא במחשי השלשה חושים החמרים שהם המעם והריח והמשוש אלא במוחש שני החושים הבריא והשמע באופן כי האוכל והמשקה המתוק והבריא ודרית הערב ואויר הגעים ופועל התשמיש הממוזג עם כל מוביותם מתיכותם וערבותם ותועלתם ההכרחי לחיי הארם והבע"ח אינם מפני זה יפים לפי שכמוחשים החמרים הרם לא נמצא חז או יופי בי בחושים הנסים הללו לא יוכל לעבור החז והיופי אל הנפש לעננה או לעורוה לארוב את היפה אכל הוא נמצא בלבר במוחשי הראות כמו שהם הצורות והדמיונות היפות וציורים יפים וסדר יפה בחלקים בעצמם בערך אל הבל וכלים יפים ונערכים וכראים יפים ואור יפה ובהיר ושמש יפה וירח יפה וכוכבים יפים ורקיע יפה כי במוחש הראות לרותניותו נמצא בו החן שהוא נכנם ועובר בעינים הרותניים ובהירים לענג את הנפש ולעוררה לאהוב רבוחש ההוא והוא הנכרא יופי, וכן הוא נמצא במוחש השמע כמו מליצה יפה קול יפה דבור יפה שיר יפה נגון יפה ערך ויחם יפה כי ברוחניותם של אלו נמצא חן שהוא מעורר את הנפש אל העונג והאהבה ע"י החוש הרוחני שהוא השמע וא"ב ברברים המובים שיש להם רוחניות והם מוחשי החושים הרוחניים נמצא בהם חן ויופי, אמנם בדברים השובים החסרים מאר ובמוחשי החושים החסרים לא נמצא בהם חן של יופי ולכן גם שהם מובים אינם יפים.

נעם ה: אולי יש בארם כח אחר שישיג היפה מלבר הראות והשמע? חובב: כחות ההברה שהם רותנים יותר מאלו מכירים את היפה יותר מאלו. נ ע מה: אלו הם? חוב ב: הרמיון שהוא מרכיב ומבחין וחושב דברי החושים הוא מביר כמה מעשים ופעולות ודברים פרטים בעלי חן ויפים שהם מעוררים את הנפש לתענוג של אהבה והרי אומרים מחשבה יפה המצאה יפה וכיוצא. ויותר מאד מזה הכח השכלי הוא מכיר את היפה כי הוא משיג חז ויופי כולל בלתי גשמי יבלתי נפסר בגופים הפרטים הנפסרים המעורר יותר את הנפש אל התענוג והאהבה כמו שהם הלמודים והתורות והמעלות והתכמות האנושיות שכלם נכראים יפים ונאים כמו שנאמר למור יפה תורה יפה חכמה יפה. אמנם ההכרה העליונה שבארם היא בהתפשמ והפרד השכל מהגשמיות כי בעיונו בחכמת האל ובדברים הנברלים מהתומר הוא מתעננ ופתעורר לאהוב את החן והיופי העליון שבבורא וביוצר הכל שע"י זה הוא מגיע להצלחתו (העליונה) האתרונה. איכ נפשנו היא מתעוררת מן החן והיופי הנכנם אליה בעינים ובשמע ובמחשבה ובכח השכלי ובשכל המופשט לפי שבמושניהם של אלו לרוחניותם נמצא בהם חן המענג ומעורר הנפש לאהוב מה שלא נמצא במושגירם של שאר כחות הנפש מפני חמריותם, וא'כ המוב כדי שיהיה יפה אעפ"י שבוא נשמי צריך שיהיה לו עם המוביות איזה צר רוחניות של חן באופן שבעברו ע"י הכחות הרוחנים והכנסו בנפש יוכל לענגה ולעוררה לאהוב הרבר היפה ההוא וא"כ האהבה האנושית שכה הוא עיקר דבורנו היא באמת חמרת דבר יפה (כמאמר אפלמוז Dialog.

## ספר הויכות

אפלמון) וככלל ושתוף היא חמרת דבר מוב (כמאמר ארסמו). נעמה: די לי בסיפור זה ממרות הארבה שיהיה לי מבוא לדבר על מולדה ועתה בוא להשלים כונתי והשיבני על הרמש שאלות ששאלתי לך בזה. חוב ב: שאלתך הראשונה היתה אם הארבה נולדה ר"ל אם יש לה התחלה ומבה פועלת או אם היא ראשונה נצחית בלתי נבראת מזולת? ואני משיב לך כי הוא מתויב שתהיה הארבה נמשכת מזולתה ושא"א בשום אופן שתהיה ראשונה בנצחיות אלא צריך להאמין שיהיו אחרים קורמים לה בסדר ומבה.

נעם ה: הודיעני המעם, חוב ב: יש לזה כמה מענות, ראשונה לפי שהאוהב קידם לאהבה כמו הפועל לפעול וכן האוהב הראשון צריך שיקרם ויסבב האהבה הראשונה, נעם ה: נכון הוא זה שיקרים האוהב אל האהבה שהוא מוליד באוהבו לכן האדם יכול להמצא בלי אהבה אבל לא האהבה בלי האדם ועתה הגידה לי שאר המענות,

חוב: כמו שהאוהב קורם אל האהבה כך האחוב קודם לה שאם לא ימצא תחילה ארם או דבר נאהב לא היה אפשר לאחוב ולא תמצא האהבה. נעסה: גם בזה הרין עמך כי האהבה תחובב מהאוהב כמו מהנאהבים כי א"א שתמצא בלי ארם או דבר נאהב. אמנם הדבר הנאהב אפשר שימצא בלי אהבה ר"ל כלי היותו נאהב. ובאמת נראה כי האוהב והנאהב הם התחיות וחבה אל האהבה. חוב: מה הפרש נראה לך נעמה שימצא בזה בין האוהב והנאהב ואיזה משניהם נראה לך שיהיה סבה ראשונה אל האהבה?

נעםה: האוהב נראה לי שהוא הפועל כמו אב ושהגאהב המקבל והמהפעל כמו האם כי כפי השמות אוהב הוא פועל ונאהב מתפעל וא"כ האוהב הוא סבה ראשונה אל האהבה והנאהב סבה שנית.

תוב: יותר את יודעת לשאול מהשיב כי הדבר בהפך לפי שהנאהב הוא סבה פועלת מוליד האהבה באוהב והאוהב מקבל אהבת הנאהב באופן כי בנפש הנאהב הוא האב האמתי לאהבה שהוא מוליד כנפש האוהב שהיא האם היולרת את האהבה שנתעברה הימנה מהנאהב והאהבה היא נגבלת בנאהב שהוא היה התחלתו בהולדה וא"כ הנאהב הוא סבה ראשונה פועלת צורית ותכליתית אל האהבה כמו אב שלם והאוהב הוא סבה חמרית בלבר כמו אם מעוברת ויולדת וזהו מה שרצה אפלמון כשאמר שהאהבה היא לידה (פרמו) ביפה ואת יודעת כי היפה הוא הנאהב שבהיות האוהב מעובר ממנו הוא יולד את האהבה ברוגמת האב היפה והנאהב ואליו הוא מישר ומדריך אותו שהוא הכליתו האחרון.

נעמה: היתי פועה בזה ופוב בעיני לדעת האפת אבל מה תאפר מרמז ופתרון השפות שהמעו אותי? כי אוהב ר"ל פועל ונאהב מתפעל?

חוב ב: כך הוא האמת לפי שהאוהב הוא פועל אל עבודת האהבה אבל לא אל הויתה, והאהוב הוא מקבל עבודת האוהב ואני שואל מאתך איזהו יותר חשוב העבר או הנעבר המרוצה או המרצה המכבר או המכובר? בודאי שתאמרי כי אלו הפועלים הם לממה (ר"ל פחותים) מאלו המקבלים כך הוא האוהב כלפי הגאהב כי האוהב הוא עובד ומכבר ועושה רצון הנאהב. נע מה: זה יצדק באוהבים שהם פחותי הערך מהנאהבים אבל כשהאוהב הוא באמת יותר מעולה מהאהוב ראוי שיהיה המאמר בהיפך ר"ל שהאוהב ראוי שיהיה כאב וראש אל האהבה והנאהב כמו אם פחותה. חוב ב: עם שיש מהאוהבים אשר בעם יותר חשובים מהאהובים מבעל מהאשה והאב מהבן והרב מהתלמיד והמפיב מהמקבל המוב ובררך יותר

יותר כולל העולם השמימי מהארצי והרוחני מהנשמי ולבסוף האל מברואיו הנאדבים מאתו מים כל אוהב מצד שהוא אוהב הוא נומה אל האהוב ועימר לפניו כמי הפחות אל המעולה לפי שהאהוב מוליד ומניע האהבה והאוהב הוא מתנועע ממנו. נ ע מ ה: ואיך יתכן שהעליון יהיה נמוי ומשועבר אל התחתון?

חובב: כבר אמרתי לך שכל מי שאוהב ועושה איזה דבר הוא בשכיל שלמות עצמו ושמחתו ועונגו ואעפ"י שהדבר הנאהב בעצמו איננו כ"כ שלם כמו האוהב, הוא נשאר יותר שלם כשהוא מאחד עמו הנאהב או לפחות הוא בשמחה ועונג יותר, והשלמות הזו החדשה והשמחה או העונג שקונה האוהב באחדות הנאהב בין שיהיה יותר חשוב או פחות, הוא העושה אותו שיהיה נמוי לאותו הנאהב ולא מפני זה הוא נשאר חסר ופחות במעלה או שלמות אבל הוא נשאר ביותר בעבור אחדותו עם הנאהב, באופן כי לא בלבד האוהב לאיזה אדם הוא נומה אליו בשביל השלמות או השמחה שהוא משיג באחדותו אבל גם מי שיאהב כל איזה דבר הוא נומה אליו בעבור מה אליו להשינו בעבור מה שהוא מרוית בעצמו כשישינהו.

נע מה: הבנתי זה, אמנם מה תאמר כשהם שנים האוהבים זה את זה האהבה מתהפכת וכל אחד מהם הוא אוהב ונאהב בשוה? האם כל אחד הוא תחתון ועליון אל תבירו שהוא מאמר הסותר את עצמו?

תובב: אין זה סתירה אבל הוא אמת שכל אחד מהם מצד שהוא אוהב הוא פחות מחבירו ומצד שהוא נאהב הוא נעלה ממנו.

נעמה: א"כ יהיה האחר עצמו מעולה יותר מעצמו? חובב: גם זה אמת שכל אהוב (שהוא ג"כ אוהב) הוא עליון אל עצמו מצד שהוא אהוב ואם אולי יאהב אחד לעצמו יהיה עליון עצמו הגאהב אל עצמו האוהב וכבר אמרתי לך כשרברנו משותף האדבה כי ארסמו (לדעת בן רשר) סובר שהאל הוא מניע את הגלגל הראשון היומי והוא מניע בעבור אהבת דבר יותר מעולה כמו יתר הגברלים מניעי שאר הכרורים. ולהיות שאין שום נמצא מעולה מהאל אלא פחות מצנו צריך לומר שהאל מניע הגלגל העליון ההוא בעבור אהבת עצמו ושהיות האל נאהב את עצמו היא (בחינה) יותר מעולה מהיותו אוהב את עצמו עם שמהוחו היא אחדות ששומה כפי מה ששמעת ממני אז יותר באורך. ולכן אם האל אחדותו הפשום הוא עליון ונעלה מצד שהוא נאהב מעצמו יותר ממה שהוא מצד היותו אוהב את עצמו כ"ש שיהיה זה בשני אוהבים אחרים שכל אחר יוכל להיות יותר נעלה בהיותו נאהב מבהיותו אוהב ולא בלבר לזולתו אלא גם לעצמו. נעם ה: כבר נתישבו נאהב מענותיך אם לא הייתי רואה אפלמון אומר ההיפך בפירוש.

חוב ב: מהו זה שאומר בהפך. גע מה: בספר שלו המכתה (קונויםו) אמר כי האוהב הוא אלוקי יותר מהנאהב אחרי כי האוהב להיותוא והב הוא יותר רצוי לאל ולז"א שהאלוקות הם יותר קרובים ומטיבים אל האוהבים העושים דברים גדולים בעד האוהבים ממה שהם אל האוהבים בעשותם דברים עצומים בעבור האוהבים ונתן דונמא (מאלנסטיי) כי מפני שרצה למות בשביל אהובו גדלוהו האלוקות והדרוהו אבל לא הוליכורו באיים המעולים כמו שעשו (לאקיליי) לפי שרצה למות בשביל אוהבו. חוב ב: אליו הדברים שזכר אפלטון הם מהבחור (פיררו) תלמידו של (סוקראמו) שהיה אומר כי האהבה היא אלוק גדול יפה בתכלית ולהיותו יפה מאד הוא אוהב הדברים היפים ובעבור שהאהבה היא באוהב כי הוא נושאה המיוחר שוכנת בתוך לבו כמו הולד בבמן אמו היה אומר (פיררו) כי האוהב בעבור האהבה האלקית שיש לו הוא נעשה אלוקי יותר מהאהוב שאין לו בעצמו אהבה אלא הוא מולידה

מולירה באותב בלבר ולכן האלוק של האהבה עוזר האותב יותר מהאהוב ולכן האלקות עוזרים האהובים העיברים את אוהביהם כניאה (מאקילו) יותר מהאוהבים העובדים אהוביהם כנראה (מאלצימטו).

נעמה: ומענה זו איננה צודקת בעיניך חובב? חובב: איננה צודקת אצלי וגם לא ישרה בעיני סוקראשו. נעמה: ולמה?

חובב: מוקראמו במענו נגר אגאמוני המליץ שגם הוא היה מובר כי האדבה הוא אלוק גדול ויפה מאר, הוכיח שהאהבה איננה אלוק כיון שאיננה יפה וכל האלקות הם יפים והוכיח שאיננה יפה לפי שהיא חמרת היפה ומה שהוא נחמר ולכ האלקות הם כי מה שהוא מושג איננו נחמר ולכ"א (פוקראמו) שהאהבה אינה אלוק אבל היא שר גדול אמצעי בין האלוקות העליונים ובין האנשים התחתונים ועם שאיננו יפה כמו האלוק וגם איננו מכוער כמו התחתונים אלא אמצעי בין היופי והבעירות כי החימור עם שאיננו בפועל מה שהוא חומר הנה הוא בכת וכן האהבה אם היא חמרת היפה היא יפה בכת ולא בפועל כמו שהם האלוקות.

נעם ה: מה כונתך בזה תובב? חובב: רצוני להראותך היות האלוקית תלוי בנאהב ולא באוהב וזה כי הנאהב הוא יפה בפועל ממו האלוק והאוהב הדומד אותו הוא יפה בכת בלכד וע"י החמרה ההיא אעפ"י שהוא נעשה אלוק הנה איננו אלוק כמו הנאהב. ולזה תראי כי הנאהב הוא מכובד בנפש האוהב ומושכל ונחשב כאלק ויופיו באוהב נחשב אלקי עד שאין לו דבר שוה לו א'כ לא תמכימי נעמה שהנאהב קודם במעלה ובסיבת אהבת האוהב ושהוא יותר חשוב? נעם ה: כן חוא באמת אך מה תאמר ממעשה אקילי ואלצייסמי.

חוב: (אלצייסטי) שפת בשביל אהובו לא כברוהו כ"כ כמו (לאקילו) שפת בעבור אוהבו לפי שהאוהב הוא מוכרה לעבור אהובו שהוא כפו אלוקו והוא מוכרה למות בשבילו ואינו יכול לעשות זולת זה אם הוא אותב באמת לפי שהיא נתחלף כבר בעצם האהוב והצלחתו תלויה בו וכמעט שהטוב שלו אינני עוד בעצמי. אמנס האהוב אינו משועבר כלל אל האוהב זאין האהבה מכריחתו למות בשבילו ואם אולי יתרצה לעשות זה כמו שעשה (אקיליי) הוא פועל חפשי ונריבות מוחלם ולכן ראוי שיקבל שכר יותר מהאל כמו שקבל אקיליי.

נעם ה: דבריך נכונים בעיני אבל אינו מתישב אצלי להאמין שאם (אקיליי) לא היה אוהב ג"כ לאהובו כמו שהיה נאהב שהיה מת בעבורו. תוב ב: אני אומד ושאקיליי) לא היה אוהב לאהובו כיון שרצה למות בשבילו אמנם האהבה ההיא היתה אהבה מתחפכת מסיבבת ונמשכת מאחבת אוהבו אליו ולכן יצרק אומדו כי מת בשביל האהבה שהיתה לאוהבו אליו שהיתה המיבה הראשונה ולא בשביל אהבתו אל אוהבו שהיתה מסובבת מהראשונה.

נעם ה: נכון אצלי המעם שזכה (אקילי) לשכר יותר (מאלצייסמו) אמנם איך יתכן שהנאהב יהיה לעולם אלוק של האוהב כי ימשך מזה שהנכרא הנאהב מהאל יהיה אלוק אל האל והוא כזב ולא בלבד מהאל אל ברואיו אלא גם מהרוחני אל הנשמי ומהעליון אל התחתון ומהחשוב אל הפחות.

תוב: האהבה שבין הנבראים מזה לזה היא מורה על חסרון ולא אהבת העליונים אל העליונים בלבר אבל גם אהבת העליונים אל התחתונים היא מורה חסרון. וזה כי אין שום נברא שלם בתבלית ולא בלבר בהיותם אוהבים העליונים להם אבל גם באהבתם התחתונים הם מוסיפים שלמות לא בלבר בעצמו אלא נם בעולם כלו שהוא התכלית הגדול כמ"ש לך ובשביל תוספת השלמות הזו בו ובעולם \_ 1

נם הנאחב התחתון נעשה אלקי כארהב העליון אחרי כי בהיותו נאהב הוא רומה אל האל העליון שהוא הראשון והנאחב בתכלית ומצדו כל נאהב הוא אלקי לפי שבהיותו הוא היפה בתכלית כל יפה הוא מקבל ממנו וכל אוהב בהיותו אוהב איזה יפת עם שהוא פחות ממנו הוא מתקרב אל האל ובזה האוהב מוסיף ביופי ובאלקות וכן הוא מוסיף את העולם ולכן הוא נעשה אוהב יותר אמתי ויותר קרוב אל היפה בתכלית.

נעם ה: הנה השבת לי מאהבת העליון אל התרתון בין הנבראים אבל לא מאהבת האל אל הנבראים שונה תלוי עיקר הספק שלי.

חוב: ככר הייתי מוכן להשיבך. דעי כי האהבה כמו כל שאר הפעולות והתוארים הנאטרים באל ובנבראים ודאי אינם נאמרים בו על הכינה שהם נאמרים בנבראים. וכבר אמרתי לך המשל בזה בקצת תוארים האת יודעת כי האהבה בכל הנבראים היא מזרה חסרון אפילו בשמימיים וברוחנים לפי שכלם הם חסרים מהשלמות העליון האלקי וכל פעולותיהם תאותיהם ואהבוחם הם כרי להתקרב לו כפי היכולת האסצם כי בתחתונים מלבד שהאהבה מורה חסרון היא ג'כ בקצתם הפעלות כמו באנשים ובכ"ח ובזולתם חיא נמיה מבעית כמו ביסודות ובמורכבים הרוממים אבל מאל אין האחבה מורה הפעלות ולא נמיה מבעית ולא חסרון כלל אחרי כי אבל מאל מין האתבה מורה הפעלות ולא נמיה מבעית ולא חסרון כלל אחרי כי הוא חפשי מכל הפעלות ובתכלית השלמות שא"א שיחסר לו שום רבר.

נעם ה: אים שם זה של אהבה מהו מורה באל? חובב: הוא מורה על רצונו לחמים לנבראיו ולכל חמציאות ולהזמיף את שלמותם כפי מת שיהיה במבעם לפבל וכבר אמרתי לך כי האהבה שבאל פורה חסרון בנאהבים לא באוהב והאהבה שבנבראים הוא בחפר אעפ"י שבשלמות ההיא שנתוספה אל הנבראים ע"י ארבת חאל אליתם, האל שט ושטח אם יתבן ליחם אליו שטחח ובזה שלפותו חעליונה מוחירה יאתר כפו שכבר אמרתי לד ולכן אמר חמשורר ישמח ה' במעשיו, נזה התוספת שחשלמות וחששחה באלקות אינגו בו ר"ל באל בהחלש אלא הוא באותו החצשרפות שבינו לבין נבראיו באופן כי כמ"ש לך איננו מורח בו בהחלט שום צד חברון אלא מורה אותו בהצטרפות שיש לו לנבראיו, וזה השלמות של ההצטרפות ההיא חוא חבלית אחבת האל לעולפו ולכל אחר פחלפיו ובשבילו השלפות העליון האלפי הוא בתכלית השלפות וזחו תכלית האהבת האלפית והנכסף פאתו ובשבילו הוא ממציא את הבל ומקיים חבל ומנהיג חבל ומניע דבל, ולהיות כי באלקות הפשום יש בחברת אותב ואתוב זהו היותר אלפי שבאלפות כמו שהוא דרך להיות כל אתוב יותר אלקי מאוהבו. נעמח: נפון זה בעיני וכבד נתישב בדעתי קדימת תנאחב לאותב במולד האחבה וזה מספים לשאלתי הראשונה אם נולדה האחבה ר"ל אם היא חית מזולתה או היא בלתי הוה כי אני רואה בבירור שהאהבה היא חוה ונמשכת ונאצלת מן האהוב והאוחב כמו מאב ואם, עתה רצוני שתשוב לשאלתי השניה אימתי נולרה האחבה החלח, אם אולי נולדה מכרם לנצה מן אוהבים ואהובים נצחים או נולדה באיות זמן. ואם חית זה בתחילת הבריאה או אח"ב ובאיות זמן?

חוב ב: שאלתך זאת השנית איננה מעמית הקושי והמפק, נעמה: למה תניה ספק בזאת יותר מבראשונה? חוב ב: לפי שנראה לאנשים שהאהבה הראשונה וראי היא האלקית שבשבילה נאצל העולם מן האל ונראה להם שזאת היא האהבה שבולדה ראשונה (עם שאינו כן כי האהבה הראשונה הפנימת בעצמות האל כמ"ש לפנים) וכיון שהוא מסופק אצל האנשים זה כמה אלפי שנים אימתי נתהוה העולם משאר ג"כ בספק אימתי נולדה האהבה.

נעמה: הגירה לי הספק שבין האנשים באימתי נעשה העולם ומזה אבין הספק הגופל באימתי נולדה האהבה, ואחרי שיוכר הספק תמצא יותר בקלות הדרך להשיב אלי. חיבב: בהיות כל האנשים מסבימים שהאל עליון יוצר ופועל הכל הוא נצחי בלי שום התחלה זמנית נחלקי במציאות העולם אם הוא קרמין או מאיזה זמן. רבים מהפילסופים תושבים שהוא קמרון נמשך מהאל ולא היה לו מעולם התחלה זמנית כמו שלא היה לאל וזהו דעת הפילסוף הגדול (ארסמו) וכל המשאים. נעמה וא"כ מה הברל יש בין האל והעולם אם שניהם קדמונים?

חובב: ישאר ביניהם הבדל נדול שהרי יהיה האל ממציא קדמו והעולם נמצא קרמון, האחר סבה קרומה והאחר מסובב קרום. אמנם הנאמנים וכל מאמיני תורת משה הקרושה מאמינים שאין העולם קרמון אלא נברא מאין בהתחלה ומנית וגם קצת מהפילסופים נראה שססבימים לזה (בצר כה) ומהם הוא אפלפין האלקי כי בספרו המכונה (מימיאי) הניח היות העולם נוצר ועשוי מהאל נעשה מן ההיולי סאום שהוא החומר המעורבב שממנו נתהוו הרברים ועם (שפלמוינו) הנמשך אחריו רצה להפוך את רעתו לרעת הקרמות באומרו שאותה ההויה והעשיה הכונה שהיה זה מקרם לנצח מ"מ דברי אפלפון הם מורים על התחלה ומנית. וכן הבינו דבריו המעולים מהנמשכים אחריו. אמנם ההיולי שממנו נעשו הנמצאות הוא מנית אותן סרום ר'ל שנאצל מהאל מסרם כמש"כ דעת הנאמנים כי הם מאמינים שער שעת הבריאה היה האל לבדו בלי עולם ובלא ההיולי ושרבח האלפי המציא כל הרברים מאין בהתחלה זמנית כי באמת אינו נראה בתורת משה שהניח חומר קדום עם האל. נע מה: איב שלשה דעות הם. ראשונה דעת ארסמו המניח כל העולם קרמון והשני דעת אפלמון המניח הסרמות בהמצאת החומר לבר אבל העולם נמצא בהתחלה זמנית. והשלישי דעת הנאמנים שהכל נברא מאין בהתחלה זמנית ועתה חיבב התוכל להודיעני מענות כל אחד מהם? חו בב: אומר לך קצתם בקיצור כי סיפור הכל יהיה אדוך מאר. אריסמו חשב כי הרברים בעולם רם באופן שינגד למבעם אם תהיה להם התחלה ושיהיה להם תבלה כמו החומר הראשון והתמרת הוית והפסר הדברים והמבע השמימי והתנועה ובפרט הסבובית והזמן.

נעם ה: איך היות התחלה לחמשה דברים הללו ינגד למבעם? מדוע החומר דראשון עם הדויה וההפסד א"א שהיו מחרש? ולמה לא יתכן שהיתה התחלה זמנית אל הגלגל ואל תגועתו הסבובית ואל הזמן הנמשך ממנה?

חוב: כיון שרצונך לדעת מעם לזה צריך אני להודיעו לך עם שנצא מעם מהמכון. ארסמו אמר כי החומר הראשון א'א שיהיה מחודש כי כל נעשה עשוי מאיזה דבר שהכל מסכימים כי א'א להעשות שום דבר מאין, ואם היה החומר הראשון נעשה היה נעשה מאיזה דבר אחר והוא היה חומר ראשון ולא זה ומפני שא"א להמשיך זה לאין תכלית צריך להניח חומר אחד ראשון באמת בלתי נעשה מעולם וא"כ החומר הראשון הוא קרמון נצחי. וכן ההויה והפסר הנעשים ממנו וזה כי להיות החומר הראשון ממציאות חמר מחויב שימצא לעולם תחת איזו צורה עצמית והוית המתודש הוא הפסר הנמצא. ולכן לכל הויה צריך שיקדים לה הופסד ולכל הפסר (תמשך) הויה כי הוית האפרות היא בהפסד הביצה וא'כ ההויה ולכל הפסד הם מהדברים הנצחים בלי התחלה באופן שכל ביצה נולדה מתרנגולת וכל הרנגולת מביצה ולא היה שום אחר מהם ראשון בהחלם, הגלגל הוא מעצמו נראה נצחי שאם היה הוה יהיה נ'כ נפסר וא"א שיהיה נפסד לפי שאין לו הפך ניסודות והמורכבים מהם. וההפסד נמשך מתנבורת ההפך וגם ההויה הוא תנועה מהפד

מהפך אל הפך, ושהגלגל אין לו הפך זה נראה בהיותו בלתי מתפעל ובלתי משתנה בעצמות ובאיכות ותמונתו הסבובית היא לבדה בין כל שאר התמונית משוללת מהפכיות, ונמשך מזה כמו כן שהיות התחלה לתנועה הסבובית הוא דבר מנגד לפבעה כי כמו שהתמונה הסבובית שהיא השמימיית אין לה התחלה וכל חלק מסנה הוא התחלה וסוף ועוד התנועה הראשונה אם היא הויה הגה ההויה שלה שהיא תנועה היתה ראשונה לראשונה שהוא נמנע, ומפני שא"א לילך לאין תכלית בתנועות ההוה צריך להגיע לתנועה הראשונה קדומה, גם הזמן שהוא נמשך אל התנואה הראשונה לפי שהוא ספירת הקודם והמתאחר מהתנועה, צריך שיהיה נצחי כמוה כי כל עתה הוא מוף זמן העבר ותחילת העתיד באופן ש"א ליחד שום עתה שיהיה התחלה ראשונה, וא"כ הזמן הוא קדמון בלי התחלה מעולם.

נעם ה: הבנתי המענות שהביאו לאריסמו להנית החומר הראשן והגלגלים עצמם נצחים וההויה וההפסר והתנועה הסבובית והזמן נצחי בבוא זה אחר סור זה, ועתה היש לו מענות זולת אלו להכריח קדמות העולם?

חובב: אלו שהגדתי לך דם שענותיו דמבעיות, ועוד מיענים המשאים שתי מענות אלקיות בקיום זה, האחת לקוחה ממבע הפועל והאחרת מתכלית פעולתו. נעמה: השמיעני גם אלה, חובב: אומרים כי להיות שהפועל הוא האל הקדמון ובלתי משתנה צריך שהפעולה שהיא העולם תהיה עשויה מקדם לנצח באופן אחד כי הדבר הנפעל ראוי שיסבים למבע הפועל. ועוד שתכלית הבורא בבריאות העולם לא היה אלא רצותו להמיב וא"כ למה אין ראוי שהמוב הזה יהיה עשוי מקדם לנצח? שהרי א"א שהיה שום מונע אל האל האמיץ שהוא השלם בתכלית, נעמה: המענות המשאיות הללו אינן נראות בלתי חזקות ובפרט האלקיות ממבע הפועל שהוא נצחי ומתכלית פעולתו הרצונית ומה יאמרו סיעהו של אפלמון וכלנו אנחנו המאמינים בתורת משה הקרושה שהיא מנחת בריאת כל הדברים מאין בהתחלה זמנית.

חובב: אנחנו אומרים כמה דברים בקיום דעתנו אנחנו מסכימים שא"א להעשות שום דבר מן האין דרך טבע אבל בדרך גם בכת אלוקי, אנו סאמינים שאפשר לעשות הרברים מאיז ולא שהאין יהיה תומר אל הדברים כמו העץ אל השולחן והבסא אלא (רצוננו) שהאל יכול לעשות הרברים מחדש בלי קדימת שום חומר ואנו אומרים כי אע'פ שהגלגל והחומר הראשון לפי דמבע הם בלתי הוים ונפסרים מ"ם בדרך גם ביכולת אלקי נבראו בתחלה מאין בהחלם. ואעפ"י שהמשך הוית הדברים והתנועה הסבובית והזמן לפי המבע הם מנגדים אל שהיתה להם התחלה מ"מ היתה להם בבריאה הנפלאה. וזה שהרי דם נמשכים אל החומר הראשון . ואל הגלגל שנבראו מחרש ובענין מבע הפועל אנו אומרים כי האל הנצחי הוא פועל לא בהכרח וחיוב אלא ביכולת ורצון חפשי, וכמו שהיה הפשי בתכונת העולם בסספר הגלגלים והכוכבים ובגורל הכדורים השמימים והיסוריים ובסספר ובשיעור ובאיכות של כל הדברים כך היה חפשי ברצותו לתת התחלה זמנית אל הבריאה גם שהיה יכול לעשותה נצחית כמוהו. ובענין תבלית פעולתו אנו אומרים שאעפ׳י שתכליתו בבריאה היה להטיב והטוב הנצחי הוא אצלנו יותר טוב סהוטני הנה כמו שאין אנחנו מגיעים להביר חבמתו העצמית כך אין אנו יכולים להגיע להביר התכלית העצמי שלה בפעולותיה ואולי כי אצל חכמתו יתעלה המות הזמני בבריאת העולם הוא פודם אל הנצחי כיון שבזה יתפרסם יותר היכולת האלקי ורצוני החפשי לברוא הבל מאיז ממה שהיה אם הכל היה נעשה מאתו מפרם לנצח, לפי שאז היה נראה

נראה כי המציאות נמשך מסנו בהכרח כהתמדת המשך האור מהשמש ולא היה מתפרסם היות העולם נעשה בחסר גמור והסבה חפשית כמאמר דור אמרתי עולם חסד יבנה, נעמה: הלה היה נראה יכולת יותר גרולה לעשות הרבר המוב נצחי מלעשותו זמני, חווב ב: יכולת יותר גדולה הוא לעשותו זמני ונצחי ביחד.

נעמה: איך העולם יכול להיות זמני ונצחי יחר? חובב: הוא זמני מפני שהיה לו התחלה זמנית ונצחי לפי שאיננו מעיתד אל ההפסד לדעת הרבה מאלקיים שלנו וכמו שתתפרסם היכולת האלקי בהתחלה הזמנית כך מתפרססת הטוביות הגדולה בקיום הנצחי לעולם, ובכלל אומר אל הפלוסוף המשאי איך מהחכמה האלקית העליונה אשר יושג ממנה כ"כ מעט הוא יכול להוכיח את כונתה תכליתה ועניינה? באופן כו בהכרח נוכל לגזור כמאמר הנביא בשם האל כי גבהו שמים מארץ כן גבהו דרכי מדרכיכם ומחשבותי ממחשבותיכם. נעמה: מענותיך מספיקות להנצל מהמשאי אך לא למעון נגדי וזהו בעצמו מה שימעון אפלמון בקיום דעתו, אמנם מי הבריחהו להניח ההיולי קרום כיון שהיכולת האלקי יכול לעשותו מאין וממנו יעשה את הכל כפי דעתנו?

חוב: כן הוא כי מספיק לנו שהשכל לא ינגר אל האמונה ואין צורך להוכיחה במופת שא"כ תהיה אז חכמה ולא אמונה ודי להאמין נאמנה מה שאין השכל סותרו ומוכיח הפכי והחומר הראשון שאפלמון מניח אותו קדום הוא כדי שהבריאה הנזכרת בתורת משה לא תהיה משוללת מסברא פלוסופית כי הוא רצה להיות פלוסוף יותר מהיותו ממאמיני התורה.

נעם ה: איך אפלפון יכול לחבר לבריאת העולם התחלה זפנית בהיותו מניח החופר או ההיולי נמשך מהאל מקרם? ומה הוא מרויח בהניחו ההיולי קדום אם הוא מניח שהעולם נעשה מחרש?

תוב ב: אשיב על האדרונה כי הוא מרויח החלה שאינו סותר אותו מאמר המוסכם מהקרמונים שא"א לעשות רבר מאין ואעפ"י שהוא מניח העולם מחודש אינו מניח שנעשה מאין אלא מההיולי הקרמון שהוא תומר ואם אל כל הדברים שנעשו ונוצרו ואת יורעת כי הראשונים שדברו מהאלקות בתורה הם מניחים שקודם העולם היה בלבר האל הגדול (דימוגורגוני) עם ההיולי והנצחיות שהיו לו חבירים.

נעמה: זה המאמר הקרמון שאין שום דבר נעשה מאין ואפס יש בו שום ראיה שכלית זולת היותו מוסכם מן הקרמונים? חובב: אני אגירה לך ותהיה תשובה לא בלבד לחלק השני משאלתך אלא גם הראשון יחד עם השני ותראי מענה אתת שהכריתה לאפלפון להניח העולם מתודש וההיולי וחומר העולם נאצל מהאל מקדם לנצח, נעמה: תאותי גדולה לשמוע זה.

חוב: בראות אפלפון שהעולם כלו הוא עצם אחד משוחף בעל צורה וכל אחד מחלקיו הוא חלק מאותו העצם המשוחף בעל צורה מיוחדת הכיר בדין ואמת כי הכל כמו כל א' מהחלקים היה מורכב מרבר ועצם אחד משולל צורה ומשותף לכל ומצורה אחת מיוחדת המלבישתו צורה.

נעם ה: הרין עמך והמשך סיפורך. חובב: שפט בשכלו כי לבישת צורה
זו לרברים בין הכל בין כל אחר מהחלקים היה דבר חדש בהכרח ולא קדמון.
נעם ה: למה זה? חובב: לפי שהוא מחויב כי משולל הצורה ימצא קודם אל
המלובש צורה. אם הראי נעמה מצכת עץ לא תשפוטי כי העץ נמצא בה החילה
משולל מצורת המצבה קודם שנתלבש בה? נעם ה: כן בודאי? חובב: וכן
ההיולי צריך לשפוט שהיה נמצא משולל צורה קודם שלבש העולם צורה וא"כ
לבישת

לבישת העולם צורה סורה על חדושו והמשולל צורה שהוא מה שממנו נעשה הוא פורה קרמות נצחי ולא חדוש, נמשך מזה (לפי דעתם) שצריך להסכים כי כמו שהעולם המלובש צורה נעשה מחדש כך ההיולי המשולל צורה לא היה מעולם חדש אלא היה לו מציאות קדום. ומזה תבירי מעם המאמר ההוא מהקדמונים כי מהאין א'א לעשות שום דבר לפי שהעשיה מורה חדוש לבישת צורה ולבישת צורה הוא ענין צרופה אל המשולל צורה שמקבל אותה כי כשאין שום משולל צורה א"א לעשות שום מלובש צורה א"כ הוא מוכרח כי כמו שהעולם המלובש צורה נעשה מחדש כך ההיולי המשולל צורה היה נאצל מן האל מקדם לנצה, נע מה: גם שאמכים לך כי ההיולי נעשה מקדם לא אמכים לך שיהיה נאצל ונמשך מהאל.

חובב: צריך שתסכים בזה לפי שההיולי הוא משולל צורה משלמות וצריך ליחר לו סבה פועלת שתהיה שלמות וצורה כללית כמו שהוא משולל צורה ושלמות בכלל וזו היא האל.

נעם ה: באיזה אופן? היש לאל צורה? יהיה א'כ כלובש צורה וכחודש שהוא כזב, חובב: האל איננו מלובש צורה ואין לו צורה אבל הוא בעצם מקור הצורה שההיולי וכל חלקיו קבלן הצורה מסנו, ומשניהם נעשה העולם וכל חלקיו מלובש צורה שהאב שלדם הוא אותו האלקות מקור הצורות והאם הוא ההיולי שניהם נצחים מסרם אלא שהאב השלם האציל והמשיך מאתו העצמות לבד שהוא האם הבלתי שלמה ומשניהם נעשו ונלבשו צורה מחרש כל הבנים ר"ל נמצאות העולם שעם החומר יש להם צורה שמצד האב. וא"כ מכח המענה הזאת הבלתי רקנית קים אפלמון שההיולי נאצל מהאל מקרם ושהעולם עם חלקיו נעשה מאתו ולבש צורה מחרש בבריאה. נעמה: יכר בעיני מאד לשמוע מענה זאת של אפלמון. אבל נשאר לי לטעון ננדו כי הוא מניח שהמשולל צורה חויב שימצא תחלה בלי החלבשות צורה. וואת הקרימה עם שראוי להסכים עליה לפי המבע אין להסכים בה ברמשך זמני. וזה לפי שא"א להמצא ולהתקיים משולל צורה בהחלם בלי צורה והצורה היא שבשבילה נמצא המשולל צורה. ולכן יש לומר או שדם שנידם קרומים ר"ל הצורה והרומר וכל העולם (כרעת ארסטו) או ששניהם נבראים מחדש כרעת המאמינים. ובכן לכל א' משני הפנים החומר קורם כסדר המבע אבל לא בקדימה זמנית כמו שקים אפלמוז.

חובב: שיריה לתומר קרימה מבעית אל הצורה כמו הנושא אל מה שהוא נושא לו הרי זה מבואר. אבל מלבר זה צריך עוד לרסבים שהרומר יהיה קורם בזמן לכל פועל וצורה שהוא מתלכש בה וזה הורהו אריסמו לפי שהחומר צריך שתהדה בזמן יהיה כחני לכל איזו צורה נשואה בחומר והיציאה לפועל (כמ"ש אריסמו) אין ענינו אלא המרת כל מבע החומר והכחניות.

געם ה: א'כ אין אריסטו מניח העולם מלובש צורה מקדם לנצח? חובב:
לא כי איננו מניח החומר הראשון משותף לכל העולם אלא לעולם השפל מההויה
וההפסר בלבד. שבו הוא מניח החומר הראשון קדמון בלי שום צורה קדמונית עמי
אלא כל אחת מחודשת בו ע"י ההויה בהשחתת האחרת ע"י ההפסר ומניח המשך
הצורות הרבות המהחלפות נצחי עם הויה והפסר נצחים אבל כל אחת מהם בפרט
היא מחודשת הוה ונפסרת. נעמה: א"כ השמים שאין בהם הויה אריסטו אין
מניח בהם חומר? חובב: בשום אופן איננו רוצה שיהיה לגלנלים ולכוכבים חומר
עצמי שא"כ יהיו הוים ונפסרים כנופים התחתונים אבל הם גוף נצחי בלבר שהוא
תומר של תנועה ולא של הויה. נעמה: ואפלמון מדוע איננו מניח הגרם השמימי
קדמון

קרמון (פי' כיון שאיננז בעל חומר. כך נ"ל לפי ענין הסיפור עם שלשון הספר שלפני איננו מסכים). חוב ב: לאפלמון נראה דבר נמנע שאיזה גוף בעל צורה לא יהיה עשוי מחומר משולל צורה ולכן הגלגל השמש והכוכבים שהם בעלי צורה יפה הוא מקים שנעשו מחומר משולל צורה כמו כל הגופים התחתונים. נעמה: וחופר השמימים הוא בעצמו מחומר התחתונים או הוא לזולתו?

חוב ב: א'א שיתיה זולת החומר הראשון המשולל צורה מכל צד לפי שאין שם אופן ודרך שיתרבה ויתחלף (פי' כיון שאין לו שום צורה שבה יתתלף מהזולת) זנראה לי הגון ויאות שכל העולם כמו שיש לו אב אחד משוחף שהוא האל כך יהיה לו אם אחת משותפת לכל חלקיו שהוא ההיולי והעולם הוא בן של שניהם. נעמ ה: א'כ המלאכים ושכלים הפשומים צריך שיהיו מורכבים מחימר. חוב ב: כבד נמצאו קצת הנמשכים אחר אפלמון שאמרו כי ההיולי יש לו חלק במלאכים ובשאר הרוחנים כי הוא נותן בהם העצם המקבל צורה מהאל באופן שכלי בלי צשמות באופן כי המלאכים יש להם חומר בלהי גשמי והגלגלים יש להם חומר גשמי בלתי נפסד בהמשך והתחתונים יש להם חומר הוה ונפסד. אמנם המאמינים שהשכלים הם נפשות וצורות לגרם השמימי די להם מציאות החומר בהרכבת הגרם השמימי ולא בשכלים לדעת אפלמון

תובב: מאותו החומר עצמו, נעמה: א"כ איך יכולים הם להיות נצחים?
תובב: לכן אפלמון הוא אומר שנם השמים נעשו מחרש מחומר משולל צורה
קרום עם האל, נעמה: זה גכון אבל צריך עוד שיאמר כי הם נפסדים כמו
התחתונים כי החומר צריך שילבש צורה פעמים רבות זה אחר זה. תובב: גם
דעתי הוא שהשמים בעצמם הם בעלי פירוק כי כל עשוי מהומר וצורה הוא מתפרק
(דיסולובילי) אם לא היה היכולת האלקי שעושה אותם בלתי מהפרקים.

וים נעשים פהדומר שיש לנו.

נ עם ה: אתה מאמין שהאל שעשה מבעם מתפרק ינגר את פעולתו זאת השבעית ויעשם בלתי מתפרקים שזה נראה כפו התנגרות אל עצפו.

חוב: מענתך עמוקה ומ"מ אפר (במימיאו) שלו כי האל העליון ברברו עם השמימים אומר לדם אתם מעשה שלי ומתפרקים מצד עצמיכם אבל לפי שהוא מגונה שהיפה מתפרק בכח גזרתי היו בלתי מתפרקים כי היכולת שלי גדול על טבע הלשתכם. אמנם לפי דעתי כי בדכרים אלו אין אפלמון מציח הגלגלים בלתי מתפרקים לנצח אלא כונתו להורות הסבה למה אינם הוים ונפסדים בהמשך זה אחר זה זמעמי הקיום כמו השפלים עם היות כי כולם עשוים מתומר אחר בעצמו הגורם החדוש והפרוק. ואמר כי עם היות שלפי מבעם החמרי היו ראוים להיות כן, מ"מ מפני גודל יופים הצורי שקבלו מהאל הם פתקיימים דרבה.

נעם ה: א'כ הגלגלים הם עתירים להתפרק לדעת אפלמון? תובב: כן. נעם ה: ויודע אתה לומר לי אימתי הוא מאמין שיהיה זה?

חוב: כאשר יושלם קצב קיומם המבעי שהוא מוגבל להם כמו לכל אחר מהגופים התחתונים אבל יותר ארוך מאר, ג ע מה: נמצא שום אחר שייוחר אליהם שעיר זמן? חוב: כבר האלקים הקורמים לאפלמון שהוא היה תלמידם אומרים שהעולם השפל הוא נפסד ומתחדש לשבעת אלפים שנה. ג ע מה: וכמה הוא עומד נפסר? חוב: ששת אלפים מהשבעה אלפי שנים ההיולי מהגופים השפלים מוליד המיד ואומרים שאח"ב בהיותו מאסף בעצמו את הכל הוא שובת ונח באלף השביעי ובעת ההוא הוא מתעבר להזיה חדשה בעד ששת אלפים שנים אחרים.

נע מה: וכמה יש לנו עכשיו מאלו השבעה אלפי שנים? חוב: לפי האמונה העברית הרי אנו עומרים בשנת מאתים וששים ושנים מהאלף הששי לבריאה וכשישלמו ששת אלפים שנה יפסר העולם השפל. נע מה: ומה הוא שיפסיר אותו?

חוב: ההפסר יהיה בשביל תגבורת אחד מהד' יסודות ובפרט מהאש או אולי מהמים. נעמה: הגלגלים, אימתי יפסדו? חובב: אומרים שאחרי שיפסד העולם השפל שבע פעמים משבעת אלפים לשבעת אלפים שנה יגיע הפסד לגלגל עם כל מלואו וחוזר הכל אל ההיולי ואל החומר הראשון באופן שיהיה זה פעם אחת אחדי שעברו מ'ט אלפי שנה.

נעמה: ואח"כ איך הם מאמינים שימשכו הדברים? חובב: עם שהוא עזות לדבר ברברים כ"כ גביהים וסתומים אנידם לך. הם סוברים שאחרי עמוד ההיולי שובת איזה שיעור שיהיה הוא חוזר להתעבר מהאלקות ולהוליד העולם ולהתלבש צורה פעם אחרת. נעמה: וזה העולם נעשה פעמים אחרות?

חובב; להיות ההיולי אם נצחית מקדם הנה לירתו מכח האב הנצחי שהיא האל מניחים אותה נצחית ר"ל שהיתה לפעמים בב"ת זה אחר זה זה העולם השפל משבע אלפים לשבע אלפים שנה והשמימי עם כל מלואו מחמישים לחמישים אלף שנים. געמה: הנפשית השכליות והמלאכים והשכלים הפשומים איך הם נמצאים בהפסר העולם? חיבב: אם אינם מורכבים מחומר וצורה ואין לדם חלק מההיולי דם נמצאים נבדלים מגוף במהותם העצמי מעיינים באלקות ואם גם הם מורכבים מח מר וצורה הנה כמו שהם מכבלים צורתם מהאל העליון שהוא האב המשותף כך הם מכבלים עצם וחומר בלתי גשםי מההיולי אם המשותפת כמו שהגיח (אביזיברון) בספרו המכונה מקור חיים, ולכן גם הם ישיבו חלקיהם לכל אחד מהשני יולדים באלף חמשים ר'ל העצם והחומר אל ההיולי שאז הוא מקבץ בעצמו החלק שיש לו בכל הבנים והצורות השכליות אל האל העליון האב הגוהן אותם והן מהקיימות בהירות ברוגמות (איריאי) העליונות של השכל האלקי עד שובם מחדש בכריאה הבוללת והוית העולם שאז כבר ההיולי מעובר מהאלקות מוליד עצמים תומרים סלובשים צורה מכל הרוגמות בעולם השפל (מוליר אותם) גשמים הוים ונפסרים זה אחר סור זה ובעולם השמימי גשמים מתנועעים בסיבוב בלא המשך הויה והפסד ובעולם השכלי חומר עצמי בלתי גשמי ובלתי מתנועע ולא הוה ונפסד עם היות כי בסוף המציאות הם כולם מתפרקים וחוזרים למולידיהם הראשונים כמו שאמרתי לך. נעמה: אם השמים ומלואם דם מתפרקים אחרי עכור המ"מ אלף שנים כדברי

א"ו א"ב הגלגל השמיני שבו כי בו הכוכבים העומדים לפי איחור הגועהו יעשה סבובים מועמים בכל משך ימי העולם כי לפי מה שכבר שמעתי ממך אומרים בעלי התכונה כי הוא משלים היקף אחד בליו אלף שנים ואחרים אומרים ביותר מארבעים אלף וא"כ מעם יותר מסבוב אחד יוכל לעשות בכל ימי עולם וזה נראה רחוק. חוב ב: לפי דעתם של אלו קיום הגלגל השמיני וכל יתר המציאות אינגו כלל יותר מזמן סבוב אחר שלו כלבד כי באמת עם שבעלי התכונה הקדמונים כלל יותר מזמן סבוב אחר שלו כלבד כי באמת עם שבעלי התכונה הקדמונים מניחים סבוב זה הגלגל השמיני בל"ו אלף שנים והיותר קדמונים בפחות הגה דעת האחרונים שראוי שנסמוך עלידם יותר לפי שהם יכלו לבחון הדבר באורך יותר מדם הם מניחים שהיא עושה סבוב אחד במ"ם אלף שנים וא"כ בעלי החכמה האלקים אומרים כי חיי העולם הם זמן השלמת הגלגל השמיני היקף אחר ואח"ב מתפרק היא עם כל השאר וחיזרין הצורות באלקות והתומר בהיולי אשר בהיותו שובת אלף שנים הוא חוזר ומתעבר מהשכל האלקי לקבל צודה מכל הרוגמות שלו ואחר

## משבי הניכוה

וארד הני אלף שנים הוא שב פעם אחדת להולדי השמים והארץ וכל צבאם, וכבר אפרו בעלי התפונה ברמום לזה כי בהקף הנלגל הה" פעם אחת כל הדברים חחדים בעלי התפונה . נע מ ה: הרי בעלי התכונה א"ל מפנימים אל מאמר אלו האלקים אבל הודיעני אם כמו שקיום ופירוק הכל הוא נפשך לסבוב הגלגל השמיני לפי שהם כמעם מסובבים מטנו כך קיום והשמה העולם השפל מז' אלף לז' אלף שעם אולי גם הוא מסובב מאוה היקף שמים??

תובב: כן חוא נמשך ממהלך זה הגלגל השמיני שתנועתו נותנת תוספת וגרעון כח מז' אלף לו' אלף שנים ז' פעמים בסבוב אחד שכל פעם הוא מפרק העולם השפל וחוזר לחדושו ובחגיע אל השביעי מתפרק גם השמיפי אחרי מ"ם אלף שנים שהם ז' פעמים ז' כפּ"ש לך.

נ עם ה: זאת ההסכמה מכעלי התכונה היא הוכחה לא מעמה אמנם הגירה לי אם אלו התוכנים יש להם רעת זו מסברה בלכר או מלמיד וקכלה צודקת.

חוב ב: כבר אמרתי לך כי בהניחם העולם נפסד יש לדם מענות שכליות לפי דעתם אבל בהגבלת הזמן זולת ההוכחה התוכנית יקשה למצוא מענות פלסיפיות אמנם אלו ואלו אומרים שיש להם זה מלמוד אלקי לא בלבד ממשת נותן התורה האלקית אבל גם עד מאדם הראשון שהגיע ממגו לא בכתב אלא בעל פה (שזה נקרא כלשין עברי ביתוד קבלה) לחנוך שהיה בימיו וממנו אל נח שאחרי המבול מפני המצאחו את היין נקרא (יאנו) מלשון יין ומציירים אותו בשני פנים הפוכים לפי שהיה קודם אל המבול ואחריו ונח הלו הניח זה עם כמה ידיעות אלקיות ואנושיות אחרות אל היותר חבם מבניו שהיה שם ואל בן בנו עבר שהם חיו רבותיו של אברהם הגקרא עברי מלשון עבר זקנו ורבו וגם הוא ראה את נח שמת בהיות אברהם בן נ"ם שנים ומאברהם נמשך ע"י יצחק ויעקב ולוי והגיע הדבר לפי מה שאמרו אל חכמי היהודים הגקראים מקובלים שהם אומרים כי משה קים הדבר מפי האל לא בלבר בע"פ אבל גם בתורה הקרושה במקומות מתחלפים רמו הענין בדרכים נאותים.

נע מה: אם דברים אלו הם נרמזים הימב בתורה שיש לה אמות חזק ימב בעיניך לבארם לי.

חוב: אניד לך כל מה שדם אומרים ואיני מעורר אותך לקבל דעתם לפי שראיתם מהכוכבים אינה ברורה אלא דרך רמז, אמנם אבפר לך זה להפים את דעתך עם שנצא קצת מכונתינו, משה אומר כמו שידעת שהאל ברא העולם כששת ימים ונח בשביעי מכל מלאכה ולזכר זה צוה לנו כי ששת ימים נעשה מלאכה ונשבות בשביעי ואלו הפקובלים האלקים אומרים שאלו הימים האלקים מבריאת העולם השפל הכונה בכל יום אלף שנים כמאמר דוד כי אלף שנים בעיניך כיום א"כ הששה ימים מבעים ממלאכת הבריאה יש להם כח אל ששת אלפי שנה בקיום ההויה בעולם השפל ויום שביעי של מנוחה נתן אל ההיולי שלא יפעל הויות בעולם חשפל. עוד צותה התורה לספור מיום יציאת מצרים שבעה שבועות הם מים יום חביים חמישים שהוא חג נתינת התורה שבו רצה האל להשתתף (ולהתרבק) אל במים חלף שנים. ואומרים כי מלבד שמשה רמז זה במספר של ימים עוד רמז מותו במספר של שנים כל שנה בעד אלף שנים כי השנה השמימית הגדולה אצל בעלי התכונה היא אלף שנים כי צוה בתורה שחהיה הארץ עובדת ששה שנים בעלי התכונה בשביעי מכל מלאכת עבודה ואומרים כי חארץ רומזת אל הדוולי שהעברים בעלי התכונה בשביעי מכל מלאכת עבודה ואומרים כי חארץ רומזת אל הדוולי שהעברים בעלי התכונה היא אלף שנים כי צוה בתורה שחהיה הארץ עובדת ששה שנים בעלי התכונה בשביעי מכל מלאכת עבודה ואומרים כי חארץ רומזת אל הדוולי שהעברים

סודיו

פורים אותו ארץ וכן הכשדים ושאר אופות וזהו רכו כי ההיולי יוליר הדברים ההוים ששה אלפי שנים ובאלף השביעי ינוח עם כל הדברים מעורבים יחד בלי שום הברל. וכן צוה שבשנה הזאת השביעית יושמטו החובות והשעבורים שעל השדות ויחזור הכל לכמות שהיה ולכן סוראים לשנה זאת שמישה שפתרונו עזיבה הרומו לעוובת הרברים את עצמותם וסגולתם באלף השביעי וחזרתם בהיולי הראשוז. וזאת השמישה הוא כמו השבת בימי השבוע. עור אמרה תורה שכשיעברו שבע שמימות שרם מ"ם שנים שתהיה שנת החמישים יובל שגם בלשת לאמיני מורה חזרה לפי שבשנה ההיא היתה המנוחה שלמה מכל חדברים בין מעבורת האדמה מכל העפקים וכל עבר יוצא לחירות וכל חוב היה נסחל הארץ לא היתה נעברת הפירות היו הפשר וכל אחוות נחלת היתה חוזרת לבעליה הראשונים אעפ"י שהיו עליה כמה שעבודים והיתה נכראת שנת דרור ודכתום אומר בשנת היובל הזאת תשובו איש אל אחווחו ופראתם דרור בארץ באופן כי באוחה שנה הדברים שעברו היו בשלים והיה מתחיל (כפו) עולם חדש בעד חמשים שנים אחרים כראשונים וזה היובל אומרים שרומו אל האלף החמישים מהשנים שבו מתחרש כל העולם העליון וההחתון והרבה דברים אחרים הייתי יכול לומר לך בזה אבל ראוי שימפיק לך זה לדעת הנחת אלו האלפים וסכת הכנסם לרבר בהגבלת זמן וחיי העולם.

נ עם ה: איך יכולים למשוך דברי משה לדעתם כי הוא אומר בפירוש כי בראשית ברא אלקים את השמים ואת הארץ שנראה שהוא מנית בריאת ההיולי עם הכל יהר?

חוב ב: זאת המלה בראשית יכולה לרמוז בלשון העברי לשון תחלה ויאמר א"כ תחלת וקודם שהפיד אלקים את ההיולי את השמים ואת הארץ ר"ל העולם הארצי והשמיםי הארץ ר"ל ההיולי היתה תהו ובוהו ר"ל מעורכת ונעלמת והיתה פתהום של מים רבים חשוכים שבהיות הרוח האלקי מרוף עליו כמו רוח גדול על פלג גדול של מים שהוא מאיר נתיב המים הפגימים האפלים וגעלמים ומוציאם החוצה חלק אחר חלק כך עשה דרוח האלקי שהוא השכל העליון מלא דוגמות (איראי) שבהשתתפו אל ההיולי החשוך ברא בו את האור בהוצאת העצמים הגעלמים מאירים מלבישת הצורה שברוגמות. וביום השני נתן את הרקיע שהוא הגלגל בין מאירים מלבישת הצורה שבלים כי הם המים העליונים אשר בתהומות ההיולי ובין המים התחתונים שהם העצמים העולם השפל ההוה ונפסד, ובזה חלק ההיולי בשלשה עולמות שכלי שמים ונפסד ואח"כ רבריל הימודות רתחתונים המים והארץ ובדגלות היבשה הוצאת רשאים ואילנות בהמה ורמש וחיתו ארץ ועופות ואח"כ ביום הששי באחרית הכל ברא האדם ובזה האופן בכלל אלו התכמים הם מפרשים ביום הששי באחרית הכל ברא האדם ובזה האופן בכלל אלו התכמים הם מפרשים ובבריאה נפרד ונתחלק בכל המציאות.

נ עם ה: נאות בעיני לראות אפלפון נעשה מאנשי משה ומכת המקובלים ודי לי בזה כמו שאמרת, כיון שאין מענה מברחת ולא שרש אמוני שיכריחני להאמין רברים כאלה אמנם הודיעני נא אם אולי עם הנחותם אלה יכולים הם להתיר הקושיות של ארסטו הנזכר למעלה יותר ממה שעושים הנאמנים המאמינים בריאת העולם פעם אחת לבד?

חוב: ארספו עצמו הוא מודה כי הדעת הקרומה שקודם העולם הזח היה עולם אחר וכן אחריו ימשכו תמיד זה אחר זה עולפות מעשה ידי אלקים, הוא יותר נכון מהדעת המניח שזה העולם מחודש ושלא הית רבר קודם לו כלל וזה

כי הרעת הראשונה מניחה סדר נמשך נצחי בהוית העולם ומודה שא"א לעשות שום דבר מאין מש"כ הדעת השנית וא'כ נגד הדעת ההיא אין מכום אל היותר חזכות מקושיותיו ורם כי מן האין יעשה אין ואפס ושהחומר הראשון א"א שיהיה מחודש ונעשה כי הנחות אלו אפלמון מנית ומסכים אותם וכן עוד אותן השתי קושיות מהחכמה האלקית והם שהפעולה האלקית ראוי שתהיה נצחית כמו הפועל ושתבלית פעולתו שהוא הטוב ראוי שיהיה נצחי כי שתי הנחות הללו אפלטון כסכים עליהם מצד הפועל שהוא האל אבל הוא אומר כי האל נותן ומשפיע את נצחיותו אל מי שהוא יכיל לקבלו כמו שהוא השכל אשר בו הדוגמות והחומר הראשון שהוא ההיולי לפי שהאחר היא חומר וצורה פשומה והאחר כחניות פשומה וחומר משולל צורה בהחלט האחר הוא אב כללי לכל הרברים והאחר אם משותפת לכלם אלו הם לברם שיכלו לסכל הנצחיות האלסי בהיות נאצלים מאתו לנצת. אבל בניהם שעשאם האל באמצעות שנים אלו והלבישם צורה כמו שהוא המציאות וכל אחד מחלקיו אין באפשרותם לקבל הנצחיות לפי שכל עשוי וטלובש צורה ר"ל מורכב מחומר ההיולי ומצורת הרוגמא השכלית צריך שיהיה לו ראשית ומוף זמני כמו שאמרתי לך למעלה. א"כ רפעולה והתכלית באצילות האלקי היו נצחים בנאצלים הראשונים אבל לא בעולם המלובש צורה בפרטות והיו נצחים בהמשד הנצחי מרבוי העולמות כמ'ש שארסמו מניח בעולם השפל שאין שום אחר מאישיו נצחי וההויה והחומר הראשון שלהם הם נצחים.

נעם ה: הנני רואה תשובה אל המענות האלקיות מארסמו ואל הראשונה מהמבעיות אמנם איך ינצל אפלמון מהארבעה המבעיות הנשארות?

חוב: אפלטון איננו מסכים עם אריסטו שההיולי לא יוכל להמצא בלי צורה. אבל הוא אומר כי אחרי שהוליד זמן רב הוא מקבץ בעצמו כל הדברים והוא נח עסהם איזה משך זמן בהיותו מתעבר מהרוגמות עד שהוא חוזר אח"כ להוליר ולהצמיח המציאות מחדש והוא מורה שההויה היא נצחית בעולמות רבים הנמשכים זה אחר זה אבל לא באחר מהגלגל (הוא אומר) כי ההפכיות שבשבילו יתך ויתפרק הוא היותו עשוי ומורכב מחומר וצורה כי כל מה שהוא כך חויב שיתפרק וככן תתבשל תנועתו הסבובית עם היות שהתנועה בכלל היא נצחית ע"י נצחיות הוית העולמות הנמשבת מההיולי, ובענין הזמן אומר שהוא נצחי לא מצד תנועת הגלגל אלא מצר תנועת ההויה הנצחית של ההיולי בהמשך.

נעם ה: יקר מאד בעיני היתר הקשיות של ארסטו כפי דרך אפלטון וכי מה שהודעתני באופן מציאות העולם כפי כל השלש דעות הקדמות לארסטו בעולם אחד ולאפלטון הקדמות בהמשך עולמות רבות זה אחר מור זה ובריאת עולם אחד לבד לדעת הנאמנים, ועחה ראוי שנחזור לענינינו מאהבה ושתשיב אל שאלתי השניה שהיא אימתי נולדה האהבה ואיזו היתה האהבה הראשונה.

חובב: האהכה הראשונה היא אותה של האוהב הראשון בנאהב הראשון אבל כיון ששום אחר מאלו לא נולד מעולם אלא שניהם הם נצחים צריך לומר כי גם אהבתם שהיא הראשונה לא נולדה מעולם אלא היא נצחית כמותם ונאצלת מהם מקדם לנצח.

נעם ה: הנידה לי מה רם האהוב והאוחב הראשונים אשר ברכירי את אהבתם אדע איזוהי האהבה הראשונה?

הוב: האיהב הראשון הוא האל המכיר והרוצה והאהוב הראשון הוא נ"כ האל עצמו היפה בתבלית.

Digitized by Google

נעם ה: א"כ האדבה הראשונה היא מהאל אל עצמו. חובב: כן בודאי נעם ה: הרבה דברים שהם במלים ומתנגדים ימשכו מזה ראשונה שהמהות האלקית הפשומ תתחלק לחלק אוהב ולא אהוב ולחלק אהוב. ולא אוהב שנית כי האל האוהב יהיה גרוע ופחות מעצמו האהוב כי לפי מה שרורתני כל אוהב מצד היותו אוהב הוא פחות וגרוע אצל אהובו לפי שאם האהבה היא חמרת ההתאחדות (כמו שאמרתי) בהיות האל איהב יחמוד להתאחד עם עצמו וכיון שהוא תמיד אחד בעצמו יהיה זה מורה שיהיה האל חמר את עצמו כי האהבה זאת מורה חמרון והרבה במולים אחדים כאלו ימשכו מזה שלא אאריך בסיפורם לפי שאליך ולכל מי ששמע התנאים שהנחת באהבה דם גלוים מאד.

חוב כ: נעמה אינו מותר לדבר מהאהבה הפנימית של האל האוהב והאהוב עם אותו הלשון ואותן השפתים שאנו מרברים בהם מהאבות העולם כי היותו אותב ואהוב אינו עושה בו התחלפות כלל ולע"א שזו ההצמרפות הפנימית היא עושה אחדותו יותר שלם ופשום לפי שמהותו העליון לא יהיה בתכלית האחדות אם לא יהיה זורח ומתנוצץ כעצמו מהיופי או התכמה הגאהבת את התכם האוהב ומשניהם האהבה המעולה וכמו שבו ית" המכיר והדבר הניכר והדברה עצמה הם כלם דבר אחד בעצמו עם שאנו אומרים שהמכיר הוא משתלם יותר ע"י הדבר הניכר והדברה מעת משניהם כך בו האוהב והאהבה הם דבר אחד ואעפ"י שאנו מונים שלשה ואומרים כי האוהב מתלבש צורה מן האהוב ומשניהם נמשכת האהבה (כמו מאב ואם) דכל הוא אחדות ומהות פשומה או מבע בלתי מתחלק ומתרבה בשום אופן. נעמ ה: אם אין בו אלא אחדות פשומה מהיכן מניע זה הדתנוצצות המשולש ששמעת.

נעמה: א"כ המרתנו זאת אליו כזב ושקר כיון שהיא עושה שלשה את האחר הפשום. הזב ב: איננה כוזבת אלא שכלינו אינו יכול להשיג ולקבל האלקות שהוא בב"ת כפי מה שהוא בעצפו והנה את לא תאפרי שיהיה העין או המחזה כוזב אם אינו משיג את השמש עם בהירותו וגדלו וכן את האש עם גדלו ומבעו החזלק כי די שיקבלם כפי יכולת מבע העין או המחזה ובכן הם משיגים ומקבלים אפתים עם שאינם יכולים לקבל כל מבע הרבר המודוג כך המחזה השכלי שלגו די לו לקכל ולשער ולצייר המהות העליון האלקי כפי יכולת מבעו אעפ"י שהוא בליו תבלית בלתי שוה לו ומתחלף ממבע המושג, נעמה: זהו לענין שאינו יכול לקבל כ"כ מפי מה שהוא המושג, אבל לא לעשות מן האחר הפשום שלשה.

חוכב: לפי שאיננו יכול לקבל האחרות הפשום של הנושא האלקי הוא מרבה איתו בדרך הצטרפות והתנוצצות בשלשה כי הדבר הבהיר ופשום איננו יכול לרתחקות בדבר בהיר פחות ממנו אלא בהיותו אורו העצום מתרבה באורות מתחלפים פחותים ממנו בבהירות, הביטי אל השמש כשהוא מתחקה בעננים ומוליד את הקשת בכמה גונים הוא מתראה בעננים המקבלים אותו או במים או במחזה אחר עם שהוא בהירות אחת פשום בלי גוון מיוחר אלא מחבק וכולל כל הגוונים כך מקור הצורות העליון שהוא אחר פשום בתבלית איננו יכול להתראות אלא באור מתנוצין ומתרבה.

נעם ה: ומרוע השכל שלנו עושה מן האחר שלשה ולא מספר אחר? חו בב: לפי שהאתר הוא ראשית המספרים כי אחר מוהה צורה האשונה ושנים חומר ראשון לפי שהאתר הוא המצוי הראשון המורכב משניהם ובהיות שכלינו חוא בעצמו משולש ומרכב

-ימורכב ראשון אינני יכול לקבל ולהשיג האחרות בלי שלש צרופי לא שיעשה האלקי האחר שלשה אלא הוא משיג האחר בבחינה משולשת ושופט כי בנושא האלקי האחרות הוא פשוט בתכלית ובאותו הפשיטות העליון הוא כולל את טבע האחוב והאוהב והאהבה בלי שום רבוי וחילוק כלל כמו שאור השמש כולל כל הויות האורות והגוונים הפרטים עם בהירות אחר עצום ופשוט אבל יש בעצמו האהבה האחרות בבחינה משולשת מאהוב ואהבה שלשתם יחר וזהו בלבד מפני שפלות וחולשת כח המשיג אותו ועם זה נעמה תוכל לתקן כל הספיקות שאמרת וכל אותם שיוכלו להתחדש לך באהבה הפנימית של האל האוהב את עצמו האהוב. נעם ה: נראה לי להבין דבריך, אמנם יהיה יותר לוצון לפני אם תוכל לבאר לי עמת יותר איך האהוב והאוהב והאהבה הם באל דבר אחר.

חוב: כפו שהמשכיל והרבר המושכל וההשכלה הם נפררים בלבר כשהם בכח והם אחר כשהם בפועל כך האהוב והאוהב והאהבה הם שלשה ונבדלים כשהם בכח והם רבר אחד בעצמו בלתי מתחלק כשהם בפועל. ואם היותם בפועל עושה איתם אחד בלתי מתחלק א"כ בהיותם באל שהוא הנמצא בפועל בתכלית הפשימות הם אחד באחדות פשומה ונמורה ובכל נמצא זולהו אין אחרותם כ"כ פשומה ומשוללת מהמבע המשולל של האהבה והשכלי.

נעמה: מוב מאר בעיני הפשימות הזו שזכרת אבל קשה לי על זה כי גם שאורה לך כי השכל האנושי מסבל האחרות האלקי המחבק וכולל בפשיטות גמור כל שלשה טכעי האהבה אהוב ואוהב ואהבה בבחינה משולשת צרופית הנה לא אורה לך שיבין ויקבל שהאחר משלשה מבעים הללו יאצל וימשר מחבירו ר'ל האוהב מהאהוב ושהשלישי שהוא האהבה יולר משנים אלו הראשונים כמו מאב ואם כדרך שאמרת, וזה כי כל אצילות ולידה רחוק מאר והפכי אל האחרות האלקי הפשום. חובב: גם בזה האופן מההמשך ודהתאצלות לא בלבד הוא מותר אבל הוא סתוייב שיתחסה בשכלנו האחרות האלסי וזה כי כמן שצריך שיתרבה בו האחר בשלשה כך צריך שיקבל המבע המשולש מרינה ההוא בררך המשך והתאצלות שאל"כ ישארו שלשה מבעים מתחלפים ולא אחר בלבד ועוד שיהיה שכלנו כוזב וא"א לצייר האחרות אם הרבוי ההוא לא יסבל האחרות עם ההתאצלות האחרי ולכן אמרתי לך כי באלקות השכל או התכמה האוהבת נמשכה מקדם לנצח מהיופי האהוב והאהבה גולדה משניהם ג"כ מקרם מן היופי האהוב כמו מאב ומהחכם האוהב כמו מאם, ואמרתי שהאוהב נמשך ונאצל ולא שנולד לפי שלא נמצאו קודם לו השנים ההכרחים אל הלירה אלא אחר בלבד כמו האם חוה שנאצרה מהאב אדם וכן ההיולי שהוא התומר והאם המשותפת מן השכל האלקי שהוא אב כללי אמנם האהבה אמרתי שנולדה לפי שנמשכה מאב אהוב ומאם אוהבת כמו כל האנשים מאדם וחוה וכל העולם מהשכל והחומר. ומזה שאמרתי לך אם תרצי נעמה להתבודה קצת בשכלה תראי מאין בא התמשכותה ורבוי הדברים. נ ע מ ה: תבאר לי גם את זה כי אינה מבינה אותו מעצמי.

תובב: מהזוהר היופי האלקי הנאהב נמשך השכל הכולל עם כל הרוגמות שהוא אב אל המציאות וצורה ובעל ואהוב אל ההיולי ומן השכל האלקי הבהיר והרכם האוהב נמשך ההיולי אם העולם אוהבת ואשת השכל הראשון. ומן האהבה האלקית המזהרת שנולדה משניהם נמשך המציאות הנעים שנולד באופן זה מראב שהוא השכל ומראם שהיא החיולי. ומזה הענין הייתי יכול לספר לך הרבה שהיה מגביה ומרומם את השכל אבל יהיה רתוק מאוד מכונתינו ודי עכשיו בזה. נעמה

נעם ה: רצוני עוד שתבאר לי יותר. חובב: האדם הוא משכיל וטבע האש הוא רבה מושכל מאתו אם הם בכח הם שני דברים מתחלפים אדם ואש וההשכלה ג"ב בכח הוא דבר אחר שלישי אבל כשרבל האנושי משכיל את האש בעפול הוא מתאחר עם מהות האש והרי הוא דבר אחר בעצמו עם האש המושכל וכן ההשכלה עצמה (שהיא השכל) בפועל היא הרבר האחר בעצמו עם השכל (האנושי המשכיל) ועם האש המושכל כלי שום חלוק וכן האוהב בכח הוא דבר זולת האהוב בכח והם שני אישים והאהכה בכח היא דבר אחר שלישי שאינה לא האהוב ולא האוהב אבל כשהוא אוהב בפועל הוא נעשה אחד בעצמו עם האהיב ועם האהבה ואחרי שאת רואה שהשלשה מבעים המתחלפים נעשים אחר ע"י היותם בפועל, הנה כ'ש בהיותם באל שרוא תמיד בפועל גמור שהם טבע אחר פשום בהחלם כלי שום חלוק. נעם ה: שמעתי ממך מהאהבה הפנימית של האל כי עם שאנו מיחסים לה לירה ואומרים שנולרה מהאל עצמו שהוא האוהב והאהוב מ"מ אותה האהבה נולדה מקדם לנצה ממנו והיא נאחזת באחדותו נצחית בנצחיותו וא"כ אין לשאול בהאהבה זאת אימתי נולדה כי האל עצמו קרמון שלא נולד מעולם. אמנם אנכי שואלת מאתר מהאהבה הראשונה של העולם שהיא אחרי הפנימית הואת איכתי נולדה.

תובב: האהבה הראשונה אחרי אותה הפנימית שאמרתי היא אותה שבשבילה נאצל ונעשה העולם ונולדה כשנולד העולם, כי להיותה סבה ללידת העולם מחויב הוא שהסיבה המיוחדת והקרובה תמצא עם המסובב והמסובב עם הסיבה.

נעם ה: איך האהבה היא סיבת לידת (והוית) העולם? חובב: כל רבר עשוי ונולד כמו העולם הוא נולד משני מולידים אב ואם, ולא היה אפשר שיולד ויההוה מהם אלא ע"י אהבה שבניהם המאחרת אותם בפיעל ההולדה. נעם ה: מי דם שני אלו הקרובים או המולירים?

חוב: הקרובים הראשונים הם האל האחד כמו שכבר אמרתי לך והם היפה העליון או המוב העליון (כמו שקורא אותו אפלמון) שהוא אב אמתי אהוב ראשון התאוהב הוא אחד בעצמו באלקות או בחכמה ומזה נמשכת האהבה הפנימית (שזכרנו למעלה) והאם הראשונה עם האב הם דבר אחד בעצמו באלקות ובהיות א"כ האלקות אוהב את היופי שלו חמד (והתאוה כביכול) להוליד ולהמציא בן בדמותו וזאת התמדה היתה האהבה הראשונה החצונית ר"ל מהאל אל העולם הנאצל שכשנולדה היתה סבה לאצילות דראשון של שני הקרובים העולמים ושל העולם עצמו.

נ עמה: למי אתה קורא קרובים אחרים של העולם? חובב: אל השנים הראשונים שנתהו מהאל בבריאת העולם רצוני השכל הראשון שזורחים בו כל הדוגמות של הפועל העליון שהוא אב נותן צורה ומהוה את העולם וההיולי שיש בו צל מצל כל הדוגמות וכולל כל ההויות שלהן והוא אם העולם ובאמצעות שני אלו שהם כמו כלים ראשונים להויה עם התמדה (הנזכרת) ברא ראל ויצר וצייר כל העולם לדמיון היופי והתכמה או המהות האלקי ונמצאת עוד בבריאה הזאת אהבה אחרת שנית זולת האלקות החצונית הזאת והיא מההיולי אל השכל כמו מהאשה אל בעלה והיא צרופית מהשכל אליו כמו מדבעל אל האשה שע"י זה נתהוה העולם, עוד אהבה אחרת שלישית הוצרכה בבריאת ומציאות העולם והיא הארבה שיש אל כל חלקיו זה עם זה ועם הכל כמ"ש לך באורך כשרברנו בשיהוף הארבה בל שלשה אהבות אלו נולדו כשנולד העולם או כשנולרו השני קרובים הראשונים (העולמים) א"ב אם העולם קדמון כרעת ארסטו האהבות הללו נולדו מקדם

מסרם כלן עם הפנימית האלקית שהיא אחת בעצמה עם האל שאין לרבר בה ואם העולם ושני הסרובים שלו הם ברואים בהתחלה זמנית, כמו שאנחנו הנאמנים מאמינים א"כ שלשה אהבות ראשונות הללו נולדו בתחילת הבריאה זה אחר זה והוא כי בתחלה אותה האהבה נולדה אותה האהבה מהתמדה האלקית לבריאת העולם כרמות היופי והחכמה שלו. ובשניה אחרי מציאות שני הכרובים הראשונים (העולמים) נולדה האהבה הצרופית שלהם שהיא השניה, ואחרי שנתלבש צורת כל העולם עם חלפיו נולרה האהבה השלישית האחרית של העולם ואם אולי נעשה העולם בומן של שני הכרובים הנצחים (העולמים) כהנחת אפלמון, הנה איתה האהבה של האל שהמציאה והולידה הכלים או הקרובים הראשונים של העולם ר"ל השכל וההיולי נולדה מקרם עם אותה הקרובים העולמים ושתי האהבות האחרות נולדו בהתחלה זמנית כשנעשה העולם, האחת ר"ל אותה שבין שני הקרובים נולרה בתחלת עשית העולם ואותה האחרת בסוף היצירה וכפי הפעמים שנעשה העולם, כך צריך שיהיו הדעות באימתי נולדה האהבה ואת נעמה שאת מן הנאמנים צריך שתאמיני כי האהבה האלקית החצונית והשתים הנסשכות אהריה נולדו בזמן שנברא העולם מאתו מאין, ג ע מה: בענין אימתי נולרה האהבה מוב בעיני מה ששמעתי ממך לא בלבר חלוף דעות החכמים אלא גם מה שראוי שאנחנו הנאמנים נסמוך עליו וזה מספים לשאלתי השניה ועתה נבא אל השלישית ותבאר לי (אם הוא מן הצורך) היכן נולדה האהבה אם אולי בעולם השפל של ההויה וההפסר או בשמימי של התנועה התדירה או ברוחני של ההשנה השכלית הפשומה.

חוב ב: כיון ששמעת כי האהבה הראשונה שנולדה היתה האהבה ראלקית החצונית שאז ברא האל את העולם ראוי שיהיה מבואר לך כי האהבה נולדה אצל האל.

נ ע מה: ידעתי זה, אמנם אינני שואלת לך מהאהבה האלקית הפנימית ולא מהחצונית להיותה ענין נבוה יותר ממה שיר שכלי מגעת אלא אנכי שואלת לך מהאהבה העולמית, חוב ב: ומהאהבה העולמית אפרתי לך כי הראשונה היתה האהבה הצרופית שנולדה בין השכל הראשון וההיולי וא"כ אצלם נולדה האהבה תחלה, נ ע מ ה: גם זה שמעתי, אמנם זאת האהבה היא למולידי העולם אב ואם מחלקיו נולדה בתחלה אם בחלק הנפסד או בשמימי או במלאכי ובאיזה חלק פרשי מאחר החלקים הנזכרים, חוב ב: כפי מה שתהיה השאלה יותר מבוארת ההיה התשובה יותר ברורה, הריני משיב לך כי האהבה נולדה תחלה בעולם המלאכים וממנו קבלוה בשמימי ובנפסד, נ ע מ ה: מה העיר אותך לשפים הרין כך?

תובב: בהיות האהבה נמשכת מהיופי כמו שאמרתי לך לכן כאשר היופי הוא יותר עליון ויותר קרמון ונצחי שם ראוי לרין שנולרה האהבה תחלה.

נעם ה: נראה שאתה רוצה להמעותני. חובב: באיזה אופן? נעם ה: שאתה אומר כי באשר היא היופי שם היא האהבה וכבר הורתני כי האהבה היא במקום שיחסר היופי.

חוב: אינני מטעה אותך את הוא המטעה את עצמך אני לא אמרתי לך שתהיה האהבה תלויה ביופי אלא שהיא נמשכת ממנו ושהאהבה נמצאת באשר הוא היופי המסבב אותה לא שתהיה ביופי עצמו אלא במי שיתסר לו והוא חומד אותו. נעמה: א"כ במקום שיחסר היופי יותר ראוי שתהיה שם אהבה יותר וראוי להאמין כי שם נולדה בתחילה. חוב ב: עריין אני מוצא אותך נעמה יותר שישמש מחודרת מתכמה וכמו שזכרון מ"ש משמש לך לסתור האמת היתי רוצה יותר שישמש

לך למצוא אותו, אינף רואהכי לא חסרון היופי בלבדי גורם האהבה והחסרה אליו אלא העיקר הוא כשהוא ניכר וירוע אל האותב שהיופי חסר פסנו והוא שופט אנתו מוב ונעים ונחסר ויפה ואז הוא חומר לחשינו וכפי מה שהכרתי יותר ברורה אותו מוב ונעים ונחסרה היא יותר פנימית והאחבה יותר שלמה. אמרי לי א"כ נעמה במי נמצאת ההכרה הואת יותר שלמה בעולם המלאכים או השפל?

נעטה: כוראי בעולם המלאכים. חובב: א"כ בעולם המלאכים האהבה היא יותר שלמה ושם נולדה בתחלה. נעטה: אם האהבה היא באוהב כפי ההכרה הדין עסך לשום התחלתה בעולם המלאכים, אבל אנכי רואה כי אין האהבה מורה פחות על חסרון יופי מעל הכרתו ואינה נמשכת מזה יותר מזה ולע"א שנראה כי החסרון חוא התנאי והסכה הראשונה אל האהכה ואח"כ השניה שהיא הכרת היופי החסר בבחינת היותו יפה ונחמר, א"כ השכל נותן כי במקום שהחסרון הוא יותר גדול שם נולדה האהבה ר"ל בעולם השפלכי עם שאין שם כ"כ הכרה כמו בשכלי פ"ם יש שם החסרון יותר גדול שהוא העקר הראשון בהולדת האהבה.

תוב: עם שהחסרון והכרת היפה הם סבה פועלת אל האהבה הנה לא בלבר אין החסרון פורם בסיבתה אל ההכרה אבל איננו אפילו שוה לה.

נעסה: ואיך לא? ודרי החברון צריך שיקדם אל החברה כי כמו שיקדם פציאות חרבר אל חיותו נורע כן צריך שיחבר הדבר קודם שיוכר חברונו.

חובב: אמת הוא שהחסרון קודם אל היריעה בזמן או במציאות כי צריך שיחסר תרבר כמו שאמרת קודם שיהיה ניכר שהוא חסר, אמנם איננו קודם במעלה בסיבת האהבה לפי שהחסרון בלי הכרח איננו מביא שום אהבה או חסרה אל דבר מוב או יסה ולכן תראי כי האנשים שהם משוללי השכל וההכרה שהם ג'כ משוללי אהבת החכמה וחמרת הלמוד אבל כשיצורף אל היופרון הכרת היפה או דמונב החסר אותה ההכרה היא העיקר המביא את האהבה והחמרה לדבר היפה א'כ בסקום שימצא חכרה זאת עם חסרון איזו מדרנת של יופי כמו בעולם המלאכים שם נולדה האהבה ולא בשפל אשר בו החסרון הוא גדול והחכרה היא מעם,

געמה: עדיין לא נצחתני ואינני רוצה לחסקים לך שהדברה תקרם כ'ב אל החסרון בפבת האהבה. וזה כי ההברה היא יכולה להמצא ולעמוד יחד עם היופי ולע"א כי בעולם אותם שיש להם יופי יותר יש להם דברה יותר ואיזהו יופי יותר מעולה מהדברה עצמה? באופן כי הדברה היא נמצאת עם היופי יותר מעם החסרון וכפי מה שהיא יותר גרולה כך היפה הוא חסר פחות, וא"כ במקים שההברה היא גרולה כמו בעולם המלאבים מעם חסרון יוכל להמצא שם וכמו מעם חסרה ואהבה גרולה כמו שיש לו חסרון מעם הוא חומר מצם, אבל בעולם השפל שהחסרון בו גרול כי מי שיש לו חסרון מעם הוא חומר מצם, אבל בעולם השפל שהחסרון בו גרול והרברה והיופי הם מעם שם ראוי שתהיה החמרה והאהבה יותר עצומה ונולדת תחלה.

חוב: מוכבעיני נעסה שאין דעתך מתישבת עד שיאות לי מכל צד האמת תמכוקש ובספקך הלז את משתמשת מענינים (או משמות) משותפים שהם מחזיקים לך הספק קצת באמרך כי ההברה נמצאת יחד עם היופי ושהיא היופי עצמי ושאינה נמצאת עם חפרון היופי. והנה צדקת בהכרה שהיא בקנין (ר"ל בפועל) שהיא היותר שלמה אבל לא בהברה שהיא בכרו מהדבר החסר.

ג עם ה: תבאר לי החבדל הזה היטב כי אינני מבינה אותו כראוי. חו ב ב:
יופי מעולה הוא אותו המכיר אתע צמו (שהוא יפה) והיא היא הכרה העליונה שהיא
אל היופי שלו וההכרה תזאת אינגה מורה תמרון אלא קנין של דבר יפה שהוא
הצושא של החברת ובעולם כפי פה שהיופי הוא יותר מעולה כך הוא (היופי) מכיר
את

את עצמו יותר וזאת ההכרה אינה מביאה חמרה ואהבה אם לא אולי בדרך התניצצות מתהפך צרופי בעצמו (ה"ל בעצמו של המכיר) ויש הכרה אחרת שהנושא שלה איננו היופי שיש אל המכיר, אלא אותו החסר לו וזוהי המולירה רחמרה והאהבה בכל הדכרים שהם אחרי היפה העליון, נעמה: וזאת ההכרה השנית כיון שהיא מורה חסרון יופי היה ראוי שתוליד אהבה בעולם השפל שחסר בו היופי יותר מבעולם המלאכים שהחסרון שם מעמ, לפי שזאת ההכרה ראוי שתהיה נערכת אל היופי הנושא החסר שהוא הנושא שלה.

חוב: זהו המעות השנית שלך. דעי כי כמו שההכרה הראשונה הקנינית היא יותר מעולה ביותר יפה ר"ל בעולם המלאכים יותר מבשפל כך ההכרה השנית ההעדרית היא הרבה יותר גדולה בעליונים מבתחתונים זולתי באל העליון שאין בו שום הכרה העדרית לפי שהכרתו היא אל היופי העליון שלו שאין נגרע ממנו שום מדרגת שלמות.

נעמה: מ"מ לא תכתיש כי היופי יחסר אל העליונים פחות ממה שיחסר אל התחתונים ולכן חמרת היופי החסר ראוי שתהיה בעניים השפלים יותר מבעשירים העליונים. חוב: התולדה שלך אינה צורקת כי לא מי שחסר לו המוב יותר חומר יותר אותו המוב החסר לו אלא מי שמכיר יותר את המוב החסר לו הוא החומר אותו יותר. הבימי בזתחלפות הדברים התחתונים כי חלקי היסודות והאבנים והמתכות שהם חסרים הדבה מדרגות של יופי והם חומרים אותו מעם או לא כלל לפי שאין להם הכרה בו. נעמה: הנה הראית לי שנם הם יש להם אהבה וחמרה מבעית. חובב: כן הוא אבל היא בלבד אל אותה מדרגה של שלמות המבעית להם כמו הכבר אל המרכז והקל אל המקיף והברזל אל המננישם הקרוב. נעמה: ועכ"ז אין להם הכרה?

חוב ב: כבר אמרתי לך כי הברת המבע המהוה אותם היא המררכת אותם אל השלימות המבעיות שלהם בלי הברה אחרת מיוחרת ולכן האהבה והחמרה שלהם אינה שכלית ולא הרגשית א'א טבעית בלבד ר"ל מודרכת מן המבע ולא מעצמה וכן הצמחים שהם פחותי השלמות מהבע"ח עם היותם חסרים מהיופי מאד לפי שאינם מכירים אותו אינם חומרים ממנו אלא אותו המעם המתיחם אל שלמותם השבעי והב"ח שחסר להם היופי והשלמות הרבה מאד מהאגשים השכלים אין להם אל המוב החסר מהם חלק קמן של חמרה ואהבה שיש לאנשים לפי שהכרתם לאותו היופי החסר מהם היא מעמה ואיננה מתפשמת אלא בצרכיהם המורנשים ובהיות ארבתם הרגשית אינה יכולה לחמוד היופי השכלי החסר לדם שהוא היותר נעלה גם באנשים עצמם כמ'ש לך אותם ששכלם הוא יותר חלש ויש להם פחות הכרה הם אותם שחסר להם יותר היופי השכלי והשלמות ותומדים אותו מנומ וכפי מה שהם יותר בעלי שכל וחכמים שהשלמות השכלי היפה חסר להם פחות הם אוהבים אותו יותר בחיזק וחימרים אותי מאר ולכן (פימנורה) היה קורא לחכמים פלומופים שפתרונו אוהבי או חומדי החבמה לפי שמי שיש לו חכמה יותר הוא מכיר יותר מה שחםר לו משלמותה (ר"ל משלמות החבמה) וכך חומר אותה יותר כי להיות החכמה הרבה יותר רחבה ועמוקה מן השכל האנושי מי שהוא שמ יותר במימיה האלקים הוא מכיר יוהר את רחבה ועמקה וכך היא חומר יותר להגיע אל גבוליה השלמים האפשריים אליו ומימיה הם כמו המים המלוחים שהשותה מהם יותר הוא צמא יותר. וזה כי תענוגי החכמה אינם משביעים (באופן שיקוץ השכל בהם) כמו כל שאר התענוגים אלא כל שעה הם יותר נחמרים ובלתי משביעים ולכן שלפה במשליו

במשליו אמר על החכמה אילת אהבים ויעלת חן דריה (לשון דוד ואהבה) יענגו אותך בשופע בכל עת באהבתה תשנה תמיד ועתה נעמה אם תעלי בדרך זו אל העולם השמימי והרוחני תמצאי שאותם שקבלו יותר יופי שכלי מהיפה העליון הם מכירים יותר כמה היותר שלם שבנבראים הוא חמר מהיופי של בוראו וכך הם אוהבים איתו יותר ותומרים לנצח ליהנות בו במרנה היותר גדולה מהקבול והדתאחרות האפשרי להם שבו תלויה ההצלחה האתרונה שלדם באופן כי האהבה עקרה היא באותו השכל הראשון העלול היותר שלם שבשבילה הוא נהנה (ומשיג) בהתאחרות את היופי העליון של בוראו אשר מאתו הוא נאצל וממנו נמשכים בהתאחרות את היופי העליון של בוראו אשר מאתו הוא נאצל וממנו נמשכים במתרנה עד העולם השפל שאין בו אלא האדם בלבד שיוכל להדמות לו באהבת היופי האלקי מפני השכל הנצחי שרצה הבורא להשפיע בנוף נפסד ובלבד ע"י אהבה זו של האדם אל היופי האלקי מתאחר העולם השפל שנעשה כלי בשביל האדם עם האלקות שהוא מבה ראשונה ותכלית אחרון אל המציאות והוא היופי העליון האהוב והנחמר אל הכל, ובזולת זה יהיה העולם השפל נפרד מן האל בהחלם העליון האהוב והנחמר אל הכל, ובזולת זה יהיה העולם השפל נפרד מן האל בהחלם העליון האהוב והנחמר אל הכל, ובזולת זה יהיה העולם השפל נפרד מן האל בהחלם

ג ע מה: כבר ישקים השכל בזה ויסכים שהאהבה נולדה תחלה בעולם הסלאבים וכי שם היא יותר עצומה אלא שרחוק אצלי כי עם החסרון היותר מעם מהיופי גשים הכרה וחסרה יותר גדולה אל החסרון ההוא כמו שאתה נוזר שהוא כן בעולם השכלי. וזה כי (כמ"ש לך כבר) היה ראוי שיהיו דברים אלו גערכים ר'ל שכפי החסרון תהיה הרברה והחסרה אל היופי החסר ועם היות שאתה חובב עם חריפותך אתה מוביח בהפך וא"א לי לפתור מענותיך מ"מ גזרתך זאת שהחסרון יהיה בלתי נערך אל ההכרה והחסרה אליו גראית הפכית.

חוב: גם שאמרנו כי בעולם המלאכים להיותו יותר יפה מהנפסד חסרון היופי בו הוא פחות מבעולם הנפסד כי במקים שהשלמות יותר גדול העדר וחסרון היופי דוא פחות מ"מ כשתעייני ענין חסרון היופי בבחינתו אל האהבה והחמרה שהוא גורם תמצאי כי עולם המלאכים לא בלבד הוא שוה בחסרון היופי אל התחתונים אלא הוא עודף ג"ב והחסרון שלא הוא יותר בהיותו מביא בדם אהבה וחסדה יותר מבנפסדים. נעמה: זה ג"ב יותר רחוק בעיני הוריעני נא מעם שווי החסרון בשני העולמות וגם (אם הוא אפשר) תוספת חסרון עולם המלאכים אל הנפסד. חוב ב: בהיות יופי הבורא נעלה על כל יופי אחר נברא והוא בלברו יופי שלם צריך שתסכימי שיהיה הוא המדה לכל יופי אחר ובו ישוערו כל החסרונות של שלמיות שאר הנמצאים.

נעמה: בזה אסכים לך לפי שהוא כן בפועל כי היופי האלקי הוא סבה וחבלית ומרה אל כל יופי נברא אמנם המשך ספורך.

תובב: תפבים ג"ב כי היופי האלקי הוא עצום ובב"ת ולכן אין לו שום ערך של פרה (שיפררנו) עם היופי היותר פעולה על שום נברא.

נעם ה: גם זה נראה לי מוכרח שהבורא לא יהיה לו ערך ביופי לשום נברא כי היופי והחכמה וכל שלמות אחרת שיש לו אין לו יחם עם אותו הנמצא בשום נברא. אמנם זה התיאר של בב"ת שאתה נותן אל היופי שלו אינני מבינה אותו לפי שהבמות השלם יש לו גבולים העושים אותו שלם ובהיות היופי האלקי שלם מאר ראוי שיהיה שלם ונמור עם כל גבוליו ולא בב"ת (כמיש) וכ"ש כי ענין הב"ת מהבב"ת הם תנאי כמות הנמרד או הנמנה שאיננו נמצא אלא בגופים וכיון שהיופי האלמי

האלקי אינגו גוף והוא נפרד מכל הפעליות נופני איני יודעת איך אפשר לקרא אמו בב"ת. חובב: אל ישעה אותר פתרון ורמו חשם הזה ר"ל בכית תרומו אל כמות בלתי מוגבל ובלתי שלם, כי היופי האלקי רחוק מאד מוה ואין אנו יכולים לדבר מחאל והרברים הבלתי גשמים אלא עם מלות ושמות גשמים במסצת לפי שהלשון עצמו והרבור שלנו הוא גשמי והרי גם ענין שלמות הוא שם ותואר בלתי נאות אל האלקות לפי שמלת שלמות (פרופימו): ר"ל עשוי גמור ואין שום עשיה באלקות, אמנם רצוננו בתוארנו אותו שהוא שלם לומר שהוא נעדר מכל חסרון ושרוא כולל כל שלמות וכן רצוננו בתואר בב"ת לומר כי השלמות והחכמה והיופי של האל הבורא הוא בלתי נערך ובלתי מתיחם לשום יופי אתר נברא וזה כי מי שמן האין ברא הבל צריך שיעדיף בשלמות לכל נבראיו שהם מעצמם אין ואפס כפי מה שיעריך המציאות אל האפס המוחלם שהיא הערפת בלתי משוערת בשום ערך ויחס כלל, והוא כה שאנו קיראים אותו בב"ת עם היות שהוא בעצפו חוא שלם מאר. עוד היופי והחכמה והמציאות וכל מעלה אלקית הם נקראים בכית לפי שאינם נשואים ודבוסים לשום מהות מיוחד ולא לשום נושא מונבל, אלא כל השלמיות בו דם נברלים ונפרדים מחומר (ר'ל לעניד שהם עצם האלקות ולא דבר נוסף) ולכן הם בבית לפי שאינם נגמרים וכלים בנושא ומחות מיוחר כמו שדם נגטרים המציאות והיותי של כל דבר נברא במהותו המיוחר. געט ה: יכר בעיני לדעת באינה אופן אנו פתארים השלפות האלקי שהוא בב"ת והפשך עתה רבורך להוכיח איך חסרון היופי בעולם הכלאבים הוא שוה אל החסרון אשר בעולם הנפסר. חובב: הבבית הוא רתום בשוה מכל ב"ת בין שיהיה גרול בין שיחיה

קפן וזה כי כך הוא בלתי משוער מהבית גדול כמו מהקפן. געמה: דבר זה גראה צורק מים הוא קשה אצל המחשבת והרמיון שהרבר העדול לא יהיה לו ערך וקרוב עם הבב"ת יותר מהקפן ושלא יופל לשער אותו

הישב לכן תבאר נא אלי המשפט או הגזירה הואת יותר.

תובב: אין ראוי שהרמיון יעכב את השכל בכיוצא בך נעמח והגך רואה הישב כי הבבית הוא בלתי משוער משום מרה ושעור גרול או קמן שאם ישוער באיזה מרם יהיה בית ולא בב"ת ולכן א"א לעולם ליחם וליחר אל מה שחוא בב"ת לא חצי ולא שליש ולא רביע ולא חלק אחר כי בחלק ההוא יהיה משוער ונסרד וא"ב הוא בלתי מתחלק ובלתי מתפרק ובלתי משוער בלא גבול ובלא תכלית ואין שום דבר בעל תכלית נערך אליו בשום ערך גם שיהיה גדול ונעלה.

נעם ה: תתן לי איזה דוגמא כדי שתתישב בו המחשבה יותר, הוב ב:
הזמן לפי הפלסופים הוא בב"ת ולא היה לו ראשית ולא יהיה לו לעולם תכלית
עם שאנו מאמינים בהפך אבל לפי דעתם להיות הזמן בב"ת הוא בלתי משוער
משום כמות של זמן בעל תכלית, גדול או קמן שיהיה ולכן הכמות של ארף שנים
הוא בלתי נערך לו ובלתי משער איתו כמו הכמות של שעה אחת, באופן כי
הזמן הבב"ת איננו עורף וכולל ומחבק פחות מספר אלפי שנים ממספר שעות כי
לא זה ולא זה יכול לשער אותו א"ב לא תכחישי נעמה כי הזמן הבב"ת איננו
פתות עודף ועובר אלף שנים מאל שעה אחת, נעמה: א"א להכחיש כי הערפת
הבב"ת היא באופן א" הערפת בכ"ת אל הנדול כמו אל הממן.

תובב: א"ב היופי האלקי שהוא בב"ת איננו עודף על היותר יפה מהשבלים הנבדלים פחות ממה שהוא עודף על היפה הקמן מן הגופים הנפסרים, בהיותו הוא שעור ומרה לכלם ואין שום אחד מהם מרה אליו וא"ב כך חמר פתיופי העליון אל המלאר המלאך הראשון כמו אל היותר גרוע מהתולעים שבארץ וא"ב הם חסרונות שוים ר"ל שחסרון היופי של כל נברא בערך ליופי הבורא הוא חסרון בב"ת והבב"ת הוא שוה אל הבב"ת בצד מה מהדיבור עם היות שהשוי הוא ענין נופל בבעל תכלית ובהיות היופי האלקי נפרד בשלמותו מכל נושא והגבלה מיוחדת אין לו שום ערך עם איזה יופי נברא ומוגבל כמו שאין שום ערך לבב"ת עם הב"ת.

נעם ה: נראה לי מוכרת שיהיו החסרונות שוים באופן א' אבל נשארו אצלי שני ספיקות בזה הא' שאם עולם המלאכים והשפל הם רתוקים בשוה מהיופי ראלקי העליון לא היה ראוי שיהיה האחר יותר שלם מחבירו מפני ששלמות הנבראים נראה שהוא תלוי בהתקרבות אל הבורא פחות ויתר, הב' הוא שאמרת כי אין שום נברא שיהיה לו ערך עם האל ואיך אפשר זה כיון שאמר הכתוב שהאדם הוא עשוי ברמות וצלם אלקים? וכבר שמעהי ממך כי העולם היא צלם ורמות האל ואין מפק כי עולם המלאכים הוא דומה הרבה יותר אל האלקות מכל השאר ועוד ראוי שהצלם יהיה נערך אל מה שהוא צלם אליו והרמות אל מה שהוא לו דמות לו,

חוב ב: ספקותיד מורים על שכלך אמנם תשובהם אינה קשה. עם היות שהיופי האלקי בעצמו הוא עצום ובבית הנה אותו החלק שרצה להשפיע אל המציאות שברא הוא ב"ת והוא מושפע בכמה מדריגות שהם ב"ת בפחות ויתר וזה כי כל יופי נברא הוא מחובר אל מהות מיוחר ונושא מוגבל והוא כלה ונגמר בו ועולם המלאכים קבל החלק היותר גד'ל ואח"ב השמימי ואח"ב הגפסד ואלו החלקים הם נערכים בעצמם ומי שיש לו ממנו חלק יותר נאמר שהושפע (בו) מהיופי האלקי יותר והוא יותר קרוב אליו, לא מפני שהוא נערך יותר אל האלקות בב"ת כי אין שום ערך בין הב"ת והבב"ת אלא מפני שקבל מהיופי האלקי שהושפע בעולם מהבורא מדרגה יותר גדולה ובזה נשאר פחות מוגבל במהותו המיוחר. א"כ כשנאמר היות איזה נברא מתקרב לבורא יותר מחבירו איננו מפני היותו נערך אליו כמו שנראה אליך בספקר הראשון אלא ספני היותו מושפע יותר מנדיבות האלקיות. ובזה יותר ספסר השני כי יש בריות צלם ודמות אלקים באותו היופי הב'ת המושפע מהיפה העליון בנבראים וצריך שיהיה ב"ת שאל"כ לא יהיה צלם ותמונה (כי הבב"ת לא יצויר לו שום תמונה) אבל מה שהוא צלם אלקי הוא בב"ת (באופן) כי היופי הבב"ת של הבורא הוא מצטייר ומתרמה ביופי הב"ת הנברא כמו תמונה יפה בתגך מחזה אחר, אבל לא מפני זה ישער וימרור זה הרמות את מה שהוא רמות לו. אמנם הוא דוגמא ודמות וצלם אליו (כי ע"י יוכר היופי הבכ'ת הגרמה בו) א"כ יוכל האדם והעולם הגברא ובפרט הרוחני להיות דמות וצלם אלקים בלי שיהיה לו ערך של שיעור ומרה אל יופיו העליון כמו שאמרתי לך והגביא אומר ואל מי תרמיון אל ומה דמות תערכו לו? ואמר עוד ואל מי הדמיוני ואשוה? יאמר קרוש כלומר שאין לו רמות נערך ושוה אליו) שאו מרום עיניכם וראו מי ברא אלה המרציא במספר צבאם לכלם בשם יקרא מרוב אונים ואמיץ כח איש לא נעדר הביטי נעמה כמה בבירור הורה זה הנביא החכם את העילוי הבב'ת והבלתי נערך שיש לבורא על ברואיו גם על השמימים והרוחנים שאמר שהוציא ר"ל המציא אותם במספר כל אחר מהם במהות ובשם מיוחד ובשביל אסיצותו וכחו העליון ש להם מציאות ואינם נעדרים כי הם מעצמם אין ואפס וא"כ איזה יחס וערך" יש אל האפס עם מקור המציאות כי מה שהוא אפס בעצמו הוא נותן לו מציאות בפה מרריגות של שלמות, ולכן אמרה חנה בקבלתה אין קרוש כיה כי אין מציאות

לשום דבר בלתך רצונה לומר שא"א להעריך מקבל המציאות עם הנותנו. נעמה: אתה הורתני שוי חסרון היופי בעולם המלאכים ובנססד נשאר לך להורותיני איך עוד בעולם המלאכים הוא יותר גדול כי זה מלבד שהוא זר גראה שהוא מותר את עצמו כי אם הם שוים אין ראוי שיהיה האחד גדול מחבירו.

חוב ב: מעם השוי כבר שמעת אותו ואני אמרתי לך עוד כי חמרון היופי הוא יותר גדול בעולם המלאבים לפי שהם מבירים אותו כי בהיות חמרון אחד בעצמו בשני בריות הוא נעשה יותד גדול במי שיכירנו יותר ומביא בו האוה יותר גדולה אל מה שחמר לו כשהתכשימים וההדורים הנאים הם חמרים אל איש נכבד ואל איש נקלה באיזה מהם הם עושים חמרון יותר גדול בנכבד שהוא מביר החמרון שנורמים לו או בנקלה שאיננו יודע מה הם ואיזה מהם חומר אותם יותר.

נעם ה: בנכבר בוראי כי הבלתי מרגיש אין לו חסרון ולא תאזה אל מה שחסר לו. חוב ב: כך עם היות כי מה שחסר מהיופי העליון לעולם המלאבים והשפל הוא חסרון בב"ת בשוה מ'ם בעולם המלאכים שמבירים יותר את היופי העליון שחסר להם החסרון הוא נעשה בהם יותר גדול בהיותו מעודר המדה יותר גדולה ומביא בם אהבה יותר עזה מבעולם השפל שעם היות בי החסרון שוה בערך אל היופי האלקי הגה מפני העדר ההברה החסרון הוא יותר קמן וכן החסרה והאהבה שלו הם יותר חלושים באופן כי שוי החסרון בשני העולמות הוא בבחינת הדבר החסר שהוא בב"ת בשוה והפתות והיתר הוא בבחינת אותם שהוא חסר מדם כפי היופי בעולם המלאכים איננו בלבד שוה לאותו שבעולם השפל אבל עוד היא יותר היופי בעולם המלאכים איננו בלבד שוה לאותו שבעולם השפל אבל עוד היא יותר מעולה ובדין יש לגזור שנולדה שם תהלה אבל עדיין אין דעתי נותה מפני מעלת מעולם המלאבים וזה כי להיות שחסרון היופי הוא גרעון שלמות הגה במקום שהחסרון עולם המלאבים וזה כי להיות שחסרון היופי הוא גרעון שלמות הגה במקום שהחסרון היופי הוא גרב יותר לפי דעתר יהיה גרוע ופחות שלש מהנפסד וזה מאמר במל.

תו ב ב: זה הבמול ימשך אם אותו החסרון יופי שאמרתי לך בעולם המלאכים היה חסרון העדרי בהחלם כי זה באמת הושמביא פגם במי שהוא נמצא בו כפי מה שהוא יותר גדול אבל אני לא אמרתי לך שחסרון כזה יהיה גדול בעולם המלאכים אלא בלבד אותו החסרון המעורר והמוליר אהבה וחסרה שהוא אינגו גריעות ופגם אבל הוא שלמות ולכן בדין הוא שיהיה גדול בעולם המלאבים יותר מבשפל.

געמה: הבדל השפות אינו מספיק לי באר אלי שני מיני החסרון הללו ר"ל ההעדרי והפוליר אהבה והבדל שביניהם.

חוב: החסרון של כל איזה שלמית אפשר שיהיה בפועל בלבד אבל ימצא הכתניות אליו וזה נקרא חסרון (סתם) ואפשר שיחםר הפועל והכח יחד וזה נקרא העדר החלמי. נעמה: אמור לי איזה משל משניהם. חוב ב: הנה בדברים המלאכותים תראי עץ אחד בלתי מתוקן שיחסר ממנו יופי החמונה של דיוקן האדם ומ"ם הוא בכח אליה אבל כמות של מים כיוצא בו כשם שהוא נעדר בפועל מתמונת האדם כך הוא נעדר ממנה בכח כי א"א לעשות תמונת אדם במים. אותו החסרון האדם במים אותו החסרון משיננו משולל הבחניות הוא נקרא חסרון (סתם) והשני שהוא הסרון הפועל והכח יחד הוא נקרא העדר גמור ובדברים המבעים החומר הראשון שהוא במים אעפ"י שחסר ממנו צורת ומהות האויר בפועל הנה איננה חסרה לו בכח כי האש אפשר שיעשה אויר וכן המים, אבל חסר ממנו צורת כוכב וגלנל

לא בלבר בפועל כי אם נת בכח כי אין לחימוד הראשון כחניות להיות כוכב או גלגל. זהו ההבדל שיש בחסרון היופי בין עולם המלאכים והשפל כי החסרון של המלאכים הוא חסרון בפועל בלבד, אבל אינם חסרים בהכרה ובנמיה שזהו כמו הכחניות בחומר הראשון וכמו שבו (ר"ל בחומר הראשון) חסרון הפועל נותן אליו נמיה ותשוקה לכל צורה שהוא בכח אליה כך ההכרה והגמייה של המלאכים אל היופי העליון החסר להם היא נותנת להם אהבה עצומה וחמדה עוה וזה החסרון איננו העדד גמור לפי שמי שהוא מביר ומתאוה מה שחסר לו איננו משולל ממנו בהחלם. כי ההכרה הוא מציאות כחני מאותו רבר החסר וכן הם האהבה והחמרה אבל בעולם השפל שאין בו זאת ההברה והחמרה מהיופי העליון הגה חסר ממנו הפועל והכח זה החסרון הוא העדר גמור ופגם אמיתי ואיננו חסרון עם הכרה המעורר ומוליד אהבה כי אותו הוא שלמות בנבראים ובדברים היותר מעולים מבשפלים וההעדרי הוא פחות ובעולם השפל הוא בהפך שהחסרון המעורר הוא מכן וההעדרי הוא פחות ובעולם השפל הוא בהפך שהחסרון המעורר הוא מפן וההעדרי הוא יותר גרול ולכן הוא פחות שלם ויותר פגום.

נעם ה: הנה ראיתי ההבדל שבין חסרון היופי עם ההכרה המוליר אהבה שהוא יוהר גדול בעולם השכלי ובין אותו ההעדרי המשולל הכרה ואהבה שהוא יותר גדול בעולם הנפסר. והכרתי איך האחד מורה שלמות והשני פגם. אמנם נשארו לי שלש ספקות: ראשונה כי החסרון שבעולם השפל א"א לקרותו העדרי בהחלט וזה כי היופי האלקי גם בו הוא ניכר ונחמד מן האנשים שהם אחד מחלקיו, שנית שאותו החסרון עם הכרה וחמדה אל היופי העליון איו נראה שיוכל להמצא עם הכח אל הרבר שהוא חסר בפועל כמו שאמרתי שהרי הכח אפשר לצאת אל הפיעל ואין שום יפה ב"ת שיוכל להמצא לו יופי בב"ת שהוא היופי שאמרת שהוא מכיר ומתאוה. השלישית, הוא שנראה זר אצלי שיניח האל בשום נברא הברה וחמדה לרבר שיחסר לו ויהיה נמנע אליו להשיגו, כמו שיהיה בעולם המלאכי לפי מה שאמרת לכן חובב תשיב על ספקות הללו כדי שתניח יותר דעתי בענין זה של מקום לירת אהבה.

חוב ב: כיוצא בספקות אלו היתי ממתין שתשאלי ממני והם נאותים כפי הענין כי בהתרתם תכירי יותר בשלימות שהאהבה נולדה בעולם המלאכים כמ"ש לד ועל הראשונה אומר כי אין בעולם השפל הברה ברורה מהיופי העליון האלקי וזה כי א"א שתמצא אלא בשכל בפועל נברל מחומר שהוא מראה מוכן לקבל דיוקן יופי האלקי ושכל כזה איננו נמצא בעולם השפל כי היסודות והמורכבים הרוממים והצמחים והבעיח הם משוללי שכל והארם שיש לו שכל הוא שכל כחני המשיג מהות הרברים הגשמים לפוחים מהחושים והכלית עלויו כשנזון מחכמה אמתית הוא לבא להכרת מהות הדברים הנברלים מגשם באמצעות הגשמים כמו שע"י תנועה הגלגלים יבא להכיר את מניעיהם שהם כחות בלתי גשמים אלא שכלים וכן יעלה מזה לזה עד שיכיר הסבה הראשונה והמניע דראשון, אמנם זה הוא בראית הגרם השמשי הבהיר בתוך המים או דבר אחר ספיריי לפי שהראות החלש איננו יכול לראות השמש עצמו כבראשונה. וכן הוא השכל האנושי כי מתוך הדברים הגשמים רואה הבלתי גשמים ואעפ"י שהוא מכיר כי הסכה הראשונה היא עליונה ובכ"ת תוא מביר אותה מצד פעולתה שהוא העולם הגשמי ומן הפעולה הוא מביר האומן אבל אינו מכיר אותו בראשונה בעצמו ר'ל בראיית החכמה והמלאכה שלו בעצם 17 כמו Dialog.

## מפר חויפות

כמו המלאכים שבהיותם נבדלים מדעמר יש באמשרופט לקבל או שיתחקה בהם בעצם וראשונה היופי האלקי הבהיר כמו עין הנשר שיש באפשרותו לראות השמש הזך ביושר ולא ע"י אמצעי.

נעמה: ואחה לא הורתני שהשכל האנושי לפעמים הוא מגיע לכיכ שלכות שהוא יכול להתעלות אל דבקות השכל האלקי או הרוחני הנבדל מתושר ולהשיג אותו בפועל בראותו אותו ביושר ולא באמצעות מחקר כחני ואמצעי נשמי?

חובב: האמת כן הוא ודעת הפלסופים הוא שהשכל האגושי הוא יכול להדבק עם השכל הפועל הנבדל מחומר שהוא מעולם המלאכים, אמנם כשהוא בא למדרנה זו איננו עוד שכל אנושי כחני ולא גשמי מעולם השפל אלא או הוא כבר נעשה מעולם המלאכים או הוא אמצעי בין שכל האדם והמלאך?

נ ע מ ה: למה הוא אמצעי ולא כלו מעולם המלאכים? חוב ב: לפי שבהדבמו עם שכל המלאך צריך שיהיה לממה ממנו כי המתרבק הוא למשה מאותו שנרבק עמו כמו שהמלאר הוא לממה מהיופי האלקי אשר בהיותו מחסרב בו הוא מוצלח באופן כי השכל האנושי בדבוקו הוא אצל שכל המלאך כמעם כמו המלאך אצל השכל האלקי והוא אמצעי בין השכל האנושי והסלאכי והסלאכי הוא אמצעי בינו ובין האלקי עם שהאלקי להיותו בב"ת אין לופר אצלו אפצעי כי הוא בתבלית העלוי והמררגה אחרונה של יופי בלתי נערך לזולתו א"כ הם ארבע מדרגות של שכל ר"ל האנושי והמרובק והמלאכי והאלקי. והאנושי הוא נחלק לשנים ר"ל בכח כמו אותו של השכל ובקנין כמו אותו של החכם באופן שהם חמשה ולכן תרעי כי כי השכל האנושי אפילו המתדבק לפ"ד הפלוסוף אינו יכול להשיג את היופי האלקי ביושר ובראשונה ולראות ולהכיר אתו ולפיכר החמרה והאהבה שלו אינם יכולים להתיישר באותו היופי הבלתי ניכר אלא תהיה לו ההברה מהסיבה והמניע הראשון באמצעות הרברים הנשמים שאינה הכרה שלימה ולא ביושר וראשונה ואינה יכולה להוליר אותה האהבה עזה והחמרה העצומה הראויה לאותו היופי העליון ום"ם באותו הרבקות הוא יכול להביר את מהות השכל הפועל שהיות שלו הוא ב"ת ואצלו הוא מישיר האהבה והחמרה שלו ובאמצעותו או בו הוא רואה וחומר היופי האלקי כמו באמצעי ספירי או מראה בהיר אבל איננו רואה אותו היופי האלקי עצמו בראשונה כמן השכל המלאכי. נעמה: הריני זוכרת שאמרת כי נפשות האבות הסרושים הנביאים נתרבקו עם האלקות עצמו.

תוב: מה שאני אומר לך עכשיו הוא לדעת הפלסוף החוקר בשלימות היותר גרול שיוכל הארם אליו להגיע במבע, אמנם התורה הקרושה הראתה לנו כי השכל האנושי יכול להתנשא הרבה יותר כשהוא געשה נביא, ברצון אלקי לפי שאז הוא יכול להתרבק עם היופי האלקי בראשונה עם מררגת איזה מלאך שיהיה.

נע מה: וכל נביא הגיע למרוגה כזאת של מחזה אלקים? חובב: לא, זולתי משה שהיא רבן של נביאים וזה כי כולם קבלו התורח ע"י מלאך והכח המרמה שלהם היה מעורב עם השכל בעת הרבקות ולכן נבואתם לפי הרוב חיתה באה בחלום ובתנומות עם תמונות וציורים דמיונים ומשה חיה מתנבא בתקיץ עם שכל ברור ונקי מרמיון דבק עם האלקות בלא אמצעות מלאך ובלי תמונות ודמיונות כלל זולתי בפעם הראשונה להיות אז חרש ולכן כשנתרעמו עליו אחרן ומרים באמרם כלל זולתי בפעם הראשונה להיות אחר האל שלא היו שוים באומר אם יהיה נביאכם שנם הם היו נביאים כמוהו אמר להם האל שלא היו שוים באומר אם יהיה נביאכם ה' וגו' כלומר אם ה' מנבא אחכם הוא במראה ובחלום ר"ל באמצעות המראה שהוא המלאך ובתברת הדמיון השולם בשינה, ואמר אח"כ לא כן עברי משה בכל ביתי

ביתי נאמן הוא פה אל פה ארבר בו ומראה ולא בחידות ותמונת ה' יבים ר"ל שהוא מכיר אמתי ונאמן מכל הרוגמות (איריא) שהם בשכל האלקי ושהיה מתנבא פה אל פה ולא ע"י מלאך אלא במראה שכלי בהיר בלי חלום וחידות ובכלל מבים תמונת ה' כמו המלאך הראשון. והנה ממשה לבדו ידענו שהיה לו ההשנה האלקיות כמו השכל המלאכיי ולכן אמרה עליו תורתנו שה' היה מדבר אליו פנים אל פנים כאשר ידבר איש אל רעהו ר"ל שבהתנבאו היה רואה ביושר ובראשונה הראייה האלקית, ג עמ ה: מי שכחייו הגיע לכ"כ עילוי מה נחשוב שהיה אחר המות שאז הנפש נפרדת מממגר הגוף?

חוב: האמיני בודאי כי אז יותר בקלות היה דבקותו יותר בהימי עם האלקות ובאחדות יותר גדולה ובהתמדה עולמית בלי הפסק מה שלא היה אפשר בחיים אלו. ולא משה בלבר אנו מאמינים כי במותו נדבק עם האלקות בלי אמצעות אלא הרבה ג"כ משאר הנביאים ואבות הקרושים השינו זה במות אבל בחיים לא השינו זולת זה. נעם ה: שמעתי למספיק היתר הספק הראשון. רצוני שתתיר השני והוא איך אפשר שיהיה המלאך כחני ע"י ההכרה התשוקית אל היופי הבב"ת שהוא נמנע להשינו בפועל. חוב ב: נמנע הוא שהב"ת יבא להיות בב"ת כמו שהוא נמנע שהנברא יהיה הוא בורא ואין בנפש המאושרים כחניות לקנות זה אלא כתניתם הוא אל הדבקות וההתאחרות אל היופי האלקי הבב"ת עם שהם ב"ת ולזה תועיל הברה שיש להם אל היופי העליון והאהבה והנמיה מדריכים אותם בו.

נעם ה: איך אפשר שהבב"ת יהיה ניכר אל ב"ת והיופי הבב"ת איך יכול להתחקות בשכל ב'ת? חובב: אין זה רחוק לפי שהרבר הניכר הוא עומד ומתחקה במביר כפי מכעו ודרכו של המביר. ראי שכל חצי כדור השמימי הוא גראה לעין וסתחקה בבת עין הקמנה לא כפי המבע השמימי וגדלו לא כפי אפשרות הכמות והכח של הבת עין, כך היופי הבב"ת הוא מתחקה בשכל המלאכיי או המאושר הב"ת לא כפי מבע הבלתי ב"ת אלא כפי יכולת השכל ב"ת המכיר אותו כי עין הגשר רואה ומצטייר את השמש הגדול והבהיר ביושר לא כמו שהוא בעצמו אלא כפי מה שעין הגשר יכול לקבל ויש הרברה אחרת אל היופי העליון האלקי שהיא שות אליו והיא אותה של האל העליון אל יופיו העליון והיא כמו אם השמש עם זוררו הנראה היה רואה את עצמו כי אותה ראיה תהיה שלימה שההכרה נשתוה אל הניכר א"ב יש שלשה מיני ראיה אל האל הפחותה היא מהשכל האנושי שהוא רואה היופי האלקי בחירות ובאמצעת העולם הגשמי שהוא דמות שלו כמו שהעין האנושי רואה את גוף השמש המאיר מצמייר במים או בגוף אחר ספירי כי אין לו כח לראותו ביושר ובראשונה, השנית היא מהשכל המלאכי הרואה היופי האלקי העליון ביושר בלי שישוה אל הנושא המושג אלא מקבל אותו כפי יכולתו הב"ת כמו שעין הנשר רואה את השמש הברור. השלישית היא ראיית השכל האלקי אל יופיו העליון שהוא משתוה עם המושג כאלו היה השמש רואה את עצמו.

נעם ה: נאותה אצלי תשובתך אל הספק השני הזה אבל נשאר קשה כי בהיות המלאכים בלתי משתנים ולעולם הם במדרגה אחת מההצלחה איך אפשר שיהיו כחנים לאיזה שלמות שיגיע לפועל כמו שאמרת מדבקותם האלקי? ואם הם דבקים תמיד עם האלקות אין צורך לחמרה ואהבה אל מה שיש להם לעולם כי (כמ"ש) החמרה היא אל מה שהוא חסר ולא אל מה שהוא מושג תמיד.

חוב ב: בהיות הנושא הניכר כ"כ נעלה יותר מהמכיר איננו זר שההכרה ההתאחדות הדבוקי של השכל הב"ת עם היופי הבב"ת יוכלו להיות נוספים תמיד ע"י ע"י התפרה והאהבה הגולדת מגודל התסרון מן היופי העליון הניבר כדי להשינ תמיד יותר הדבקות והעיון האחדי בו וגם שהמלאכים אינם זמנים הנצחיות שלדם איננה בב"ת ולא כלו יחד כלי התמשכות כמו שהיא הנצחיות האלקי ולכן גם שהם בלתי גשמים ואין להם תנועה גשמית מ"מ ש להם תנועה שכליות כסיבתם הראשונה ותכלית האחרון שלהם בעיון ודבקות המשכי וזה ההמשך קורין לו דפלסופים אי"וו מלאכי שהוא ענין אמצעי בין זמן העולם הגשמי והנצחיות האלקי ובהמשך ההוא יתכן היות בו כחגיות אהבה וחמרה שכלית והתקרבות (ארירינציאה) המשכי ואחרי וכמו שאמרתי לך) ועוד אפילו שאסכים לך שהם עומדום תמיד במדרגה אחת של דבקות לא ממני זותות הם נאהבים עם חמרה לחיות בהם לעולם בתענוג נצחי הדברים המובים המושגים הם נאהבים עם חמרה לחיות בהם לעולם בתענוג נצחי באופן כי האהבה המלאכית היא מורכת ופונה תמיד ביופי האלקי.

נעם ה: הריני נותה מהספק השני אפור איזה דבר מהשלישי. חוב ב: עם מה ששמעת בתשובת השני רנה היתר השלישי מבואר. אני מסכים לך כי האל והשבע אינם נותנים בשום נברא אהבה נמורה וחפרה או נפיה או התקרבות אלא להשיג או להיות דבר אפשרי לא אל הנסגע הגמור המבואר. ולכן תראי שאין שום ארם שיחמוד לחלוך ברגליו אל השמים או לעוף באויר או להיות כוכב או לארוז כוכב בידיו ולא כל כיוצא בזה כי אעפ"י שאלו הם רברים מעולים והם חסרים אל האדם ומעלתם גיכרת, מ"מ אינם נחפרים פפני היות מבואר שדם נמנעים ולכו בפלוק תקות השגתם מסתלקת החסרה וזה כי תקות השגת דבר מעונג הניכר מעודר אהבה ותמרה להשינו. וכשהתקוה היא הלושה לעולם אין האהבה עזה ולא החמרה חוסה וכשתעדר התפוה להיות ההשנה נמנעת תערר גם אהבה וחמרת המביר אבל האהבה והחמרה המלאכית להשיג היופי העליון האלקי אינם על דבר נמנע לדם ונערר התקוח כי (כפ"ש גד) הם יכולים ומקוים להשינו וליהנות בן שזו היא הצלחתם המיוחרת. ואל היופי ההוא הם פונים תמיד ובו הם מתהפכים כי הוא תכליתם האחרון עם היותם כ"ת והמלאכים הם בב"ת. נ ע מ ה: הבנְתי הישב תשובת הספס השלישי והגני רואה שאתה מוסיף באהבה תנאי רביעי וזה כי מלבר שצריך שהדבר יהיה יפה וניכר אל האוהב ושיהיה חסר לו באיזה צד או שיוכל לחסור אליו, עוד צריך (לפי דבריך) שיהיה אפשרי ההשנה ושיהיה הכיה להשינו וזה נראה שהוא מן הרין. אבל מצאגו רגסיון יוכיח כהפך ורואים אנו שהאנשים הם במבע מתאוים שלא למות לעולם שהוא דבר נמנע בביאור ובלי חקוה.

חוב ב: החומדים זה אינם חושבים בהחלם שיהיה נמנע ושמעו המאורעים שספרה תורה כי חגוך ואליהו הם קימים לנצה בגוף ונפש ואעפ"י שרואים שיהיה זה דרך נם כל אחד מהם חושב שיובל האל לעשות לדם נם כיוצא בו, ולכן תתחבה עם האפשרות הזו תקוה רחוקה המעוררת תאוה חלושה ובפרט מפני היות המות דבר מבעית וההפסד הוא שנאוי ומתועב לכל נמצא ואין תאוה זו לקנות דבר חדש אלא שלא להפסיד החיות הנמצא שבהיותו מושג בהוה קרוב הוא שימעה האדם לחמוד שלא יאבר אעפ"י שבדרך מבע הוא נמנע, וחמדה זו היא כ"כחלושה שאפשר שתהיה לדבר נמנע ומרומה (ובפרט) מפני היותו כ"כ עקרי אל התומד. ועוד אומר לך כי יסוד התמדה הזאת אינו בטל בעצמו עם שהוא מומעה בקצת ווה כי חמרת האדם להיות בלתי מת הוא באמת אפשרי כי מהות האדם (כפי מה שבדין רצה אפלמון) איננו דבר זולת נפשו המשכלת שעם המעלה והתכמה וההכרה והאהבה האלקית היא נעשית מאשרת ובלתי מתה כי אותם שהם בעונש לא קראם בלתי

בלתי פתים בחדלם מפני שהעונש הוא העדר הראיה האלקית שזה אפשר שיחשב מיתה אל הנפש עם שאיננה במלה בהחלם והאנשים המועים בחשבם שמציאותם הגשמית היא מהותם האמיתי הם חושבים שהרמדה המכעית להיות בלתי מת היא במהותם הנשמי, וזה איננו באמת אלא במהותם הרוחני כמו שאמרתי לך. ומזה תביני נעמה אמיתת (קיום) הנפש המשכלת האנושית שאם הארם לא היה באמת בלתי מתר הנפש המשכלת שהוא האדם באמת לא היו כל האנשים חומרים להיות בלתי מתים כי שאר חב"ת כמו שהם פתים בדחלם כך תוכלי לשפים שהם אינם מבירים ולא מבירים ולא חומרים ולא מקוים להיות בלתי מתים ואולי ג"ב אינם מכירים מה המיתה עם שהם בורחים מן הנזק והכאב כי יריעת החפבים היא אחת בעצמה האדם שהוא מכיר המיתה היה מכיר ומשתרל להיות בלתי מת מצורף רל מצר נפשו ולא היה עושה זה אם לא היה דבר אפשרי ההשנה באופן שאמרתי לשאר הסבות שאמרתי.

נעם ה: הרי דעתי נוחה בהתר הספיקות ששאלתי ואנכי מכרת כי אהבת העולם הנברא נולדה באמת בעולם המלאכים אלא שנשאר אצלי מנגד לזה מ"ש לי מאפלמון שהוא אומר כי האהבה איננה אלוק אלא שד (רימוניאי) גדול, וכבר שמעתי ממך כי סדר ומדרגות השדים אפלמון מניח אותו לממה אל האלקות ר"ל המלאכים א"כ לפי דעתו אין האהבה מתחלת בעולם המלאכים אלא בשל השדים ומפעם זה ראוי שיחיו המלאכים נעדרים בהחלם מן האהבה. וזה כי אינו מן הראוי שחשה שהוא תחתון ישפיע אהבה בעליונים שעליו ר"ל במלאכים כמו שמשפיע באנשים שהוא עליון עליתם.

חובב: אנחנו דברנו באהבת חעולם יותר בכללות ממה שעשה אפלמוז בספרו הסכונה (קונויגיאו) וזה כי אנחנו פה עוסקים בהתחלת האהבה בכל העולם תנברא והוא לא דבר שם אלא מהתחלת האהבה האנושית שהיא היפה לדעת סצת אלוס אחר המשפיע חמיד אהבה זאת באנשים ואפלמון מען כנגרם שא"א שתהיה אלוס לפי שהאלוסות הם משפיעים שלמות ויופי קנייני כמותם כי הם באמת שלמים ויפים אכל האהבה באנשים איננה קנין ולא יופי בשלמות אלא חמרת היופי החמר ולכן האהבה היא יופי בכח בלבר ולא בפועל ובקנין כאותו של הכלאכים ואמר כי באטת האהבה היא הפעלית הראשון של הנפש שמציאות חלוי בהתקרבות בתני אל חיופי הנאהב, ולכן אפלפון הנית התחלתה למטה בהאלקות ר"ל השר שהיופי שלו הוא בכה בבחינת יופי הכלאכים שהוא בפועל וכמו שאפלמון אל חשלימות שדם בפועל כמו החכמות והידיעות האנושיות הגיח הדוגמות (שכראום האלקות) להתחלות אליהם כך אל הכתות וההפעליות של הנפש הניח להם להחחלות חשרים שהם לפמה מהאלוקות, ולהיות האהבה (כמ"ש לד) ההפעלות הראשון של הנפש הניח שיהיה התחלתה שר אחר ראשון וגרול אבל האהבה שאנו מרברים בה איננה במלאכים הפעליות גשמי אלא התכרבות שכלי ביופי העליון ולכן הוא (עניז) קורם אל השרים והאנשים יחר והוא התחלת האחבת בעולם הנברא ואיז אפלפון מבחיש זה כי הוא עצמו מניח אהבה באל העליון מנעת אל שאר האלוקות כפו אותה של השר לאנשים אבל מפני היותח יותר עליונה לא דבר משתיהן בשיתוף כפו שעשינו אנחנו.

נעם ה: גם בזה הספק האחרון הנחת את דעתי ועתה רצוני עור לרעת בלבד ספך בחלק הזה איך האהבת שנולרה בעולם המלאבים נמשכת משם ומגעת אל כל כל המציאות הגברא ואם יש לכל המלאכים האהבה אל היופי האלקי מיד בראשונה או אם היא לאחר ע"י חבירו שלמעלה ממנו.

חובב: המלאכים יש להם האהבה האלקית באותו אופן שהם זוכים להתאחר עמו ובזה הפלסופים האלקים הערביים הם חלוקים מאר כי תנסשכים לדעת ן' סנ"ה ואלנזיל והרמב"ם וזולתם תושבים כי הם החבה הראשונה היא על כל השכלים מניעי השמים סבה תכלית נאהב מכולם. והיא בהיותה משומה מאד נאחרת באהבת היופי העליון של עצמה משפעת ומאצלת מעצמה מיד השכל הראשון מניע הגלגל הראשון וזה השכל לברו משיג הראיה וההאחרות האלפי מיד בראשונה אחרי כי אהבתו נומה מיר באלקות שהוא סיבתו המיוחדת ותכליתו המאוצלת והשכל הזה יש לו שתי השכלות הא' אל היופי של סיבתו אשר בעבור אהבתו אליו משפיע גם הוא השכל השני והשנית היא השכלת היופי של עצמו. ובעבור אהבתו הוא משפיע הגלגל הראשון המורכב מנשם בלתי נפסר סיבובי ומנפש שכלית אוהבת את השכל שהוא סיבתה ומניע נצחי לה בשביל שהוא תכליתה אחרון הנאהב (כי התכלית נקרא כניע לפי שהפתנועע פתנועע בשבילו) והשכל השני הוא משכיל היופי האלקי לא מיד אלא באמצעות הראשון, כמו שיראה אור השמש באמצעות זכוכית ספירי וגם השכל הזה יש לו שתי השכלות האחת אל יופי סיבתו ובשביל אהבתו משפיע השכל השלישי, והשנית אל היופי של עצמו ובשבילו הוא משפיע הגלגל השני המיוחד לו בתנועה תדירה ובאופן הזה הם מניחים השפעת והשכלת כל השכלים ודנלגלים השמימים בהמשך והשתלשלות ובין שיהיו שמנה גלגלים כרעת היוגים או תשעה כדעת הערביים או עשרה כדעת העברים הקדמונים וקצת מהאדרונים הנה מספר השכלים המניטים באמצטות הנפשות הם כמספר הגלגלים המתנועעים תסיר על עצמם בסבוב בשביל ההכרה והאהבה שיש לנפשם אל השכל שלה ואל היופי העליון המזהיר בו שכולם רודפים אותו כדי להדבק ולהתאחד בו שהוא תכליתם האחרון והמאוצלת והמניע האחרון ר"ל אותו של גלגל הירח בעבור השכלת ואהבת היופי שלו הוא משפיע את גלגל הירח שהוא מניעו תמיד ובעבור השכלת יופי סבתו אומרים שהוא משפיע השכל הפועל שהוא וזשכל של העולם השפל והוא כמעם נפש העולם, וזה (כפי דעת אפלמון) אומרים שהשכל הזה אחרון הוא נותן כל הצורות במדרגות ומינים מתחלפים של העולם השפל בחומר דראשון. וזה בשביל השכלת ואהבת היופי של עצמן והוא מניע אותו (התומר) לעולם מצורה לצורה בעבור ההניה וההמשך התמידי ובעבור השכלת ואהבת יופי סבתו הוא משפיע השכל האנושי שהוא אתרון השכלים והוא הראשון בכתניות ואחר כך בהאירו אותו הוא מביאו אל הפועל ובקנין החכמה, באופן שהוא יכול להתעלות בכח אהבה וחמרה להתרבס עם השכל הפועל עצמו ולראות כמו במראה ספירי ואמצעי אחרון את היופי העליוז האלכי ולהתאשר בו עם תענוג נפלא ונצחי, כי הוא התכלית האחרון של כל המציאות הנברא באופן כי אחרי שירדו הנמצאים הנבראים ממדרנה למדרנה לא בלבר ער הגלגל הירח האחרון אלא גם עד החומר הראשון התחתון הנה החומר הראשון ההוא הוא חוזר להתעלות עם נמיה אהבה וחמרה להתקרב אל השלמות האלקי שהוא בתכלית הפרחק מפנו בעליתו ממדרגה לפררנה בשליפה הצורות ראשונה בצורות היסודות שנית בצורות המורכבים הדוממים שלישית באותן של הצמחים רביעית בשל מיני הבעיה; חמשית בצורה האנושית השכלית בכח ששית אל השכל בפועל או בקנין שביעית אל השכל המתרבק עם היופי העליון באמצעות השכל הפועל. ומו האופו והסדר הזה עושים הערביים כו אחד סכובי המציאות שההתחלה

שתקתחלה שלו תוא האלקות וממנו נמשך בהשתלשלות זה מזה, עד שמניע אל החושר הראשון שהוא יותר דתוק ממנו ומשם חוזר לעלות ולהתקרב ממררגה למדרנה עד שהוא כלה ונגמר באותה הנקודה שהיתה ההתחלה כ"ל ביופי האלקי ע"י דבקות השכל האנושי עמו.

נ ע מ ה: הבנתי איר אלו הערביים תושבים שהאחבה היא יורדת מראש העולם המלאכי ער סוף העולם השפל ואח"כ עולה ער התחלתו הראשונה הכל בהמשך מפררגה לפררגה עם סרר נפלא בתמונה סבובית עם התחלה מסוימת ואינני רוצה לדין עבשיו כמה יש אל הרעת הזו (מעט) מהאמת אבל היא יפה ומהודרת מאר מאד ויש לה פנים מסבירות ועתה הגידה לי דעת החולסים בזה משאר העבריים. חובב: כבר אמרתי לך פעם אררת כיבן רש"ר להיותו מהנמשכים אחרי ארמשו לכן הרברים שלא מצא בספרי ארסטו או מפני שלא הגיעו לירו כל ספריו ובפרט אותם ממה שאתר המבע ר"ל החכמה האלפית או מפני שלא הסכים לדעתו ולסברתו נשתרל לפתור אותם ולבטלם. ולפי שלא מצא בו זו ההשתלשלות מהמציאות סתר בזה דעת הערביים הקודמים לו באומרו שאין זה מן הפלוסופיא ומדעת ארסטו לפי שאינו דבר רחוק אצלו כי מן האל האחר והפשום ימשך מיד הריבוי המסודר של הנמצאים כיון שהם כולם מתאחרים כסו איברי איש אחר ובשביל האחרות תבוללת ההיא אפשר שכל חלקי המציאות יהיו מושפעים ונמשכים יחד מו האחרות האלשי הפשום כי כל המציאות הוא רשום ומצויר בשכלו כמו צורת הנפעל המלאכותי בשכל האומן וואת הצורה איננה מורה רבוי דברים באל אלא חיא אחת בו והיא מתרבה בנפעל מפני החסרון שיש לו משלמות האומן באופן כי ההשמים והרוגמות (אידיאי) האלקיות מפני היחם שיש להם אל הנמצאים הנבראים הם רבות אבל ספני חיותן בשכל אלקי הן דבר אחד עמו. לכן אמרן' רש"ד שהיופי האלקי הוא מתרפח בכל חשבלים מניעי הגלגלים מיד בראשונה וכולם עם גלנליהם הן נמשכים ממנו מיד וכן החומר הראשון וכל המינים והשכל האגושי שהם לבדם הנצחים בעולם השפל אבל אמר כי החקוי הזה עם שהוא מושפע מיר בכל המציאות. מים הוא חררני לפי חסרר בפרות ויתר ווה כי היופי האלסי הוא מתחכה בשכל הראשוו יותר בעלוי ורורגיות ובשלמות ובאופן שהוא נעשה בצלם ודמות יותר מבשני ובשכל השני יותר מבשלישי וכן בהמשך עד חשכל האנושי שהוא אחרון השכלים ובנופים חוא מתחמה בהם באופן יותר שפל לפי שהוא נעשה בהם בעל שעור ומתחלק. ופ"מ חוא מתחקה בשלמות כנלגל הראשון יותר מבשני וכן בהמשך עד אחרי גלגל הירה אל החומר הראשון שמתחקים בו גיכ כל הרוגמות של היופי האלפי כמו בכל אחר מהשכלים המניעים ונפשות הגלגלים וכמי בשכל הפועל והאנושי הרבם אבל לא באותו הזבות והבהירות אלא באופן (חשוך כמו) צל, רצה לומר בכרגיות גשמי והחקוי של תחומר הראשון בערך לאותו של הגרמים השמימים דומה אל התקוי של השכל הכחני האנושי בערך לכל שאר השכלים שהם בפועל, ואין בשני חקוים הללו חבדל אחר אלא שבחומר הראשון כל הרוגמות הצוריות הם תקוים בו בבחניות גשמי להיותו היותר שפל שבגשמים ובשכל הכחני הם הכויים בו כולם בכתניות בלתי נשמי אלא רוחני ר'ל שכלי וכפי ההדרגה הזאת ההמשבית פחוקי היופי האלקי נמשכה האתבה והחמרה אליו בעולם השכלי ממרונה למדרגה מן השכל הראשון עד השכל הבחני האנושי שהוא היותר נרוע ושפל. ובעולם הנשטי שבו האתבה נמשכת מן השכל, כך היא נמשכת מהגלנל הראשון והעליון בהררגה שד החומר הראשון. וכמו שכל אחר מהצלגלים השמימים בעבור אותה האחבה חבלתי נפסקת

נפסקת שיש לו אל היופי האלקי וכדי לקבל אותו ולהשיגו יותר הוא מתנועע בסבוב תמיד בלי מנוחה כך החומר הראשון עם תאוה בלתי נפסקת לקבל היופי האלקי עם קבלת הצורות הוא מתנועע תמיד מצורה לצורה בתנועה סבובית מהויה והפסד בלי הפסק לעולם. והיתי יכול לומר לך פרטים אחרים בכל אחת משתי דעות אלו באופן המשך הנמצאים והאהבות בעולם בהברלים שביניהם ובטענות שכל אחד מביא בקיום סברתו ובבטול האחרת אבל אניח אותם כדי שלא להאריך ברבר בלתי הכרחי לעניננו די לך שכל אחד משתי דעות אלו יוכיח לך תשובת שאלתך בהיא באיזה אופן נמשכת האהבה מעולם המלאכים שנולדה בו אל העולם השמיםי והשפל עד שהיא משהתפת לכל המציאות הנברא.

נעםה: הבנתי הכדל ההמשך מחקיי היופי האלקי ומהאהבה אליו במדרגות השכלים שבמציאות שבין שני דעות אלו מהערביים. ונראה לי כי הדעת הראשונה היא כמו חקוי השמש בזכוכית בהיר ובאמצעותו מתחקה באחר הבהיר פחות וכן בהמשך עד השכל האנושי שהוא האחרון והפתות בהיר מכלמ והשני הוא ג'כ כמו חקוי השמש מיר בכמה מראות של זכוכית שהאחת פחות בהיר מחבירו בהדרגה מהשכל הראשון עד השכל האנושי ולכל אחד מהדעות אני רואה כי האהבה נמשכת מעולם המלאכים בכל המציאות הנברא ולכן דעתי נוחה הימב משאלתי זאת השלישית היכן גולדה האהבה וכאמת אני מכירה שמולדה הראשון והתחלתה בעולם הנברא היה בשכל דראשון ראש לעולם המלאכים כמ"ש, ומעתה ראוי שתשיב אל שאלתי הרביעית שהיא ממי נולדה האהבה ואלו היו וכמה היו מולידיהם.

תוב: המליצים היונים ופלאמיני שמנו את האהבה בין האלקות רבים מהם ייחסו לה מולידים מתחלפים קצתם קורין אותו (קופידו) וקצתם אהבה ומהקופידני (ר"ל חמרה) מניחים מדם רבים אבל הראשי הוא אותו הילד הסומא ערום עם כנפים הנושא קשת וחיצים ואומרים שהוא בנו של מאדים ונוגה ואחרים אומרים שנולד מנונה בלא אב.

נעמה: מה רוצים להורות בזה? תובב: סופירו אלוס האהבה היא אהבת העדוז והערבות ומיוחר אל שתוף הזנות (והתשמיש) ולכן מרמים שהערוה היא בתו והיא נמצאת חזקה ותקפה באנשים אשר בעת מולרם היו מארים ונונה בגבורתם ומשותפים במבט או בחבור מוב זה לזה לפי שנונה נותן לחות המבעי בשופע ראוי ומוכן אל התשמיש ומארים נותן את החום ותוקף החמרה וההתעוררות באופן שהאחר נותן היכולת והאחר ניתן הרצון החזק. המליצים קורים אב אל מארים נותן החום לפי שהחום פועל ואם אל נונה בעבור כי הלחות הוא חמרי ומתפעל והאומרים שהוא בלי אב רצונם להורות כי עוצם תאות התשמיש אין לו אב שהוא השכל והרתבוננות המישיר ההפעליות הרצונית ויש לה האם בלבר שהיא כוכב של נונה אלוק הערונים של התשמיש הקופיריני (ר'ל החכמה) האחר אומרים שהיה בן של כוכב וירח ואומרים שהוא בעל כנפים והם רומזים בזה חמרת הממונות והקנינים והיא אהבת המועיל העושה את האנשים קלים וכמעט מעופפים לקנותם והיא חזקה באנשים שכוכב וירח היו בעת מולדם היותר חזקים בהוראת המערכת מתוברים במבטים טובים ובמקומות חזקים וזה כי כוכב עושה אותם אחרים זריזים וחדים והירח משפיע להם מהקנינים הומנים ולכן המליצים קוראים לכוכב שהוא הפועל אב התועלת, ואם אל הירח (הנותנת) החומר המתפעל,

נעם ה: משלשה מיני האהבה ערב מועיל ונאות ציירו להם המליצים שני קויפידיני) האחר אל הערב והאחר אל המועיל ועתה אולי דימו להם עוד אחר אלוק אלוק אל הנאות? חוב: לא, לפי ששם (קופידו) מורה תגבורת חמדה בלתי מסודרת ובלי הגבלה והתגבורת והרבוי הגוסף נמצאים בערב ובמועיל אבל לא בנאות כי הגאות מורה הגבלה והמוגה וסדר כי גם שיהיה הגאות הרבה מאר, א'א שיהיה מיותר ובלי המזגה אבל כשדברו המליצים ממולד האהבה לפעמים ציירו אהבת הנאות בלבד ולפעמים כלן יחד. נעמה: א'כ הגידה לי מה שהם אומרים ממולידי האהבה כמו שאמרת מהקופידיני.

חובב: כבר היתי מזומן לאומרו לך. יש קצת שמניחים כי האהבה היא בן של (איריבו) והלילה ומהרבה בנים שיש לו (כמו שמפרתי לך כשרברנו כשיתוף האהבה) אומרים שהאהבה היא הבן הבכור אליו.

נעם ה: מאיזו בם מדברים ומה הם רומזים בשני מולידים הללו?

תוב: הם מדברים מהאתבה בשיתוף שהיא הראשונה מהפעליות הגפש וכמו שכבר אמרתי לך הם מדמים כי (איריבו) הוא אלוק לכל הפעליות הגפש, וכן לכתניות התומר ומפני שהראשון להפעליות הגפש היא האהבה לכן הם מדמים אל שהיא הבן הבכור (לאיריבו) ומיחסים לו בנים אחרים שהם בגים נמשכים אל האהבה כמו שכבר בארתי לך, ואומרים שהלילה היא אם אהבה להורות שהאהבה היא מתאוה מההעדר וחסרון יופי עם קורבה ונמיה אליו לפי שהלילה היא העדר אור היום היפה ובזה משתתפים כל שלשה מיני האהבה יתד בלי הפרש ואח"כ מדמים אלוק אחר של אהבה בנו של צדק ושל נוגה הגרולה שאומרים שהיה מכול (ימיני) תאומי.

נעמה: איזה ממיני האהבה הוא זה ומה הם רומזים במוליריו אלה?

חוב: הם מורים בזה האהבה הנאותה והממונה בהשנת כל דבר בין שהוא דבר גשמי מועיל או ערב כי המוג וההגבלה עושה אהבת הדברים הגשמים נאותה ובין שיהיה דבר בלתי גשמי מעולה ושכלי שהנאות שלהם חלוי בשתהיה האהבה יותר עצומה וחזקה ככל האפשר והעדר המזג או היות בלתי נאות אינו ברם אלא היות האהבה חלושה וכפויה ונותגים לה צדק לאב שהוא (מורה) אצל המליצים האל העליון כי זאת האהבה הנאותה היא אלקיות ותכלית חמרתה היא עיון היופי של צדק הגדול. וכבר אמרתי לך כי הנאהב הוא אב האהבה והאוהב הוא אם ונותנים לה לאם נוגה הגדולה כי איננה אותה המשפעת התאות הבשריות אלא השכל שלה שהוא הנותו היאות הנאותות השכליות והמרותיות כמן אם תומרת את יופי צרק בעלה אב אל האהבה הנאותה ולדעת בעלי התכונה כאשר צרק ונוגה הם עם חבור ומבמ נעים חזקים ובעלי ההוראה במולד איזה אדם מפני שהם כוכבים טובים ושניהם מצליחים (פורטיני) הם עושים אותו טוב ומצליח ואוהב כל פוב ומעלה ונותנים לו אהבה נאותה ורוחנית כמ"ש לך וזה לפי שנונה נותן הרמרה בדברים הגשמים וצדק עושה אותה נאותה, ובדברים השכלים צדק נותן את הנחמר ונונה את החמרה האחר כמו אב והאחר כאם אל האהבה הנאותה. כי כמו שנוגה עם חבור ועם כח מארים הוא עושה את התאות האנושית תקיפות וסגונות כך עם קבוץ וזווג של צרק עושה אותן נאותות וסעולות.

נעם ה: שמעתי איך האהבה הנאותה הוא בן של צרק ונוגה. הוריעני עתה למה הם מניחים אותה כפולה.

חוב: אפלמון בקונויואו שלו סיפר מאמר אחר של (פאווסאניאה) באמרו שהב: אפלמון בקונויואו שלו סיפר מאמר אחר ב: אפלמון בקונויואו שהאהבה היא כפולה לפי שבאמת האהבות הם שתים כיו כל נוגה היא אם אהבה ולכן כיון שיש שתי נוגה צריך שגם האהבות שתים כי כל נוגה היא אם אהבה ולכן כיון שיש שתי נוגה צריך שגם האהבות שתים כי כל נוגה היא אם אהבה ולכן כיון שיש שתי נוגה צריך שגם האהבות

## ספר הויכות

יהיו שתים ולפי שהראשונה היא נונה הגדולה מ"אניה השמימית והאלקות בנה היא האהבה הנאותה והאחרת שהיא נוגה התחתונה המנונה הבן שלה היא אהבה מכוערת ולפיכך האהבה היא כפולה נאותה וכעורה.

נעם ה: א"כ אין זאת האהבה הכפולה מטין הנאוחה בלבד כמו שאמרת. חובב: הדעת הזה הוא מחבר באהבה הבפולה החמרה (קופידיני) שהיא בן של נוגה החתונה ושל מארים עם האהבה שהיא בן של נוגה הגדולה ושל צרק אבל אני גמשך לדעת המניחים שהאהבה הכפולה והתאומה היא אוהה בלבד שהיא בן של גוגה הגדולה של צרק והיא אוהבת הנאות. נעמה: א"כ איך היא לבדה כפולה.

חוב: דם מרמים שזאת האהבה היא כפולה לפי שכמו ששמעת האהבה הנאותה היא ברברים הגשמים להתקין ולהגביל המעם וברוחצים להוסיף כמו האפשר ומי שהוא נאות והגון כאחר הוא כמו כן נאות באחר כי כמו שאמר ארסמו כל חכם הוא מוב וכל מוב הוא חכם באופן שהוא כפול בגשמי וברוחני יחר עור הכופל הוא מתיחס אל האוהבים זה לזה באהבת הגאות לפי שהיא לעולם צרופית וחוזרת (ריציפריקא) כי (כמו שאומר מויליאו) האהבה היא בין בני המעלות המרותיות ובשביל הרברים המרותים ולכן בדרך חלוף האוהבים הם אוהבים זה לזה בשביל המרות של כל אחד מהם עור היא כפולה בכל אחר מהאוהבים לפי שכל אחד מרם הוא הוא עצמו ואהובו מפני כי האהבה של נפש האוהב הוא אהובו בעצמו. ג ע מ ה: שמעתי מי הם המולירים שמדמים המליצים אל האהבה. רצוני לדעת

ג ע מ ה: שמעתי מי הם המולירים שמרמים המליצים אל האהבה, רצוגי לרעת המולירים שמניחים לה הפלסופים,

חוב ב: מצינו אפלטון שנם הוא ברברו בחידה ייחר התחלות אחרות למולר האהבה כי הוא אמר (בקוינויואו) בשם (אריסטופאני) שמקור ומולד האהבה היה בעוה"ז להיות כי בראשית האנשים נמצא סוג שלישי מהם ר"ל לא אנשים לבר ולא נשים לבר אלא אותו שהיו קורים לו אנדרוינו (אנדרוגינום) שהיה זכר ונקבה יחר וכמו שהאיש נמשך מהשמש והאשה מהארץ כך הוא היה נמשך מהירח שהירח מקובץ משמש וארץ והנה אותו האנדרוגינוס היה גדול ונורא וזה כי היו לו שני גופים אנושים רבוקים במקום החזה ושני ראשים דבוקים בצואר. פרצוף (ר"ל פנים) אחר לצד אחר מהכתפים והאחר לצד האחר ארבעה עינים וארבעה אזנים ושתי לשונות וכן כל ההולכה כפולים היו לו ארבע זרועות עם הירים וארבע שוקים עם הרגלים באופן שהיה כמעם בצורה סבובית היו מתנועע בקלות מאד לא בלבד לכל אחד משני הצדדים אלא גם בתנועה סבובית עם ארבעה רגלים וארבעה ירים עם חווק ומהירות גדול ובנאותו של כוחותיו העיז לחלוס (ולהלחם) עם האלוסות ולהיות מנגד ומיצר לדם. ולכן כאשר נתיעץ צדק עם שאר האלוכות על זה אחרי שאמרו רעות מתחלפות נראה בעיניו שלא להשמידם כי אם יחסר המוג האנושי לא יהיה מי שיכבד האלוקות, וגם לא נראה לו להגיתו בגאונו כי לסבול אותו יהיה גנאי וחרפה אל האלקים ולכן גזר שיהיו נחלקים ושלח אפוליני שיחלוק אותם באמצע באורך ושיעשה מן האתר שנים כרי שיוכלו להלך ביושר לצר אחר בלבר על שני רגלים בהתראתו אליהם שאם יחמאו עוד נגד האלוקות שיחזרו לחלוק עוד כל אחד מהחצאים לשנים וישארו עם עין אחר ואוזן אחר חצי ראש וחצי פרצוף עם יד אחר ורגל אחר שיהלכו בו מרלגים כפסחים וישארו כאנשים המצוירים בעמודים בחצי פרצוף ואפוליני חלק אותם באופן הזה בצד החזה והבמן והפך הפנים לצר רחתך כדי שבראותם החתר יזכרו חמאם וגם כדי שיוכלו לראות הימב החלק החתך והגענש ונתן עור על עצם החזה

ואחו

ואחז כל הצדדים החתוכים מן הבטן וקבצם יחד וקשרם באמצעותו שהקשר ההוא נקרא מבור והניח אצלו קצת קמשים שגעשו מרשמי החתוך כדי שכשיראם האדם יזכור עונו וענשו ובראות כל אחד מהחצאים את עצמו חסר בהתאותו לחזור ולהשתלם היה מתקרב אל חציו האחר ובהתחבקם היו מתאחרים יחד בחזקה והיו עומדים כך בלא אכילה ושתיה עד שהיו מתים. כלי ההולדה שלהם היו לצד הכתפים שבתחלה היה צד הפנים ולכן בהוציאם הזרע החוצה היה נופל לארץ והיה מוליד דוראים (מאנדרגולי) ולכן כשראה צדק שהסוג האנושי היה כלה בהחלם שלח את אפולינו שיחזיר להם כלי ההולדה לצד הפנים של הבמן שעל ידם בהיותם מתאחרים היו מולידים כדומה להם ובהתפייסם מזה היו מבקשים הדברים ההכרחים לקיום החיות, מן הזמן הזה והלאה נתהותה האהבה בין האנשים שהיא חזרת והשלמת המבע רקרום והחוזר לעשות השנים אחד. הוא תקון החמא שעשה כשנעשה האחד שנים, א"כ האהבה היא בכל אחד מהאנשים מתאוה השלמתו עם החצי האחד א"כ לפי החידה הזאת האהבה האנושית נולדה מחלוקת האדם ומולידיה הוא שני החצאים שלו הזכר והנקבה ותכליתם החשלמה זה בזה.

נעם ה: החירה היא יפה והדורה ואין לחשוב שלא הרמוז איזו חכמה נאה. ובהיות אפלמון המחבר (בפרט) אותה בספרו המכונה (סימפוסיאו) בשם (אריסטובני) ולכן חובב הגידה איזה דבר אלי מדבריה מרמזיה.

חוב ב: החירה יוצאה ממחבר יותר קרמון מהיונים ר"ל מתורת משה הקרושה בספור בריאת הקרובים הראשונים האנושים שהם אדם וחוה.

נ ע מה: מעולם לא שמעתי שרבר משה כזאת. חוב ב: לא דבר אותו באופן זה עם אלו הפרטים בריוק, אבל הגיח עיקר הענין ואפלטון קבלו ממנו והרחיב ויפה אותו כמנרג ההלצה היונית ועשה בזה חבור מורכב מדברי העברים.

נעם ה: באיזה אופן? חוב ב: ביום ששי לבריאת העולם היתה בריאת הארם שהוא חלק האחרון של העולם וכך אפר משה בזה ויברא אלקים את הארם בצלמו בצלם אלהים ברא אותו זכר ונקבה ברא אותם ויברך אותם אלקים ויאמר להם אלקים פרו ורבו ומלאו את הארץ וכבשה ואח"כ ספר גמר המציאות והשלמתו בסוף יום ששי ומנוחת השבת יום השביעי וברכתו, ואח'כ אמר איך העולם התחיל להוציא צמחיו ע"י עלית הארים מן הארץ והוית הנשמים ואמר איך יצר ה' אלקים את האדם עפר מן האדמה ויפח באפיו נשמת חיים ויהי האדם לנפש חיה ושנטע האל גן בערן מכל עץ נחמר לפראה ומוב למאכל עם עץ החיים ועץ הדעת פוב ורע והנית בו את הארם אשר יצר לעכרה ולשמרה וזוהי שיאכל מכל עץ הגן זולתי עץ הרעת פוב ורע שלא יאכל ממנו כי ביום אכלו ממנו ימות ואחר זה כתיב ויאמר ה' אלקים לא מוב היות הארם לברו אעשה לו עור כנגדו ולהיות שאז כבר ברא האל כל חית השרה וכל עוף השמים הביאם אל הארם לראות מה ור"ל איזה מרם) יקרא לו (רל ייחד לעצמו) והוא קרא לכל אחד את שמו ולעצמו לא מצא האדם עזר כנגרו, ולכן הפיל ה' אלקים תרדמה עליו וישן ויקח אחת מצלעותיו (ר"ל מחלקיו) ויסגור בשר תחתנה ויבן ה' אלקים את הצלע אשר לקח מן הארם לאשה ויביאה אל הארם ויאמר הארם זאת הפעם (הוא) עצם מעצמי ובשר מכשרי לזאת יקרא אשה כי מאיש לוקחה זאת על כן יעזוב איש את אביו ואת אמו ודבק באשתו והיו לבשר אחר. ואח"כ נמשך לספר המעאת הנחש וחמא אדם וחוה באכילת עץ הרעת מוב ורע הנאסר להם ואח"ו אמר כי האדם ירע

את תוה אשתו ותלד את קין ואחריו הבל וספר איך הרג קין את הבל ונתקלל לגלות וספר תולרות קין ואח"כ אמר בזה הלשון זה ספר תולרות אדם ביום ברוא אלקים ארם בדמות אלקים עשה אותו זכר ונקבה ברא אותם ויברך אותם ויקרא את שמם אדם ביום הבראם.

נעם ה: מה הכונה בזה הספור הקרוש מבריאות אדם ותוה? תובב: יש לך לדרגיש כי הספור הזה סותר את עצמו כי אמר תחלה שהאל ברא האדם ביום הששי זכר ונקיבה ואח'כ אמר אלקים לא טוב היות האדם לברו אעשה לו עזר כננדו ר"ל בריאת הנקיבה שאמר שעשאה בעת תרדמתו מאחת מצלעותוו א"כ לא נעשית מתחלה כמו שאמר כבר, גם בסוף כשסיפר הולדות אדם אמר שכראם אלקים בצלמו זכר ונקבה ברא אותם ויקרא את שמם אדם ביום הבראם שמזה נראה כי מתחלת בריאתם מיד היו זכר ונקבה. עוד כל אחד משני סיפורים אלו סוהר את עצמו פתירה מבוארת, תחלה אמר שברא אלהים את האדם בצלמו בצלם אלקים ברא אותו זכר ונקיבה ברא אותם ויברך אותם וגו'. כי ארם היה שם סיוחד אל הזכר הראשון והנקבה נקראת חוה כשנעשית אחרי כן, א"כ כשברא אלקים אדם ולא חוה לא ברא אלא זכר ולא זכר ונקיבה כמו שאמר ועוד הוא יותר קשה מ"ש בסוף תולדות אדם ביום ברוא אלהים ברמות אלקים עשה אותו זכר ונקבה ברא אותם, ויברך אותם ויקרא את שמם אדם ביום הבראם ראו שאמר כי כשברא אלקים אדם עשה זכר ונקבה ואמר שקרא את שם שניהם אדם ביום הבראם ולא זכר תוה כלל שהוא שם הנקבה שלו ואמר זה אחרי שספר כבר שבהיות ארם לבדו בלי נקבה בראה אלקים מאחת מצלעותיו וקראה חוה, דברים אלו אינם ? נראים אליך נעמה פתירה גדולה בדברי משה הקרושים?

נעם ה: הם אצלי סתירות גרולות באמת ואין לחשוב שיהיה משה סותר דבריו כ"כ בביאור שנראה שהוא משתרל להורות סתירה ולוה ראוי להאמין שרצונו לרמוז איזה סוד נעלם ברמז הסתירה המבוארת.

חובב: יפה דגת כי באמת הוא רוצה שנרגיש שיש בו מתירה ושנבקש הסיבה לזה. געם ה: מה הוא רוצה לרמוז? חובב: המפרשים בעלי הפשמ משתדלים מאר להסכים יחר אלו הכתובים באמרם כי בתחלה דבר בבריאת שניהם בכלל ואח"כ ספר אופן הדבר בפרט שהאשה געשית מצלע האדם אבל באמת אין זה מספיק וזה כי מתחלה רצה להורות סתירה באותו הכלל שלא אמר כי בראשונה ברא אלקים אדם וחוה, אלא ארם לבדו זכר ונקבה וכן קים זה בסוף ויקרא את שמם אדם ביום הבראם ולא זכר את חוה בזה הכלל, זולתו אחרי כן בלקיחת הצלע ולכן קושי המתירה עומד במקומו.

נעם ה; לפי דעתך א"כ מהו הרמז בסתירת אותם השמות? רצוני לומר שאותו ארה"ר שברא אלקים ביום ששי לבריאה בהיותו גוף אחד אגושי היה כולל בעצמו זכר ונקבה בלי פרוד. ולכן אמר שברא אלקים אדם בצלם אלקים זכר ונקבה ברא אותם פעם קראו בלשון יחיד אדם ר"ל איש אחד ופעם קראו לשון רבים זכר ונקכה ברא אותם להורות שעם היותו גוף אחד היה כולל זכר ונקבה יחד. ולכן פרשו כאן המפרשים העברים הקדמונים בלשון כשדי באמרם אדם דו פרצופין נברא מצד אחד זכר ומצד אחד נקבה שזהו מה שביאר הכתוב בסוף באומרו שברא אלהים את האדם וכר ונקבה וקרא את שמם אדם שביאר היות באומרו שברא אלהים את האדם וכרול ההוא היה קרוי אדם, כי לא נקראת הנקבה חוה עד שנפרדה מן הזכר ומזה לקתו אפלמון והיונים (ענין) אותו האגדרוגינום הנקבה חוה עד שנפרדה מן הזכר ומזה לקתו אפלמון והיונים (ענין) אותו האגדרוגינום

הפרום חציו זכר וחציו נקבה. אח"כ אמר אלקים לא מוב היות האדם לבדו אעשה לו עזר כנגרו ר"ל שלא היה נראה הגוז היות אדם זכר ונסבה בגוף אחר סשור בכתפים ולא פנים אל פנים שחיה יותר טוב שתהיה הנקבה נחלקת ושתבוא לנגרו פנים אל פנים להיות לו לעזר ולכן הרדים אותו ולקח אחת מצלעותיו וצלע בל"ע הוא שם משותף אל הצד ואל הצלעות דם העצמות המחוברים בשדרה וכאז ובמקומות אחרים פתרונו צד ועבר ר"ל גוף הנקבה שהיה אחרי כתפיו של אדם ותחבו ממנו ומלא הבשר את מסום החתר ואותו הצלע נעשה נסבה בפני עצמה ונסראת חוה אז אחרי שנחלפה ולא פודם וכאשר עשה אותה אלפים הביאה אל האדם שהיה נעור משנתו והוא אמר זאת הפעם עצם מעצמי ובשר מבשרי לזאת יפרא אשה כי מאיש לפתה זאת ואמר עוד על כן יעזוב איש את אביו ואת אמו ורבק באשתו והיו לבשר אחד ר"ל כי להיות שהאיש והאשה נפרדו מגוף אחד בעצמו דם חוזרים לדתאחרי בנישואין ובזיוג בגוף אחד בלתי מתחלק ומבאן למד אפלטון חלוק האדרוגינום בשני חצאים נפרדים זכר ונקבה ומולר האהבה שהיא הנטייה הנשארת לכל אחר מהתצאין להשתלם עם חבירו ולהיות בשר אחר אבל נמצא זה החלוף כיניהם כי משה הניח החלום ליותר טוב כי אמר לא טוב היות הארם לברו אעשה לו עזר כנגרו. ואחרי הפירוד זכר החטא הראשוו של ארם וחוה באכלם מעץ הרעת הנאמר שעל זה נותן לכל אחד עונש מיוחד אבל אפלמון אמר שחמא האדם תחילה בהיותו מחובר מזכר ונקבה ובעונש החמא נחלק לשני

נעם ה: מוב בעיני לראות שאפלמון שתה ממעייני התורה הקדושה אבל מאין בא זה התלוף שהוא מניח פרור האדם בשביל חמא הקודם נגד ספור התורה המנחת הפרוד למוב ועזר אל האדם ואח"ב נמשך החמא?

תוב: אין החילוף כ"כ גדול כמיש נראה אם תתבונני הישב ואפלשון בזה רצונו יותר לפרש ספור התורה סלפתוד אותה.

נעמה: באיזה אופן? חובב: באמת החשא הוא החולק את האדם ופניה בו פירוד והיושר האמיתי עושהו אחד ומקיים אחדותו וגם אנו יכולים לומר באמת שהיותו האדם נחלק הוא סיבה שיחשא כי מצד שהוא נאחד אין לו נשיה לחשוא ולא להתפרד מאחדות באופן כי להיות שהחשא ופירוד האדם הם כמעם דבר אחד בעצמו או שני דברים בלתי נפרדים והם מתהפכים זה עם זה לכן יאות לומר בי מן הפירוד נמשך החשא בספור התורה וכי מהחשא בא הפירוד כמאמר אפלמון. נעמה: רצוני שתבאר לי יותר אופן ההמכמה הואת.

חוב: אומר לך תחלה המובן מספור התורה ואח"כ כונת חידת אפלמון.
ראשונה בהיות האדם נברא זכר מחובר עם נקבה כמו שהגדתי לך לא היה צר
שיחמא וזה כי לא היה הנחש יכול לרמעות האשה בהיותה מחוברת עם האדם
כמו שעשה אחר שנפרדה ממנו ולהמעות שניהם יחד לא היה לו כח וערמה מספיקים
לזה אבל כשנחלקו בפרוד האלקי לתכלית מוב שיוכל לעזור זה את זה בזיוג
בשביל ההולדה שהיא כונת הבורא הראשונה מהחלוק הזה נמשך אפשרות הרמא
כי הספיק כח הנחש להמעות האשה הנחלקת מהאיש באכילת עץ הרעת והאשה
האכילה ממנו גם אל האדם ובזה נשחתפו בחמא גם בעונש לכן ראי שספרה
התלה בריאת ג'ע תחתון ושהאדם המחובר מזכר ונקבה הונח בו לעבדה ולשמרה
החלה שנא לאכול מעץ הדעת מוב ורע ומיד ספרה חלוק האדם בזכר
ונקבה נפרדים ותיכף אחרי הפירוד זכרה המעאת הנחש ותמא אדם וחוה וענשם

באופן כי בדרך ספור התורה היה מחויב שיקרם הפירוד אל החמא אבל חידתו של אפלמון עם שלקח אותה מהתורה היא באופן אחר ודכונה היא אחת כי הוא מניח החמא בהיות האדם מחובר מפני שרצה להלחם עם האלוקות ולכן נחלק לעונש גאונו וגאותו ונפרד לשנים זכר ונקבה ומניח תיקון כלי ההולדה להגון על בימולם ומיתהם כמו ששמעת ואם תכירי נעמה הרמז הנסתר בכל אחד משני הספורים תראי כי אם היות הדרכים מתחלפים הכונה היא אחת בעצמה.

נ עם ה: לא בלבר החירה של אפלטון מורה על היותה נענשת לאיזה רמז של חכמה אבל גם ספור התורה באותו האחדות הקודם ואח"כ חלוק האדם הוא מורה שרצונה לרמוז ממבע האדם ענין זולת פשט הסיפור. כי לפי דעתי האיש והאשה לא היו בשום זמן אלא בשני גופים נפרדים כמו שהם עכשיו ולכן בבקשה ממך חובב הודיעני רמז כל א' מהן.

חוב: המכון הראשון כתורה הוא להורות כי כשנברא האדם במצב האושר והונח בג"ע הארצי עם שהיה זכר ונקבה (לפי שמין הארם אינו מחקים באיש אחר אלא בשנים ר"ל בזכר ונקבה ושניהם יחד הם עושים האדם אחד ונם שליפות המין והמהות האנושי) אעפ"כ שני חלקים האנישים הללו באותו המצב המאושר הין רבוקים ככתפירם ולא פנים אל פנים ר"ל שתכונתם לא היתה נושה אל פועל התשמיש וההולרה ולא היו פנידם זה כנגד זה כמנהג בפועל ההוא אלא היו רחוקים מנמיה זאת ולכן אמר שאחדותם היה עם פניהם זה שלא כנגד זה ולא הין אחרים בגוף אלא במהות האנושי ובנטיה השכלית ר"ל שהיו שנידם נוטים אל ההשכלה האלקית המאושרת ולא היו יושבים יחד בשביל תענוג ותשמיש בשרי אלא כדי שיוכלו לפיע זה את זה, והאשה פופעת מהנחש גרפה חפא בעלה ואכלן מעש הרעת מוב ורע שהוא התענוג הבשרי שהוא מוב לפי הנראה בתחלה ולבסוף הוא רע בעצמותו כיון שמסיר האדם מחיות הנצחי ועושהו בן מות ולו"א הכתוב כי כשחשאו ירעו כי ערומים הם ובקשו לכמות איברי ההולדה בעלי חאנה שהיו נראים להם לחופה לפי שמסירים האדם מהנפיה הרוחנית שבתחלה היו מאושרים בה ולעונש החשא גורשו מהגז שהיה נתלה בו התענוג הרוחני ושולחו לעבור את את האדמה בעמל ובזיעת אפים כי כל התענונים החמרים הם בעמל ויגיעה ונתן לרם ההשתרלות בהולדה ובקשת הבנים לתקון נזק המות ולזה לא נזכרו תולרות מארם וחוה אלא אחרי שגורשו מהגן שהתחיל ואמר וארם ידע את חוה אשתו ותהר ותלר קין להיות שנתן האל הכח ואפשרות אל הפירוד כדי שיוכלו לנמות פנים אל פנים אל החיבור הגשמי בנקלה כשתתהפך נפית הרברים הרוחנים אל ה. הגשמים, זהו המכון הראשון בספור משה שהאחרות והפירור האנושי ברשאם וענשם. נעם ה: זה הפירוש היה נאות אצלי אלא שכשה לומר שהאלכים עשה האיש והאשה שלא יולידו ושהחשא היה סבת ההולדה שהיא כ"כ הכרחית לכיום הנצחי מהמין האנושי.

חוב: האלקים עשה האדם והאשה באופן שהיו יכולים להוליד אבל התכלית המיוחד לארם איננו ההולדה אלא קנותו ההצלחה בהשכלה האלקית ובעדן האלקי ואם היו עושים כן היו נשארים בלתי מתים ולא היו צריכים אל ההולדה כי היה העצמות והמין האנושי מתקיים בהם לנצח ואין צורך הולרה אל הבלתי מתים. שהרי המלאכים והכוכבים והמאורות והגלנלים שאינם מולידים בנים למינידם וההולדה כמ"ש ארסטו היתה תקון למיתה ולכן האדם כל עור שהיה בלתי מת לא הוליד אבל כשנעשה בן מות ע"י החמא נתקים ע"י ההולרה בדומה שהאל נתן לו כח

לזה כדי שבכל אופן שיהיה (כלומר או צדיק או תומא) לא יתבמל המין האנושי. נעם ה: הרמז הראשון הזה ישר בעיני והוא מביאני להתאות לשמוע השני שהערתני עליו ולכן הגידהו לי. חוב ב: האדה"ר וכל אדם אחר מאותם שאת רואה נעשה כמאמר הכתוב בצלם ובדמות אלקים זכר ונקבה. נעם ה: רצונך באומרך כל אדם כל זכר או כל נקבה? חוב ב: כן.

נעם ה: איך יחכן שנקבה לבדה (או זכר לבר) יהיה זכר ונקבה יחר? חו ב ב: כל אחר מהם יש לו חלק זכרי שלם ופועל ר"ל השכל וחלק נקבי מתפעל ובלתי שלם ר"ל הגוף והחומר, באופן שהצלם האלקי חקוי בחומר וזה כי הצורה שהוא הזכר הוא השכל והמלובש צורה שהוא הנקבה הוא הגוף. והגה בתחלה שני חלקים הללו זכרי ונקבי היו בארם השלם שעשה האל נאחרים באחרות שלם באופן שהגשמי המוחש נקבי היה עובר ונמשך אל השכל הזכרי ולכן לא היה באדם שום התחלפות והיו חייו רוחנים מכל וכל והונח בג'ע הארץ שהיו בו כל האלנות היפים ונחמרים ועץ החים היותר מעולה שביניהם כמו שבשכל החכם שהיה אותו של אדה"ר ושל כל שלם כמוהו נמצאים בו כל היריעות הנצחיות והאלקית למעלה מכלם בחיו האמיתים וצוה אלקים לארם שיאכל מכל אילנות הללו של הגן ומאותו של החים כי יגרום לו חיים נצחים לפי שהשכל ע"י ידיעות נצחיות ובפרם אלכיות הוא נעשה נצחי ובלתי מת ומגיע להצלחתו המיוחרת ולא יאכל מעץ הרעת מוב ורע לפי שימיתנו והכונה שלא יהפוך השכל אל פעולות מוחשות וצורכי הגוף כמו שהם התענוגים החומרים וקנין הרברים המועילים שהם מובים לפי הנראה ורעים בעצם ועוד הם נקראים עצי הדעת מוב ורע לפי שלא יתכן לומר בידיעתם אפת או שכר כמו ברברים השכלים והנצחים אלא יאשר בהם מוב ורע בלבר כפי מה שיאותו לתאות הארם, וזהכי היות השמש גרול מהארץ לא יאמר בזה שהוא פוב או רע אלא שהוא אכת או שקר אבל קנין הנכסים לא יאכר שהוא אמת או שקר אלא טוב או רע ורדיפת אלו הידיעות הגשמיות המונעים את השכל מאותן שהצלחתו המיוחרת תלויה בהן הוא עץ הדעת מוב ורע שנאסר לאדם כי זה לבדו יוכל להמיתו, כי כמו שהדברים האלקים אמיתים ונצחים עושים שיהיה השכל אלקי ונצחי כמוהם כך הרברים הגשמים חומרים ונפסרים עושים אותו חומרי ונפסר כדם, אמנם בראות האלקים שזה האופן מאחרות שני חלקי האדם והשמעות הגשמי הנקבי אל השכלי הזכרי עם שהיה משים את האדם מאושר ועושה עצמותו שהיה נפשו המשכלת קים לנצח, הנה היה מפסיד החלק הנשמי הנקבי וזהו באיש הפרטי כי כשהשכל מתלהב ביריעת ואהבת הרברים הנצחים האלקים הוא עוזב שמירת הגוף ומניחו שימות קודם עתו וכן יעווב המשך המין האנושי כי אותם שרם ארוקים מאר במושכלות האמיתיות מבזים האהבות הגשמיות ובורחים מהפועל הבשרי של ההולרה באופן כי השלמות השכלי הזה יהיה סיבת ביפול המין האגושי לפיכך הסבים האל לשום איזה פרוד ממוזג בין החלק הנקבי הגשמי והחלק הזכרי השכלי במשוך החוש את השכל לקצת תאות ופעולות גשמיות הברחיות לקיום הגשמי האישי ולהמשך המין, וזהו מה שרמז הכתוב באומרו לא מוב היות הארם לברו אעשה לו עזר כנגדו ר'ל שהחלק הגשמי הגקבי לא יהיה רודף כ"ב את השכלי עד שלא יעשה לו איזה התנגדות או עכוב וזה בשימשוך אותו בקצת אל הרברים ועור קיום מציאת האיש והמין. ולכן בהראותו כל הבע"ח כשהכיר בכולם איך כל אחר היה נומה אל קיום הגשמי ואל ההולדה בדומה התחיל הארם למצוא את עצמו חסר לבלתי היות לו זה הרבר מהנמיה אל החלק הנקבי הגופני ואל ההולרה

ההולרה בדומה ואז הסכים ה' אלקים כמאמר הכתוב שיפול תרדמה על הארם ובהיותו ישן הפריר החלק הנקבי מהזכרי והאדם מאו והלאה דכיר אותו שהוא אשה שנברלה מעצמו ר'ל כי בכוא אליו תרדמה בלתי נהוגה שהיא העדר ובימול מאותה היקיצה השכלית הראשונה ומאותו העיון החום התחיל השכל לנטות אל החלק הגשמי כמו הבעל אל אשתו ולהיות לו שמירה ממונת (כלומר בשיעור מספיק) אל קיום החלק ההוא להיותו חלק מיוחר ממנו ולהמשך ההולדה בדומה לכיום המין באופן כי הפירור בין החלם הזכרי והנקבי נעשה לתכלית מוב והכרחי ונמשך מזה התנגרות החומר הנקבי ונמית השכל הזכרי אליו מלבר השיעור המספיק לצורך ההכרחי אל החומרי ולא ישאר עוד מוגבל מהשכל כמו שהיה ראוי וכפי הבונה האלקית ובהשתעבר השכל בחומר והשקעו במוחשות נמשך החמא האנושי וזהו מה שרמז הכתוב כשאמר שהנחש המעה את האשה באומרו לה שתאכל מהעץ . הנאסר שהוא עץ הרעת פוב ורע כי כשיאכלו ממנו יפסתו עיניהם ויהיו כאלקים היודעים מוב ורע, והאשה בראותה העץ מוב למאכל יפה ומענג ונחמר להשכיל אכלה מפריו והאכילה ממנו גם לבעלה ותפכחנה עיני שניהם וידעו כי ערומים הם ויהפרו עלי תאנה ויעשו להם חגורות. הנחש הוא התאוה הבשרית הפעוררת ומטעה תחלה החלק הגשמי הנקבי כשמוצאתו נפרד קצת מהשכל שהוא הבעל ומתנגר אל ההנהגות המוגבלות והמצומצמות שלו כדי שימנף זה החלק בתענונים הבשרים ושישקע בענין הגכסים הרבים שנקרא עץ הדעת מוב ורע מפני שני המעסים שוכרתי לך בהראותה אליו שבזה יפקחו עיניהם ר"ל שיכירו כמה דברים כיוצא באלו שלא הכירו מתחלה ר"ל כמה ערמות ויריעות מתיחמות אל התענוג הבשרי והשגת הממונות שמתחלה היו משוללים מהם. ואמר שכזה יהיו כאלמים ר"ל בהפלגת ההולדה כי כמו שהאל והשכלים והגלגלים הם סיבות להולרת הנמצאים התחתונים כך האדם ע"י התמרת התענוגים הבשרים יהיה מוליד כמה תולדות, והחלק הנשמי הנסבי הזה לא בלבר לא הניח שהשכל שהוא הבעל יסרר וינהוג אותו בזה כמו שהיה ראוי אלא שמשך גם אותו להשתקע ברברים הגשמים באכלו עמו ספרי העץ הנאסר ומיר נפקחו עיניהם לא השכלים כי אותם נסתמו יותר אלא עיני המחשבה (והרצון) הנשמי בעסקי הפעולות הבשריות הפחותות, והנה הכירן היותם ערומים ר"ל סירוב השמעות הפעולות הבשריות אל השכל ולכן בקשו לכמות את איברי ההולדה בהיותם חרפה ומורדים אל השכל והחכמה, אח'כ אמר מי מיר שמעו את קול ה' אלהים ונחבאו ר"ל כי בהכירם הרברים האלקים שאבדו נתבוששו וארם החמא נמשך העונש, וסיפרה רתורה בפרמית עונש הנחש והאשה והארם קלל הנחש מכל החיות ועשהו הולך על גחון ואוכל עפר כל ימי חיו בשיתו איבה בינו ובין האשה ובין זרעו ובין זרעה באופן כי האדם ישופו ראש והוא ישופנו עקב ר"ל שהתאוה הבשרית שבאדם הוא יותר משולחת מאותה של כל בעל חי זולתו ואמר שגחונו ר"ל החזה שלו הוא על הארץ לרמוז שאותה התאוה מושכת הלב לנמות אל הדברים הארצים ולברוח מהשמימים ואוכל עפר כל ימי חייו כי הוא ניזון מהדברים היותר שפלים וגרועים שבמציאות והאיבה היא מפני שהתאוה הבשרית פוגמת את החלק הגשמי ומפסידתו עם המותרות שנמשכים מהם כמה חשרונם וחלאים ומות ג"ב וגם מזה התאוה הבשרית עצמה נשתתת כי הוא נחלשת ונאבדת בשביל ביפול מזג הגוף ותחלואיו והעניש האשה בריבוי עצבון והריון ושתלד בנים בעצב ושתהיה תשוקתה אל אישה והוא ימשול בה ר'ל שחיי התאוה ורתענוג גורמים עצבון אל הגוף וכל הנאה שבהם הוא בצער וכל תולחיתיהם ובל

וכל הנמשך מהם הם עמל ורעות רוח, ומ"מ בהיות החלק הנשמי חושק ואוהב את השכלי שהוא הבעל, ישאר אל השכל יכולת עליו לסדרו ולסגו אותו בפעולות הנופנים, ואל האדם מפני ששמע לכול אשתו ואכל מהעץ הנאפר לו אמר שתהיה האדמה ארורה בעבורו ובעצבון יאכלנה כל ימי חייו וקרץ והרדה הצמוח לו ויאכל את עשב השרה ובזיעת אפין יאכל לחם ער שובו אל האדמה אשר ממנו לוכח כי עפר הוא ואל עפר ישוב, ר"ל שהדברים הארצים יהיו מקוללים ומזיקים אל השבל ויהיו לו סזון ומאכל מעציב ורע בהינתם גורמים מיתה אל מה שבשבעו הוא בלתי מת, והגמשך ממעשיו הארצים יהיה דבר מכאיב ונוקב בקוצים ומאכלו יהיה עשב השרה שהוא מאכל בהמה. וזה מפני כי כמותו כברמה שם את חיו במוחשות בלבר ואם ירצה לאכול לחם יהיה בזיעה אפיו ר'ל שאם ירצה לאכול כאבל אנושי ולא ברמי ולעשות פעולות אגושיות יקשה לו בעבורו הקנין ההפכי שכבר החזיק בו ר"ל במוחשות הברמיות, ואמר שימשכו לו מן הרמא כל אלו הנזקין עד שובו אל האדמה אשר ממנה לוכת והורם מכל שאר הארצים המתים בהיותו נעשה בלתי מת במתנה אלקית, ועכ"ז הוא רצה להיות עפר ארצי בהשקעו והמבעו בחמאים הגשמים וגרם לו זה שיצמרך לחזור עפר כבתחילה וישוה במיתתו אל הבהמות הארצים. ומיד אמר הכתוב כי אדם קרא שם אשתו חוה מלשון בעל חי כי היא היתה אם כל חי, ר"ל שכרא החלק הגשמי בשם שוה אל שאר הבע"ח לפי שהיתה סיבה להביא ולהוליד באדם כל פחיתות בהמי והורה כי לפי ששב וחזר שכלם מעיוני אל מעשי ושפל להתעסק בנשמיות לכן האלקים התחיל ללמוד לדם המלאכות בעשותו להם כתנות עור להלבישם וגרשם מהגן לעבוד את האדמה ר"ל שיהיה מסולק מן ההשכלה כדי לעסוק בדברים הארציום עם הניחו אליו כה ואפשרות לחזור ולאכול מעץ החיים ולחיות לעולם, שבשביל ענין זה אמר שהאלקים השבין מקרם לגן עדן את הברובים ואת להמ החרב המתהפכת (כדי שיוכל) לשמור את דרך עץ החיים, הכרובים רוטוים אל שני מיני השכל המלאכים שהופכרו באדם והם הכחני והפועל והחרב המתהפכת ומולידה להמ היא המחשבה האנושית המתחפכת מרגשמות לבקש הלהם הרוחני כדי שע"י הדרך ההוא בצאתו מהרעש יוכל לשמור ולהכריח את דרך עץ החיים להעשות נצחי ע"י ההשכלה, ומ"ם האדם בהיותו סגורש מרגן עם משפם סות נשתרל בהמשך וקיום רמין ע"י התולרה ברומה. אבל בהיותו אז תושא היה קין בנו הראשון תושא והרג את אתיו והשני היה הבל שפתרונו אין ואפס שכן הוא היה לאין כי מת מחרה ע"י אחיו, אמנם את"כ שכבר נתכרר מהחטא בחיותו בן ק"ל שנים בחזרתו בקצת אל החשכלה האנושית ברטות. האלקות הוליד הבן השלישי בצלמו השכלי ונסרא שת שפתרונו שימה והנחה באומרו כי שת אלקים לי זרע תחת הבל כי הרגו קין, ומן הבן הזה נמשכה תולדה אנושית ובעלת מרות כמו שסיפר הכתוב וממנו הוחל לכרוא בשם ה' והכונה כי האיש שהמא עושה תולדותיו ופעולותיו הראשונים רעים כמו קין שרומו קנין רע וכשמהרחק יותר מהחמא עושה אותם בלתי מועילים כמו הבל שפתרונו אין אבל כשחוזר בחיים שכלים וברברת שם האל אז תולדותיו הם מועילים ונצחים כענין שת. זאת היא נעמה החכמה הנסתרת שרומז מיפור משה מאחרות האדם זכר ונקבה והנחתו בנ"ע יצוויו והחלקו לשנים וחשאם בהשעאת הנחש וחשא שלשתם ואפשרות התקון ורתולרות הרעים הגרועים והתולדות השלימים שנמשכו משניהם שהם דברים שארעו בפועל לאדה'ר בגופו ממש ורם מורים בררך המור החיים ומאורעות של כל האגשים ומה הוא תבליתם המאושר. וכל המצטרך להכרת האנושית והמאורע מהחטא הגדול והעונש 19 Dialog.

והעונש שהגיע ממנו עם האפשרות באחרונה אל התיקון. ואם תבינו הענין הימב תראי כמו במראה אחד חיי כל האנשים והמוב והרע שלהם ותכירי הררך שראוי לברות ממנה ואותו שראוי לרדוף כדי לבוא אל האושר הנצחי בלי מתה לעולם. נעמה: חן חן לך, ובאמת רצוני להתישב ולהבין הימב הביאור הזה מסיפור התורה אבל איני רוצה שתשכח מפני זה להודיעני הפירוש המתיחם לזה בחירת האגדרוגינום של אפלפון שהוציאה מזה.

חובב: אחרי שהבנת הרסו הסכון בסיפור משה בבריאת האדם הראשון יקל אליך לדעת המכון מחירתו של אפלטון שאמר כי האנשים מתחלה היו כפולים חצים וכרים וחצים נסבות יחד בגוף אחד רצוני שהחלס השכלי והגשמי המחש היו אחרים באדם כפי דבונה הראשונה בבריאתו באופן שהחלק הגשמי הנקבי היה מסכים בכל אל השכלי הזכרי בלי שום חלוק ועכוב כלל ואמר שהמע הזכרי בא מהשמש והנקבי מהארץ והאנדרוגינום השלם המורכב משניהם מן הירח, וזה כי (כמ"ש לך) השמש הוא דוגמה ורמות אל השכל והארץ אל החלק הגשמי והירח הוא רונמא אל הנפש הכוללת את השבלי ואת הנשמי יחד שהוא המהות האנושי כלו כמו שהירח הוא כולל האור הנמשך מהשמש והרומר העב הרומה אל הארצי כפי דעת ארסטו. ואמר שבהיות כחות האנדרוגינום חזקים בא להלחם נגד האלוקות ר"ל שבהיותו נמשך אל החלק השכלי ואל חיי העין בלי התנגרות ועכוב כלל מהחלק הגשמי הנה היה כמעט שוה אל השכלים הנברלים כמאמר דוד בבריאת האדם ותחסרתו מעם מאלקים ומשה בשם האלקים אמר הן האדם היה כאחר ממנו ר"ל קודם שחטא ואמר כי כשנתיעץ צרק לעשות תקנה לזה חלקו לשני חצאים זכר ונקבה ואין שני החצאים הללו השכל המושפע והכחני (כמו שחשבו קצת) אלא השכלי הוא הזכר והגשמי הנקבה שמהם נעשה אדם שלם. וזה כי בהיות האדם כלו שכלי היה מסוג המלאכים והרוחנים חוץ מכונת הבורא שרצה שיהיה מורכב משכל וגוף, ובהיותו מתהפך כולו לרוחני היה מפסיד הכונה האנושית וקיום הפרטים והמשך המין וואת היתה מלחמתו נגר האלוקות שאמר אפלטון. ולכן עשה שיתחלקו ר"ל שהגוף עשה קצת התנגרות אל השכל ושהשכל נמה אל ההשגחות ההכרחיות אל הגוף ואל מבעו כרי שיהיו חיים אנושים ולא מלאכים ואמר שמרחלק הזה נולדה האהבה כי כל אחד מהחצאים אוהב להשתלם עם החצי הנשאר ר"ל כי באמת השכל לא יהיה לו השנחה לעולם אל הגוף אם לא בשביל האהבה שיש לו אל אשתו שהיא החצי הגשמי הנקבי וכן הגוף לא יתנהג ע"פ השכל אם לא בשביל אהבתו אל הבעל שלו שהוא החצי הזכרי, ובמה שאמר כי בהתאחר החצי האחר עם האחר בעבור האהבה לא היו מבקשים הרברים ההכרחים לקיומם והיו כלים ונעדרים ולתקן זה החזיר צדק כלי ההולדה שלהם רמו בזה שתכלית חלוקתם בחלק השכלי והגשמי היה כרי שבהתפיסם מהתענוגים הגשמים יתקימו האישים ויולידו הרומה לסיום המין לנצח הוכיח אותם אח"ב שלא יחמאו כדי שלא יתחלק כל חצי מהם וישאר' רביע אדם, כונתו שאם החלק השכלי איננו אחרי אלא מתחלק עם ידיעות ועצות בלתי שלמים הוא נשאר חלש במבעו ובלתי שלם וזה כי האחרות הוא עושה אותו חזק ושלם והחלוקה מסירה את כחו ושלמותו. וכן החלק הגשמי כשהוא אחדי בבקשת המוכרת הוא שלם וכשהוא נחלק בקנין המותרות שלו הוא נשאר רל וחלוש ובלתי שלם באופן כי בהיות זה הפירוד והחילוק באחד מהחלקים נעשה האדם חסר לא בלבד מאותו האחדות הראשון השכלי של האגדרוגינום אלא גם בהיותו חצי כראוי בחיים האנושים אלא נשאר חצי מהחצי בהיותו רודף חיי התענוג

התענוג הבשרי והחמא. זהו הגרמז בחידתו של אפלמון ושאר הפרמים שכתב באופן התלוקה והעצה וכיוצא הם יפוים אל החירה שיהיו לה פני ההראות יותר.

נעם ה: מוב בעיני גם הרמז הזה בחידתו של אפלמון מהאנדרוגינום. אמנם רצוני שנחזור לענינינו ושתאמר לי חובב מהו הכלל היוצא ממנה בדרושנו על מולד האהבה.

חוב: הכלל היוצא מזה הוא שכל האהבות והתאות האנושיות הן נולרות מן החלום הכרמון של השכל הגוף האנושי וזה כי השכל בהיותו נומה אל הגוף שלו (כמו הזכר אל הנסבה) הוא חומד ואוהב את הדברים הצריכים לו ואם הם הכרחים ומשוערים דם חמרות ואהבות נאותות בשביל השערתם והמזגתם. ואם הם יתרונות הרי הם נשיות בשריות בלתי נאותות ופעולות של חמא כי גם הגוף בהיותו אוהב השכל כאשה את בעלה הזכר הנה הוא מתעלה לחמור את השלמיות שלו בהיותו מזרז עם הרגשותיו עם העינים והאזנים והחוש (המשותף) המחשבה והזכרון להשיג ההברחי לידיעות הצורקות והקנינים השכלים הנצחים שהשכלו האנושי נעשה מאושר על ירם. ואלו הם חמרות ואהבות נאותות בהחלט, וכפי מה שהם יותר עצומות כך הם יותר משובחות ושלמות באופן כי אפלטון הורה לנו בזה מולד כל האהבות האנושיות בלבד ושהמולידים שלהם הם החלק השכלי כמו אב והגשמי כמו אם והאהבה הראשונה של האדם היא האהבה הצרופית הואת בין חלק אחר לחבירו כמו האהבה שבין הזכר לנקבה ואחרי האהבה הזאת הראשונה נולרים משני המולדים הללו כל החמרות והאהבות האינושיות לכל הדברים והן נכללות בשלשה מינים ר"ל או שכליות שהן בהחלט נאותות כמו שהיה חיות האדם המחובר בראשונה כשהיה בג"ע מאושר אי הן כולם גשמיות הכרחיות ומשוערות שההמוגה עושה אותו נאותות כמו שהיה חיות האדם כשנחלק בשביל העזר ההכרחי או הן כילן גשמיות יתרונות בלתי משוערות שהו מגונות וחמאות ובלתי נאותות כמו שהיו חיי האדם אחרי שנמבע בידיעת המוב והרע שמופים בתאות הבשריות ובקנין הרשא וכלן נמשכין מאיתה האהבה החלופית (מוטואו) שבין החלק השכלי והגשמי

ג ע מ ה: הדי ידעתי מי הם מולידי האהבה האנישית לדעת אפלמון שהוא אופן נאות, רצוני עוד לידע ממך אם נמצא לו שייחד גם הקרובים (ר'ל המולרים) הראשונים אל האהבה הכוללת של כל העולם הגדול הגשמי הגברא.

תוב: אחרי שייחר אפלפון המולירים של האהבה האנושית בספר (הקונויויאו) בשם (אריספופאני) כמו ששמעת נסתכל ג״כ ליחר הקרובים הראשונים מהאהבה הכוללת של כל העולם הגשמי בשם האשה (דיאמימה) שהיתה מלמרת של סוקראמו בידיעות האהבה האם ספרה לו שמולר האהבה היה באיפן זה כשנולר נוגה היו כל האלקות במשתה והיה עמם (מומירים) והוא (פורו) בנו של (קונסילייו) שריל אלוק ההשפעה ואחרי שסערו בערב באה אליה פיניאה ר״ל העוני כדמות עניה כריך לקבל איזה רבר לאכול מההבשילים הרבים שבמשתה האלוקות והיתה עומדת כרוך עניים המדולרלים לשאול חוץ לפתח ובהיות פורו שיכור מהנימארי (כי עדיין לא היה יין מצוי) הלך לישן בגן של צרק ופיניאה מלחץ הרוחק חשבה באיזה אופן תוכל להתעבר עם איזו ערוה מבן אחר (מפורו) ולכן הלכה לשכב אצלו ונתעברה ממנו ונולרה מהם האהבה המורה חיצים והיא נמשכת לנוגה לפי שנולרה בעת לירתו ולעולם יש לה חמרה לרברים היפים מפני שנוגה היא יפה ובעבור הינחה בן של האל (פורו) ושל העניה (פיניאה) קבלה המבע של שניהם וזה כי בהתחלה

בההתחלה היא יבשה וממונפת ברגלים ערומות מועפפת חמיד בארץ בלי בית ומרור בלי משה ומכמה כלל ישנה בדרכים מגולים בהמשכה לטבע האם המוצרכת תמיד וכפי מבע. האב היא חומרת הדברים היפים והטובים בעלת נוש ועזות ויודעת לצור ציד תושבת לעולם נכלים וערמומיות בעלת תבונה גדולה ומתפלספת תמיר מכשפת וחוברת חבר ומשעה וגורעת מהבשחתה וכפי שבעה המוככב איננה כלה פתה ולא בלתי פתה אלא מהרה ביום א' עצמו היא פתה וחיה ואם חוזרת לחיות פעם אחת היא נעדרת פעם אחרת וכן עושה כמה פעמים מפני עירוב מבע האב והאם כל מה שקונה היא אובדת ומה שאובדת היא קונה ולפיכד אינה לעולם עשירה ולא בנדר האביון שהוא תכלית העוני וג'כ היא עופדת בין התכפה והסכלות וזה כי אין שום אלוס מתפלסף ולא חומר להתחכם שכבר הוא חכם ובאמת איו שום חכם מתפלפת וגם לא הסכלים מכל וכל כי הם אינם חומדים לעולם להיות חכמים. ובאמת זה היותר רע של (החכם) הסכל שאיננו חכם וגם אינו מתאוה להתחכם כי הבלתי מביר הדברים החסרים מסנו אינו חוסד אותם לעולם. א"כ הפלוסוף אמצעי בין הסכל והחכם, ולפי שאינו יפה כמו החכם הוא חומר החכמה (כי זהו פתרון שם פלוכוף חומד החכמה) החמרה לו ואינני מכוער כמו המכל שמלבד שחםר לו יופי החכמה חמר ממנו גם החמרה אליה א"ב האהבה היא אמצעית בין המכוער והיפה באמת.

נעם ה: החירה מחוברת הישב והרבה הוא מבואר וגראה בתנאי ואופני האתבה שבע האב העשיר והאם הענייה מעורב יחד. אבל רצוני לירע הרמז בהיות פור"ו האב ופניאה האם והומן והמקום והאופן מלירת האהבה בן שלהם.

חובב: בשנל מוב הראתה לנו החכמה (דיאומימא) בחירה הזאת מי הם מולידי האהבה ואיך נולדה מהם ואיזה מבע קבלה מהם, אמרה תחלה שנולדה בהיות האלוכות יחר במשתה לידת נונה. יש אומרים שהמכוון במולד נוגה הוא על שפע ההשכלה במלאך תחלה ואח"כ בנפש העולם אחרי שהושפע כבר החיים של צרק והסהות של שבתאי והמציאות הראשון של (ציליאו) שהיו השלשה אלוקות של המשתה הקודם לפולד נונה הגדולה בפלאך ובנפש העולם אבל אנחנו לא נחוש אל הרמזים הרחוקים כ"כ ובלתי מוגבלים ובלתי מתייחסים לפשם הסיפור ריאמימא כמו ששמעת היא עצמה ביארה שכוונתה בנוגה היא על היופי ולכן אמרה שהאהבה אוהבת לעולם את היפה מפני שנולר במולר נוגה היפה א"כ רמוה שהאהבה נולדה כשנולד היופי כי כל אהבה היא לדבר נאהב וכל דבר נאהב הוא יפה ומפני היותו או הראותו יפיה הוא נאהב כי האהבה היא חמרת היפה ואמרה בהיות האלוקות במשתה כשנולדה נוגה היתה (פיניאה) העניה מבחוץ כדי לקבל איזה מותר מממעמי האלוקות והאל (פורו) בנאשל (קונסלייו) בהיותו שכור (מהגיםארי) יצא מהבית אשר היה בו במשתה עם שאר האלוקות והלך לישן בגן ובהתאוות פיניאה שיהיה לה בן ממנו הלכה לשכב אצלו ונתעברה מאהבה רצונה לומר כי בהיות האל עם עולם המלאכים משפיעים יופי דומה להם בעולם הנשמי הנברא שבי היו משתתפים יחד בהשפיע מתנות גדולות ובשמחה כמו במשתה על לידתו (כלומר בריאתו) נזרמן שם החסרון של כח החומר הכחניי החומר לקבל הצורות היפות והשלמיות האלקיים והמלאכים ופורו הוא השכל המשפיע בהיותו שכור מהגימאר"י ר"ל רוגמות והצורות האלקייות התאוה להשפיע לעולם השפל כרי להמיב לו עם שנמיתו אל התחתון היה חסרון אליו. ווהו שאמרה שהיך לישן בגן של צרק ר"ל שהרדים את יריעתו היסיצה והנעורה בפנותואותה אל העולם הנשמי מהתנועה וההויה

והחויה שהוא הגן של צרק, וזה כי השכל השמימיי הוא בית ומרקלין של צרק שבו נעשה המשתה ושתיית הניפארי האלקי שהוא ההשכלה הנצחיות והחמרה אל היופי העליון האלסי וכשרצה השכל בנו של סונסילייו שהוא האל העליון להשתתף העולם אל התחתון נקרבה אצלו פוניאה העניה המוצרכת ר'ל כחנית החומר החומר השלמת ונתעבר מכנו שהיה שכור (ורוה) מתאות השלמת הגשמי וישן קצת מהשכלה הנצחית האלפית שלו ונפסק ממנה קצת כדי להשפיע שלמות אל החומר רמיצרך ומשניהם נולדה האהבה כי האהבה היא מורה שלמות בכח ולא בפועל וכד הוא השכל בנשם ההוה שהוא צורה כתניות ושכל מתפעל ובשביל היותו שכל הוא מכיד הרברים היפים ובשביל היותו כחניות חסר לו השגתם וחומר היופי בפועל וזה אמירה שהיא אמצעי בין היפה והכיעור לפי שהשכל המתפעל והצורות החומר הם אמצעים בין החומר הגמור המשולל צורה בהחלם ובין הצורת הגבדלות והשכלים המלאכיים שהם בפועל ויפים באמת ולכן דיאומימא יחמר בשוה התנאים והחסרונות של החומר הגשמי המוצרך והמשתנה והנפסר ובלתי שלם לאם אל האהבה והתנאים והשלימות של השכל המשפיע לאב אליה ואמרה שהיא מתפלספת ולא חכמה לפי שהשכל הכחני חומד החכמה והוא בכח אליה כי איננו חכם בפועל כמו שכל המלאך וא"כ ביארה לנו דיאמימא בחירתה ואת שהשבל הבחני היא מושפע מהשבל שהוא בפועל או מלאביי או אלסיי והשבחניות איננו מגיע לו מצד מבעו השכלי בעצמו כמו שחשבו קצת אלא כלבר מצר חברת החומר המוצרד הנעדר מכל פועל והוא כחניות גמור ולמדה אותנו שהמוליד הראשו אל האהבה הילודה הוא היופי הגולד והמולירים המיוחרים לה הם הכרת היופי שהוא האב והחסרון ממנו שהוא האם וזה כי כל מה שהוא נאהב ונחמד צריך שיהיה ניכר היותו יפה ושיחסר או שיוכל לחסור ויחמוד שיתקיים לעולם וא"כ נעמה ידעת כי האב של האהבה הכללית בעולם השפל הוא הכרת היופי

נעם ה: הבנתי זה אבל אלו המולירים הם מיוחסים לא אל העולם הנשמי בלבר אלא גם בעולם המלאכים וייחרת אליה אלו השתי סיבות עצמו שהם הברת היופי והחסרוז. תובב: אסת שהאהבה היא לא בעולם השפל בלבד אלא נם בעולם המלאכים ובעצם וראשונה היא בשביל הכרת היופי החסר אבל אותו הוא היופי העליון האלקי שכל השכלים הגבראים הם חסרים ממנו ומכירים ואוהבים ותימרים אותו והוא היופי שקראו אפלטון נוגה הגדולה ר'ל יופי העולם השכלי והוא לא נולד בזמן כי הוא נצחי ובלתי משתנה וכן אין לאהבה שלו לירה מחודשת אלא אם נולרה נולדה לנצח וקרם באותו העולם האלקיי והמולד שלה איננו מצד חברת יהחומר המוצרך עם השכל כי לא נמצא חומר בעולם ההוא אלא הוא מצר החסרון הנמצא בנברא להיותו נברא מהשלמות העליוו של בוראו או ממעלת יופיו על יופי הנבראים באופן כי המולירים שאמרגו הם מיוחרים אל הארבה הנולדת בעולם השפל בלירת נוגה התחתונה ר"ל היופי המושפע אל הגופים הרווים ולא אל האהבה של העולם המלאכים שהוא למעלה (מפורו) השיכור בגן של צרק ורחוק (מפיניאה) המוצרכת. נעם ה: הרי שמעתי מה שאמרו המליצים וההפלומופים בחירותיהם בלירת האהבה ובמוליריה והחכמה הנרמות בחירותיהם רצוני עתה לדעת כאתך בדרך פשומה ומבוארת מי הם המולידים הראשונים (כי ער הנה דברנו מהמיוחרים לא מהראשונים והכוללים) של האהבה כך מהאנושית כמו גם מהכוללת של כל המציאות.

חוכב

חובב: אומר תחלה אותם שהם בכלל לפי רעתי אב ואם לכל אהבה ואח"כ אם תרצי תייחרי אותם אל האנושית ונם אל העולם. געמה: נכוז בעיני סרר זה לפי שוזידיעה הכוללת ראוי להקרימה אל הפרטית, אמור א"כ מי דם האב והאם של כל אהבח. תובב: הנה אינני מניח שהחסרון הנמור יהיה האם והתברה האב ברעת דיאמימא וגם אינני מנית היופי (שבעולם הגשמי) יכו מולדת בחויתה כמו שתניח אפלפון במקום אחר כיון שוה אינו אב ולא אם כי האהבה לדעת הכל הוא בן של נונה ולרעת קצת היא בלי שום אב אחר אמנם בעזבי החידות והריעות של אחרים הריני אומר לך שהאב המשותף אל כל אהבה הוא היפה והאם המשותפת היא הכרת היפה מעורבת עם חסרון. ומשני אלו כמו מו אב ואם אמיתים מתהוה האהבה והחמרה, וזה כי היפה הגיכר אל מי שהוא חסר לו פיר חוא נאהב ונחמר מן המכיר האוהב וחומר היפה ההוא ובכן האהבה פתילרת והווה מן חיפה בשכל המכירו ותומרו לפי שחמר ממינו א'כ היפה הנאהב הוא אב ומוליר אל האהבה והאם הוא שכל האוהב המתעבר מזרע היפה שהזרע הוא ציור היופי בשכל המביר ובהיותו מעובר ממנו מתאיה להתאחר עם היפה ההוא או הולדת הדומה וכבר שמעת למעלה איך הנאהב יש לו מבע האב המוליד והאהב יש לו טבע האם המתעברת מן האהוב ומתאוה הלידה ביפה כמ"ש אפלפון.

נעם ה: פוב בעיני המשפט המבואר והמוחלט הזה מהאב והאם של האהבה בשיתוף אבל סודם שאשאל מכך ביאור אחר צריך שתתקן לי סתירה אחת הנראית ברבריך. אתה אומר שאם האהבה היא הכרת היפה החסר ומצד אחר אחה אומר שתיא מעוברת תחלה מצורת היפה ולפיכך היא תומרת ואוהבת אותה והמתירה חיא שאם שכל המכיר הוא מעובר מחיפה הרי איננו חמר אליו אבל הוא נמצא לו כי המעוברת יש לה הבן. חובב: אם צורת היפה לא היתה בשכל האוהב בכחינת דבר יפה ומוב ונעים לא היה היפה נאהב מאתו לעולם כי הנעדרים בהחלם מו היופי אינם אוהבים ולא חומרים היפה אבל החומר אותו אינו נעדר פמנו בהדלש שחרי יש לו ההכרה אליו ושכלו הוא מעובר מצורת היופי שלו אבל מפני שחסר ממנו העיכר שהוא ההתאחרות השלם עם היפה ההוא באה לו חמרת חענין העקרי החסר וחומר להשיג היפה בהתאחרות כי צורתו החקויה בשכלו מעודרת אותו כמו שהמעוברת מתאוה לילר ולחוציא לאור את הנעלם בקרבה באופן כי האותב אם האהבה עם שהוא נערר מאחרות השלם עם הנאהב איננו נערר מהצורה שתוא ציור יופיו והוא סיבת היותו אוהב וחומר להחאחר עם היפה ההוא החסר לו. נעם ה: פובים רבריך בעיני אבל יקשה לי על זה שנראה כי האם האוהכת המעוברת מתאב היפת תלד לה הבן האב עצמו שהרי אתה אומר כי הלידה אינה אלא אחדות וחשנת האב עצמו בפועל.

חזב: העמקת להקשות נעמה אבל אם היית יותר עמוקה היית רואה התשובה כי פועל השגת היפה באחרות איננו בעצם ובהחלם הוא בעצמי עם שהוא דומה לו כמו הבן האמיתי אל האב מ"מ יתחבר עם הרימוי ההוא מהאב איזה חיקוי מהזכרה האוהבת שהיא האם כי לא יהיו פועל של השגה אם לא יגיע מהאוהב חמכיר ביפה הניכר הנאהב וא"כ הוא בן אמיתי של שניהם ויש לו החלק התומרי מחזכרה שהוא האם והצורי מהיופי שהוא האב וכמו שהוכיח אפלמון האהבה היא חמרת עבור כרי להוליד יפה דומה אל האב וזה איננו בלבד באהבה השכלית אלא נם במוחשת. נעמה: תפרש לי איך יש בכל אתת מאהבות הללו העבור עם חמרה להוליד היפה ולמה לירה כזאת היא כ"כ נחמרת?

Digitized by Google

תובב: את רואה לא בלבד באנשים אלא גם בכל שאר בעית כמה היא תאותם להוליד בדומה וכמה מרדות וצרות וסכנות סובלים המולידים ובפרם האמהות בשביל לידת ונידול בניהם עד שנמסרים אל המות בשבילם. התכלית הראשוו היא לידת היפה דומה לאותו שהאם היא מעוברת ממנו והתכלית האחרון הוא הקיום הנצחי הנחמד כי כמש ארסמו לפי שאישי הבע"ח אינם יכולים להיות נצחים הם מתאוים ומשתרלים להעשות נצחים בהולדת הרומה והרבה פעטים הם מבקשים מציאות וחיי הבו יותר משל עצמם בעבור שנראה להם כי מציאותם כבר הוא עובר ומציאות הבן הוא החלק שלדם העתיר להיות ולעשות חייהם קיימים לער עם ההמשך הרומה והתריר וגם אלו התבליות הם נופלים בנפש האנושית כי בהיותה הרה מהיופי והמעלה והחבמה השבלית היא חומרת לעולם להוליד יפים בדומה להם והם הפעולות המעולות והקניינים של חככה לפי שעם ההולדה האמיתית של אלו היא קונה לעצמה הקיום הנצחי האמיתי כך ויותר ממה שגופי הבע"ח קונים אותו בהולרת ב"ח דומים להם וכמו שהשארות האבות במיתתם הוא תלוי ומתקים ע"י הבנים כך מעלות הנפש אעפ"י שהן נפסקות הן מתקימות לנצח בעבור המעשים המעולים והקנינים השכלים הגורמים להן נצחיות. הרי א"כ שמעת איך אב האהכה הוא היפה הנאהב והאם הוא המכיר אותו שבהיותה הרה ממנו היא אוהבת ותומרת לילר יפה דומה לו שעל ידן היא מתאחרת ומשגת לנצח את היופי.

נעם ה: נראה לי שהבנתי הימב איך היפה או היופי הוא אב אל האהבה והסכיר והרומר אותו הוא האם שבהיותה מעוברת ממנו היא חומרת לידת הרומה שהוא אחרות והשגת היפה ההוא, אבל אנכי רואה שבהיות כן הנה כל דבר תלוי ביופי וזה כי האב הוא היפה ואם ההרה היא ציור הצורה המכרת אותו והבן הנחמר היא הרחזרה (וההתהפכות) ביפה ההוא ע"י השגה אחרית. ותמהתי בעצמי שאתה עשה כ"כ עיקר מהיופי וזה כי בהיותו קורם לכל אהכה יחויב שיקרם לא בלבד אל העולם השפל ואל השכל הנבדל של האנשים אבל גם אל העולם השמימי ולכל הרודני אחרי כי כמו שכבר אמרת בכל אחד מהם נמצאת האהבה והם כולם באמת נאהבים. ועוד אם באלקות העליון כמ"ש לפעמים יש בו אהבה לברואיו והוא נאהב מן עצמו כמו שכתוב בספרי הקודש איך אפשר לצייר קרימת יופי לאותו שיש לו קרימה אצל הכל?

חוב: אל תתמהי נעמה שהיופי הוא יהיה העושה כל נאהב נאהב וכל אהב אוהב אוהב ושיהיה ראשית ואמצעי ותכלית לכל אהבה, ר"ל בנאהב ואמצעי בזריחתו באהוב ותכלית בהשנת ואחדות האוהב בהתחלתו שהוא הנאהב, וזה כי בהיות שהיפה הראשון הוא הפועל העליון של המציאות הנה היופי של כל דבר נברא הוא שלמות הפעולה הנעשית בו מהאומן העליון והוא הדבר שהפעול משתתף בו ודומה יותר אל הפועל והנברא אל הבורא. וכיון שזה (ר"ל היופי) הוא האלקות המושפע בכל חלקי המציאות איננו רחוק אבל הוא בדין שיהיה קודם לכל דבר שבו ושיהיה הוא העושה את הדברים שהוא נמצא בהם נאהבים והמכירים אותו אוהבים ותומדים להשיג אותם ולהתאחד בם ובאמצעותם ישינו היופי האלקי הפועל את כולם שהוא היופי הקודם לא בלבר לאהבה הנמצאת כדברים הנבראים בין שהם נשמים ושמימים או שהם בלתי נשמים רוחנים ושכלים אלא הוא קודם נ"כ אל האהבה הבא מן האלו בנבראים וזה כי אין האהבה ההיא אלא רצון נרופץ שירבה יופי הנפראים וירמה אל היופי העליון של בוראם שהם נבראו בצלמו באופן כי באל היופי הוא קודם האהבה והיות יפה ונאהב קודם אל היות אוהב.

נעם ה: הנני רואה מה שאתה משיב אל שאלתי, וגם שהוא גראה מספיק הנה מ"ם אותה המעלה ורוב העילוי של היופי הזה איני משנת אותו הישב ואיני רואה איך הוא כ"כ עיקרי שיהיה ראוי להיות התחלה לכל הרברים המעולים ושלפים כמו שאתה עושהו, רצוני שתישב דעתי יותר במהות היופי הזה, והריני זוכרת הישב כי פעם אתת גררת אותו באומרך שהיופי הוא חן שבהיותו מענג הנפש בהכירה אותו מעוררת אותה לאהוב, אבל נשאר לי בהכרת מהות התן הזה ונודל עיקרו בבורא ובכל המציאות אותה התאוה עצמה שהיתה לי בהכרת היופי עצמו הנגדר.

חוב ב: גם אני זוכר שהראיתי לך קצת מהמהות הרודני של היופי, וזה כי הראיתי לך כי מהחמשה חושים החצונים אין היופי נכנס בנפש האדם בשלשה החמרים מדם שהם המשוש המעם והריח כי האיכיות המזונים והמשושים הבשרים המענגים אינם נקראים יפים וגם המעמים המתוקים והרותנים הנעימים לא יאמר להם יפים אלא בשנים הרוחנים בלבד ר'ל קצתו בשמע ע"י הרבורים והסיפורים והשירים היפים והניגונים היפים ויופי הסכמת הקולות והרוב בעינים בתמונות היפות והגוונים היפים וההרכבות הנערכים והאור היפה וכיוצא, שזה מוהה לך כמה היופי הוא דבר רוחני ונבדל מנשם. גם הראותי לך שהרברים היותר יפים הם תלוים בתלקי הנפש היותר נפרדים מהתומר כמו שהם ראשונה המדמה עם המתשבות וההמצאות הפעולות והקנינים של המעלות ושל הרכמה ויותר בשל המעלות ושל הרכמה ויותר באלקית) עם התכמה הראשונה (ר"ל האלקית) שהיא דמות אמיתי של היופי העליון. באופן כי מהתכמה הראשונה (ר"ל האלקית) שהיא דמות אמיתי של היופי העליון. באופן כי מה בתופל והנשמות ואיך הוא מושפע בהם באופן רוהני.

נעסה: הנה ס"ס הרעת ההמוני בכלל הוא מניח עקר היופי בנופים כאלנ הוא מיוחד ומסיגל אליהם ובאמת נראה היותו יותר ראוי להם ואם הרברים שאינם נשם נקראים יפים נראה שהוא לרמיון של היופי הנשמי כמו שנקראים ג"כ נקולום באמרנו נפש נרולה שכל גרול זכרון גדול אומנות נרולה לרמיון הגופים כי ברברים שהם בלתי גוף כיון שאין בהם כמות ומרה א'א שיהיו לא גרולים ולא כמנים באמת ולא לרמיון הנופים המשוערים, ובאופן זה עצמו נראה שהיופי הוא מיוחד אל הנופים ובלתי עצמי אל הנבדלים מגוף אלא לרמיון בעלי הגוף.

תובב: גם שיארע זה בגודל מפני היות הגודל מיותר אל הכמות והכמות אל הגוף איזו מענה יש לך לומר שיהיה כן היופי?

נעם ה: מלבר הרגל שם היופי שהוא מתייתר אל הגופים הגה ההמון תושבים היותו הוא היופי יותר אמיתי ועוד יש איזו שענה כי היופי נראה שהוא התייחפות החלקים אל הבל וערך הבל אליהם וכן גדרוהו הרבה מהמתפלספים וא"כ הוא מיותד ועצמי אל הגוף שהוא בעל שיעור ואל הכל המורכב עם חלקיו והוא מורה על כמות בגוף באמת ואם הוא נאמר ברברים הבלתי נשמיים הוא מפני שיש להם חלקים כדמות הגוף והם מורכבים עם יחם וערך בסדר כמו שהן הגינון והמיפור המסודר ולכן נקראים יפים לדמיון הגוף המורכב והגערך. וכן בהשערות המחשביות הנפשיות והשכליות מרוך חלקיהם אל הכל הוא כרמות הגוף המורכב באמת מחלקים בעלי שיעור הנקראים יפים באופן כי עצמותו של היופי נראה היותו בגוף כמו הגודל שהוא הגושא המיוחד והעצמי של הכמות והרכבת החלקים.

תובב: הרגל שם היפה אצל ההמון הנא כפי ההכרה שלהם אל היופי כי לפי שאינם יכולים להשיג יופי אחר זולת אותו שמשינים העינים או האזנים הגשמים חושבים

חושבים שאין יופי אחר זולתו אלא איזה דבר מרומה או מחשבי אבל אותם שעיני שכלם פקוחים ועמם רואים יותר מעם הגשמיים דם מבירים מהיופי הבלתי גשמי . הרבה יותר ממה שמבירים עיני בשר מהיופי הגשמי. ומכירים שהיופי הנמצא בגופים הוא שפל קמן ושמחי בערך לאותו הנמצא בנברלים מגוף והם יודעים שהיופי הגשמי הוא צל ותמונה של הרוחני ומושפע ממנו ואיננו אלא התנוצצות והבהקה שהעולם הרוחני נותן אל הגשמי ורואים שיופי הגופים אינו בא מהגשמות או החומר שלהם שאם היה כן כל נוף וכל דבר חמרי יהיה יפה באופן אחד אחרי כי החומר והגשמות הוא אחר בכל הגופים או שבגופים הגדול מהם יהיה היותר יפה והוא שקר הרבה פעמים. וזה כי אל היופי צריך שימצא בגוף שיעור בינוני והיתר או הפחות הוא גנאי ולכן הם מכירים שהיופי מניע בנופים מהשפעת הנברלים מגשם העליונים מהם וכפי מה שהגופים חסרים מהשפעתם כד הם חסרי הצורה באופן כי הסרון הצורה הוא דבר עצמיי אל הגוף והיופי הוא דבר זר אליו מושפע בו מהמשיג הרוחגי שלו א"כ לא יספיסו לך נעמה העינים הגשמיים לראות הדברים היפים אלא הביםי אותם בכלתי גשמיים ותכירי הדברים היפים באמת שאין ההמון יכולים להבירם. כי כמו שהעורים בעיני בשר אינם יכולים להשיג התמונות והגוונים היפים, כך הסומים בעיני השכל אינם יכולים להשיג היופי הרוחני הבהיר ולא להתענג בו שאין היופי מענג אלא למכיר אותו והבלתי מועם אותו הוא משולל מעונג נעים מאר שהרי אם היופי הגשמי שהוא צל מהרוחני הוא מענג כ"כ את הרואה אותו עד כי הוא אותו אותו ומהפכהו בעצמו ומסיר את חפשיותו ועכ"ז הוא רוצה וחפץ בו מה יעשה היופי השכלי הבהיר אל הזכאים לראותו. את נעמה חהיי א"כ מאותם שאין היופי המרומה אוחז ולוכח אותם אלא היותר עליון ממנו ביופי ובעונג. ג ע מ ה: די לי בזה שלא ימענו ההמון במה שהם קוראים יופי אבל רצוני שתשיב לי על פענות התייחסות החלקים אל הכל שהיא מסייעת אותם ופורה שהיופי מיוחד אל הגשמיים ולא לבלתי גשמיים אלא ע"צ הרמיון. חובב: הגדר ההוא אל היופי שגדרוהו קצת מהחכמים האחרונים המתפלספים איננו עצמי ולא הגון ושלם שאם היה כן לא היה שום גוף פשום ובלתי מורכב מחלקים נבדלים ונערכים שיהיה נקרא יפה וא"כ השמש והירח והכוכבים ונוגה הבהיר וצרק המזהיר לא יהיו יפים. נעם ה: גם אלו הדברים יש להם יופי התמונה הסבובית שהיא היותר יפה שבתמונות שהיה בעצמה כל, וכוללת חלקים. חוב ב: התמונה הסיבובית היא יפה בעצמה אבל יופיה איננו ערך והתייחסות החלקים זה לזה ולא אל הכל וזה כי חלקיה הם שוים ומתרמים שאין שום ערך ויחם נופל בהם תם אין יופי התמונה הסבובית הוא העושה יפה השמש והירח והכוכבים שא"כ כל גשם כרורי יהיה לו יופי השמש אבל יופים הוא ההארה שהיא בעצמה איננה תמונה ואיו לה חלקים נערכים, וכן האש המתלהם והזהב המבהיק והמרגליות המאירות כי הם כולם פשומים וממבע אחר החלקים והכל בלי הברל הערבי גם לפי דבריהם הכל בלבד יהיה יפה ולא שום אתר מתחלקים אלא ביחם וערך אל הכל. עוד תראי פרצוף אחר שפעמים יהיה יפה ופעמים לא יהיה עם היות ערך החלקים אל הכל לעולם אחד בעצמו. א'כ גראה שאין היופי בערך אל החלקים אלא דבר זולחו ועוד כי לפי דעתם הגוונים החמורים לא יהיו יפים והאור (שהוא היותר יפה שבעולם הגשמי) והנותן לו היופי לא יאות לקוראו יפה. וכן בחוש השמע הקול הנעים לא יאמר לו (כמו שאומרים) שהוא יפה ואם יופי הניגון רוצים שיהיה הסכמת החלקים איזה יהיה היופי השכלי? ואם יאמרו שהוא סדר הנפש השכלית מה יאמרו מהשכלת הדברים 20 Dialog.

## מפר הויכוח

חדברים הפשומים והאלקות הפשומה שהוא יופי עליון? וא"כ אם תחבונני הימב תמצאי כי עם היות שנמצא היופי בדברים הנערכים והמסכימים הנה היופי הוא זולת הערך שלהם ולכן הוא נמצא לא בלבר במורכבים הנערכים אלא גם בפשומים ויותר, נעמה: א"כ הבלתי נערכים יוכלו להיות יפים?

חובב: לא כן כי הבלתי נערכים הם פגומים ורעים ואין שום רע יפה אבל לא מפני זה יהיה הערך עצם היופי כי יש שאינם לא גערכים ולא בלהי נערכים מפני שהינם מורכבים והם יפים מאד. ועוד כי יש קצח מהנערכים והמסכימים שאינם יפים לפי שכל יפה הוא מוב והערך והסכמה נמצאים גם בדברים הרעים ואומרים שהיראה מתחברת עם האכזריות והפיזור עם הגזל, וא"כ אין כל יפה נערך ולא כל נערך יפה.

נעם ה: א"כ יופי הרברים הגשמים מה הוא? ומי הוא העושה שהתמונות והגופים הגערכים הימב יהיו יפים אם היופי איננו הערך?

חוב ב: דעי שהחומר יסוד כל הגופים מעצמו הוא משולל צורה הוא וסיבת כל חמרון צורה (יגנאי דיפורמימא) שבהם אבל בהלבשו צורה בכל החלקים בהשפעת העולם הרוחני הוא נעשה יפה באופן כי הצורות הנשלחות בו מהשכל האלקי ומנפש העולם או מהעולם הרוחני והשמימי הן הן מסלקות חסרון הצורה ונותנת בו היופי. וא"כ היופי בעולם השפל הוא בא מהעולם הרוני והשמימי כמו שהכיעור וחסרון הצורה היא עצמית לו מן החומר שלו המשולל צורה והבלתי שלם שממנו נעשים כל הגופים שבו.

נעמה: א"כ כל גוף יהיה יפה בשוה מפני שכל גוף הוא מלובש צורה מהעולם העליון. חוב: אנני מסכים לומר שכל גוף יש לו איזה יופי בו אליו מהצורה הלובשת החומר הערום שלו. אבל אינם יפים בשוה מפני שהצורות אינם מלבישות כל הגופים התחתונים באופן אחר מהשלמות ואינן ממלקות חמרון הצורה של החומר מכלם באופן אחר אלא בקצתם ממלקות ממנו חלק קשן ובזולתם יותר וכפי מה שתמפיק הצורה יותר למלק החמרון צורה מהחומר כך תעשה הגוף יותר יפה וכפי מה שתמלקנו פחות יהיה פחות יפה ויותר חמר צורה. וההבדל והחילוף הזה איננו בלבד במינים נבדלים מגופי העולם השפל אבל הוא גם באישים הנברלים של מין אחר כי אדם אחד יפה מאחר ומוס אחד מאחר לפי שצורתו העצמית שלמה וגברה יותר את החומר ולכן יכלה למלק מחמרונו חלק יותר גדול ולעשותו שלמה וגברה יותר את החומר ולכן יכלה למלק מחמרונו חלק יותר גדול ולעשותו יותר יפה. נעמה: נמאין בא שהגופים הנערכים נראים לנו יפים?

חוב ב: מפני שהצורה המתלבשת בחומר יותר היטב עושה שחלקי הגוף יהיו זה עם זה ועם הכל נערכים ומסוררים באופן שכלי ומוכנים היטב אל הפעולות והתכליתות המיוחרות להם בהחיותה את הכל ואת החלקים באופן היותר נאות שאפשר בין שיהיו מתחלפים או מתרמים כרי שהכל יהיה אחד ומלובש צורה בשלימות ובכן הוא נעשה יפה, וכשהחומר רוא בלתי נכנע ונשמע אין הצורה יכולה לאחר כ"כ ולסדר את החלקים ככל באופן שכלי ואז הוא נשאר פחות יפה ויותר חסר צורה בשביל הבלתי השמעת והכנעת התומר המשולל צורה אל הצורה המתלבשת והמיפה. נעמה: מוב בעיני להביר איזה הוא היופי בגופים התתתונים ומי הוא העושהו ומאין בא, אבל נשאר לי מפק אחד שהוא חלק מהספקות שלך נגד האומרים שהיופי הוא הערך וזה כי הגוונים המענגים הם יפים ואינם נאחרים בכל וגם השמש האור הוא יפה מאר ואין לו חלקים מלובשים צורה ונאחרים בכל וגם השמש ההירח והביכבים עם שהם גופים אין להם תומר משולל צורה ולא צורה שתלבישם

א'כ מרוע הם יפים? ומלבר זה הניגון והזמר והסכמת הקולות והקול הנעים והספורים הנאותים והשירים השקולים ררי אין להם חומר משולל צורה ולא צורה שתלבישם ועכ"ז הם יפים, ועוד הדברים היפים של המחשבה והנפש והשכל האנושי שאמרת הרי איז להם הרכבת חומר ולא צורה עם שהם היותר יפים שבעולם השפל.

חוב: היטבת לשאול וכבר היתי מוכן לבאר לך היופי שלדם. הנה בעולם השפל כל היופי הוא של הצורות כמ"ש לך שכשהן כובשות הימב את החומר ושולמות את הגשמות הגם הן עושות את הגופים יפים ומן הדין הוא שהן בעצמן יהיו יותר יפות או יהיו יופי כיון שהן מספיסות ליפות את הכעור שאם לא יהיו יפות תהינה או כעורות או לא יפות ולא כעורות ואם הם כעורות איך ייפו את הגופים בעצמותן כי ההפך האחד א"א שיפעל עם עצמותו ההפך שלו אבל יותר ראוי שיפעל את הדומה לו. ואם הן לא יפות ולא כעורות למה הן עושות את הגופים יפים יותר מעשות אותם כעורים? וזה דבר נמשך תמיד לעולם בכלן א"כ הוא מחויב לומר שהצורות הן יפות יותר מהמלובשים מהן, א"כ הנוונים הם יפים מפני שהם צורות ואם הגופים הצבועים היטב נעשים יפים בשבילם כל שכן ראוי שיהיו הם בעצמם יפים או יופי. והרבה יותר האור עצמי שהוא מיפה כל נוון וכל בעל מראה והוא בעצם צורה בנופים נבדל ובלתי מתערב עם הנשמות כמו ששמעת כבר ואם האור מכונה אם אל כל יופי שבעולם השפל ברין שיהיה הוא יפה מאר. השמש הירח והכוכבים הם יפים בשביל האור שלהם ויש לו דין צורה בכלם והם עצמם (כמ'ש מימימשיאו) ראוי לפרותם צורה יותר מלפרותם גופים המלובשים צורה והשמש בהיותו אב לאורות היפים ברין הוא שיהיה הוא ראש אל היופי הנשמי ואח"כ שאר הגופים השמימים המאירים המכבלים ראשונה האור ממנו לעולם ואח"כ הוא מיפה גם כל הגופים התחתונים המאירים ובעלי מראה, ובפרט האש הלודט המתלקח בהיותו יותר צורי ופחות גשמי בשביל דסותו וסלותו ובשביל סבלתו יותר האור השמשי ויתרון צורתו ניכר במה שאינו מניח אל שום יסוד אתר הפכי לא שיעשה לו הכרת או השתנות כל עוד שאיננו נפסד בהחלם. וזה כי אין שום יסור אח"ב יכול לקרר ולא ללחלח אותו ולא להביא בו איכות הפכי למבעו המיוחר בעוד היותו אש כמו שהוא עושה לשאר היסודות כי הוא מחמם המים והארץ ומיבש את האויר נגד מבעם המיוחר, ובכלל האור בכל העולם השפל הוא צורה שהוא מסיר כעור חשבת החומר המשולל צורה ולכן הנופים המקבלים ממנו יותר נעשים בזה יותר יפים ולכן הוא ברין שיהיה הוא בעצמו יופי אמיתי והשמש שהאור נמשך ממנו הוא עין ומקור היופי והכוכבים והירח הם הראשונים המקבלים מאותו יותר, הניגון הוא יפה מפני שהוא צורה רוחנית מסדרת ומאחדת את הקולות הרבים והמתחלפים בהסכמה שלמה ואחרות באופן שכלי והקולות הנעימים הם חלק מהכל ומשתתפים ביופי שלו ויופי הרבור והספור בא מהיופי הרוחני המסדר והמאחר המלות החומריות הרבות והמתחלפות באחרות שלם שכלי עם איזה חלק מיופי הומר באופן כי בדין הוא לכרותו יפה יותר משאר הדברים הגשמים, וכן השירים שיש ברם היופי השבלי יש לדם מיופי הזמר יותר ויופי המחשבה והנפש המשכלת, והשכל האנושי מבואר הוא שהם כורמים לכל יופי נשמי וזה כי אלו הם צורות באמת ורוחנים והם מסררים ומאחרים הענינים הרבים והכונות המתחלפות שבנפש מורגשים ושכלים וגם הם נותנים ומשפיעים יופי הלימוד בשכלים המוכנים לקבל יופי, ר"ל כמו הרכ אל התלמיד המוכן ועוד הם מביאים יופי מלאכותי בכל הגופים הנעשים יפים ע"י מלאבה איכ היופי בכל העולם התרתון נמשד מהעולם הרוחני בצורות וע"י הצורות בגופים

בגופים שאותן הצורות או היופו הצורי הן לעולם נברלין מתומר כי אין להן חברת חומר משולל צורה שיעכב את יופין לעולם ולכן המעלות והחכמות הן לעולם יפים אבל הגופים הלבושים צורה פעם הם יפים ופעם לא כפי מה שימצא התומר נשמע או מנגד אל היופי הצורי.

נעמה: הבנתי איך כל היופי המבעי של העולם הגשמי בא מן הצורות הלובשות הגופים אבל נשאר לי לדעת מאין בא דיופי של הדברים המלאכותים כיון שאיננו בא מהמקור הרוחני או השמימי של הצורות המבעיות ואינו מהן וממבען. תוב: כמו שיופי הדברים המבעים מגיע מן הצורות המבעיות העצמיות או המקריות כך יופי הדברים המלאכותים מגיע מהצורות המלאכותיות ולכן שני מיני היופי הללו מבעי ומלאכותי יש להם גדר אחד לעצמו מתיחם לשניהם.

נעם ה. איזהו הגדר שלהם? חובב. חן צורי המענג ומעורר את המכירו לאהוב וזה החז הצורי כמו שביפים המבעים הוא מצורה מבעית כך ביפים המלאכותים הוא מצורה מלאכותית. וכדי להכיר שיופי הגופים המלאכותים בא מצורת המלאכה תרמי במחשבתך שני חלקי עץ שוים ויצויר באחר תמונה יפה של נוגה וישאר האחר כפו שהיה וחכירי כי יופי הריוקן של נוגה איננו בא פן העץ שהרי האחר השוה לו איננו יפה ויתויב א"כ שהצורה או התמונה המלאכותות ויופיה היא העושה אותו הריוקן יפה. וכמו שהצורות המבעיות של הגופים באות ממקור רותני וכלתי נשמי שהוא נפש העולם ולמעלה ממנה מן השכל הראשון האלקי כי באלו השנים הראשונים עומדות כל הצורות בהם עם מציאות ושלמות ויופי יותר גדול ממה שהם בנופים הנפרדים, כך הצורות המלאכותיות הן באות משכל האומן האנושי שהם עומרת בו תחילה עם שלמות ויופי יותר גדול ממה שהן אח"כ בגוף המיופה ע"י המלאכה, וכמו שכשיוסר עם המחשבה הגשמיות מן היפה המלאכותי לא ישאר אלא הרוגמא (אירי'אה) והרושם שהוא בשכל ונפש האומן כך כשיוסר החומר מהיפים דמבעים ישארו בלבד הצורות הדוגמיות (אידיאלי) העומדות בשכל הראשון וממנו בנפש העולם, והנה נעמה תוכלי להביר הימב כמה ראוי שתהיה הרוגמא של המלאכה הנאחרת בשכל האומן יותר יפה ממה שהיא בהמצאה נחלקת ומתוקנת בגות. וזה כי ההתאחרות מוסיף ומרבה כל יופי ושלמות והפירוד גורר אותם וחלקי היופי של דיוקן נוגה בעץ דם נחלקים כל אחר לעצמו ולכן דם מחלשים ומרפים היופי שלו בערך אותו שבנפש האומן כי שם דוגמת המלאכה עומרת עם כל החלקים הנאחזים יחד באופן שהחלק האחר עוור את האחר ומומים ביופיו והיופי של כלם יחד הוא עומד בכל אחר מהם ואותו של כל אחר מהם עומד בכלם בלי שום חלוק ופירוד באופן כי אם יוכל איש לראוה זה וזה יכיר שהמלאכה היא בלי ערך יותר יפה מהרבר המלאכותי ובהתחברה לגופים אובדת משלמותה כשעור מה שהגופים קונים בה כי כפי מה שהצורה מושכת (אצלה וכובשת) יותר את הגוף הגם כך היא עישה הדבר המלאכותי יותר יפה, וכפי מה שהגוף מושך ומעכב יותר את הצורה כך המורכב המלאכותי הוא נשאר פחות יפה, א"כ הוא מבואר שהצורה בלי הגוף היא יפה מאד כמו שהגוף בלי צורה הוא מכוער מאר. וכמו הרברים המלאכותים כך הם המבעים שהצורות המיפות הגופים המבעים נמצאות יותר יפות הרבה בשכל האומן העליון והאמתי ר'ל בשכל האלקי, וזה כי הן עומדות כולן שם נברלות מחומר ומחלוף והשתנות ומכל חלוק וריבוי והיופי של כלן יחר הוא מיפה את כל אחת מהן והיופי של כל אחת מהן נמצא בכלן אח"כ כל הצורות הן נמצאות ועומרות בנפש העולם שהיא האומן השני שלו ר"ל של העולם ובוראי אינן

אינן נמצאות בה באותה מרריגה של יופי שהן בשכל הראשון ווה כי אינן בה באותה האחרות הפשוטה אלא עם איזה ריבוי והתחלפות מסודר וזה כי היא באמצע בין האומן הראשון והרברים הנפעלים אבל הן שם במדרנה נדולה של יופי יותר מאד מכה שהן בדברים המבעים עצמם. וזה כי הן נמצאות שם באופן רוחני כולן באחרות מסודרת נבדלות מחמר ומהשתנות ותנועה וממנה (ר"ל מנפש העולם) יוצאות כל הנפשות והצורות המבעיות בעולם השפל נחלקות בנופים המתחלפים שבו משועברות כולן אל ההשתנות והתנועה עם המשך ההויה וההפסר זולתו הנפש המשכלת האנושית בלבד שהיא חפשית מהפסר והשתנות ותנועה נשמית אלא היא עם איזו תנועה מחסרית וקבלת המינים באופן רוחני וזה כי היא איננה מעורבת עם הגוף כמו שאר הנפשות והצורות המבעיות שגם הן (כמ"ש במלאכותיות) אותן הפחות מעורבות עם הגוף הן פחות יפות בעצמן ואינן מיפות הגופים שלהם וההפך בגופים שהיותר מסולק מהצורה ויותר נכנע אליה הוא יותר יפה וכשהוא מנגד לצורתו ומושכה אליו הוא יותר כעור ואת נעמה תוכילי להכיר מזה הדרוש איך יופי הגופים התחתונים המבעים והמלאכותים איננו אלא החן שיש לכל אחר ואחר מרם בצורתו המיוחדת שתהיה עצמית או מקרית או שתהיה מלאכותית, וחדעי שהצורות בעצמן מאיזה מין שתהינה הן יותר יפות מהגופים המלובשים מהן ובמציאותו הרוחני הו מעולות ביופי הרבה יותר מבמציאות הגשמי (כי היופי הגשמי) מושג עם העינים הגשמים וקצתו עם האזנים ולא כן הרוחני שהוא מושג בעיני הנפש או השכל הנערכים אליו ווכאים לראוחו, נעם ה: באיזה אופן עיני הגפש והשכל שלנו הם כ"כ נערכים אל היופי הרוחני.

חוב ב: מפני שהנפש המשכלת שלנו להיותה דוגמת נפש העולם היא מצוירת מכל הצורות הנמצאות בה באופן נסתר ולפיכך בהיותן דומות לה היא מכרת אותן בפרטות עם מתק שכלי וטועמת את יופין ואוהבת אותו והשכל הפשוט הזורח בנו הוא כמו כן דמות של השכל הפשום האלקי מצויר מהאחרות של כל הרוגמות שהוא בסוף החקירות השכליות שלנו מראה לנו את מציאות הרוגמות בראיה אחדית ובהכרה רוחנית ונבדלת מאד מהגשמים כשנפשנו המתוקנת יפה היופי העליון לכך א"כ עם עיני השכל אנו יכולים לראות בהבטה אחת היופי העליון של השכל הראשון והרוגמות האלקיות ובראותנו אותו הוא מענג אותנו ואנו אוהבים אותו ועם עיני נפשנו המשכלת עם מחסר מסורר אנו יכולים לראות יופי נפש העולם ובו כל הצורות המהודרות שזה ג"ב מענג אותנו מאד ומעירר לאהוב. עוד שני מיני היופי הגשמים ר"ל המושג בראות והמושג בשמע הם נערכים אל שני מיני היופי הרוחנים שזכרנו של השכל הראשון ושל נפש העולם בהיותם דמות ותבנית שלהם אותו של הראות הוא חבנית יופי השכל וזה כי הוא כלו תלוי באור וע"י האור הוא מושג. וכתב ידעת שהשמש והאור שלו הוא דמות השכל הראשון. ולכן כמו שהשכל הראשון מאיר עם יופיו את עיני שכלינו וממלא אותם יופי כך השמש שהוא רמותו עם אורו שהוא זודר והתנוצצות השכל ההוא שנעשה צורה ומהות ועצמות השמש הוא מאיר את עינינו באופן שהם משיגים כל היופי הגשמי המאיר והיופי המושג ע"י השמע הוא דמות ליופי של נפש העולם וזה כי הוא תלוי בהסכמה וזמר וסדר כמו שהצורות נמצאות בה באחדות מסודר וכמו שאותו סדר מהצורות שהוא בנפש העולם הוא מיפה את נפשנו והוא מושג אליה כך סידור הקולות שבומר הניגון ובסיפור המתוקן או בשיר הוא מושג אל השמש וע"י הוא מענג את נפשנו בשביל ההסכמה והסרר שיש בה מנפש העולם.

נעמה

נ ע מה: הנה נא ידעתי איך היופי הנשמי כך מהראות כמו מהשמע הוא דמות אל היופי רותני של השכל הראשון ונפש העולם וכמו שהעינים והאזנים הם המשינים שני מיני היופי הגשמי כך נפשנו המשכלת והשכל הם המשינים שני מיני היופי הרותני אבל נשאר לי מפק אחד והוא שאנכי רואה כי הנפש והשכל שלנו הם הם שמכירים ושופמים היופי הגשמי ע"י העינים והאזנים ומתעננים בו ואוהבים אותו, ושהעינים והאזנים עצמם נראה שאינם אלא דרכים ומבוא אל היופי בנפש ובשכל וא"כ יראה שהם (ר"ל הנפש והשכל) יהיו נומים ופונים בעצם אל היופי בנפש יותר מאל הרוחני כמו שאמרת.

חוב: אין ספק שהנפש היא המכרת ושופמת ומשגת כל יופי גשמי ומתעננת בו ואוהבת אותו ולא העינים והאזנים אעפ"י שהם המביאים אותו וזה שאם אלו יהיו מכירי ואוהבי היופי ימשך מזה שכל אדם בשוה יהיה מכיר יופי הדברים הגשמים ויתענג מהם בשוה ויאהב אותם כי כל אדם יש לו עינים ואזנים והרי את רואה כמה דברים יפים שאינם נכרים לעינים רבים שהם בהירים ואינם מביאים אל הרואים אותם תענוג ולא אהבה וכמה אנשים מובי השמע תראי שאינם מועמים הזמר ואינו גראה להם יפה ואינם אוהבים אותו וכן זולתם שהסיפורים והשירים היפים נראים להם בלתי מועילים, א"כ נראה שהכרת היופי הגשמי והתענוג שלו והאהבה אליו איננה תלויה בעינים ובאזנים שהוא עובר בהם אלא בנפש שהוא הולד אליה.

ג ע מ ה: גם שבזה אתה מחזיק המפק שלי אפסיק את דבריך מלהשיב עליו ער שתאמר לי המעם למה אין לכל הנפשות בשיה הכרה ותענוג ואהבה אל היפה כיון שכל העינים והאזנים הם מביאין אותו אליהן?

חובב: התשובה לזה תשמענה יחר עם התרת הספק שלך אם תניתני לרבר. את יודעת כי היופי הגשמי הוא חן צורי וכבר אמרתי לך שכל הצורות נברלות בסרר מתאחר הן נמצאות באופן רוחני בנפש העולם שנפשנו המשכלת הזא רמות אליה. וזה כי מהותה ועצמותה הוא ציור אחד וסתר ושמון של כל אותו הצורות הרוחניות בשביל חכוי עשוי בה מנפש העולם שהיא מכורה וזה הציור הנסתר או הנחבא הוא אותו שקראוהו ארסמו כח והכנה כוללת בשכל המתפעל לקבל ולהבין ולהשכיל את כל אחת מהן בפועל ובקיום. ואפלטון אמר שהמחקר וההבנה האנושית היא הזכרת הדברים העומרים מקדם בנפש שהם כמו נשכחים שהוא הכחגיות עצמו שאמר ארסטו והאופן הנסתר שאני אומר לך. א"כ תכירי מזה כי כל הצורות והמינים אינם מרלנים ונעתקים מהגופים בנפש האנושית כי ההעתק מנושא לנושא הוא נמנע אלא בהיותם מזרמנים לה ע"י החושים הם עושים שיאירו אותן העצמים והצורות עצמן שהיו מאירות מקודם בנפשנו. וזאת ההארה קראה ארסמו פועל ההבנה והידיעה ואפלמון קראה זכירה וכונהם אחת עם מאמרים מתחלפים, א"כ נפשנו מלאה ממיני היופי הצורי ודם הם מהותה האמתי ואם הם נסתרים בה אין ההסתרה מצר עצמה אלא מצר החבור והאחדות שיש לה עם הגוף והחומר האנושי. כי אעפ"י שאיננה מעורבת עמו הנה האחרות וההקשר שיש לה עמו גורם למהותה שיהיה אפל וחשוך באופן שצריך הזמנת מיני היופי הנחלקים בגופים להאיר אותם הנחבאים בנפש, אמנם להיות ההסתרה וההחשבה הזאת מתחלפת מאר בנפשות האנשים כפי חלוף השמעות והכנעות הגופים והחמרים שלהם לנפשותם נמשך מזה שנפש האחר מברת את מיני היופי בנקלה ונפש האחר עם קושי יותר ונפש האחר אינה יכולה להכירם בשום אופן מפני גמות חומרה הבלתי מנית להאיר התושר

התושך שהוא גורם בנפש, ולכן תראי שאדם אחד יכירם מיד ומעצמו ואחר יצמרך למוד ואחר לא ילמוד לעולם. עוד תראי נפש אחת שתכיר קצת מיני יופי בנסלה וקצתם בקושי. וזה להיות חפרה נערך ודומה לקצת גופים ודברים יפים יותר מלזולתם ולכן הסתרת וחשכת מיני היופי בה איננו שוה בכולם ולזה מברת קצת מהם בקלות יותר מקצתם ובזה יש כמה אופני התחלפות באנשים שאין להם חקר א'כ תוכלי להביר שכל מיני היופי המבעים של נפשנו נמשכות מהגופים הם אותם מיני היופי הצורים שכבלה נפש העולם מן השכל וחלכה איתם בגופים שבעולם ורם אותם מיני היופי עצמם שציירה מרם את נפשנו המרברת לרמותה ולתבניתה וא"כ בקלות נוכל לבוא מהכרת היופי הגשמי להכרת יופי נפשנו המשכלת ויופי נפש העולם וממנו נבוא ע"י שכלנו הפשום להכיר היופי העליון של השכל הראשון האלקי כמו מהברת הדמות להכרת מה שהוא דמות אליו, א"כ מיני היופי הגשמים הם רוחנים בשכלנו ובבחינה ההיא הם נכרים אליו. ולזה אמרתי לר שעיני הנפש והשכל שלנו מכירים מיני היופי הרוחנים אבל הנפש היא מכרת יופי הצורות שהם בנפש העולם ע"י המחכר שהיא עושה במיני היופי הנשמים שבעולם שהם רמותה ונמשכים ממנה. אמנם השכל הפשום שבנו מכיר ביושר בהבמה אחת היופי האחרי של כל הדברים ברוגמות של השכל הראשון שזהו תכלית האושר האנושי. ותרעי שהנפשות הסבירות בקושי את היופי הגשמי ר"ל הרוחניות שבו ובקושי יכולות להפרידו מן הבעירות והחומריות והפחיתות הגשמי יקשה להן נ"כ להכיר מיני היופי הרוחני של הנפש עצמה ר'ל המעלות והיריעות והחכמות וכמו שאעפ"י שכל מי שיש לו עינים רואה מיני היופי הגשמי, מ'מ לא מפני זה כולם מכירים ויודעים אותם שהם יפים ולא מתענגים בדם אלא האוהבים בלבד וגם זה אוהב אותם יותר מזה כפי מה שיש לו ממבע האהבה יותר כך אעפ"י שכל הנפשות מכירות מיני היופי הרוחנים הנה אין כולן חושבות אותם יפים באופן אחר ואין השנתם מעננת לכלן אלא אל הנפשות האוהבות בלבר ולזו יותר מזו כפי מה שיש להן נפיה יותר אל האהבה הרוחנית.

נעם ה: הכנתי באיזה אופן מכרת נפשנו מיני היופי בדרך רודני תחלה הנשמים ואח"כ באמצעותם הבלתי גשמים הנמצאים בשכל הראשון ובנפש העולם באופן בהיר ומזהיר וזורח בנפשנו המשכלת החשוכה ומסותרת, והבנתי כי כמו שהמכירים יותר בשלמות היופי הגשמי הם אוהבים אותו ולא האחרים כך המכירים יותר את הבלתי גשמי הם אוהבים אותו מאד ולא זולתם, ואמרת לי עוד שהמכירים הימב מיני היופי הגשמים ומשיגים אותם בקלות הם נ"כ המכירים יותר ובנקלה את מיני היופי הגלתי גשמים של השכל והנפש העליונים והנה נשאר לי נגד זה מפק אחד לא מעם וזה שאם אהבת היופי היא נמשכת מההכרה השלמה אליו ימשך מזה כי כמו שהמכירים הימב היופי הגשמי הם המכירים הימב הבלתי גשמי כמו החכמה והמעלה. וזה מבואר שהוא בהפך כי האוהבים מאר מיני היופי הגשמים הם ערומים ומשוללים מהכרת ואהבת מיני היופי הגשמים ולעזוב ולשנוא אותם האוהבים בחוזק מיני היופי השכלים מנהגם לבזות הגשמים ולעזוב ולשנוא אותם ולברות מהם.

תוב ב: מוב בעיני לשמוע הספק שלך לפי שתשובתו תורה לך באיזה אופן ראוי להכיר מיני היופי הגשמים ולאהוב אותם ובאיזה אופן ראוי לברוח מהם ולשנוא אותם ואיזו היא הכוזבת והמומעת והמדומה, וזה כי כבר שמעת שתנפש - היא אמצעית בין השכל והגוף. ולא נפש העולם בלבד אלא גם נפשנו שהיא דמת

רמות לה א"כ יש לנפשנו שני פנים או פרצופים כמ"ש לך מהירח כלפי השמש והארץ, הפו האחר כלפי השכל העליון לה והשני כלפי הנוף השפל ממנה הפנים הראשונים אל השכל דם הכת השכלי שבה שעמו היא תוקרת עם יריעות כלליות ורותניות בהפשמן הצורות והעצמים השכלים מהגופים המחשים הפרטים בהיותה מחזרת תמיד העולם הגשמי בשכלי. הפנים השנים שכלפי הגוף הם החוש שהיא יריעה פרמית מהדברים הנשמים מחוברת ומעורבת לחומריות הדברים הנשמים הנודעים ושני פנים הללו יש להם תנועות הפכיות ונכחיות וכמו שנפשנו עם הפנים הראשונים או הירועה המחכרית היא עושה את הגשמי בלתי גשמי כך עם הפנים השנים או היריעה המוחשת בהיותה מתקרבת אל הגופים המוחשים ובהתערבה עמדם היא מחזרת את הבלתי גשמי לגשמי. והנה מיני היופי הגשמים הם ניכרים לנפשנו בשני אופני הידיעה הללו עם כל א' מהפנים ר'ל בדרך גשמי ומוחש או בדך מחקרי ושכלי, וכפי כל א' משהי הידיעות הללו אל מיני היופי הגשמים תולד בנפש האהבה להם, ר"ל ע"י היריעה המחשת אהבה מחשת וע"י היריעה השכלית אהבה רוחנית, ויש רבים שפני נפשם שכלפי הגוף הם מאירים ואותם שכלפי הנפש חשוכים, וזה מפני היות נפשם שקועה וסרובה מאר אל הגוף והגוף הוא בלתי נשמע ונכבש תחת הנפש, ואנשים אלו כל ההכרה שלהם אל היופי הנשמי היא הכרה חושית, וכן כל האהבה שלהם אליו היא מוחשת נמורה ואינם מכירים ולא אוהבים היופי הרוחני ולא מתענגים בו ואינם חושבים אותו ראוי להיות נאהב, ואלו הם האנשים הרחוקים מהאושר ונברלים מעם מחית הארץ ויתרונם עליהם הם תאות בשריות וחמרת מנונות ויצר רע וכילות ונכלה והפעליות אחרים העושים האנשים לא בלבר פרותים ובלתי מעולים אלא ג'כ עמלים ועיפים ובלתי שבעים והם נאנסים תמיד בלי מנוחה ופורת רוח והתפייסות כלל, וזה כי הבלתי שלמות של התאות והתענונים הללו הוא מסיר מהם כל תכלית מוב וכל מנוחה מרנוע והשקם כפי מבע החומר הבלתי שקם שהוא אם אל היופי המחש, ויש אחרים שיותר באמת ראוי לכרותם אנשים והם אותם שפני נפשם שכלפי השכל אינם מאירים פרות מאותם שכלפי הגוף וקצתם שהם יותר מאירים ואלו פונים ההכרה החושית אל השכלית שהיא התכלית האמיתי והם מחשיבים היופי המחש עם הפנים התחתונים כשעור מה שיוקת ויקובל ממנו היופי הרוחני עם הפנים העליונים שהוא היופי האמיתי כמ"ש לך, ואעפ"י שהם מסריבים את הנפש עם הפנים התחתונים אל הנופים למבל יריעה חושית מיופים מיד בתנועה הפכית הם הנושאים את המינים המוחשים עם מיני הנפש העליונים בהפשים ולקיחת מהם הצורות והמינים המושכלים בהכירם שזו היא הכרתם האמיתית אל היופי ובעזבם הגשמית מהמוחש להיותה מבוער וכליפה לבלתי גשמי או צל או דמות אליו ובאותו אופן שהם פונים ומחזירים היריעה האחת אל האחרת כד הם מחזירים האהבה האחת אל האחרת ר"ל המוחשת אל הרותנית, כי הם אוהבים היופי המוחש כשיעור מה שיריעתו מביאה ליריעת ואהבת הרוחני הבלתי מוחש ואותו בלבד הם אוהבים להיותו יופי אמיתי ובהשנתו הם מתענגים ובשאר הגשמית והמוחש לא בלבר שאין להם אהכה אליו ולא תענוג בו, אבל הם עוד שונאים אותו להיותו תומרי

מכוער ובורחים מסנו כמו מדבר הפכי מזיק מפני שעירוב הדברים הגשמים הוא מונע הצלחת הנפש כי ע"י האור המוחש של פנים התחתונים הוא שולל ומפשים אותה מהאור השכלי בפגים העליונים שהוא אושרה האמיתי. וכמו הזהב כשיש בו הקשר ותערובת המתכות העבים והחלקים הארצים א"א שיהיה יפה ולא שלם ומהור

לפי שמוביותו תלוי בשיהיה מהור ונסי מכל המשר וערוב גם, כך הנפש המעורבת באהבת היופי המוחש, אינה יכולה להיות יפה ולא שהורה, ולא להגיע להצלחה. אלא אחרי שתהיה מנוסה ומטוהרה, מהדתעוררות אל היופי המוחש, שאז היא משנת האור השכלי האמיתי שלה בלי שום מונע כלל, שזו היא ההצלחה. א"ב טעית נעמה בחברת הידיעה, והחברה היותר גדולה של היופי המוחש, כי חשבת שהיא נמצאת במי שמכיר אותה בדרך מוחש והומרי, בלי שיפשום ויקח מהם היופי הרותני, ושנית בזה, כי זו היא הכרה בלתי שלמה אל היופי הנשמי, כי העושה המפל עיקר, איננו מכיר הימב, והמניח האור בשביל הצל, איננו רואה הימיב, והמנית מלאהוב הצורה העיסרית כרי לאהוב את דיוסנה ודמותה, היא שונא את עצמו. וזה כי ההכרה השלמה של היופי הגשמי, היא ההכרה באופן שיוכל להפשים וליכח ממנו בנכלה היופי הבלתי גשמי, והפנים התחתונים של נפשנו שהם כלפי הגוף, יש להם האור הראוי להם, בשהם משרתים אל הפנים העליונים, השכליים והעקריים, והם חלק שפל ותחחון אליהם, והם אינם נשפעים להם, אז שביהם הם בלתי שלמים, והנפש נשארת בלתי נערכת, ובלתי מוצלחת. א"ב אהבת היופי התחתון חיא הגונה ושובה כשהיא להזיל וליקח כמבו היופי הרוחני בלבר שהוא הנאהב באמת ועיכר האהבה היא בו ובדברים הגשמים הפחותים היא בעבורו בי כמו שהבתי עינים הם פובים ויפים ונאהבים כשספריותם הוא גערך אל הראות והעינים ומשרתים כהוגן בהקרבת הנראים וכשרם מעם נראים ובלתי נערכים הם רעים ולא בלבד בלתי מועילים אבל מזיקים ומעכבים הראות כך הכרת היופי המוחש היא מובה וסיבת אהבה ועונג כשהיא פונה להכרת היופי השכלי ומביאה האהבה אליו והחשנה אותו וכשהיא בלתי נערכת ובלתי פונה לזה היא מזקת ומונעת את יופי האור השכלי שתכלית הסורם תלוי בו, הזהרי א'כ נעמה שלא תתלכלכי באהבת ובתענוג היופי המוחש במשוך והמיר נפשך מהתחלתה השכלית היפה להשקיעה במצולות הגוף המשולל צורה והחיפר הבעור ולא יכרך מה שאמרו המושלים שכרה לאותו שראה צורות יפות חקויות בסים עכירים ופנה ערפו אלו העקר ות האפתיות וברך את צלליהן ורפותן והפיל עצמו ונמבע ביניהן במים הרפים.

נעם ה: מוסרד נאות בעיני ותאותי לסימו והכרתי כמה מעות אפשר שיפול ברברת ואהבת היופי הגשמי והסכנה הגדולה שבה, והריני רואה בבירור את היופי הגשמי כי מהצד שהוא יופי איננו גשמי אלא הוא בלבר ההלק והשיתוף שיש לגשמים עם הבלתי גשמים או ההארה שמשפיעים הרוחנים בגופים התחתונים שהיופי שלהם הוא באמת צל ורמות של היופי השכלי הכלתי גשמי ושמוב הנפש האנושית הוא העליה מהיופי הגשמי אל הרוחני ולהביר היופי השכלי העליון ע"י התחתון המוחש, אבל עכ"ז נשאר לי חשק לדעת ולהכיר כה הוא היופי הזה הרוחני המיפה את כל מהבלתי גשמים וגם הוא משהתף אל הגשמים ולא בלבד אל השמימים בשיעור גרול אלא גם אל התחתונים והנפסרים הוא מושפע בהם בפחות ויתר, ויותר מכולם אל האדם ובעצם לנפשו המדברת ורעתו השכלי מה הוא זה היופי שכ"כ הוא מתפזר ומתפשם בכל המציאות ובכל אחד מחלקיו? ובשבילו היפים כלם וכל אחד מהם נעשה יפה? כי אעפיי שבארת לי כי היופי הוא חן צורי שההכרה אליו מעוררת לאהוב הנה זהו בלבד יופי של הגופים המלובשים צורה ושל צורותיהם בלבר אבל בהיות שזה היופי הוא צל ורמות של הבלתי גשמי רצוני לרעת בפרטות מה הוא זה היופי הבלתי גשמי שהגשמי נמשך ממנו כי כשארע זה אכיר מה הוא היופי האמיתי המתחלק והמתפשם בכל ולא אצמרך לידיעת 21 Dialog.

## ספר הניכוח

לידיעת ולנדר פרטי מהיופי הגשמי שנתת לי וזה כי גדר הגשמי אינגו גדר אל היופי בעצמו אלא אל מציאותו בגשם ואיני יודעת היופי עצמו מהו במהותו חוץ מהגופים וזהו עיקר מה שאני מתאוה לדעת ובבקשה ממך הבינני גם את זה עם שאר הדברים.

חוב: כמו שביפים המלאכותים (כפי מה שכבר אמרתי לך) היופי איננו דבר זולת מלאכת האומן שקבלו בפרמות הגופים המלאכותים ההם וחלקיהם ולכן היופי המלאכותי הראשון והאמתי היא המלאכה המחשבית עצמה הנמצאת בשכל האומן שיופי הגופים המלאכותים נמשך ממנה שהיא הרוגמא (איריאה) הראשונה שלהם משותפת לכולם כך יופי כל הגופים המבעים איננו רבר אלא זוהר הרוגמות שלהם, ולכן הרוגמות עצמן הן היופי האמתי שבשבילן כל הגופין הן יפים.

נעם ה: אתה מבאר לי הדבר עם מה שאיננו נעלם פחות ממני אתה אומר לי שמיני היופי האמיתים הם הרוגמות (אידיאי) ואין עצמות הרוגמות מבוארת אצלי יותר מהיופי וכל שכן כי מציאות הרוגמות כמו שאתה יודע היא נעלמת מאתגו הרבה יותר ממציאות היופי. א"כ אתה רוצה לבאר היותר מפורמם עם הגעלם וכ"ש כי מלבד שמציאות הרוגמות הוא נעלם יותר ממציאות היופי הוא ניכ הרבה יותר מסופק ובלתי ודאי וזה כי הכל מסכימים על מציאות יופי אחד אמתי שממנו נמשך כל השאר והרבה מהפלסופים אגשי השם מכחישים מציאות הרוגמות האפלמניות כמו ארסמו וכל הנמשכים אחריו. א"כ איך תרצה לבאר לי הוראי במסופק והיותר מפורסם בנעלם.

חוב: הדוגמות אינן אלא הידיעות מהמציאות הנברא עם כל חלקיו הנמצאות ועומדות בשכל האומן העליון בורא העולם ומציאותן א'א שיכחישנו השכל בשום אופן. נעמה: מדוע א'א להכחישו. חוב: מפני שאם אין העולם עשוי במקרה כמו שמתבאר מהסדור הנמצא בכל ובחלקיו צריך שיהיה עשוי משכל חכם המוליד וממציא אותו באותו הסדר השלם וההסכמה הנעוכת שאת וכל חכם לב מכירים בו שהוא סדר שאיננו נפלא בכללו בלבר אלא גם ביותר קמנים שבחלקיו בעיני כל חכם המתכון בהם וישוב יתפלא בו כי יראה בכל אחר מהם השלמות העליונה משכל האומן של כל המציאות והתכמה הבב"ת מהבורא.

נעמה: לא אכחיש זה ולא אחשוב שיהיה אפשר להכחישו אחרי כי בי בעצמי ובכל אחר מאברי אנכי רואה גודל יריעת בורא הכל העולה היא למעלה מהשגתי ומהשגת כל חכם לב.

חוב: המבת לראות וכפרט אם היית רואה הניתוח מהגוף האנושי ומכל אחר מחלקיו עם כמה הכמה ודקות מלאכה הוא מורכב ומצויר כי כל אחר מהם היה מפרסם לך החכמה העליונה והשגחת האל היוצר אוחנו כמ"ש איוב ומבשרי אחזה אלוק.

נעסה: נבוא לענין הרוגמות. חובב: אם התכמה והמלאכה של האומן העליון עשתה המציאות עם כל חלקיו וחלקי חלקיו בהמכמה ומדר ואופן שלם מאר, צריך שכל ידיעות הדברים הנעשים תהינה נמצאות עם כל שלמות בשכל האומן הזה הבורא כמו שידיעות המלאכות של הדברים המלאכותים צריך שתמצאנה בשכל האומן שלהם ובזולת זה לא תהינה מלאכותים אלא על צד הקרי וההזרמן ואלו הידיעות מהמציאות ומחלקיו הנמצאות בשכל האלקי הן הן שקוראים אותו (אידיאי) דוגמות ר"ל ידיעות אלקיות מהדברים הנבראים הרי שמעת מה הן הדוגמת ואיך הן נמצאות באמת.

נע פה: הבנתי אותן בכירור, אמנם הגידה לי איך ארספו וסיעתו יכולים להבתישן. חוב ב: יצפרך דרוש גרול להודיע לך המחלוקת שבין ארספו ואפלפון רבו על דבר הדוגמות במה דוא תלוי והפענות של כל אחד מהם והיותר מוכרחית ועתה לא אופר אותם לך כי היתי יוצא הרבה מענינים ומאריך אח מפורינו הלז והייני אומר לך בלבד כרי להפים דעתך כי מה שאמרתי לך מהדוגמות לא הכחישו ארספו ואינו יכול להכחישו אעפ"י שהוא איננו קורא אותן דוגמות וזה כי הוא מכיח שנמצא בשכל האלקי הנימום מהמציאות ר"ל המדר המושכל שלו שמן המדר התיא מגיע שלמות וסידור העולם וכל חלקיו כמו שנמצא בשכל הדוכום ושר הצבא מדר כל החיל ומן המידור ההוא נמשך המידור והמעשים של כל חילו ושל כל אחד מחלקיו באפן כי באמת בשכות נבדלים ובמשלים מתחלפים ארספו ממכים אל הרוגמות האפלמוניות בשכל האלקי.

נעם ה: הבנתי ההסכמה, אמנם הגידה לי איזה דבר מההפרש שביניהם במציאות הדוגמות כי ארסמו ומיעתו כ'כ נשתרלו להכחישן.

חובב: אנירנו לך, רעי כי אפלפון הניח בדוגמות כל מהות ועצמות הדברים באופן כי כל מה שנברא ונאצל מחם בעולם הנשמי חשוב (שראוי לומר) שהוא צל של עצמות ומהות יותר משיאמר מהות ועצם באמת ולכן הוא מנגה ומבזה את מיני היופי הגשמי בעצמם באומרו כי כיון שאינם אלא להראות ולהביא להכרת היופי האמיתי הרוחני של הרוגמות הרי הם בעצמם כמעש כאין ואפס. וארמשו רצה להיות בזה יותר ממוזג וזה כי נראה לו שהשלמות העליוו של האומו ראוי שימציא פעולות שלמים בעצמם ולו"א כי יש בעולם הגשמי ובחלקיו המהוה והעצם האסיתי של כל אחד מהם ושהיריעות והדוגמות אינן המהות והעצמות של הרברים אלא סיבות ממציאות ומסדרות אותם ולכן הוא חושב שהעצמים הראשונים דם האישים הפרפים ושפהות המינים הוא פתקיים בכל אחר מדם והכוללים של המינים לפי דעתו אינם הדונמות שהו סיבות אל האישים האמיתיים אלא הם בלבד עניינים שכליים של נפשינו המשכלת לקוחים מן העצם והמהות הנמצא בכל אחר מהאישים האסיתיים ולזה הוא כורא אותם העניינים הכוללים עצמים שנוים מפני שהשכל האנושי מקבל ומפריר אותן מן העצמים הראשונים האישיים והוא אינו רוצה שתחיינה הרונסות עצמים ראשונים כדברי אפלטין וגם לא השנוים אלא דם סבות ראשונות אל כל העצמים הנשמיים ולכל המהות שלהם המורכב מחומר וצורה ווה כי רעתו הוא שהתומר והצורה נכנסים שניהם במהות ובעצמות של הרברים הגשמיים ושבגרר של כל איזה מהות הנעשה מסוג והבדל יכנס בו תחלה החומר או הגשמות או הצורה החמרית המשותפת לסוג והצורה המינית להבדל אחרי כי העצם והמהות הוא מחובר משניהם מחומר וצורה. וכיון שאין בדוגמות חומר וגוף לכן לפי דעתו לא יפול בהם מהות ועצמות אלא הם ההתחלה האלפית שכל עצם ומהות נמשפים ממנה ר"ל הראשונים הם עלולים ראשונים גשמיים והשניים כמו דכאת רוחני שלהם א"ב מיני היופי של העולם הגשמי לפי דעתו הם יופי אמיתי אבל הם מסובבים ונמשכים מסיני היופי הראשונים שהם הדונמות של השכל הראשון האלקי וכל שאר החילופים או ההפרשות שיש בין שני הפליסופים הללו בענין הרוגמות וגם רוב החילופים שיש ביניהם באלקיות ובמבעיות נולדו ונמשכו מן התילוף או ההברל הזה שזכרנו.

נעם ה: חביבה היא אצלי יריעת ההפרש שביניהם וגם תאותי לדעת את דעתך לאיזה משני אלו הפלוסופים היא נומה.

Digitized by Google

חוב ב: גם החילוף הזח שביניהם כשתחבונני בו הישב תמצא שהוא נמעם תלוי ברמז וכוונת השמות ובאיזה אופן ראוי להשתמש מהם ר"ל מהו פתרון מהות ועצם ואחדות אמת ומוב ויופי וכיוצא משאר השמות הנהוגים באמתה הדברים באופן כי במשפט הדבר אנכי מסכים עם שניהם כיון שכוונחם אחת ובהשחמש מן השמות אולי שהוא ראוי יותר לנהוג כארסטו לפי שהאחדות בזמן הוא מתקן יותר את הלשון ומיחד השמות אל הדברים יותר ברקדוק ופרטות. אמנם אומר לד כי להיות שאפלטון מצא הפלוסופים הראשונים היוונים שלא היו חושבים (שימצאו) לא מהות ולא עצם ולא יופי אחר אלא הגשמיים והיו חושבים הכל אין ואפם זולת הגופים הוצרך לרפאת אותם בהפך כמנהג ררופא האמיתי בהראותו לדם שהנופים מעצמם אין לדם שום מהות ושום עצמות ושום יופי כמו שהוא האמת ואין להם אלא צל מהמהות והיופי הבלתי גשמי מהרוגמות של שכל האומן העליון הבורא, וארסטו שמצא שע"י למור אפלטון הפליסופים כבר היו רחוקים מכל וכל מו הגופים בחשבם שכל יופי ומהות ועצמות יהיה בדוגמות ושהעולם הגשמי הוא אפס בראותו שבשביל זה היו מתעצלים בידיעת הדברים הגשמיים ובפעולות שלדם ובתנודות והשתנות המבעי ובסבות ההנייה וההפסר שלהם ומן העצלות הזה היה נמשך פגם וחסרון ביריעה הנבדלת מההתחלות הרוחניות שלהם וגם כי גורל הידיעה במסובבים לכסוף היא מביאה יריעה שלמה בסבותיהם לכן ראה שהיה עת למווג את הלימור שהיה בקצה האחרון כי אולי בהמשך הזמן יהיו יוצאים חוץ מכוונת אפלטון, והוכיח כמ"ש לך כי יש באמת בעולם הגשמי עצם ומהות נמשך ומסובב מהרוגמות ושיש בו ג"ב יופי אמיתי עם שהוא נמשך מן הפשוט והשלם של הרונמות באופן כי אפלמון היה רופא שריפא את החולי עם הקצה האחרון וארסטו היה רופא מעמיד את הבריאות שהגיע כבר ממעשה אפלפון עם הדרך הממוזג האמצעי.

נעם ה: ששתי מאר לרעת מה הן הרוגמות ואיך מציאותן מחוייב ושנם ארסמו אינו מכחישן בהחלט וההפרש שבינו ובין אפלטין בדברם הם ולא אשאל עוד לך מזה כדי שלא להוציאך מענינינו על היופי. ובשובנו אליו אומר כי אהה אמרת לי שמיני היופי האמיתיים הם הרוגמות השכליות או הידיעות שהן ציור זסדר המציאות וחלקיו העומדות בשכל העליון ה"ל בשכל הראשון האלקי ובזה אעפ"י שנראה לי להודות שיש בהן יופי יותר גדול וקודם אל הגשמי בהיותן מבה אליו הנה לא נראה לי להסבים על שתהיינה הדוגמות היופי האמיתי והראשון בהחלט שבשבילו יהיה יפה או יופי כל דבר אחר וזה כי הרוגמות הן רבות כמו שצריך לומר שהן הידיעות הצוריות של המציאות ושל כל חלקיו שהם כ"כ שכמעם הם בלא מספר ואם כל אחת מהדוגמות היה יפה או יופי צריך שהיופי הראשון יופי לפי שאם היופי האמיתי יהיה דבר יותר עליון מהרוגמות שמצד השפעתו תהיה כל דונמא יפה או יופי לפי שאם היופי האמיתי יהיה מוחד לאחת מאתן הדוגמות הנה שום אחת מהאחרות לא תהיה יופי אמיתי וראשון אלא במדרנה שנייה מושפעת מהיופי רראשון מהאברות לא תהיה יופי אמיתי וראשון אלא במדרנה שנייה מושפעת מהיופי רראשון מיופי הדוגמות כלן מקבלות ממנו כיון שיופי הדוגמות לא יתכן שיהיה זה בשביל ריבויו.

הוב: מוב בעיני שהערת הספק הזה כי התרתו יגמור להשביע ולרוות תשוקתך בידיעת היופי הראשון האמיתי. ותחלה אומר לך שלא תמעי את עצמך להאמין שימצא בדוגמות חלוף ורבוי נפרד כמו בחלקי העולם הנמשכים מהם מפגי שהחסרונות או הפגם שבמסובבים אינם נמצאים ואינם באים מסבותיהם השלימות אלא הם במסובבים מצר עצמם בעבור שהם מסובבים ולזה הם רחוקים מאוד משלימות משלימות הסיבה ונופל בהם פגם ותסרונות שאינם נמצאים ואינם נמשכים מסבותיהם. נעמה: והלא נראה כי מן הסיבות המובות באים המסובבים המובים והמסובבים ראוי שיהיו כ"כ דומים לסכות עד שבאמצעותם תהיינה דמבות ניכרות.

חובב: אעפ"י שמעילה וסיבה מובה מגיע עלול מוב לא מפני זה ישוה מוביות ושלמות העלול לאותו של העילה וגם שהעלול רומה לעלתו לא מפני זה הוא שוה לה בשלמות. האסת הוא כי שלמות העילה מביאה שלמות בעלול נערך ומתיחם אליו אבל לא שוה לשלמות העילה מפני שא"כ העלול יהיה עילה ולא עלול, או העילה תהיה עלול ולא עילה האסנם כי כך הוא מוב ושלם העלול בבחינת היותו לול כמו העילה בבחינת שהיא עילה אבל אינם שוים בשלמות כי העלול חסר הרבה משלמות עילתו ולכך נמצאים בו פגם וחסרונות שאינם נמצאים בעילה.

ג ע מה: הבנתי המעם אבל רצוני לשמוע בזה איזה משל. חוב ב: הנך יודעת כי העולם הגשמי נמשך מהבלתי גשמי כעלול האמיתי מעילתו ופועלו ומ"מ אין הגשמי כולל השלמות של הבלתי גשמי ואת רואה כמה הגוף חסר וגרוע מן השכל ואם תמצאי כמה חסרונות בגשם כמו שמקבל המרה והחלוק וקצתם ההשתנות וההפסר לא מפני זה תשפוט שימצאו בסבותיהם השכליות בדרך חסרון אלא תחשוב שיהיה זה כעלול בלבד בשביל גריעותו מן העילה כך הריבוי והפירור והחילוף הגמצאים בדברים שבעולם אל תאמיני שימצאו בידיעות ובדוגמות שלהן אלא מה הגמצאים בדברים שבעולם אל האלקי הוא מתרבה אצל חלקי העולם העלולים ובערך אליהן הרוגמות הן רבות אבל בשכל האלקי היא אחת בלתי מתחלקת. נעמה: יודערך אליהן הרוגמות של רברים רבים ומתחלפים תהיה אחת בעצמה?

תובב: אלו הרברים הרבים אינם חלקי המציאות? נעמה: הם חלקיו. חובב: וכל המציאות עם כל חלקיו אינו אחד בעצמו? נעמה: הוא אחד באמת. חובב: א"כ ידיעת המציאות והדוגמא שלו היא אחת בעצמה ולא רבות. נעמה: כן, אבל כמו שהמציאות עם היותו אחד יש לו חלקים רבים מתחלפי

המהות כך אותה היריעה והרוגמא שלהמציאות יהיו בעצמה הרבה רוגמות מתחלפות. חובב: גם אם הייתי מסכים לך שהרוגמא מהמציאות תכלול בעצמה הרבה דוגמות מתחלפות של חלקי המציאות אין ספק כי כמו שיופי המציאות קודם ליופי של חלקיו אחרי כי היופי של כל אחד מהם הוא מושפע מהיופי של הכל כך יופי הרוגמי של כל המציאות יקרם ליופי הרוגמות החלקיות והיא תהיה היופי האמיתי הראשון שבהיותו מושפע לשאר הדוגמות הוא מיפה אותן וכ"ש כי אין להסכים על ריבוי הרוגמות בפירור וזה כי גם שהדוגמא הראשונה מהמציאות שהיא בשכל האומן היא על כמה פנים מתחלפים מסוררים, עכ"ז אין ההתחלפות ההיא מביא בה חלוף ופרוד עצמי ולא חלוק של שיעור ומספר נפרד כמו שהוא מביא בחלקי המציאות אלא ההתחלפות שלה היא באופן שהיא נשארת בלתי מתחלקת בעצמה ופשומה מאד ובאחדות שלם כולל הריבוי של כל המציאות הגברא יחד עם כל סרר מדרגותיו באופן כי הדוגמות הן כולן במקום אחד וכולן אינן מסלקות אחדות האחת ושם ההפך האחר איננו נכדל מהאחר במקום ולא מתחלף במהות מתנגד אלא הרוגמא של המציאות כולו היא יחר באותה של האש ובאותה של המים ובאותה של הפשום ובאותה של הסורכב ובאותה של כל אחד מהחלקים ואותה של כל אחד מהחלקים היא באותה של הכל באופן כי הריבוי בשכל האומן הראשון הוא האחרות הפשום וההתחלפות הוא הרמות האמיתי באופן כי הדבר הזה יותר יכול האדם להשינו

עם השכל הנפרד מטה שיכול לאומרו עם חלשון רגשמי וזה כי חמריות המות מעכבת תביאור האמיתי של הפשימות תנמורה הזו הרחוקה מאד מהציור הגשמי.

נעם ה: ניל להבין המשכל העליון הזה איך ריבוי התחלפות הסבות הוא תלזי באחרות ואיך נמשכים מהאחר הפשום כמה רברים נברלים ונפררים אכל אם תתן לי איזה משל מוחש ימב מאד בעיני.

חובב: הריני זוכר שכבר נתתי לד בזה משל נגלה מחשמש עם כל הגונים והאורות הפרטים וזה כי כל עצמות הגונים והאורות של המציאות עם כל מדרנותיהם הם נמשכים ממנו ותלוים בו כמו בדוגמא אחת ומים אינם בו רבים ונפרדים כמו שהם בנופים התרואנים המאירים מכנו אלא הם באור שמשי אחר בעצם שעם אחרותו הוא כולל כל מרגות וחלוף תגונים ותאורות שבמציאות, ולכן תראי כי בעת שהשמש הפשום הוא מתחקה בענינים הלחים הנכחים הוא מוליד חקשת תעקיא (אירים) שהוא מורכב מנועים רבים מתחלפים ומרובסים באופן שלא תוכלי להכיר אלא את כולם יחר בכל אחר מהם בעצמו. וכן בחיות השמש נראה לעין הארם פוליד בבת עין רבוי אחד של גונים ואורות פתחלפים כולם יחד באופן שאנו פרגישים שחריבוי הוא עם האחרות בלי שנוכל לחת ביניהם שום חלוף והברל נפרד. וכן צושה כל רבר מאיר המתחקה באויר ובמים עם ריבוי גונים ואורות יחד בלי פירוד בחיות האור המתחקה אחד פשום. א"כ האור השמשי הפשום מפני שחוא כולל באחרות בעצמו כל מררגות האורות וחנונים הוא נראה ומתחסה עם ריבוי נונים ואורות בפירוד בנופים הנפרדים אמנם בבת עין ובדברים ספירים כמו באויר ובפים הוא מתחפה בהם עם התחלפות אורות ונוונים יחד וזה מפני שהספירי הוא רתוק מפשיטות השמש פתות מהמקשי ולכן הוא יכול לקבלו ביחר. בזה האופן מחפה חשבל של האומן את הרוגמא הפשומה היפה שלו הבוללת כל המררגות העצמים מיופי הגופים של המציאות והיא נראית בשכל האנושי ובשאר הרוחנים והשמימים עם יופי מתחלף אחרי בלי שום חלוק נפרד ולעולם הריבוי הוא יותר אחרי פפי מת שהשכל חמכבלה הוא יותר מעילה במציאות בפועל ובזכות ונודל האחדות גורם לו יופי יותר גדול ויותר פרוב 🖈 היופי הראשון האמתי של הדוגמא חשכלית שבשכל האלקי, וכדי להשקים יותר דעתך כלבר זה המשל מחשמש אומר לד משל אחר מהשכל האנושי שהוא מתיחם במכע אל הנמשל, הנך רואה שענין (פונצימן) אחר שכלי פשום הוא מתחקה במחשבתנו או מתקיים בזכרוננו לא באותה הפשוטות האחרית אלא ברטיון אחד אחרי מתחלף היוצא מן הענין האחר הפשוט והוא פתחקת ברבורנו עם רבוי נפרד של פולות נבדלים במספר. וזה כי חסוי חענין השכלי במחשבתנו או זכרוננו הוא כמו חקוי השמש במפירי וחקוי היופי חאלקי בשכל נברא וחקוי הענין ההוא ברבור הוא כחקוי אור השמש בגופים המקשים וחקוי היופי והתכמה האלקית בחלקי העולם הנברלים באופן בי תוכלי לחביר דרך השפעת התכמה והיופי העליון בנמצאים לא בלבד במשל מהאור השמשי אלא גם במעלה יותר נאותה פחקוי הענינים השכלים בחוש הפנימי ובדבור החצוני. נעם ה: שמרתי מאר במשל זה שנתת לי מחקוי האור השמשי בשני מיני

נעסה: שסוני כאו במשל זה שנות לי פוקה האור השמשי בשני ביני מקבלים בסיפרי הרק ובמקשי הגם כחקוי חדונמא האלקית השכלית בעולם הגברא בשני המבעים המקבלים הרוחני חשכלי והגשמי. והשמש הזה עם אורו כמו שכבר אמרת לי איננו בלבד משל אל הרוגמא וחשכל האלקי אלא הוא ג'ב דמות אמיתי עשוי מאתו בצלמו, וזה כי באותו אופן שהשמש משפיע יופיו המאיר בפירוד וחלוק לנוסים נברלים עבים ומקשים משפיע השכל האלקי את הדוגמא והיופי שלו בפירוד

בכל העצמים הגבדלים שבחלקי העולם הגשמים ובאותו אופן שהשמש משפיע יופי אורו המזהיר עם התחלפות אחרית בגופים הספירים הדקים כך משפיע השכל האלקי את יופי הדוגמא שלו עם התחלפות אחדי בשכלים הגבראים אנושים שמימים ומלאכים, אבל דבר אחד אני מתאוה לדעת בענין היופי הראשין כי אתה מניח אותו שהוא צורה מצוירת או דוגמא מכל המציאות הגברא גשמי ורותני, ד"ל הידיעה והסדר שלו הנמצא בשכל האלקי שכפי אותו הסדר נברא הוא וכל חלקיו, ובהיות הדוגמא הזאת של המציאות היופי הראשון והאמיתי כמו שאמרת ימשך מזה שיופי העולם שהוא זאת הדוגמא על כל יופי אחר בהיותו ראשון וזה דבר בלתי נאות בעיני, וזה כי חיופי של השכל האלקי עצמו הוא קודם בודאי ליופי הרוגמא והיריעה הציורית הנמצאת בו והמושפעת ממנו כמו שיופי הסיבה להפועלת קודם ליופי הפעול א"כ אין הרוגמא היופי הראשון כמו שאמרת אלא אותו של השכל שממנו יצאת הדוגמא ויופיה הוא הראשון.

חוב ב: הספק שלך כניע מידיעה והבנה כוזבת נמשכת מצורך ההשתמש במלות בדרך העברה, וזה כי מפני אמרנו שדוגמת העולם היא בשכל האלקי חשבת שהרוגמא הוא דבר אחר זולת השכל שהיא בו,

געם ה: והרי הוא מחויב לומר כן כי הרבר הנמצא ברבר הוא בהכרח דבר זולת אותו שהוא נמצא בו.

חוב: זה יהיה אם יעמר בו באמת אמנם הרונמא איננה נמצאת באמת בשכל האלקי אבל תוא השכל עצמו וזה כי דונמת העולם היא החכמה העליונה שבה נעשה העולם והחכמה האלקית היא חדבור והשכל שלו בעצמו וזה כי לא בלבד בו אלא גם בכל שכל נמצא בפועל החכמה (ר"ל המושכל) והמשכיל (ר"ל החשכלה) והשכל עצמו הם דבר אחד בעצמו ואצלנו בלבד נראה אחדותו הפשומה בשלשה פנים אלו וכ"ש בשכל העליון האלקי הפשומ מאד שהוא מכל צד אחד בעצמו עם החכמה שהוא הדוגמא א"כ יופי הדוגמא הוא היופי עצמו של השכל ולא שהיופי יהיה בו כמו בנושא אלא עצמו או הדוגמא הוא היופי הראשון עצמו שבשבילו כל דבר הוא יפה.

נעםה: א"כ לפי דעתך השכל האלקי איננו אלא ציור המציאות שבשבילו נברא. חובב: איננו דבר אחר באמת. נעםה: נמשך א"כ כי השכל האלקי יהיה בלבד לצורך מציאות העולם כיון שאיננו אלא הציור לברא אותו ובעצמו לא יהיה לו שום מעלה.

תוב: זה איננו נמשך כי השכל האלקי הוא בעצמו מעולה ועליון מאר על כל המציאות הנברא וגם שאמרתי לך שהוא הציור שלו אין רצוני לומר שיהיה במצא בשבילו כמו כלי ותבנית אל הדברים המלאכותים אלא אני אומר כי בהיותו שלם מאד נאצל ונמשך ממנו כל המציאות בדמותו וצלמו והרי הוא כ"כ יותר מעולה מהמציאות כי כפי מה שהאדם האמיתי הוא יותר מעולה מהדיוקן והדמות שלו והאור יותר מהצל החופה עליו ולכן היופי העליון שבו הוא פשום ובאחרות שלם מאר, ובעולם הוא נמצא עם התחלפות אחדי מהכל האחדי עם החלקים הרבים רחוק מאר מן השלמות שלו כמרחק העלול להמיבה הראשונה כפי מ"ש לך.

נעם ה: האחרות הפשומה והאלקית הזו מישבת את דעתי ואנכי מכרת שהיופי העליון הוא החכמה הראשונה ובהיותה מושפעת במציאות כלו ובכל אחד מחלקיו מיפה אותם באופן כי אין יופי אחר זולת חכמה משפעת או מושפעת, האחת ממציאה והאחרת מוצאת, האחת פשומה מאד ואחרית בתכלית והאחרת מתחלפת מתפזרת מתחלקת

מתחלקת ומתרבה אבל היא לעולם מרטות אותה התכמה הראשנה וחיופי העליון האמיתי אבל מדבר אחד בלבד רצוני שתניח עוד את דעתי וזה כי בהיות שהיופי הראשון כמ"ש הוא תחכמה האלקית דונמת המציאות או השכל הנאצל שלו היה נראה שחיופי של האל עצמו יקדם לזה ושיהיה הוא היופי העליון הראשון והאמתי ואותו שאתה עושהו ראשון נראה יותר שהוא שני, וזה כי התכם קידם אל החכמה ואותו של השכל, א"כ היופי להראשון ראוי שיהיה אותו של השכל והחכמה שלו וכ"ש בהיות החכמה ההיא דונמת המציאות תבנית וציור העולם הגברא כמ"ש כי צריך שתודה שהאומן העליון הוא קודם לה וזה כי האומן צריך שיקדם אל ציור התכנית של הפועל שלו ושהציור יהיה עלול תחלה מן האומן ועל הפעול נעשה אח"כ ממנו ובהיות האומן העליון קודם לדונמת המציאות צריך שהיופי עשל יקדם אל הדונמא ויופי הדונמא הוא היופי הראשון של עולם הנברא, א"כ היופי של הדונמא והשכל הראשון או החכמה האלקית הוא השני במדר היופי ולא הרוצמא והברץ.

חובב: יפר בעיני שהערת גם הספק הלו כי התרתו יביאך אל הגבול האתרון מהענין הזה וישלים אותך ביריעת היופי העליון והאמיתי והראשון הקודם לכל זולתו איב אתיר תחלה הספס שלך בנקלה בהראותי לך שהשכל הראשון לרעת ארספו הוא אחר בעצמו עם האל העליון בלתי נבדל מפנו ברבר אלא בסלות ובאופני דבורנו באחרותו הפשוטה, וזה כי לפי דעתו המהות האלקי אינגו אלא חכמה עליונה ושכל שבהיותו אחרות פשומה כאר הוא משפיע העולם האחר עם כל חלקיו מסוררים באחרות של דבל וכמו שמשפיע אותו הוא מכיר את כולו וכל החלקים שלו וחלקי החלקים ביריעה אחת פשומה, ר"ל ביריעתו את עצמו שחיא החכמה העליונה שהבל נמשר ממנה כמו דמות וצלם אליו ובו היודע והידיעה הם רבר אתר והחכם והרכמה והמשכיל והשכל והמושכל מכנו, ובהיות ידיעתו אחת פשומה מאד בלי שום ריבוי לכן היא ידיעה שלמה מהמציאות בולו ומכל אחד מהדברים הגבראים וחיא הרבה יותר עליונה ופעולה וברורה ובאופן יותר יכר פאד פחידיעה הלקותה מהדברים עצמם בפרטות מכל אחר, וזה כי הידיעה ההיא היא נמשכת מהדכרים חידועים ובהיותה נחלפת כמותם היא מתרבה ובלתי שלמה. אבל יריעת חאל היא פיבה ראשונה לכל המציאות ולכל אתר מחלקיו ולפיכך היא תפשית מן ההפעליות בהברתו אותם ועם אחרות ופשימות השבל יש לו ידיעה שלמה ובב"ת מהמציאות ומכל אחד מהגבראים עד החלק האחרון שלו. וא'כ כשנעין במהות האלקי בררך הזה של ארסמו התר הספק שלך הוא סבואר כי בהיות שהאל הוא בעצם החכמה שלו והוא השכל הראשון ודונמת המציאות הנה היופי שלו הוא עצמו יופי החכפה והשכל והרוגמא, והוא כמו שאמרתי היופי הראשון האמיתי שכפי המושפע ממנו בפתות ויתר כל דבר מהמציאות הוא פתות או יותר יפה וכל המציאות בכללו הוא חיותר יפה בהיותו רמות אליו ומבל חלקיו חלק המבע השכלי הוא היותר דומה שהיופי מתחקה בו יותר בשלמות והוא המקבל מניצוציו יותר. נעם ה: אחר זה התשלום אינני צמא לשתות יותר בענין זה כי הרויתני כיכ בתשובתך זאת האחרונה שתאוותי הוא ששכלי ישיגנה ויתעצם בה יותר מלבקש שור דברים אחרים, ומ"מ מפני שכראת הדרך הזה הראשון לתשובתך דרך ארסמו אם אולי יש דרך אחר שאצמרך אליו נא תוריענו לי אעפ"י שאיננו ראוי לי מצד שכלי.

חובב: יש דרך להשיב אל הספק שלך בהסכים אליך על שהחכפה והשכל האלקי דוגפת הפציאות היא באיזה בחינה נבדלת פהאל העליון גהוא זולתו כי נראה

נראה שכן קיים אפלפון וזה כי דעתו הוא שהשכל והרכסה האלקית (שהוא דבור האל) איננה האל בעצמו וגם לא בהחלם דבר זולתו תפרד מפנו אלא הוא דבר אחר נמשך ויוצא ממנו בלתי נפרד ונבדל מאתו באמת כמו אור השמש, והשכל הזה או התכמה הזאת הוא סורא אותה אומנת של המציאות ורוגמא שלה וכוללת בפשימותה ואחרותה כל העצמים והצורות של המציאות שהוא סוראז דוגמות ר"ל כי כל היריעות של המציאות ושל כל חלקיה הן נכללין בחכמה העליונה ומן היריעות ההן כל הרברים הם מושפעים ונודעים ביחר והאל העליון (שלפעמים הוא סוראו אותו רשוב העליון) אומר שהוא למעלה מהשכל הראשון והוא המקור שהשכל העליון יוצא ממנו ואומר שאיננו אונמי (ר"ל מהות) אלא הוא למעלה מהמהות כי העצם הראשון הוא אונט"י המהות הראשון והשכל הראשון והדוגטא הראשונה והאל היה מוצא אותו כ"כ נעלם מהשבל האנושי שכמעם לא מצא שם לייחם אליו ולכן רוב רפעמים היה סורא אותו איפס"י (שפתרונו הוא איסו) בלי שם אחר מיוחר כי כל שם שהשכל האנושי יכול להמציא ושהלשון החמרי יכול לדבר היה ירא שלא יתייחם לשום תואר העליון (כמ"ש נורא תהלות) וכבר רצו קצת פהפשאיים (גם שלא בשלפות) לילך בדרך זו כמו שהיו ז' סנה ואלגזאלי והרמב"ם והנמשכים אחריהם האומרים כי מניע הגלגל הראשון המחבק כל המציאות איננו המיבה הראשונה אלא השכל הראשון המושפע מיר מהמיבה הראשונה שהוא למעלה מכל שכל ולמעלה מכל מניעי הגרמים השממים כמו ששמעת כבר כשרברנו בשתוף האהבה, אמנם אני לא ארבר לד כלל על זה הדעת כי הוא דרך מורכב משני הדרכים של ארסמו ואפלמון והוא יותר גרוע ופחות מכל אחד מהם.

נעם ה: כפי הררך הזה של אפלפון נראה שהספק שלי הוא חזק מאר וזה כי בהיות האל העליון קידם אל השכל הראשון ראוי שהיופי שלו יהיה האמיתי והראשון ולא אותו של השכל הראשון כמו שאמרת.

חובב: כבר הייתי מומן להשיב עליו. דעי שהאל העליון אינו יופי אלא מקור קורם אל היופי שלו והיופי שלו ר'ל היוצא ראשונה מאתו הוא חכמתו העליונה והדונמא השכלית, וא"כ אעפ"י שזה הוא יוצא מהאל ונמשך ממנו מ"מ הוא היופי האלקי הראשון והאמיתי אחרי כי האל איננו יופי אלא מקור אל היופי שלו הראשון והאמיתי שהוא החכמה העליונה והרונמא השכלית שלו, וא"כ גם שיונח שהאל החכם או המשכיל יקדם (בכחינת מעלה) לשכלו או לחכמתו העליונה לא מפני זה ראוי לומר שיופיו יקדם אל יופי חכמתו עליונה לפי שחכמתו היא בעצמה היופי שלו והקרימה שיש לאל ולחכמתו היא גם ליופיו שהוא היופי הראשון והאמיתי והוא בהיותו ממציא את החכמה איננו יופי ולא חכמה אלא מעיין שממנו יוצא היופי הראשון והחכמה העליונה, והיופי הוא בעצמו החכמה שבהיותה מושפעת לזולתו היא מיפה את המציאית עם כל חלקיה באופן כי יש בעולם ג' מרגות ביופי הממציא אתו והוא עצמו והמושפעים ממנו ר'ל יפה מיפה ויופי ויפי מיפה היפה המפיה האל העליון והיופי הוא החכמה העליונה והדונמא השכלית הראשונה וחיפה מיופה בן של היופי הוא המציאות הנבראת.

נעם ה: הפשימות העליונה שיש בדרך זה השני של התרת הספק שלי היא מנביה כ"כ את שכלי שכמעם אינו נראה לי היותו שלש אלא יותר נרמה לי היותו ניצוץ מאותו השכל הראשון האלקי והחכמה העליונה, אמנם להניח את דעתי אמוד למה אין אתה קורא את העליון יופי כמו שאתה קורא לשכל הראשון שלו שלא תצטרך לתת אז מקור והתחלה אחרת ליופי כמו שאתה נותן.

חובב Dialog.

תובב: מפני שהתכמה זאת שתהיה היופי האמיתי ולא החכם שממנו היא יוצאת, והמעם הוא כי היופי הוא דבר נראה או עם עיני הגוף או עם עיני השכל מפני האותות והחו והאהבה והעונג שהוא מוליד ברואה הוא נכרא יופי, והנה (כמש לד) אין שום ראיה שכלית ברואה יכולה להשיג אלא בתכמה האלפית אבל ברתחלה הראשונה שלה אעפ"י שאפשר להכיר שהיא נטצאת ע"י הברת החכמה הנה א"א לבחון ולהשיג בה דבר שיוכל להכרא יופי. ולכן הוא מתאר אותו היפה העליון מסור והתחלה אל היופי והחכמה שהיא ניכרת ע"י הפועל שלה המסורו" עם הלקיו רנערכים ברין הוא קוראה יופי ראשון ואמיתי. וזה כי באחרותה והיותה כוללת כל מדרגות המהות או הדוגמות היא נראית יפה מאד בשכלים היכולים לעייו בה, אמנם א"א להשיג יופי באופן זה באותה ההתחלה והמקור שלה הפשוט והנעלם שאם א'א לפרא אותו בשם שיורה אותו בעצם, איד נוכל לייחם אליו יופי? וכבר אוכל לתת לך המשל בזה השמש שהוא רמות גשמי מהאלקות הבלתי גשמי וזה כי היופי היותר גדול שיכולים עיני הגוף לראות מהשמש הוא אורו המכיף אותו וגם בכושי גדול יכולים עיני בשר להבים בו הימב כרי להשינו ומ"מ הם מכירים שהוא האור העליון והראשון של העולם שכל אור אחר שבעולם נמשך כמנו כמו שעושים העינים השכליים בחכמה העליונה היופי הראשון, אבל בעצמות הפנימי של השמש שאותו האיר הראשון המקיף והנקשר הוא נמשך ממנו אין עיני הבשר יכולים להשיג בן שום הארה או יופי או זולת אלא לרעת שהוא גוף או עצם אחר הנותן והמשפיע אותו האור היפה הרבוק עמו שממנו נמשכים כל האורות והיופי שבעולם הגשמי, כמו שעיני השכל אינם יכולים לדעת דבר זולת היופי והרכמה העליונה אלא שיש יפה וחכם אחר עליון שהוא מקורה, וכמו שאותו היופי הראשון מהשמש הוא מושפע מהמאיר הראשון והוא משפיע ומוליר כל המאורים שהם היפים הגשמים שבמציאות כך היופי והתכמה העליונה ההיא היא נמשכת מהיפה או מהמיפה העליון, והיא עם השפעתה עושה את כל היפים והגשמיים והבלתי גשמיים

נעם ה: אחרי זאת לא נשאר לי לשאול דבר ממך אלא שתאמר לי איזהו משני אלו הדרכים המתיישב בשכל יותר.

חוב: להיות שאני בעל תורת משה בחכמה האלקית אני אוחז הדרך השני כי הוא באמת מחכמת משה ואפלמון לפי שהיה לו ידיעה בזאת החכמה הקרומה יותר מארסמו לכן ררף אחריה וארסמו שהבטתו בדברים הנבדלים היתה יותר חלושה לבלשי היות לו הלימור מקדמונינו המקובלים כאפלמון הבתיש את הגעלם שלא הספיק להבימו והגיע אל היופי הראשון והחכמה העליונה, ובהיות שכלו שבע ומסתפק בה לבלתי השיגו יותר גזר היותה ההתחלה הראשונה לכל הדברים אבל אפלמין לפי שלמר מן הזקנים במצרים הספיק לעיין יותר ולראות ההתחלה אבעלמת של החכמה העליונה או היופי הראשון ועשה החכמה התחלה שניה אל המציאות נמשכת מהאל העליון שהוא התחלת כל הדברים. ואעפ"י שאפלמון היה רבו של ארסמו כמה שנים מ"מ בהיות אפלמון תלמיר של זקנינו בדברים האלקיים למד יותר וממלמדים יותר חשובים ממה שעשה ארסמו ממנו כי התלמיד של התלמיר אינו יכול להגיע אל המלמד של התלמיר ועם שארסמו היה חריף מאד לפי דעתו לא הספיק שכלו להתעלות בהשגת הדברים הנבדלים כ"כ כשכלו של אפלמון והוא לא רספים שכלו להתעלות בהשגת הדברים הנבדלים כ"כ כשכלו של אפלמון והוא לא רספים שכלו להתעלות בהשגת הדברים הנבדלים כ"כ כשכלו של אפלמון והוא לא רספים שכלו להתעלות בהשגת הדברים הנבדלים כ"כ כשכלו של אפלמון והוא לא רספים שכלו להתעלות בהשגת הרברים הנבדלים כ"כ כשכלו של אפלמון והוא לא רצה כמנהג האחרים להאמין אל רבו מה שכת שכלו לא היה מוכיח אליו.

נ ע מ ה: אמנם אנכי אעשה כן בהמשכי אחר למורך בדרכו של אפלמון, אבין

מה שאוכל ואאמין לך בשאר בהיותך משיג יותר הימב ולמעלה ממני אבל רצוני שתראה לי היכן רמו משה ושאר הנביאים הקרושים זו הדעת הצודקת של אפלמון.

חוב, הדבורים הראשונים שכתב משה הם בראשית ברא אלקים את השמים ואת הארץ והתרגום הירושלמי פידש מלת בראשית בתוכמא ואמר בחוכמא ברא אלקים ית שמיא וית ארעא, מפני שהחכמה בלשון עברי נקראת ראשית כמאמר אלקים ית שמיא וית ארעא, מפני שהחכמה בלשון עברי נקראת ראשונה הורה לנו שלמה ראשית חכמה ואות הבי"ת יש לפותרה עם. הביטי איך בראשונה הורה לנו שהעולם נברא בחכמה ושהחכמה היתה ההתחלה הראשונ לבריאה כי האל העליון יפה באופן כי המלות הראשונות של תורת משה הורו לנו השלשה מרתנות שהם האל היפה, והחכמה והעולם והחכם שלמה ע"ה תלמירו של משה ונמשך אחריו ביאר את דבריו אלו הראשונים בספר משלי באומרו ה' בחכמה יסד ארץ כונן שמים בתבונה בדעתו תהימות נבקעו ושחקים ירעיפו של ושם למד דעת ואמר בני אל בתבונה בדעתו תושיה ומזימה ויהיו חיים לנפשך וגו' הנה שלא היה אפשר לכתוב זה הדבר יותר מביאר.

ג עם ה: גם ארסטו מידה שהאלקים עשה הכל בחכמה כמו אפלטון אלא ההפרש שבינידם הוא כי הוא מניח היות התכמה והאל דבר אחד בעצמו ואפלטון אמר שהתכמה נמשכת מהאל ואתה אמרת שדעת אפלטון בזה הוא דעת משה רצוני שתראני ההפרש הזה מבואר בכתובים.

חובב: סרמונינו ז'ל דברובזה בבירור לא אמרו האל החכם ברא או בררד של תכמה ברא אלא אמרו בחכמה שר"ל עם תכמה ברא אלקים להורות שהאל הוא הבורא העליון והחכמה הוא כלי ואמצעי שע"י היתה הבריאה. ותראי זה יותר מבואר במאמר החסיר רהע"ה שאמר בדבר ה' שמים נעשו וברוח פיו כל צבאם הרבור הוא התכמה ודימה אותה אל הרוח היוצא מהפה שכר התכמה יוצאה מהתכם הראשון ואין שניהם דבר אחד כמו שהניח ארסמו. ולברר הענין יותר ראי כמה בביאור רבר שלמה במשליו ג"כ שהתחיל באומרו אני חכמה ופירש איך היא כוללת כל המעלות והיופי שבעולם חכמות תבונות מלאכות ומציאות המעלות ולבסוף אמר לי עצה ותושיה אני בינה לי גבורה בי מלכים ימלוכו ורוזנים יחוקקו צרק אני אוהבי אהב ומשחרי ימצאנגי עושר וכבור אתי הון עתק וצדקה וגו' להנחיל אותבי יש ואוצרותיהם אמלא, ואדרי שסיפר כמו שראית איך כל ידיעה ומעלה ויופי שבמציאות באים מהחכמה האלקית שהיא נותנת אותם בשופע לאוהכיה בהיותו מבאר מאין יצאת החכמה העליונה נמשך ואמר ה' קנני (ר"ל המציאני) ראשית דרכו קדם מפעליו מאז מעולם נסכתי מראש מקדמי ארץ. באין תהומות חוללתי באין מעינות נכבדי מים. במרם הרים המבעו לפני נבעות חוללתי עד לא עשה ארץ וחוצות וראש עפרות תבל. בהכינו שמים שם אני בחוקו חוג על פני תהום בשומו לים חומו ומים לא יעברו פיו בחוקו מיסדי ארץ ואהיה אצלו אמון (ר"ל אומנות) ואהיה שעשועים יום יום משחקת לפניו בכל עת משחקת בתבל ארצו ושעשועי את בני אדם ועתה בנים שמעו לי ואשרי דרכי ישמורו וגו'. הבימי נעמה כמה בבירור הורה לנו שלמה המלך ע"ה שהתכמה העליונה היא יוצאת ונאצלת מהאל העליון ואינם רבר אחד בעצמו כדעת ארסמו וכראה ראשית דרכו מפני שדרך האל היא בריאת העולם והחבמה העליונה היא ראשיתה שעמה נברא העולם והוא מכאר שהחכמה היא מאמר משה בראשית ברא וכו'. וביאר שואת החכמה הראשונה היא ההשפעה

ההשפעה הראשונה האלקית קודמת לבריאת המציאות כי על ירה נברא העולם וכל חלקיו. וקרא אותה כמו שקרא אפלמון אמון אומנות כי היא האומנות או המלאכה שעשה בה האל כל המציאות ר'ל שהיא הדיוקן או הציור שלו ואמר שהיתה אצלן להורות שהנאצל אינו נפרר בעצם ממקורו אלא דם דבוקים. ואמר שכל הרברים היפים המענגים בשעשוע ושחוק הם נמשכים ממנה בין בעולם השמימי בין בארצי, וביאר שכל היופי שלה בארצים הוא שפל וכמו שחוק בערד אותו שהיא משפעת בבני אדם וזה כי כמו שאמרתי לך כמו שיופי השמש הבהיר הוא מתחכה בספירים הדקים יותר בשלימות מבגוף המקשי כך היופי הראשון שהוא החבמה העליונה הוא מתחקה בשכלים הנכראים מלאכים ואנושים הרבה יותר בשלמות ובאמת ממה שהיא עושה בכל שאר הגופים שבמציאות, והחכם המעולה הזה שהע"ה לא בלבר ביאר אצילות הרוגמא הזאת שהיא התחלה וראשית אל הבריאה בתואר ובשם חכמה אבל ביאר אותה ג"כ בתואר ובשם יופי בשיר השירים שבהיותו מרבר בה אמר כולך יפה רעיתי ומום אין בך, הבישי כמה בביאור הורה את היופי העליון מהרוגמא של הרבמה האלקית בהיותו מניח היופי בכולה בלי ערוב של שום פגם מה שא"א לומר משום דבר יפה המקבל מזולתו, ווה כי מצר הקבלה אין המקבל יפה אלא הוא בעל חסרון באותה בחינה באופן כי מקבל היופי איננו כולו יפה וקראה רעיה לפי שהיתה רעיה וחברה לו בבריאת העולם כמו המלאכה אל האומן. ובמקום אחר פירש האחרות והפשימות שלה כשאמר ששים דמה מלכות וכו' אחת היא יונתי תמתי וגו' ואמר עור יונתי בחגוי הסלע בסתר המררנה הראיני את מראיך השמיעני את קולך כי קולך ערב ומראד נאוה. ביאר ראחרות הפשום של היופי העליון ואין הוא נסתר בסררגה העליונה אשר לו על כל הנמצאים הנבראים, ואמר לו שירצה להשפיע היופי בגופים שבמציאות במראה כלומר באופן נראה ונגלה ואמר עוד שישפיענו בדרך קול ודיבור ר"ל בדרך חבמה אל השכלים הנבראים, וכמה דברים אחרים כתב המלך החושק הזה מהיופי העליון בשירתו שאניתם כדי שלא להאריך ואומר לך בלבר כי כמו שהורה היות התבמה מהרונמא האלקית יופי עליון כך כרא יפה את האל העליון שהיופי יוצא ממנו באומרו הנד יפה דודי אף נעים אף ערשנו רעננה. ר"ל שאיננו יפה מצד קבלתו היופי כמו האחרים אלא הוא עליון משפיע היופי והורה הקשר ודבקות היופי העליון המישפע עם היפה העליון המשפיעו באומרו אף ערשנו רעננה. ר"ל שרבקות האל עם היופי העליון עושה כל המציאות רענן ויפה. ועוד הוא ג"כ מבאר בם׳ סהלת היופי המושפע בכל המציאות באמרו את הכל עשה יפה בעתו, ולקח זה המאמר ממשה שאמר וירא אלקים את כל אשר עשה והנה מוב מאד כי בכל חלק מהעולם אמר וירא אלקים כי מוב ובכל אמר מוב מאר ומוב ר'ל יפה שלכן . אמר בו לשון ראיה כי לעולם המוביות הנראה הוא יופי ואמר שראהו אלקים כי מוב להורות שהראיה האלקית וחבמתו העליונה עשתה כל חלק מן העולם היפה בהשפיעה אליו יופי ועשתה את כולו יפה ומוב מאר בהשפיעה בו כל החכמה והיופי האלקי בחבור אחד יחר.

נעם ה: הנני משלמת תודה לך על תשובתך אל הספק שלי ויותר על היותה עם הוראה כ"כ מבוארת ועליונה מהחכמה האלקית הקדומה של משה והריני מפוימת ביריעת היופי הראשון כי הכרתי שהוא באמת החכמה האלקית העליונה הזורחת בכל המציאות והמיפה כל אחד מחלקיו עם כלו ורצוני שתאמר לי בלבר איך המלך שלמה בשיר השירים מניח אהבת בין היפה העליון והופי העליון ווה כי המלך שלמה בשיר השירים מניח אהבת בין היפה העליון

בהיותו אוהב יהיה למשה (בשררגה) שהיופי הנאהב כפי שה שהורתני, ואתה שנית עתה שהוא הקודם הששצא אותו וזה נראה שתירה,

חובב: גם את זה אגיר לך כדי להפים דעתך, הגך יודעת כי שלמה ושאר חכמי תורת משה דעתם הוא שהעולם מושפע כמי בן מהיפה העליון כמו מן האב ומהחכמה העליונה יופי האמיתי כמו מן האם, ואומרים שהחכמה העליונה חושכת ואוהבת היפה העליון כמו הנקבה אל הזכר השלם ובהיות היפה העליון כחזיר האהבה אליה היא מתעברת מהיכולת העליון של היפה העליון ויולדת את המציאות היפה בן השלם שלהם עם כל חלקיו, וזהו רמז האהבה והחשק שאמר שלמה בשיר השירים מהרעיה עם היפה הנאהב. ולפי שיש לו אצלה דין נאהב בהיותו התחלה וממציא אליה יותר ממה שיש לה אצלו בהיותה עלולה ומושפעת ממנו לכן תראי כי לעולם היא קוראה אותו דוד ר'ל נאהב כמו השפל אל המעולה והוא אינגו קורא אותה דודה או נאהבת אלא רעיתי יונתי תפתי אחותי כדרך המעולה אל השפל וזה כי היא עם האהבה שלו נעשית שלמה ומסירה את עקרותה בהתעברה ויולדת את שלמות המציאות, אבל האהבה בו איננה לסנות שלמות כי א"א להומיף אליו אלא לרסנותו אל המציאות בהולידו אותו שהוא כמו בן לשניהם אעפ"י שנם בו נולדה שלמות צרופית לפי שהבן השלם הוא משלים את האב אבל לא שלמות עצמית ואמתית כמו בחכמה עצמה ולדמיון זה נולד האדם שהוא עולם קמן מהזכר השלם וסרנקבה הבלתי שלמה, וגם בשמים יש השמש והירח שבהיותם כמו איש ואשה אוהבים זה לזה (כמו שכבר אפרתי לך) הם מולידים כל הרכרים בעולם השפל. נעם ה: א'ב זיוג האיש והאשה הוא דמות אל זיוג הקרוש האלקי מהיפה העליון והיופי והחכמה העליונה שממנו נולרה כל המציאות אלא שיש הפרש זה בחבמה העליונה כי מלבד שהיא אשת היפה העליון היא ג"כ בן נאצלת ממנו ראשונה. חובב גם מזה תראי דמיונו בזיונ האנושי הראשון כי חוה לופחה תחלה מאדם כאלו היא בתו באמת ואחר כך היתה לו לאשה בזיוג ומכל הרכוש הלז אחשוב שתכירי הימב איך האהבה של המציאות גוליה מן החכמה והיופי העליון שהוא כאב ומהדברה שיש אל השכל הראשון הנכרא המניע את הגלגל העליון אל זה היופי והוא מתאוה וחומר אל מה שחסר לו מהיופי העליון ומהחכרה אליו שזה השכל הוא כמו אם. וכן כל אהבה פרטית היא נולרת ממקבל היופי העליון ומהרכרה שיש אליו למי שחמר ממנו והוא מתאוה להתאחר עמו והאהבה היא לעולם יותר גדולה כפי היות קבלת היופי העליון והרביה לו למי שחסר ממנו יותר גדולים והאוהב הוא יותר מעולה כפי היות היופי הנאהב יותר גדול כי הרברים היפים מאר הם עושים את אוהביהם יפים מאר. א"כ ברין הוא נעמה שנעזוב מיני היופי הקשנים המעורבים עם שלילת צורה ופגם וכעירות כמו שהם כל מיני היופי החמרים והגשמים וכך ראוי שנאהב מהם כשיעור שיספיק להביאנו להכרת ולאהבת מיני היופי השלמים הכלתי גשמים וכך נשנאם ונברח מהם כפי מה שהם מונעים לנו השגת השובים הרוחנים ושעיקר אהבתנו תהיה למדרגות היופי הגפרד מהחומר משולל צורה ומהגשם הבעור כמו שהם המעלות והחכמות שהם יפים לעולם ונעדרים מביעור וחסרון וגם בהם נעלה ממיני היופי הספנים אל הגרולים ומהבהירים אל היותר בהירים באופן שיביאו אותנו אל ההכרה ואהבה לא בלבר אל השכלים היפים נפשות ומניעי הגרמים השמימים אלא גם אל היופי העליון ואל היפה העליון הנותן כל יופי וחיים ושכל ומציאות ונוכל לעשות זה כשנעזוב המלבושים הגשמים וההפעליות החמרים לא בלבר בבזוחנו היופי הסמן שלהם

שלהם בעבור אותו העליון שממנו יותר הוא והיותר מעולים ממנו אלא שג"כ נשנאהו ונברת מסגו להיותו המונע אותנו מהגעתנו אל היופי האמיתי שהמוב שלנו הלוי בו וכרי לראות אותו צריך שנלבש מלבושים רוחנים מהורים וזכים בעשותנו כמו הכהן הגרול שכשהיה נכנס ביוה'כ בבית קרש הקרשים היה עוזב בגרי הזהכ המשובצים באבנים מובות והיה משיג התן האלקי והמליחה עם בגרי הלכן הזכים כי כשתגיע דבקותינו אל היופי העליון ואל היפה העליון תהיה אהבתנו בו כ"כ חזקה שנעזוב כל דבר אחר כדי לאהוב אותו בלבר עם כל כתות נפשנו המשכלת המתאחרת בשכלה הפשום וע"י זה נהיה יפים מאוד כי האוהבים של היפה העליון הם נעשים יפים מאד ביופיו העליון ואז נשיג את אחרותו הנעים שהיא ההצלחה האחרונה והאושר הנחמר אל הנפשות הזכות והשכלים הפשומים, וזה כי בהיות היפה הראשון המוליד אותנו והיופי הראשון הוא יולרתנו והחכמה העליונה בן אבינו אשר יצאנו משם לכן המוב והאושר שלנו הוא תלוי בחזרתנו בה ובהתקרבנו אל קרובים בהיותנו מוצלחים במחזה הנעים ובאחרות המנהיג שלהם,

נ ע מ ה. יעשה האל שלא נשאר בדרך נעדרים מעונג נעים כזה ושנהיה מאותם שהם נבחרים להגיע אל ההצלחה האחרונה והאושר התכליתי. וה:ה משאלתי הרביעית שהיא ממי נולדה האהבה אני מפויימת ממך כמו מהשלשה הראשונות שהן אם נולדה ואימתי נולדה והיכן נולדה האהבה, ונשאר לך בלבד להשיב לשאלתי החמישית שהיא למה, זה נולדה האהבה במציאות ואיזהו התכלית שבעבורו נמצאת.

חוב: אחרי מה ששמעת בתשובת הארבע שאלות הקורמות במולד האהבה אין צורך להאריך בתשובת האחרונה הזאת. התכלית שבשבילו נולדה האהבה בכל המציאות נוכל להכירו בנקלה כשנעיין לתכלית האהבה המיוחרת לכל אחד מהפרשים האנושיים וזולתם, את רואה כי תכלית כל אהבה הוא תענוג האוהב בדבר הנאהב כמו שתכלית השנאה הוא מגיעת הכאב שנותן הדבר השנאוי וזה כי התכלית המושג ע"י האהבה הוא הפך לאותו שמונעת השנאה וכן האמצעיים שלהם הם הפכיים כי האמצעיים של האהבה הם תקות ורריפת העונג, של השנאה הם יראת ובריחת הכאב. א"כ אם תכלית השנאה הואה רחקת הכאב בהיותו רע וכעור הנה תכלית האהבה הוא ההתקרבות על העונג להיותו מוב ויפה.

נעם ה: איכ חובכ אתה גוור שתבלית כל האהבה הוא העונג? חו ב ב. כז אנכי גוזר בוודאי. נעם ה: א"כ אין כל אהבה חמרת דבר יפה כמו שגדרת אותה. חובב: איך ימשך זה? נעמה: לפי שיש כמה תענוגים שאין היופי נופל בהם ולע"א כי אותם המענגים יותר בשלמות כאותם של המעם עם המתיקות ושל הריח עם הנעימות ושל המשוש לא בלבד עם ההמוגה הנאותה המתקנת תגבורת ההפך האחר עם האחר בהביאה אותם אל המוג כמו החום עם הקור והקור עם החום והיבש עם הלח והלח עם היבש וזולתם אלא בפרט התענוג החוק הבשרי מהתשמיש העודף לכל תענוג אחר גשמי, הנה אין היופי נופל בשום אחר מהם ולא יאות לקרותם יפים ולא כעורים וקצתם הם מונחים תכליתיות אל האהבה וזה כי כולם הם מושגים ע"י רצון וחמרה, א"כ הגדר האמיתי אל האהבה איננו חמדת יפה כמ"ש אלא חמרת עונג בין שיהיה יפה או בלתי יפה. חוב ב: גם כי (כמו שכבר אמרתי לך) אהבה חמרה תאוה ורצון ושמות אחרים הרומים להם הרבה פעמים משתמשים בהם בהרחבה בכוונה אחת מ"מ בהיות הדברים הנאמרים בכוין ובדווק יהיה איזה הבדל ברמזים שלהם שקצתם יהיו מתחלפים וקצתם יהיו פחות או יותר כוללים, האמת הוא שכל אהבה היא חמרה אבל אין כל חמרה אהבה אמיתית

אמיתית משובחת שהיא אותה שגדרתי לך. וזה כי עם כל תענוג יש חמדה וכל חמדה היא לתענוג אבל לא עם כל תענוג יש אהבה אעפ"י שעם כל אהבה יש התענוג בהיותה תכליתה המיוחד א'כ קצת מהתענוגים הם תכליות לכל אהבה והם כלם תכליתות לחמדה והחמדה היא כמו מוצ משותף לאהבה ולבלתי אהבה.

נעם ה: א'כ האהבה היא אחת ממיני החמרה? חוב ב: כן באמת. נעם ה: והמין האחר שאיננו אהבה איך תקראנו? חוב ב: אקראנו תאוה בשרית. נעמ ה: איוה הבדל אחה עושה בין האהבה והתאוה אם התבלית של שניהם אחר בעצמו ר"ל העונא"כ איך אתה עושה אותם כ"כ מתחלפים?

תובב: אמת הוא כי תכלית כל אחד מהם הוא התענוג אבל הכלית האהבה הוא התענוג היפה ושל התאוה הוא התענוג הכלתי יפה. נעם ה: אם הכלית התאוה יהיה התענוג הבלתי יפה הנה יהיה מכוער ומלבר שהוא זר שהביעור יענג כי המבע בורח ממנו שהוא כמו הפכו ורורף את היפה שהוא נאהב, עוד הוא נמנע. חה כי כל מכוער הוא רע כמו שכל יפה הוא מוב והחמדה איננה לעולם רעה כי ארסמו אומר שהמוב הוא אשר הכל יכספותו ויחמרותו. חוב ב: פעם אחרת הוכחתיך על השיבוש הוה שחשבת כי כל בלתי יפה הוא מכוער ואינו כן, כי יש כמה דברים שאינם יפים ולא כעורים כי לא במבעם שום אחד משני הפנים ר'ל יופי וכיעור ועכ"ז הם כולם תענוגים כמו כל אותם שזכרת. נעמה: הרי לא חבחיש שכל יפה מוב. חובב: לא. נעם ה: א"כ הבלתי יפה הוא בלתי מוב הוא רע ואותם התענוגים הבלתי יפים יהיו רעים והוא שקר וזה כי הם נחמרים וכל נחמר הוא מוב. חובב: גם בזה את שועה כי אעפ"י שכל יפה היא שוב איז כל שוב יפה ואעפ"י שכל בלתי מוב הוא רע ובלתי יפה אין כל בלתי יפה רע ובלתי מוב, וזה כי רמוב הוא כולל יותר מהיפה ולכן יש איזה מוב יפה ואיזה מוב בלתי יפה וכל תענוג הוא מוב מצר שהוא מענג, ולכן הוא נחמד אבל אין כל תענוג יפה אלא יש תענוגים מובים ויפים ואלו הם תכליתות לחמרה שאיננה אהבה אלא תאוה בשרית ביתור.

נעם ה: הבנתי הימב ההברל שאתה מניח בין חמרת האהבה והתאוה כי לאותה של אהבה תכליתיותיה הם התענוגים רמובים והיפים ולאותה של התאוה המובים ובלתי יפים. ונפלאתי למה הסכמת לדברי והגדת שכל תענוג הוא מוב מפני שהוא נחמר וכל נחמר הוא נחמר וזה אם שהוא לקוח מרברי ארספו שגדר המוב הוא אשר הוא נחמר ונכסף ובשביל התהפכות הגדר עם הגגרר כמו שכל מוב הוא נחמר צריך שכל נחמר יהיה מוב, מ"מ אנו רואים בהפך כי הרבה תענוגים אינם מובים אבל רעים ומזיקים לא בלבד אל הבריאות והחיים של הגוף האנושי אלא גם לתשועת נפשו וחייה ועכ"ז דם נחמרים לרבים שאליכ לא ירדפו אותם, וא"כ כל חמרה איננה לרבר מוב ואין כל חמרה מובה ולא כל תענוג הוא מוב אלא הרבה חמרות ותענונים הם הפכים ומפסידים למוב האנושי.

תובב: בעבור מאמר ארסטו לא היה מתויב להסכים שכל חמדה תהיה מובה וזה כי הוא לא אמר שהטוב הוא אשר נחמד ונכסף אלא שהטוב הוא אשר הכל חומרים אותו, והגדר הזה הוא מתהפך היטב עם הטוב הנגדר וזה כי מה שהכל חומרים אותו הוא באמת טוב.

נעם ה: ומהו המוב הלז שהכל יחמדוהו? הובב: אדממו עצמו ביאר אותו ואמד שהוא הידיעה והתחיל מפרו במה שאחר המבע כל האנשים חומרים אותו ואמד שהינו בלבד מוב אבל אמת ויפה לעולם, והרי שאין ארסמו מכריח אותגו לדעת וזה אינו בלבד מוב אבל אמת ויפה לעולם.

לומר שכל נחשר הוא מוב. נעמה: איכ למה המכשת לי עליו זגם קיפת אוז? חוב ב: מפני שכן הוא באמת, כי תכלית הרצון והחשרה הוא המוב וכן מה שהוא נחשר הוא נחשר בבחינה שהוא מוב ומענג וכן כל מענג (מצר היותו מענג) צריך שיהיה מוב ונחשר. אמנם החשרות והתענוגים הנחשרים הם כמו החושרים שקצחם הם מצוגים בעצמם וכן החשרות שלהם הם תענוגים ממוזגים וש חושרים אחרים שהם בעצמם בלתי ממוזגים וכן החשרות שלהם הם לתענוגים בלתי ממוזגים.

נעם ה: א'כ לא יהיו מובים, חוב: אינם מובים בעצמם באמת אבל הם מובים להם לפי שנראים לרם מובים ובבחינה ההיא הם חומרים אותם, וזה כי תבונתם הבלתי ממחגת ממעה אותם תחלה בשכלם בשפמם ואח"כ בחמרה ובתענוג הנחמר שבהיותו רע יחשבוהו מוב. א"כ הרי יש תענוגים שאינם מוכים גם שנראים מובים וכן יש חמריות לרברים בלתי מובים שהוא הפך אל מה שהמכמת לי עליו וקימת אותו.

תובב: כמו שכל תענוג הוא נראה מוב כך יש בו איזה דבר מוב שהוא המראה אותו מוב והחמרה נומה אליו מצר המוב שיש בו, ואת רואה כי התענוג (מצר שהוא תענוג) הוא דבר מוב כמו שהצער והכאב ההפכי לו (מצר שהוא כאב) הוא דע. א"כ בדין הוא שכמו שכל כאב הוא צער האדם מתעב וירא ובורח מאתו שכך יחמוד ויקוה וידוף כל תענוג.

נעם ה: א"כ איך אמרת שיש כמה תענוגים רעים ובלתי ממוזגים ושכך הם החמרות והחומרים שלהם?

חוב ב: יתבן שימצא בנושא אחד רע ומוב לא בצר אחר אלא בצררים מתחלפים כי דבר אחד אפשר שיהיה מוב בחלק אחד ממנו קמן זנגלה אבל הוא רע ברובו ובפנימיותו ועצמותו וכך הם התענוגים הרעים ובלתי ממוונים שמצר שהם מענגים הם מובים ונראים שובים אבל בעצמם הם רעים, וזה כי השוב שיש להם בצורתם הוא מחובר עם רוע החומר ושקוע בתוכו ולכן הם בעצמם רעים ויש להם איזה דבר שוב בנגלה שהוא מענג וגם זה איננו מוב גמור ולא נראה ומענג אל הכל אלא בלבד אל הבלתי ממוזגים החומרים אותו שהשוב המעש שבהם מושך אותם בלי התבוננות אל הרע המרובה העומד תדתיו, אבל אותו השוב המעם החיצוני אינו משעה הממוזגים לפי שהם מכירים הרע הגדול המעורב בו, ולכן אינם שופמים היותו מענג ולא נחמר אלא כוזב אמיתי שראוי לתעבו ולירא ממנו ולברוח אזתו. ויש מאלו דרבה בתאוה הבשרית כי רוב תענוגי המעם והמשוש במשגל ושאר שעשועים הם רעים ומויקים.

נע מה: זהרי יש קצה מאלו התענוגים הבשרים שהם באמת מובים. חוב ב:
הם אותם שהם ממוזגים ההכרחים אל החיות האנושי ואל התולדה כי עם שהם
תענוגים בשרים הם נאותים, לפי שהם משוערים וממוזגים מן השכל שהוא מקור
הרברים הנאותים והחומדים והחמרות של אלו הם באמת מעולים ונאותים. נע מה:
ההברל הזה ממובים ורעים אולי נמצא בתענוגים היפים כמו בבלתי יפים?

חובב: הוא גדול בהם וזה כי יש כמה דברים נאהבים בבחינת יפים שאעפ"י שיש להם איזו צורת יופי מדומה שעושה אותם נאהבים הנה היופי ההוא הוא כ'כ מנוצח מהגנאי והכעור של חמרם שהם באמת כעזרים ולא נאהבים אלא ראוים להיות שנואים ומרוחקים, ומזה המין הוא יופי הזהב והקשומים והמרגליות ושאר הדברים החמרים המותרים ובלתי המרחים אל החיות שהאהבה שלהם נקראת באמת (קופידימה) וכילות וכך הם המפורים וההלצות והשירים היפים שהם שקולים ועם ועם חרוזים וענינם הם דברים מנונים וכעורים וכן כל המחשבות הנאות והציורים הנאים לפי הנגלה, והשכל חושבם כעורים. ומזה המין הם הכבוד וההתפארות הבלתי הגון והממשלה והממלכות שלא כרין שלהיותם יפים לפי הנראה הם נחמרים עם שהם בעצמם כעורים ובלתי נאותים והאהבה שלהם נקרא גאה נאון וחמרת כל מיני הרברים הנחמרים שהם יפים ומובים מרומים (לפי הגראה) ולא בעצם הם נכראים בכלל (ליבידיני) יצרים.

נעם ה: אוכ לפי זה יש ארבעה פנים של תענוגים שנים מובים ויפים ושנים מובים ולא יפים האחד מהמובים והיפים הוא בעצם והאחד מרומה וכן מהאחד המובים ובלתי יפים הוא מוב בעצם והאחד מוב מרומה ועתה ההבדלים בחמרות ובחומרים הם אולי כמספר הזה?

חוב ב: בחמרות כך הוא, שיש בהם כל הד' הבדלים של התענוגים החמודים אבל בתומדים אין להגיח מדם אלא שני מינים ר"ל ממוזג ובלתי ממוזג או נאות ובלתי נאות, הממוזגים הם חומדים התענוגים שדם בעצם יפים ומובים או מובים ובלתי יפים והבלתי ממוזגים חומדים אותם שהם כך לפי הגראה אבל לא בעצם ובאמת וההברל הזה נמשך מהמוביות והיופי הנמצא בנפש של החומדים כי אותו שהוא מוב ויפה הוא אוהב התענוגים שהם יפים באמת וחומד את המובים באמת ואותו שאין לו מוביות ויופי בעצם אלא בנגלה הוא אוהב התענוגים היפים לפי הבראה ולא בעצם גם כי ב"ן שני המינים אלו יש אמצעים מורכבים משגיהם כי שרם ממוזגים ובלתי ממוזגים באחרים ויש אנשים מהם בהפך ומ"מ ראוי שהתארום שהם בהפך ומ"מ ראוי שיתוארו בשם אותו הצד שהם נומים אליו יותר נאות או בלתי נאות.

נעםה: הבנתי איך כל תענוג הוא מוב מרומה או עצמי ולכן הוא נחמר.

האותם שמלבד היותם מובים הם ג"כ יפים מרומים או אמתים, לא בלבר הם

נחמרים אבל הם ג'כ נאהבים ולפיכך אמרת שהכלית האהבה הוא התענוג האוהב

בדבר הנאהב וכן ראוי שיהיה תבלית החמרה עונג החומר בדבר הנחמר כיון שאין

ביניהם הבדל אחר אלא שהחומר הבלתי אוהב הוא חומר הדבר בבחינת שהוא

מוב והוא בלתי יפה בעצם או לפי הנראה לו והחומר האוהב הוא אוהב הרבר

בבחינת שהוא מוב והוא יפה באמת או לפי הנראה לו אמנם רצוני לדעת ממך

בתובת איך זה התכלית של האהבה יתיחם עם אותו שאמרת לי בגדרה הראשון

שהוא חמרת התאחרות כי ההתאחרות נראה שהוא דבר זולת התענוג.

תובב. אבל הוא דבר אחד בעצמו כי דתענוג איננו אלא התאחרות המענג והמתענג כמו שאמרתי לך בין שיהיה מוב בלבד בין שיהיה ג"כ יפה או שיראה כך אל החומד באופן כי אמרנו בתכלית האהבה שהוא התענגות האותב ברבר הנאהב הוא כאומרנו שהוא התאחדות האוהב עם הרבר הנאהב.

געמה: הבנהי גם את זה. אבל נשאר לי עור ספק אחר שאתה עושה התענוג תכלית לכל אהבה ובאופן זה כל אהבה תהיה מן הערב וכבר אמרת לי כי דעת ארספו שהם ג' מיני אהבה ערב ומעיל ונאות א'כ איך אתה עוזב השנוים העקרים ועושה את כול מהערב והעונג בהיותך מנית שהעונג לברו הוא תכלית לכל אהבה.

תובב: אעפיי שארסטו הוא מחלק האהבה בשלש מינים כמ"ש וקרא אחד מהם בלבד ערב, דעי כי תכלית כל אחד משלאתם הוא הערבות והעונג וזה כי האוהב התענוגים הגשמים הוא משתדל להתענג בהתאחדותו בדברים ההם והאוהב הדברים המועילים וחומר לקנותם הוא בעבור העונג שמשיג בקנינם ותמצאי רבים

רבים שריח המועיל מענג להם הרבה יותר מהמאכלים והמשקים המתוקים ומפועל התשמיש הבשרי ולכן כמה פעמים הם מניחים דברים אלו כדי לרדוף התועלת וכן ענין הנאות לאוהב אותו הוא מענג מאד והאוהב הוא חומד להשיג תענוג הקנין הגאות א"כ התכלית של כל אחת מהאהבות הללו לבמוף הוא התענג האוהב באחדות הדבר הנאהב בין שיהיה ערב או' מועיל או נאות.

געם ה: א'כ ארספו למה קרא לאחת מהן בלבר ערב ותאר את השאר בשמות אחרים?

חוב ב: מפני שלפי ההרגל ההמוני התענונים הבשרים הם הנקראים ומוחזקים אצלם לתענוג באמת ולא שבאמת הם כך כי העונג ההלוי בהם הוא היותר קמן להיותם שפלים וחומרים ורובם הם משוללים מיופי והם נחמדים יותר מהיותם נאהבים כמו ששמעת. ואם יש להם איזה יופי הוא כבוש בשפלות החומר שהוא שקוע בכעירותו ומוביותם מתבמל ברוע שבהם ולכן המוביות והיופי הנמצא בהם הוא בלבד לפי הנראה לא בעצם, אמנם ארסמו תואר אותם כפי דעת ההמון בשם הערב והמועיל אעפ"י שאיננו מענג אל רבים פחות מהערב הבריל אותו לקרותו בשם מועיל אם להיות התועלת אצלו במדרגה מהתענוג יותר גדולה ואם באמת מפני שהתענוג שלו להיותו כדמיון הרותני איננו כ"כ חמרי ומוחש כמו התענוג שלו הבשרי והנאות אעפ"י שהוא מענג הרבה יותר ויותר באמת מהשנים האחרים קראהו נאות אם מפני שהאותות הוא הבדלו המיוחד ואם מפני שהתענוג שלו להיותו בשכל הרוחני איננו מורגש ל ההמון כמו התענוג הבשרי. שהוא כמ"ש לך עם שהוא היותר נראה להמון האגשים וגם לבהמות הוא באמת מעם או לא כלל מוב ויפה בעצם.

ג עם ה: ואיך לא, אינך רואה שיש מהתענוגים הבשרים הרבה מהם שהם הברחים לקיום האיש ולהעמרת המין, ולכן המבע בהסכמת האומן העליון עם אומנות נפלא וחכמה דקה סידר ויחד אותם בכליהם המיוחדים עם תענוג נעים מאד, א"כ איך התענונים הללו גם שהם בשרים אינם מובים באמת אלא מרומים לבר כמו שאמרת זה ודאי אינו מתישב.

חובב: זה המין מהתענונים לא אמרתי מעולם שהם רעים ושובים לפי הגראה לבר אבל אני מקיים שהם שובים באמת.

געמה: והרי הם תענוגים בשרים אבל אינם ממין הערב לבד אלא בהיותם כמ'ש ממוזגים כפי הצורך להעמרת האיש ולקיום המין הם באמת ממין הנאות וכשהם יוצאים מהמזג הזה הם בלתי נאותים ובלתי ממוזגים והם מיוחרים למין הערב בלבד בלי שום האותות והמוביות והיופי שלהם אז הוא לפי הנראה לבד ולא בעצם. געמה: איך אתה מסלק התענוגים הבשרים מחלק הערב ומכניסם בנאות בשביל היותם ממוזגים הנה אינו נראה ברין שתוציאם מסוג הערב שלהם.

תובב: איני מוציאם מהמוג ההוא בהחלט אלא אני אומר שאינם מהערב בלבד ר"ל מאותו הערב שאין בו האותות כי אלו הם תענוגים נאותים.

געסה: א"כ תענוג אחר בעצמו נכנס בשני סוגי אהבה בערב ובנאות. תובב: כך הוא באמת אבל מצרדים מתחלפים לפי שאלו התענוגים ההכרחים אעפ"י שיש להם החלק החומרי מן הערב יש להם החלק הצורי מן הנאות שהוא המזג שלהם הראוי אל התכליתיות ההברחים והמובים שהם פונים אליהם מהעמרת האיש וקיום המין וכן יארע בסוג אהבת המועיל כי יקרא מועיל לבר אותן המין ממנו שהוא משולל מהאותות ר'ל שהוא בלתי ממוזג ובלתי נערך לצורך החיות והפעולות והפעולות המעולות והוא מוב ויפה לפי הגראה בלבד ובעצם הוא רע ומזיק שהוא הגבלה והכילות אבל כשהוא ממוזג והגון אל שני תכליתיות אלו אז הוא באמת מוב ויפה והוא נכנם בשני סוגי אהבה במועיל ובנאות וזה כי החומר שלו הוא מהמועיל וצורת המזג שלו הוא מהנאות. נ ע מ ה: א"כ האהבה הנאותה מצד החומר היא לפעמים מהערב ולפעמים מהמועיל ועתה יש אולי איזו אהבה שתהיה גאותה מצד החומר ומצד הצורה בלי שתבגם כלל בשני המונים האחרים?

חוב ב: האהבה הנאותה היא אהבת המעלות המרומיות והשכליות ומפני שהמרומיות הם בפעולות האדם צריך שיהיה חומרן כפי מבע אותן הפעולות שהמעלה נמצאת בהן. ולכן מעלת הכבישה והמזג בתענוגים הבשרים התומר שלה הוא התענוג הגשמי והצורה היא הכבישה והמזג בו והיא מביאה באוהבים תענוג הוא התענוג הגשמי והצורה היא הכבישה והמזג בו והיא מביאה באוהבים תענוג כ"כ יותר גדול ויותר מעולה ממה שמביא החלק החומרי כפי מה שהרוחניות הוא יותר מעולה בנו מהגשמות, וכן מעלת הנדיבות והכבישה והפרישות מהמוחר בקנין הממונות החומר שלהם הוא המועיל וחצורה היא ההתפייסות (ר"ל ההסתפקות) והפרישות הממונ מהמוחר עם הנתינה מהם בנדיבות שבזה האוהב הנאות הוא מרגיש תענוג בדבר המועיל וכן כל שאר המעלות הפתתיות שהן בפעולות האנושיות כמו שהן הגבורה הצדק והתבונה וזולתן החומר שלהן הוא משבע הפעולה וחצורה היא הקנין ההגון במזג שלה (ר"ל של הפעולה) אבל המעלות השכליות הן כולן נאותות ואין להן דבר חמרי, וזה כי אינן תלויות בפעולות ובתענוגים גשמים שיוכלו לקבל מהן תומריות אלא הן תלויות בדברים נצחים נבדלים מחומר משכלים ולכן האהבה שלהן כראה אפלמון אלקית. ולא מצד קבלתן מזולת כאחרות ולכן האהבה שלהן כראה אפלמון אלקית.

נעמה: ושאר מיני האהבה איך קראם אפלמון? חובב: הוא מחלק את סוגי האהבה בשלשה כארסטו אבל באופן אחר ר"ל אהבה בהסית אנושית אלקית הוא קורא בהמית לחוזק האהבה לדברים הגשמים בלי המזגות הנאות ובלי השערת השכל הישר ביו בתענוגים הבשרים המותרים וביו בנבלה ובכילות במועיל ושאר גאות פמשכיות וזה כי בהערר הגבלת והמזנת השכל האנושי בכל אלה הז נשארות אהבות של בעיח בלתי שכלי ובהמיות באמת וקורא אהבה אנושית לאותה שהיה במעלות המרותיות הממונות כל הפעולות המוחשות והמחשביות של האדם ומנבילות התענוג שלהם וזאת האהבה מפני שחומרה הוא גשמי וצורתה שכלית ונאותה הוא סוראה אהבה אינושית להיות שהארם סורכב מגוף ושכל וסורא אהבה אלקית לאהבת החכמה והיריעות הנצחיות שמפני היותה כולה שכלית ונאותה וכולה צורית בלי שיתוף חומר גשמי כלל כראה אלקית כי בזה בלבד יש באנשים היופי האלקי וכפי מה שהאהבה האנושית עודפת על הבהמית כך העונג של האוהב בנאהב שהוא תכליתה הוא יותר גרול ויותר מעולה מהתענוגים הבהמים הגשמים והמותרים שהם נמצאים אצל ההמון העקרים בעונג עם שהם באמת שפלים ומעמים בו וכן תוכלי ג"כ להבין כי כפי מה שהאהבה האלקית היא יותר עליונה מהאנושית כך התענוג שלה הוא יותר גדול ויותר נעים ויותר משביע ויותר נחמר בחוזק מן המכיר אותו ממה שהוא התענוג של המעלות המרותיות ושאר האהבות האנושיות באופן כי בין שתתחלק האהבה כדעת ארסטו או כדעת אפלטון לא תמצא שום אהבה שלא יהיה תכליתה התענוג האוהב ברבר הגאהב כמ"ש לך.

גע מה: אני רואה באמת כי כן הוא שתכלית כל האהבה פרמית הוא תענוג האוהב באחרות הרבר הנאהב. עתה תוכל לבא לתשובת שאלתי איזהו התכלית הכולל אשר בשבילו נולדה האהבה במציאות כי אינו נראה לי כ'כ נקל להניח העונג תכלית אליה כמו באהבות הפרטיות של האנשים ושל שאר הבע"ח.

ח וב ב: באמת עת הוא שאנידנו לך, את יודעת שהבורא העליון המציא העולם ע"י אהבה. חה כי בראות השוב העליון את יופיו המרומם ובאהבתו אותו והיופי אליו שהוא היפה העליון האציל או הוליד את המציאות היפה ברמות היופי שלו וזה כי תכלית האהבה הוא (כמ"ש אפלטון) לידה ביפה א"כ כשהושפע המציאות מהבורא העליון בדמות או בדמיון החכמה העליונה שלו נולדה אהבת הבורא למציאות לא כאהבת הבלתי שלם לשלם אלא מן השלם העליון אל הפתות שלם התתתון כמו מהאב אל הבן ומהמיבה אל המסובב שלו. ולכן תכלית זאת האהבה איננו לקנות יופי הפר אל האהב ולא התענוג באחדות הנאהב אלא הוא כדי להקנות השלמות היותר גדול אל הנאהב שאם לא יקנהו ע"י אהבת האוהב אליו הנאהב פונה ע"י אהבתו האלקית כמו שהוא בכל האהבות של הסיבות לארבעה המסובבים שלהן שהן מן העליונים לתחתונים מן האבות לבנים מן המלמד לתלמיד ומכל המסיבים לפקבלי המוב שהאהבה שלהן היא חמדה שהפחות יניע לסדרגה של שלימות ויופי יותר גדול ובהתאחד השלמות ההוא עם הנאהב מתענג האוהב והאתנות הזה של האוהב בשלימות ויופי הנאהב הוא תכלית אהבת האוהב.

געם ה: זוכרת אנכי כי בדרוש הזה כבר אמרת לי זה החילוק שבין אהבת העליון לתרתון ואהבת התחתון לעליון והורית לי זה המשפם עצמו עם שהיה במלות שונות ובעניו אחר וחריני מברת כי אעפ"י שתבלית כל אחת משתי אהבות אלו הוא תענוג האוהב בהשנת היופי של הגאהב מ"מ אהבת התחתון אל העליוו היא בעבור היופי הנאהב של העליון המושג אל האוהב התחתון שהיה חמר לו ורתבלית לאהבתו הוא התענוג האותב בהתאחרות היופי של הנאהב העליון שהיה חסר, אבל אהבת העליון אל התחתון הוא בעבור היופי שקונה התחתון הנאהב שהיה חסר לו ובקנין ההוא מתענג גם האוהב להיותו התכלית של אהבתו כמו שמתענג הנאהב בהיותו קונה ומתאחד ביופי שהיה אוהב וחומד לפי שהיה חמר לו. והנני מכרת שמזה המין היא אהבת הבורא אל המציאות הנברא והחלוף הזה בה הוא צודק ואמיתי יותר מבכל אהבה אחרת של עליון לתחתון וכ"ש כי האהבה האלפית להמציאות (כמו שאמרת) היא שע"י קונה המציאות המרונה העליונה של היופי האפשרי אליו כנראה באהבת המלמד אל התלמיד שהיא אמצעי להגדיל התלמיד בשלימות וביופי שכלי מש"כ באהבה של הרבה משאר העליונים אל התחתונים והנח האהבה הזאת האלקית לא בלבר איננה מורה חסרון באל העליון האוהב אבל סורה שלמות עליון במדרגה היותר גרולה שאפשר מושפע במציאות הנברא אבל לא יהיה אופן של חסרון מחשבי צרופי הגרסו מהעלול בעילה כפי ס"ש לי פעם אחרת, הנראה לך חובב שהבנתי זה החילוק הרק שאתה עושה באהבת העליון לתחתוו עם התענוג המשותף בזה ובזה?

תוב: כן נראה לי. שהרי ספרת אותו הימב אבל מה רצונך לומר? נעמה:
רצוני לומר שאין זה מספיק לשאלתי כי איני שואלת ממך התכלית שבשבילו
נולדה האהבה האלקית שנולדה כשנברא העולם אלא שאלתי היא למה נולדה האהבה
של המציאות הנברא (ר"ל אהבתו לאל ולזולתו) ואיזהו תכליתה. חוב: גם
בזה אפים דעתך ומ"ש הוצרך להיות כמו הקרמה אליו בהיות האהבה האלקית
הראשונה אותה של האל העליון אל היופי והחכמה העליונה שלו היא היתה מיבה
להשפעת

להשפעת המציאות ברסותה (ר"ל ברסות החכסה) עם קיוסו התסידי, וזה כי האהבה שהשפיעה אותו בתחילה היא סקייסתו בהשפיעה תסיד כדי שלא תתבסל האתבה האלקית השניה שהיא אל הסציאות הנברא היא המכיאתו לשלסותו האחרון. וזה כי כסו שהמציאות הראשונה של העולם מגיע סאותה האהבה הראשונה הקודסת לו כך המציאות השלם והאחרון שלו הוא נסשך ובא מהאהבה האלקית השניה ר"ל אותה שיש לו אל העולם שהוא ברסותו אחר שנולר כי בהיותו אוהב תחלה את עצסו הוא חומר להוליר ביפה את דסותו, וע"י זאת האהבה הקודסת מוליד את הבן ואח"כ בהיותו קונה עם הבן אהבה שנות מתודשת אליו ע"י האהבה השניה הזאת הוא משתדל להביא זה הבן הנאהב לשלסותו האחרון ולסדרגה היותר גדולה מהיופי האפשרי.

נעם ה: הבנתי גם את זה והוא יקר מאר אצלי, ומ"מ אין זה עדיין מורה לי התכלית שבשבילו נולדה האהכה של המציאות אעפ"י שמורה לי שני התכליתיות של שתי האהבות האלקיות של הראשונה ההשפעה ושל השנייה השלמות של העולם, א"כ נשאר לך להודיעני התכלית שבשבילו נולדה האהבה של המציאיה.

חובב: הריני מוכן להודיעו לך ובזה צריך שתביני תחלה מהו אותו הדבר ששלמות העולם הנברא תלוי בו,

נ ע מ ה: כבר הבנתי זה הימב ואיני צריכה בעבורו לימוד אחר וזה כי בהיות המציאות מושפע בצלם ובדמות החכמה העליונה הנה שלמותו תלוי בשיתיה באמת דמות אליו וזהו עצמו תכלית המשפיע אותו כמו שהוא בכל דבר מלאכותי ששלמותו תלוי בהיותו דומה באמת לצורת המלאכה שהוא בשכל האומן וזהו עצמו תכלית האומן בעשייתו וכן ראוי שיהיה בענין העולם הנברא.

חוב: אמת הוא שזהו השלמות הראשון של המציאות המישפע והתכלית הראשון של המשפיע העליון בהשפיעו אזהו כמו שהמשלת הימב בכל דבר מלאכותיי ר"ל שיהיה דומה באמת כל האפשר לחבמת האומן העליון אבל אין זה התכלית האחרון והשלמות האחרון שלו וזה כי כמי שבכל דבר מלאכותי, והמשל כום אחד, השלמות והתכלית הראשון שלו הוא היותו עשוי באמת בדבר המיוחר שנעשה בשבילו והיא השתייה בו ומשנים אלו השלמות הראשון הוא תכלית אל הפעולה והאחרון הוא תכלית של הפעול, כך בעולם המושפע התכלית הראשון שלו (ר"ל של העולם) הוא תלוי בשלימות הפעולה האלקיית בשתהיה דמות אמיתי אל החכמה האלקית אבל התכלית והשלמות שלו והוא תלוי בהיותו משמש ועושה הפועל שבשבילו נברא והוא התכלית שלו שהוא הפעול וזה כי מציאת הפעול הוא תכלית אל פעילת הפעול ופעולת הפעול הוא תכלית המציאות שלו.

נעם ה: א"כ איזהו הפועל או הפעולה שהיא התכלית של העולם הנברא והשלמות שלו האחרון?

חוב: הרבה פעולת של שלימות הן נמצאות בעולם אבל שלמתו האחרון הוא
תלוי בפועל האחרון והיותר שלם שבהם והאחרים הם דרך וסולם להגיע אל האחרון
השלם מאד, אבל הם משותפים כולם בזה. כי כמו שהמציאות של העולם הוא תלוי
בהשפעת האלקית בו כך הפעולות של השלמות שלו תלוים בהחזרה האמיתית של
העולם באלקות עצמו שהושפע ממנו בראשונה באופן כי כמו שהוא היה בראשונה
התתחלה הפועלת שלו כך הוא בעצמו הוא תכליתו האחרון כי האל העליון לא
בלבד רצה להיות אל העולם סיבה פועלת אלא ג"כ סיבה צוריית וסיבה תכליתית
בלי הוא סיבה פועלת במציאותו האמיתי
וסיבה

וסיבה תכליתית בהחזירו אותו בעצמו שהוא התכלית והשלמות האחרון ע"י הפעולות השלמות שלו ר"ל של העולם.

נ ע מ ה: שמעתי הימב איך האל העליון בשלשה פנים הוא סבה לעולם פועלת צוריית ותכליתית. הפן האחד בהשפעה השני בקיום והעמדה והשלישי בהחזרה השלמה. אמנם הגידה לי אלו הן הפעולות או המעשים השלמים של העולם הגורמים חזרתו ותשובתו בבוראו, ואיזתו הפועל היותר שלם שלהן שבו תלוי שלמותו האחרון?

חוב: פעולת העולם קצתן גשמיות וקצתן בלתי גשמיות ובודאי כי חזרתו באל העליון איננה תלויה בגשמיות שהרי בהן הוא מתרחק מאלקותו הפשומה אבל היא תלויה בבלתי גשמיות הנמשבות מן השכל הנפרד מהחומר. א"כ כל העולם הנברא הוא חזור ושב בבוראו ע"י החלק השכלי שרצה להשפיע בו ובאמצעות פעולותיו.

נעם ה: השבל יש לו פועל אחר זולת ההשכלה? חובב: לא. נעם ה: א"כ הפעולות המשלימות את העולם אינן רבות אלא פועל אחד לבדו שהוא ההשכלה.

חוב: גם כשאסכים לך שהשכל אין לו פועל אחר אלא ההשכלה הנה השכלת הרברים המתחלפים הן פעולות שבליות מתחלפות ואעפ"י שהן כולן פעולות משלימות מסייעות להחזיר הגברא בבוראו, מ"מ הפועל המיוחד השכלי הגורם ההחזרה ביושר הוא אותו שהגושא שלו הוא המהות האלקי וחכמתו העליונה כי בזה (כמו שכבר אמרתי לך במקום אחר) תלוי ונכלל כל דבר מושכל וכל מדדגת השכלה וזהו הפועל שהוא יכול להביא השכל (המתפעל) הכחני כפי כל עצמותו בפועל גמור ושאר השכלים המושפעים בפועל במררגה העליונה משלמותם וגם בזה יש מרגות שהן מולם זו לזו שאפשר ג"ב לקרותם פעולות מתחלפות וכבר ביארתי לך בסיפורנו הראשון שנפשנו המשכלת היא שבה וחוזרת בבוראה העליון ע"י שלשה פעולות השכלה אהבה והשנת התאחרות.

נעם ה: א"כ אתה מניח בשכל פועל אחר זולת ההשכלה? חוב ב: כבר ירעת כי אעפ"י שבדברים הגשמיים האהבה מתחלפת מההשכלה באחד משאר הפעלות הגשמיים מן הפועל הבלתי גשמי, הנה בנמצאים השכליים ובלתי חמריים רם עומדים יחד כי האהבה שלדם היא שכלית והשכלתם הדברים העליונים היא עם אהבה ואין בינידם אלא איזה הבדל בבחינות שונות אבל לא בעצם ובאמת והשגת ההתאחדות היא ההשכלה האחרונה והשלמה מאר. וזה כי כפי מה שפועל ההשכלה הוא יותר שלם כך התאחרות השכל המשכיל והדבר המושכל הוא יותר המועל היותר שלם. נעם ה: א"כ יספיק זה הפועל השכלי להיות תכלית ושלמות אחרון של המציאות בלי זכירת האחרים?

תוב: אינני מספיק לפי שזה השלישי אינו יכול להגיע אלא ע"י השנים האחרים וזה כי (כמ"ש לך) היריעות קצתן הן זולת אהבה וקצתן עם אהבה ומאותן שהן עם אהבה האחת היא קודמת אל האהבה והאהבה היא תבלית לה והאחרת שאהבה קודמת לה היא תכלית אל האהבה.

נעמה: חזור להזכירן אלי בקיצור נפררות זו מזו, חובב: הידיעות שאין האהבה נופלת בהן הן אותן של הדברים המובים ובלתי יפים וכמוכן אינם נחמרים או שלהיותם רעים וכעורים הם שנואים או אולי שמפני שאינם באמת או שאינם נראים יפים ולא כעורים אינם נחמרים ולא מתועבים וכל שאר הידיעות או ההכרות שהן אל הדברים המובים ויפים הרי הן או מאותן שהאהבה או החמרה היא תכליתן כמו שהיא הכרת המזון כי בעת הצמרף לו החמרה נמשכת אחריה או מאותן שהם תכלית אל החמרה כמו שהיא השגת אותו המזון עם התאחרות. ואין ספק שזו של ההתאחרות היא החברה

ההכרה השלימה אל המזון ולכן עמה תפסק החמרה הקורמות אבל ההכרה הראשונה לו היתה בלתי שלימה לבלתי היותה עדיין עם התאחרות ולחסרון ההתאחרות היתה הרמרה נמשכת אחריה שהיא המביאה אותה אל שלמות ההתאחרות ואז

היא נפסכת בהפסס החסרון באופן כי החסרה והאהבה אינו אלא הררד המביאה את היריעה אל ההכרה הבלתי שלימה אל השלימה מההתאחדות. ובזה האופן הן באמת פעולות המשלימות בהשכלת העולם אל הסיבה הראשונה. וזה כי הפועל הראשון להחזיר הנברא בכורא היא ידיעתו ראשונה את חכמתו העליונה ויופיו העליון ובהרגישו את עצמן רחוק מאחרותו עמה אוהב אותה וחומר לבוא להשיגה בהתאחרות שלם בהתהפד הוא שהוא האוהב ביפה הנאהב וע"י אהכה וחמרה זו אל האלפות הוא מגיע לאותו התכלית השלם והאחרון מההתאחרות שהוא הפועל האחרון השלם כאר שתלוי בו לא בלבר אותו השכל שכבר נההפד ונתאחר בו (ר"ל באלפותו) ונעשה אלפי אלא גם השלימות וההצלחה האחרונה של כל העולם הנברא שאותו השכל הוא החלק הראשי שלו והיותר עצמי ובאמצעותו כללות העולם זוכה להתאחר עם התחלתו העליונה ולהעשות שלם ולהתאשר בהשגת התאחדותו האלקי. נעמה: הבנתי איך השלמות האחדון של כל המציאות הנברא הוא תלוי בזה הפועל האררון מהשנת ההתאחרות של השכל המושפע במשפיעו העליוז. ומזה כבר אני מתבוננת תכלית כל אהבה שבמציאות והצורד שבשבילו נולדה וזה כי אני רואה כי אותו הפועל האחרון המאחר והמשלים של המציאות הוא מביא בו האהבה השלימה והוא הוא התכלית של האהבה הכורמת לו וא'כ הוא שהתכלית של האהכה הואת של העולם הוא שלמותו האחרון שהוא הפועל האחרון והשנת הרתאחרות שלו עם כוראו אבל יש בעולם אהבות אחרות זולת זו של המבע השכלי הפושפע בסיבתו הראשונה ורצוני שתגיד לי התכלית המשותף שבשבילו נולדה כל אהבה בעולם הנברא שיכלול כל אהבה פרטית שלו. ח ו ב ב: כמו שמררגות המציאות בעולם מסודרות מזו לזו בהמשכת מן הראשונה אל האחרונה ומן התחתונה אל העליונה, כי מציאות החומר הראשון הוא מסודר אל מציאות היסודות והוא אל מציאות המורכבים הדומים והוא אל מציאות בעלי הנפש הצומחת והוא אל מציאות הבע'ח ומציאות בע"ח אל מציאות האדם שהוא ארורון ועליון בעולם השפל, וגם באדם עצמו המעלות שלו הן באופן זה מסודרות התחתונות אל העליונות ר'ל אותו של הנפש הצומחת לאותו של המרגשת ושל המרגשת לאותו של המשכלת שהיא המעלה האחרונה והעליונה לא של האדם בלבד אלא של כל העולם השפל, וגם במעלה הזאת השכלית הפעולות השכליות הן מסוררות מהתחתונה אל העליונה כמו מררגות הדברים המושכלים שדם הנושא שלהן מהתחתון אל העליון וכן עד העליון המרומם והמושכל האחרון שכמו שהוא אינימי מהות עליון ותכלית אחרון שכולם מסודרים אליו, כך אותו פועל וההשכלה האנושית והכלאכיית שהוא הוא הנושא שלו הרי הוא הפועל השכלי העליון של השכל האנושי

של המציאות הגברא הוא תבלית אחרון של כל האהבות של המציאות בשיתוף. נעמה: הגני מכרת שהוא כן כי השגת ההתאחרות של הגברא השכלי בבוראו

והשמיםי והמלאכי שכל שאר (הפעולות) הן מסודרות אליו שהוא התכלית והשלמות האחרון של המציאות הנברא כך צריך שתתבונני כי האהבות שבעולם הנברא הן מסודרות באופן הזה עצמו התרתונה אל העליונה עד האחרונה המרוממת שהיא האהבה שיש למציאות אל בוראו ומהאהבה ההיא תמשך השנת התאחרו בו שהוא תכליתה והוא שלמות האחרון כמ"ש לך באופן כי התכלית של האהבה העליונה האחרונה

בבוראו איננה בלבד תכלית אל האהבה שלו אלא אל כל האהבות של העולם הנברא בכלל, אמנס יימב מאור בעיני כי כמו שהורתני סדר המדרנות של המציאות שבעולם עד הנמצא האחרון המרומם כך תראני סדר האהבות שלו מן הראשונה אל האחרונה •

חוב ב: מה רצונך לידע נעמה, החצי ענול בלבד מסרר האהבות של העולם כאותו שהורתי לך מהנמצאים שבו, או הענול השלם כלו כסדר?

נ ע מ ה: אעפ"י שאיני יודעת מה ר"ל חצי עגול ולא עגול שלם באהבות העולם ולא למה זה הסידור ממררגות הנמצאים שאמרת לי הוא חצי עגול ולא עגול שלם מ"מ לפי שמן חמוב יותר מוב הבל מהחלק, רצוני שאם אותו של הנמצאים הוא חצי שתשלים אותו ושתראני באהבות אותו העגול השלם שאתה אומר.

חוב: העגול של כל הדברים הוא אותו המתחיל בהדרגה מהדתחלה הראשונה שלהם ובהיותו סובכ בהמשך בכולם הוא שב וחוזר באותו ההתחלה עצמה שהיא התכלית האחרון בהיותו כל מררגות הדברים באופן סבובי ועגול שהנקורה פמנו שהיא התחלה חזורת להיות סוף ותכלית זה העגול יש לו שני חצאים האחר הוא מן הנקודה שהיא התחלה ער הנקודה היותר רחוקה ממנה שהיא בחצי העגול והחצי השני הוא מן אותה הנקודה היותר רחוקה עד שוב אל נקודת ההתחלה. נעמה: בתמונת הענול הוא כן. אבל הגידה לי איך הוא כן בעגול של

געם ה: בתמונת העגול הוא כן. אבל הגידה לי איך הוא כן בענול ש כל הדברים?

חוב: בהיות הממציא העליון הרתחלה והתכלית של העיגול החצי של הוא בירידה ממנו ער האחרון השפל היותר רחוק משלמותו העליון וזה כי נמשר ממנו ראשונה המבע המלאכי במדרנותיו המסודרות מהגדולה אל הכמנה ואחריו המבע השמימי במדרגותיו הנמשכות מן שמי השמים הנקרא אימפיריאו שהוא היותר נרול ער היותר קצון שהוא גלגל הירח ומשם בא אל החומר היותר שפל ר"ל אל החומר הראשון שהוא הפחות שלם שבעצמים הנצחיים והיותר רחוק מהשלמות העליון של הבורא, וזה כי כמו שהוא הפועל הגמור כך החומר הוא הכחניות המוחלם ובו נגבל ונגמר החצי הראשון מעגול הנמצאים אינמי היורדים מן הבורא במרדגות מסוררות מן הגדול אל הקטן עד החומר הראשון הזה הפחות שבכל מדרגות המציאות וממנו חוזר העיגול בחצי השני לעלות מן הסמן אל הגדול כמיש לך למעלה ר"ל מן התומר הראשון אל היסודות ואח"ב אל הרוממים ואת"ב אל הצמחים ואח"ב אל הבעיח ואח"כ אל האדם, ובאדם מן הנפש הצומחת אל המרגשת וממנה אל המשכלת ובפעולות השכליות מן המושכל אחר כמון ואחר גדול עד הפועל השכלי של המושכל העליון האלקי שהוא הפועל האחרון המאחר לא בלבד עם השבע המלאכיי אלא באסצעותו גם עם האלקות העליון נצחי הבימי איך החצי השני של הענול בהיותו עולה בפררגות הנמצאים הוא מגיע להיות נגבל בהתחלה האלפית שהיא התבלית האחרון ומשלים העיגול השלם החררגי של כל הנמצאים.

נעמה: רואה אני את תשלום העיגול הנפלא שלהנמצאים בסירורו ההררגי ואעפ"י שרמזת אותו לי פעם אחרת בענין אחר הוא כ"כ נאות בעיני ומענג את שכלי שהוא ניל חדש לעולם, ואתה תוכל להראותני ענול האהבות בסדר הדרגי שהוא הענין שאנחנו בו.

תובב: כמו שבחצי הענול הראשון המציאות הוא נמשך בירירה באופן יציאה והשפעה מן הנמצא הראשון מן הגדול אל הקמן עד התומר או ההיולי השפל, ובחצי ענול האחר הוא חוזר ממנו לעלות מן הקמן אל הגדול באופן השבה והחזרה

והחזרה באותו שיצא ממנו בתחלה, כך האהבה יש לו מסור והתחלה מהאב הראשון של העולם וממנו היא באה בהמשך בבחינת אב ויורדת תמיד מן הגדול אל הכמן ומשלם לבלתי שלם, ויצדק יותר שנאמר מיותר יפה לפחות יפה כדי לתת לו את שלמותו ולהשפיע אליו יופיו כפי האפשר והיא יוררת במדרגות הנמצאים כד בעולם המלאכים כמו בשמימי שכל אחד מהם כאב רחמן הוא המסבב לידת הנמשך אחריו התרחוז ממנו ומשפיע לו את מציאותו או את היופי כמו אב אעפ"י שהוא (נותן לו) מדרגה פחות מסנו שהוא מן הראוי, וכן הולך הסדר בכל החצי עגול הראשון עד ההיולי שהוא המדרגה הפתותה מהנמצאים וממנו מתחלת האהבה לעלות בחצי ענול השני מהתחתון אל העליון ומהבלתי שלם אל השלם כרי להגיע אל שלימותו ומפחות יפה ליותר יפה כדי להשיג את יופיו. וזה כי התומר הראשון בשבע הוא מתאוה וחומד את הצורות היסוריות להיותו יפות ויותר שלמות וצורות היסודות חומרות את צורות הדוממים והצמחים והמרגישים הם אוהבים באהבה מוחשת את הצורה השכלית שהיא עם אהבה שכלית עולה מפועל אחר אל השכלת מושכל אחר פחות יפה אל אחר יותר יפה עד הפועל השכלי האחרון של המושכל העליון האלקי עם האהבה האחרונה אל יופיו העליון שעשה ענול האהבה הוא נגמר במוב העליון נאהב אחרון שהוא היה האוהב הראשון והאב הבורא.

נעם ה: א"כ החצי ענול הראשון של האהבות הוא מהיותר יפים אל הפחות יפים ומהשלמים אל הבלתי שלמים והחצי ענול האחר הוא בהפך באהבה והפחות יפים אל היותר יפים ומלבר שהוא זר שתהיה האהבה עצומה מן היותר יפה אל הפחות כי אין שום אחר חומר את הפחות ממנו עוד הוא זר ורחוק ג"כ שהעולם יהיה נחלק כלו בשני חצאים משני איפנים של אהבות הללו, לכן רצוני שתבאר לי מיבת זה.

חוב: אהבת האב אל הבן והמלמר אל התלמיד והעילה אל העלול איננה פחות עוה ואולי שהיא יותר מאותה שיש לאלו אל העליונים שלהם כיון שהם שושים הם אל ובהוליד ובהמיב להם יותר ממה שעושים הם אל עליוניהם שאינם אלא חומרים להתקרב אל שלמותם והעליונים אעפ"י שאין להתתונים יופי שיחסר להם שמפני חמרתם אותו יאהבום הנה הם אוהבים היופי של עצמם בדי להשפיע אותו אל התחתונים שעם ההשפעה ההיא העליונים ההם נשארים יותר יפים בהיית התחתונים מיופים מהם וגם בשביל היופי של כל העולם כמו שכבר אמרתי לך יותר באורך וכל החצי עגול הראשון הוא מזאת האהבה מהעליון היותר יפה אל התחתון הפתות יפה. וזה כי כל החצי ההוא הוא תלוי באצילות והשפעה והמשפיע והמוליר הוא יותר יפה מהמושפע והאהבה היא הסיבה שישפיע ויחלק לו את יופיו וכך הוא מהמשפיע הראשון ער החומר שהוא המושפע האחרון כי אהבת הגדול אל הקמן הוא אמצעי וסיבה אל ההשפעה אבל בחצי עגול האחר מן החומר הראשון ער המוב העליון מפני היותו חזרה בדרך עליה משלמת מהחתתון אל העליון צריך שתהיה האהבה מן הפתות יפה אל היותר יפה כדי לקנות מהיופי שלו ולהתאחד עמו וכך הוא ממררגה למררגה עליונה בהמשך עד התאחדות המבע השכלי הנברא עם היופי העליון ורבקותו עם המוב העליון ע"י האהבה האחרונה שלו שהיא סיבת פועל ההתאחרות של העולם עם בוראו שהוא השלמות האחרונה שלו.

נעמה: יקר בעיני מאר לדעת העיגול השלם מאהבות של העולם מתיחם לו. ועם זה אגכי מברת שהתכלית של אהבות העולם הוא בשביל הפועל האחרון מפני שהאהבות של ההשפעה הן בשביל אותן של ההחזרה מאותן של האחרות עם בוראו, מפני שהאהבות של ההשפעה הן בשביל אותן של החזרה מאותן

ואותן של ההחזרה הן כולן בהמשך בשביל האהבה האחרונה המביאה הפועל האחרון מהתאחרות העולם עם המוב העליון שהוא שלמותו האחרון באופן כי כל מה שיצא מן האחרות הגמור היפה האלקי היה כדי שבהתאסף העולם יחזור באחרות ההוא האלקי, שבו יתאשר הכל בהיותו שלם. אמנם תזכור חובב שאמרת לי כי ההוא האלקי, שבו יתאשר הכל בהיותו של האוהב ברבר הנאהב ואמרת שתכלית האהבה של המציאות הוא מהמין ההוא עצמו ועתה אתה מנית שהוא בפועל ההתאחרות עם ההתחלה האלקית שנראה היותו דבר אחר.

חובב: אינגו דבר אחר אבל כפי מה שהפועל הזה הוא יותר עליון להיותו המיחד המציאות עם היופי העליון כך העונג הנמצא בו שהוא התכלית המיוחר של האהבה היא יותר גדול בלי ערך ויותר נשגב ועליון לכל התענוגים של הרברים הגבראים, וכבר אמרתי לך שתענוג האוהב אינם דבר אחר אל אחדותו עם היופי הנאהב וכשהיופי ההוא הוא ב'ת גם הוא התענוג הוא ב"ת דרבה או מעם כפי מה שהוא היופי וכשהוא בב"ת כמו שהוא באהבה האחרונה של המציאות הנברא ריל של החלק השכלי שלו אל המוב העליון צריך שהתכלית של האהבה ההיא יהיה תענוג נשגב ובב"ת שהוא תכלית כל האהבה של העולם הגברא שבשבילו נולרה האהבה בו ר'ל בעולם מפני שבזולת אהבה וחמרה לשוב ולחזור ביופי העליון היה נמנע שיצאו הרברים במציאותם בהיותם מתרחקים מן האלקות ובזולת אהבה כאהכת האב וחמרת השפעה דומה אל האלקית היה נמנע שימשך מדרנה אחת מהמציאות המושפע מן העליון שעליו ויתרחק מן האלקות בהמשך באופן הזה ממדרנה למדרגה עד החומר הראשון כי האהבה של השפעה והולרה היא אותה של כל החצי הראשון מהעיגול מהנמצא העליון עד ההיולי האחרון וכן לא היה אפשר שהנטצאים המושפעים יוכלו לחזור להתאחר עם האלקות ולקנות אותו התענוג העליון ששלסות והצלחת כל העולם תלויה בו בהיותם בתכלית המרחק מסנו בחומר הראשון ההוא אם לא היתה האהבה והחמדה לחזור בו שהוא שלמותם האחרון שואת האהבה היא המביאה אותם עד הפועל האחרון מההצלחה של העולם באופן כי בהיות אהבת ההשפעה של החצי ענול הראשון בשביל אהבת ההחזרה של השני ואותה של השני בשביל האושר והשלימות האחרון של המציאות נמשך מזה כי האהבה של המציאית נולדה כדי להביא אליו ההצלחה האחרונה.

נעסה: אנכי סכרת בודאי כי האהבה נולדה בסציאות תחלה כדי להרחיב ולהגדיל בהמשך את השפעתו ואח"כ כדי לאשר אותו עם תענוג העליון בהיותה סביאה אחדותו עם המוב העליון שהוא התחלתו הראשונה. ובזה הנחת את דעתי בשאלתי החמישית שהיא למה נולדה האהבה בסציאות ושלשה דברים בלבד נשארו לי לדעת בענין הדרוש הזה, האחד כי העונג אעפ"י שראוי שיהיה תכלית אל האהבה המבעת מן הכח הנשמי, הנה אינו נראה מן הראוי שיהיו תכלית ג'כ אל האהבה השכלית. וזה כי התענוג הוא התפעלות והשכל הנבדל מחומר אינגו מתפעל ואינו מן הדין שיהיה משועבר לשום התפעלות וכש"כ השכל המלאכי והאלקי ולכן אין ראוי שיהיה העונג תכלית מיוחד להם וא"כ אינגו הוא התבלית המשותף לכל אהבה כמו שאמרת, הדבר השני הוא כי אעפ"י שהתכלית מכל האהבות של ההחזרה הוא העונג כמו שאמרת הגה האהבות של ההשפעה אינו נראה שיהיה זה תכליתם וזה כי שום דבר אינגו מתענג בהתקרבו אל הבלתי יפה ולזה הוא נראה שתכלית אהבות ההם הוא נתינג מהשפעת יופי במקום שאינו שם יותר משיהיה תענוג כמו שאמרת כי א"א להתענג נהשפעת יופי במקום שאינו שם יותר משיהיה תענוג כמו שאמרת כי א"א להתענג נהשפעת יופי במקום שאינו שם יותר משיהיה תענוג כמו שאמרת כי א"א להתענג נהשפעת יופי במקום שאינו שם יותר משיהיה תענוג כמו שאמרת כי א"א להתענג

עם מי שאין לו יופי בעצמו. הדבר השלישי הוא כי אתה אמרת למעלה שהאהבה שיש לבורא אל המציאות הנברא היא אותה המביאתו לשלמותו כמו שהאהבה שיש לו אל יופיו היא המשפיעה אותו ועתה אתה אומר לי שהאהבה המביאתו בשלמותו המיוחדת היא אותה שיש אל המציאות ע"י החלק השכלי שלו אל היופי העליון האלקי. א"כ אין אהבת האל אל המציאות המביאתו אל השלימות אלא היא אותה של המציאות אל האל. התר לי שלשה מפקות אלו ואהיה מפוימת מסך ממה שנתחיבת לי לומר במולד האהבה.

תוב: בשביל זה המעם הנשאר איני רוצה שלא לצאת מהחיוב הזה.
העונג המיחש הוא הפעלות בנפש המרגשת כמו שהאהבה המוחשת היא ג"כ הפעלות
שלה אלא שהאהבה הוא ראשון מההפעליות שלה והעונג הוא האחרון ותכלית
של אותה אהבה. אבל העונג השכלי איננו הפעלות בשכל האוהב ואם את מורה
שתהיה האהבה בנמצאים השכלים שאיננה הפעלות צריך שתמכימי ג"כ שיהיה
בהם עונג בלי הפעלות, שהוא תכלית אל אהבתם והוא יותר שלם ויותר נפרר
מהפעליות ממה שהוא פועל האהבה עצמו.

נעם ה: אם האהבה והעונג של השכלים אינם הפעלות א'כ מה הם?

חוב: הם פעולת שכליות כמ"ש לך רחוקות מכל הפעלות מבעיות אעפ"י
שאין לנו שמות אחרים ליחד להן (אלא אלו) שהם מורים הפעלות במוחשים וכבר
אמרתי לך שהאהבה בשכל הנברא.

נעם ה: ומה הם בשכל האלפי? חוב ב: האהבה האלפית היא התפשמות חבמתו היפה ברמותו היפה ר"ל במציאות המושפע ממנו עם החזרתו אותו בהתאחרות היופי שלו העליוו והעונג שלו הוא ההתאחרות השלם של הדמות שלו בעצמו ר"ל של עולמו המושפע בו שהוא המשפיע. ולכן אמר דור ישמח (ר'ל יתענג) ה' במעשיו מפני שבהתאחדות ההוא של הגברא בבורא לא בלבד תלוי בו עונג ותשועת הנברא כמ"ש רוד ונפשי תגיל בה' תשיש בישועתו אבל תלוי בו גם העונג האלקי הצרופי בשביל הצלחת הפועל שלו. ואל יקשה אצלך כי האל יתענג כי הוא היא העונג העליון של המציאות ובשביל האהבה נצחית של יופיו צריך שיהיה בו ממנו ואל עצמי עונג עליוו. ולכן הנהיגו קרמונינו בזמן איזו שמחה לומר ברוך שהשמחה (ר'ל העונג) במעונו והעונג בו הוא דבר אחד בעצמו עם המענג ועם המתענג. ואיננו זר אמרנו שהוא מתענג בשלמות הנברא שלו בראותנו כי התורה הכרושה בחשא הכולל של כני האדם שבשבילו בא המבול אמרה וירא ה' כי רבה רעת הארם בארץ וכל יצר מחשבות לבו רק רע כל היום ויגתם ה' כי עשה את האדם בארץ ויתעצב אל לבו ויאמר אמחה את האדם אשר בראתי מעל פני הארמה מאדם וכו' א'כ אם רעת האדם מעצבת פנימיות ולב האלקות, השלמות והאושר שלו כמה ראוי שיענג אותו? אמנם באמת העצב והעונג אינם הפעליות בו אלא העונג הוא ההתיחסות ההגונה של שלימות הפעול שלו והעצב הוא העדרו מצד הפעול.

געמה: נתפיסתי מהספק הראשון שלי והכרתי כי עונג השכלים שאין הפעלות נופל בו הוא יותר גרול ותענוג אמיתי יותר משל הנשמים שהרפעלות נופל בו וכן איך האהכה שלהם להיותה בלי הפעלות היא יותר גרולה ויותר אמיתית מאותה של הנשמים בעלי הפעלות. עתה השיבני על השני.

חובב: ממה שאמרתי לך בראשון יקל להשיב על השני כשחעליון אוהב את התחחון בכל חצי הענול הראשון מן האל עד החומר הראשון אין העונג שהוא (שהוא החכלית שלהם) תלוי בהתאחרות עם הבלתי יפה או פחוח יפה התחחון כמו שהקשיתי לשאול אלא הוא תלוי לאחד עמו הבלתי יפה או הפחוח יפה ביפות או בהשלים אותו בהשפיע לו היופי שזה נותן שלמוה מענג לא בלבד אל הפעול התחתון אבל גם אל סיבתו בשביל ההצמרפות של עלולה כי העלול היפה והשלם עושה את העילה יותר שלמה ויותר יפה ומתענג ביופי הנוסף מצד ההצמרפות כמו שכבר אמרתי לך. ואם אני הראיתי לך שהאל מתענג עם שלמות מעשיו ומתעצב בחסרונם כ"ש הוא צורק בכל נמצא מהגבראים שיתענג במוב של העלול ממנו ושיתעצב ברעתו.

נעםה: גם בזה הספק השני הנחת את דעתי ואני רואה איך החכלית לכל אהבה שבעולם הוא תענוג האוהכ בהתאחרו בנאהב בין שיהיה תחתון או עליון אליו, ונשאר לך בלבד להשיב על הספק השלישי והוא שאם אהבת המציאות היא הסביאתו בשליסותו האחרון שהוא ההתאחדות באל איך אסרת סקודם שאהבת הבורא אל המציאות היא הגורמת זה וסביאתו אל התכלית המאושר סההתאחרות עם היופי העליון?

חוב: א"א להכחיש כי כמו שהאהבה של המציאות היא המביאתו להתאחדות עם הבורא בעונג והצלחה כך אהבת האל אל המציאות היא המושכתו אל ההתאחדות האלקי שבו הוא מתאשר עם עונג עליון, וזה כי כמו שבאב האהבה של הולדת הבן איננה אהבת הבן שעדין איננו אלא היא אהבת עצמי שבשביל שלמותו הוא תאב להיות אב בהולידו בן ברמותו ואהבה אחרת שנית שהיא אל הבן אחר שנולד היא סיבה שיגדלהו וילמדהו ויביאהו אל השלמות האפשרי, כך אהבת ההשפעה של האל איננה האהבה שיש לו אל המציאות אלא היא אחרת קודמת לה שהיא אהבת עצמו בהיותו חומד להשפיע את יופיו בעולמו המושפע ברמותו וצלמו. וזה כי אין שום שלמות ולא יופי שלא יתרבה בהיותו משתתף לזולת שהאילן העושה פרי לעולם הוא יותר יפה מהבלתי עושה והמים הגובעים וההולכים הם יותר מעולים מן הנקוים ועומדים תוך מקורם וכשהושפעה המציאות נולדה עמו אהבת האל אליו כמו מהאב אל הבן שנולד והיא לא היתה בלבד לקימו במצב הראשון שהושפע אלא גם ויותר באמת כדי להביאו לשלמותו האחרון בהתאחדות המוצלת עם היופי האלקי.

געם ה: אעפ"י שמרטיון האב נראה שהאהבה האלקית אל הטציאות היא המביאתו לתכליתו האחרון השלם ט"ם נראה כי פעולת ועשית זה הוא מיוחר אל אהבת העולם ליופי האלקי, וזה כי על ידה הוא בא להתאחד מיד עם היופי ההוא שבו רוא מוצלח והאהבה האחרת ר'ל אותה של האל לעולם עם שנראה שגם היא ראוי שתהיה סיבת זה הגה הפועל המיוחר לה בזה איננו עדיין נודע לי.

חוב ב: פועל אהבת האל בסיבת ההצלחה שלנו ושל כל המציאות היא כמו פעולת השמש להיות סיבה שנראה אותו. אין ספק כי עינינו וכח הראות שלנו עם התאוה להרגיש האור הם מביאים אותנו לראות האור וגוף השמש שאנו מתענגים בו מ"מ אם לא יהיה השמש עצמו ואורו מאיר עינינו תחלה לא הינו אנחנו יכולים לעולם להניע לראותו. וזה כי בלי השמש נמנע הוא שיהיה השמש נראה כי עם השמש הוא נראה כך אעפ"י שהאחבה שלנו ושל המציאות אל היופי העליון האלקי היא המביאה אותנו להתאחר עמו עם עונג עליון מ"מ לא אנחנו ולא העולם ולא האהבה שלנו ולא שלו יספיקו להגיע אל ההתאחרות הזו לעולם ולא יוכלו לבא במררגה כ"כ גרולה משלמות מענג אם לא היה הכח השכלי שלנו

שלנו מסבל עזר וסיוע ואורה מהיופי העליון האלפי ומהאהבה שיש לו אל העולם שהיא נותנת חיות ורוממות לאהכה של העולם בהיוחה מאירה את החלם השכלי שלו בדי שהוא יוכל להביא אל ההצלחה מההתאחרות אל היופי העליון, ועל זה אמר דוד באורך נראה אור ואמר הנביא חשיבנו ה' אליך ונשובה ונביא אחר אמר השיבני ואשובה כי אתה ה' אלקי וזה כי בלי עזרת לשוב אליו ובו היה נמנע אלינו לברינו לשוב ולחזור בו. ויותר בפרשות ביאר זה שהע"ה בשיר השירים בשם הנפש המשכלת האוהבת את היופי האלקי באומרו משכני אחריך נרוצה הביאני הפלך חדריו נגילה ונשפחה בך נזכירה דודיה פיין פישרים אהבוך. הביפי איך הנפש המשכלת מבקשת תחלה שהאהבה האלקית תמשוך אותה ושאו היא עם אהבתה החזקה תרוץ אחריו ואומרת כי בהיותה מובאת מיד המלך אל חדריו ר"ל כי בהיותה נאחרת מצד החסר האלקי בפנימיות יופי המלך האלקי תשיג בו הגילה והעונג העליון שהוא תכלית אהבתה אל האל, ואופרת שתזכיר דוריו יותר מיין ר"ל שהאהבה האלפית תהיה לעולם נמצאת ונזכרת בשכלה יותר מאהבות רברי העולם שהו מאיכות אהבת הייו המשכר את האדם ומסיר אותו מיושר השכל ולכן סיים מישרים אהבוד, ר"ל אינר נאהב מבלי ישרות הנפש כמו שהן האהבות הבשריות אלא יושר הנפש בעצמו היא האוהב אותר. המתכלי איך התחיל כלשון יחיד באומר משכני ומיד אמר בלשוז רבים אחריך נרוצה וחזר לומר בלשוז יחיד הביאני המלד חרריו ואח"ב בלשון רבים נגילה ונשמחה בך נזכירה דוריך מיין להורות כי עם התאחרות החלם השכלי מהאדם ומהעולם הגברא יצלח ויתענג לא החלם ההוא בלבר אלא כל חלקי המציאות עמו, שאמר עליהם כלשון רבים מישרים אהבוד מפני שכולם משתתפים באהבה האלקית ע"י החלק השכלי, א"כ פועל זריחת האהבה האלפית בנו הוא הפנהיג אותנו תחלה באושר ואחריו הוא הפועל החזק של אהכתני אליו המביאנו להתאחר ולהתאשר עם יופיו העליון. וכדי שתביני זה יותר הביםי את דמיונו בין שני אוהכים שלמים איש ואשה כי אעפ"י שהאיש האוהב יש לו אהבה עזה אל האשה הנאהבת אין לו לעולם אופן ואפשרות להשיג ההתאחרות המענג עמה שהוא תכלית אהבתו אם לא שהיא עם ניצוצי עיני אהבה ועם דברים מתוקים וענינים נעימים ורמזים נאותים וסימני אהבה תראה אליו ענין רצוי והסכמת אהבה שיעוררהו ויחזיק אהבתו ויורדו ויתן לו אפשרות להגיע באחרות המענג של הנאהבת שהוא תכלית משלים לאהבתו העצומה.

נעסה: פייסת אותי בשליסות מספקותי אלו ומהחיוב שהיה לך להודיעני מסולד האהבה כבר נפטרת מסני כדרך שנפטרת תחלה ממהות האהבה וחסדה ואח"כ משתיף האהבה. ובזה הדרוש השלישי אנכי מכרת איך האהבה נולרה באמת ומכרת איך אותה של האל אל המציאות ועל המציאות אליו נולדו כשנולד המציאות וכן האהבה הצרופית של חלקיו זה לזה. וכן אני מכרת איך התחלת הולדה במציאות היה בעולם המלאכים ובזה אני יודעת את מולדה החשוב והנכבד ושמולידיה הם ההכרה והיופי והמסיע בלידתה הוא החסרון ולבסוף הכרתי שהתכלית שלה הוא התענג האוהב בהשגת ההתאחדות אל היופי שהוא התכלית האחרון של העולם ביופי העליון שהוא תכלית אחרון המוצלח לכל הדברים שהאל העליון ירצה לזכותינו אליו, אעפ"י שהיתי חושבת חובב שהתכלית שבשבילו נולדה האהבה יהיה גם לפעמים לענות ולצער את האוהבים מאד את אהובותידם.

תובב: גם כי מביאה עמה עינוי וצער ויגון וכמה מרדות יארך סיפורס. הנה אינם התכלית המיוחד לה אבל הוא העונג הנעים ההפכי לאלו. ומ"מ צדקת בדבריר בדבריך בלבר באחבתי אליך שתסליתה לא היה מעולם עונג ושמחה אלא הראש והאמצעי והסוף שלה אני רואה שהם כולם עמל וצער וכאב אלי.

נעם ה: א"כ איך המנהג כיזב בך? ואיך אהבתך נערות מסה שראוי לה להשינ? תוב: דבר זה ראוי שתשאלהו לעצמך ולא לי. עלי מומל לאהוב אותך ככל האפשר לי ואם את עושה האהבה עקרה ונעדרת מתכליתה המחויב רוצה את שאני אבקש את התנצלותך?

נעם ה: אני רוצה שתבקש ההתנצלות שלך כי בהיות אהבתך משוללת סהתכלית שנתת אל האהבה צריך שלא תהיה אהבתך אמיתית או שזה לא יהיה תכליתה האמיתי.

תוב: התכלית לכל אהבה הוא העונג והאתבה שלי היא אמיתית ותכליתה הוא להשיג אותך עם אחדות מענג, ואל התכלית הזה מכונים האוהב והאהבה ומ"מ לא כל מי שמבקש איזה תכלית הוא משיג אותי. וכ"ש כשפועל השנת התכלית ההוא צריך שיבא מיד אחרים כמו שהוא עונג האוהב שהוא התכלית שאהבתו מכונת אליו ולעולם לא יבא אם האהבה הצירופית של אהובתו לא יביאנו אליו באופן כי העדר התכלית של אהבתי כך הוא לפי שהאהבה הצירופית שלך גורעת מחיובה. כי אם האהבה נולדה במציאות ובכל אחד מחלקיו נ"ל כי בך בלבד לא נולדה לעולם, נ עם ה: אולי לא נולדה לפי שלא נזרעה הימב. חוב ב: לא נזרעה הימב מפני שהקרקע לא רצה לקבל הזרע השלם, נ עם ה: א"כ הוא גרוע ופגום.

חוב ב: כן היא באמת בזה, נעמה: כל פגום הוא מכוער א"כ איך אתה איהב המכוער אם מפני שהוא נראה לך יפה א"כ אין אהבתך אמיתית כמו שאתה אומר. תוב: אין שום דבר כ"כ יפה שלא יהיה לו איזה פגם אלא היפה העליון ויש בך כ"כ יופי כי עם שיש עמו זה הפגם המונע הצלחתי הנה גודל היופי יש לו יכולת להעירני לאהוב אותך הרבה יותר ממה שיוכל החסרון הקמן (עם שהוא מזיק אלי מאר) לעשות שאשנאך.

נעם ה: איני יודעת מה יוכל להיות זה היופי שלי המעוררך כ"כ לאהוב אותי. אתה הראת לי שהיופי האמיתי היא החכמה ואין בי ממנה אלא החלק שאתה משפיע בי, א"כ בך הוא היופי ולא בי ולזה ראוי שאהיה אני אוהבת אותך ולא אתה אותי.

תוב: די לומר הסיבה שאני אוהב אותך בלי שאבקש הסיבה למה אינך איהבת אותי כי איני יודע דבר אחר אלא שאהבתי אותך היא כ'כ גדולה שאינה מנחת בד שום חלס שבו תוכלי לאהבני.

נעם ה: די שתאמר לי איך אתה אוהבני כלתי היתי יפה או צריך שהיופי יהיה רבר זולת התכמה שאין אתה אוהב אותי באמת.

תובב: האמת הוא שאמרתי לך כי היופי העליון היא החכמה האלקית ובך בצורת ובחן הגוף ובהכנה המלאכית של הנפש (עם שנחמר בה איזה דבר מההרגל והלימוד) היא זורחת ומאירה כ'כ כאופן שתמונתך בשכלי היא נעשית ונחשבת אלקית, נעמה: לא חשבתי שימצא חנפות בפיך ולא שתשמש ממנו נגדי לעולם אני לפי דעתך איני יכולה להיות יפה לפי שאין בי חכמה ואתה אומר לי שאני אלקית. חוב ב: הכנת החכמה הוא היופי שנתן האל לנפשות כשהמציאן וכפי מה שהנפש יותר מוכנת לה כך היא יותר יפה, ונפשך קבלה מזה (ר"ל מההכנה) חלק גרול והעשות הנפש חכמה בפועל הוא דבר תלוי בלמוד ובהרגל החכמות, שהוא כמו היופי המלאכותי הנוסף על המבעי. רצונך שאהיה כ'כ מכל שאניח מלאהוב

מלאהוב יופי גרול מבעי מפני שיחסר ממנו קצת מהמלאכותי ומההשתדלות? רצוני לאהוב יפה אחת מבעית בלתי מקושמת יותר מאחת מקושמת בלתי יפה ומה שאתה קוראה אותו תנפות איננו כי באמת אם היופי שלך לא היה חשוב אלקי אצלי לא היתה אהבתך מעולם מסירה את שכלי מכל דבר זולתי ממך כמו שעשתה. נעמה: אם איננו חנפות א"כ חוא מעות שבריה קלה כמותי תתהפך בד

נעם ה: אם איננו חנפות איכ חוא מעות שבריה קדה כמותי תתהפך בך בצורה אלקית.

תובב: גם זה לא אסכים לך שיהיה מעות וזה כי הוא מסוגל אל האוהבים והרברים הנאהבים שהנאהב נחשב ונעשה אלקי בשכל האוהב.

נעמה: א"כ הוא מעות בכולם. חובב: א"א שיחיה טעות בכולם אם האהבה עצמה לא תהיה מעות. נעמה: איך בלי מעות נעשה זה הזילוף מהרבר הנאהב אל תמונתו בנפש האוהב כי מאנושי הוא חוזר אלקי?

חובב: בהיות נפשנו דמות מצויר מהיופי האלקי ובהיותה חומדת במבע לשוב בעצם האלקות היא נשארת לעולם הרה מאותה החמרה המבעית שבשבילה כשהיא רואה לבריה אחת יפה בעצמה מהיופי ההגון לה היא מכרת בה ובאמצעותה את היופי האלקי, וזה כי גם הבריה ההיא היא דמות היופי האלקי ודמות הבריה ההיא הנאהבת בשכל האוהב עם יופיו הוא מעורר ונותן כמעם חיות לאותו היופי האלקי הנסתר שהוא עצמות הנפש, ונותן לה מציאות בפועל באותו אופן שהיה גותן לה היופי האלקי עצמו שהוא כרמותו. ולכן הוא (ר'ל אותו הרמות) נעשה אלקי והוא נוסף ונעשה יותר גדול ביופיו כפי מה שהיופי האלקי נדול מהאנושי ולפיכך האהבה אליו היא נעשית כ"כ פנימית עזה ועצומה שהיא מסלקת ההרגשות והמחשבה וכל השכל כמו שעושה היופי האלקי עצמו שמושך אליו בעת העיון את הנפש האנושית, וכפי מה שיופי הבריה הנאהבת הוא בנפשה ובגופה יותר גרול ומעולה ורומה אל היופי האלקי ומאיר בו יותר הבמתו העליונה כך דמותה הוא נחשב לאלקי בשכל האוהב. ומצורף לזה מבע שכל ונפש האוהב המסבלת הרוא, וזה שאם היופי האלקי שבה הוא שקוע ונסתר הרבה מפני היות החומר והגוף שולם בה הנה גם שהנאהב יהיה יפה מאד מעם יוכל להחשב בה אלקי מפני מעם האלכות המאיר בנפש ההיא וגם היא אינה יכולה לראות ביפה הנאהב כמה הוא יופיו ולדביר מדרגתו ולכן יארע מעם שהנפשות השפלות והשקועות בחומר תאהבנה את מיני היופי הגדולים והאמיתים ושתהיה אהבתן גדולה ונעלות אבל כשהבריה הנאהבת היפה מאר היא נאהבת מנפש יקרה וברה ונפרדת מחומר שהיופי האלקי זורח ומאיר בה הרכה אז היא נעשית בה אלקית מאר והיא תושבתה אלקית ואהבתה היא פנימית הרכה ועזה ועצומה. ועתה אהבתי אליך נעמה גודל הארת יופיך הרוחני והנשמי הוא העושה אותה אלסית ואעפ"י שהזכות ובהירות של שכלי אינגו נערך ולא מספיק לעשותה אלקית כפי מה שהיה ראוי הנה עילוי יופיך משלים אל חסרון שכלי האפל.

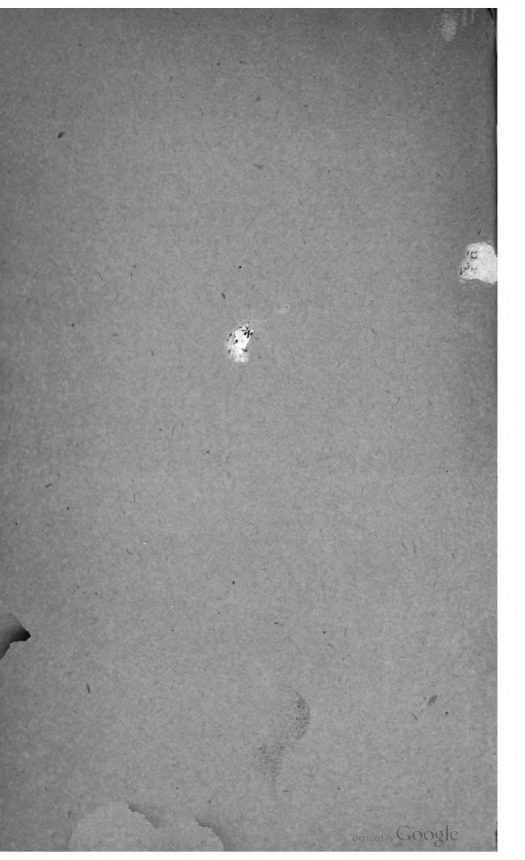
נעם ה: א"כ אין ראוי שאאתב מי שאינו עושה את הנאהב אלקי כהוגן אחרי כי כן מבע האהבה נותן. וגם איננו מעות כיון שהוא בא ממבע היפה והנפש אבל הנני רואה הימב כי מיבת התהפכותי בך מאינושית לאלקית היא מצד אלקיות שכלך החכם יותר ממה שהוא מצד יופי הגרוע.

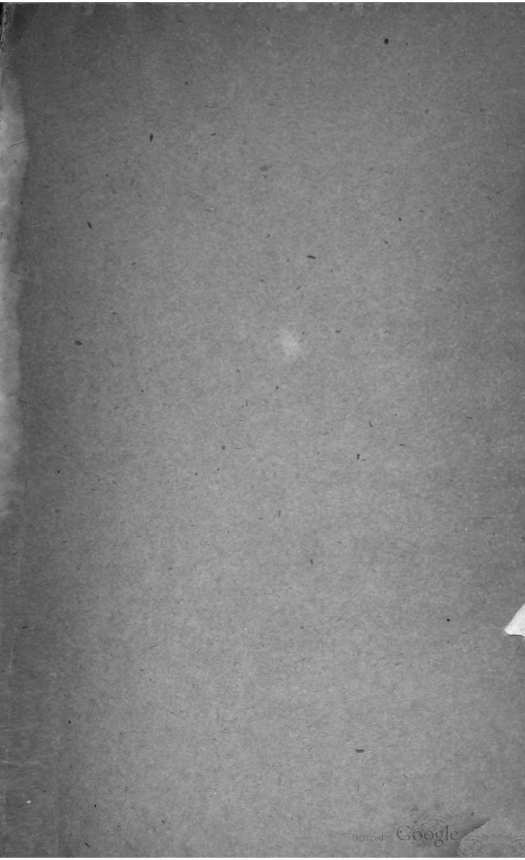
תובב: מעותך זה בי היתי חפץ יותר שיגרום שתאהב אותי בנפשך בבחינה ההיא שזה היה מן הרין אם תחשבני כך יותר ממה שתאמרהו אלי בלשונך, ואם אולי אינך חושב את שכלי אלקי (כמו שהוא האמת) אין את יכולה להכחיש כי היופי היופי העליון האלקי שהוא היוהר גדול ומעולה מכל השאר לאין תכלית הוא נמשך מן האהבה של נפש אחת אנושית שפלה ובעלת תכלית האוהבת אותו לחזור ולאהוב אותה ולמושכה (ע"י האהבה שיש לה אליו) בהצלחתה בעונג ההתאחרות ואת שבין האנושים דומה כ"כ אל היופי העליון ההוא מדוע אינך רוצה להדמות אליו גם בזה האופן מהחזרת האהבה.

געם ה: בזה אני חושבת להיות דרבה בלתי דומה אליו. וזה כי כמו שהוא איננו מושך את האוהב להתאחרות אחר זולתי לאותו דרותני של השכל ולכן הוא תוזר לאהוב אותו כך אינני רוצה להכחיש ולומר שאיני אוהבת אותך, ותומדת להתאחרות שכלך לא שלך עם שלי אלא שלי עם שלך שהוא היותר שלם ואין לך לספק בזה אחרי ראותך זריזותי לעיין ולהתבונן את עניני ודרושי שכלך ולקנות את חכמתך שבזה אני מקבלת עונג גדול ומההתאחרות האחר הגשמי שרגיל לחמוד האהובים איני חושבת ולא היתי רוצה שימצא בך או בי שום תאוה א כי כמו שהאהבה הרוחנית היא כולה מלאה מובות ויופי וכל פעולותיה הן הגונות ומאושרות כך הגשמית אני חושבת שהיא רעה וכעורה ופעולותיה לפי הרוב מכאיבות ומזיקות, וכדי שאוכל להשיבך מזה יותר הימב, הגידה גא לי (כמו שכבר נדרת אלי) מפעולות האהבה האנוש ברול במספר כי עם התשלום הזה תגמור לצאת המונות ואיזה חלק מהן הוא בררך.

חוב: אנכי דרואה נעמה כי כדי לברוח מתלונותי הצודקות את שואלת לי פרעון מותר הרוב ואני זוכר שלא נשתעבדתי לך בזה בבירור. ועתה הגך רואה כי אינו עת לפרוע לפי שנתעכבנו מאד בסיפור הזה ממולד האהבה וכבר הוא זמן להניתך שתנותי, ושימי את מחשבתך לפרוע אלי החיובים שהאהבה והשכל והמעלה משעבדים אותך בהם כי אני אם יהיה לי זמן לא אמנע מלפרוע לך מה ששעבודי ועבודתי אליך הגאהבת מחיבים אותי בעדם, ויהי ה' עם המוב.

ה'-ו' ש' ל' ב' ע.







B785 L33D56 1871