

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

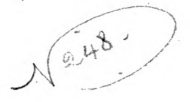
Bibliothèque des Fontaines
BP 219

60631 CHANTILLY Cedex
Té (16) 44 57.24.60

D.
nº 7/4=
19= rayon.



2 ourages -



of Cat. B. N. vol. 149, col. 736 Tubingne, ex cedibres Thomac Anshelmi Baltensis 1514

On a rela à le sonte du même autime De arte cabalistica Hagenon, même éditeur

## IOANNIS REVCHLIN PHORCENSIS LL. DOCTORIS LIBER DE VERBO MIRIFICO

In laudem disertissimi ator trium principaliu linguarum peritissimi uiri Ioannis Reuchlin Phorcensis, librorum quos de Verbo Mirifico nuper edidit commendaticia Conradi Leontorii Mulbrunnen. Epistola.

## Conradus Leontorius Iacobo Vuinphelingo.S.P.

Oprimu a te Moguntiaco discessi statim in meipso sum expertus uulga tum apud Gallos nostros prouerbiu, nus cum amico satis nec præsens, nec ablens, presens enim cum essem non satis te pro nostra amicitia sum usus, gd amantibus omnibus accidere solet, qui in digressu sentiut le plera comilisse que le facturos aut dicturos animo destinauerant, sed quod omisi resartient. literule, quarum commercio utina sepius recum essem. Colloquebamur de libello darorum uirorum domini Spanhemen, quem impressioni Basileam datu esse dicebas. Interrogaui de doctore Ioanne Reuchlin, esset ne insertus. od iplum cu lubdubitares, negarelos lum demiratus, que enim in omni genere doctrinæhac tempestate clariore existimare posses, si tibi penitus esset familiaris & notus, reperires neminem. Eum ergo non sine magna iniuria & iactura germani nominis preteribitis tucz abbascz tuus. Est enim trium lin guarum peritissimus interpres, Grecæ, Hebraice & Latine, adde etiam si uis Gallice, quam Aurelianis dum iuris studio nauaret opera perdidicit. Transtulit plerascy orationes adolescens, quaru aliquenisi fallor sunt Xenophon tis in Socratis defensionem conficte. Condidit carmina multa & iucunda, co scriplit pleralog epistolares disputationes, quas sententiis grecorum etia Hez breorum referlit. Vt autem Hebreoru secreta dogmata penetraret, multis annis enixissime laborate, atchita omnem eorum bibliothecam euoluit, ut quem Hebreorum libi opponas non facile reperies. Hacingenii & doctrine fœlicitate & ubertate inductus, ad scribendum dialogum se contulit, que Ca pnion seu de uerbo Mirisico inscripsit, a nihil unqua uidi, nec facudius, nec Tood no for mirabilius. In tris autem libros dividitur. Primus omnia secreta philosophie sub nomine Sidonii explicat. Secundus Baruchiam iudeum omnia illa secre ta nomina & portêtifica & alia multa Hebreoru enodantem confingit. Ter tius Capnione fidem christianam ex prescriptis duobus approbantem & de monstrantem inducit, ubi omnía uerba mirifica ad nomen lesus ita applicat, utillud ineffabile Tetragrammaton, iam effabile factum esse demonstret. Quem si legeris dialogum, affirmabis nullum, nece philosophu, neces iudze nece christianum Ioanni Reuchlin iure preferri posse. Hunctalem no omni bus Italis apponere nobis fuerit perpetuus pudor. Quare mi lacobe cū Augustamsim petiturus,&nesciam quo tempore Basilæam perueniam,uelim fumma cura & diligentia scribas Ioanni Amorbachio impressori, ut in Cata logo suum Ioanni Reuchlin Phorcen.locum assignet. Vale mi iucundissime Iacobe letus & fœlix. Spire.xi. Kal. Maias. M. CCCC. XCIIII.

## IOANNIS REVCHLIN PHORCENSIS LL.DOCTORIS CAPNION VELDE VERBO MIRIFICO.

Erum arcanaru curioli quidă exploratores Camerarie Dalburgi antistes Vangionu sacratissime, quos & reconditæ uerboru uires, &abstrusæuocum energiæ, et divini secretoru nominu characte res sollicitant, ætate nostra (quantu uidere mihi recte uideor) non paru sece dere ab antiquissimis principu philosophoru uestigiis deprehenduntur,& circa mirabiliu effectuu plenissimas mysterioru operationes sæpe multuce aberrare, hac potissimu de caula, que le caduca figurarum obscuritate obliv terata uel depravatione Librarior perverla & medosa ea sacræillius phi losophiæsymbola, & uenerandasugnaturalium uirtutum signacula nedum intelligi sed nec legi queant. Quare tedio plæricp acinerti frustra defatiga tione affecti, tam laudabile conteplandi genus uel horrendo sugiut uel nev gligendo iandiu coeptu deserunt. Vnde ductus ego incredibili quoda grati ficandi studio et nimiru amore singulari, erga omnis bonæ artis columen egregiu Ioanne Lapidanu theologic doctore tam monastica Carthusiesiu nita g editione libroru inlignem atch primu cuius ferule manus subdiderim in exercitamentis humanioribus instituendus. Addam adhuc & utriusce iu risconsultissimu & politioribus literis ornatissimu uirum antiqua mihi observatu amicitia Sebastianu Brant Argetinesem. Etitem ingenio prestante. &miro characteru artificio nobilem acuariis disciplinis eruditu Ioannem Amorbacchiu, utrosce in hominu doctissimoru literaria republica clarissimos, ut nescias fama ne gestoru an ciuitate illustriores, Sunt enim non mediocri Balileæ inter fummos ciues laude. Tantorum igitur uirorum motus ingenti amicitiæuinculo, tantas aulus lum tenebras & tam obfulcata lacra/ toru immo secretorum uerborum latibula ingredi, & quasi de adytis oracu loru et uetustissime philosophie penetralibus, exponere nostro seculo quãtu nobis memoria suppetit universa ferme nomina, quibus superiori ætate sapientes homines & miraculosis operationibus præditi utébantur in sa cris siue pythagorica fuerint & uetustior uphilosophor usacrameta, siue He breoru Chaldeoruce barbara memoracula, seu Christianoru deuota suppli cia que de illoru libris ator linguis in hoc opere propta cernere licet, Quod iccirco nomini tuo dedicauimus, quonia facra facris debentur, & maxime fa cerdotia sacerdotti principibus, quali tu dignitate cæteris antestas, non solit ob magnitudine ditionis atop poretie, cuius tu cumulatissime diues es, ueru etia propter inenarrabile uariaru literaru peritia, cuius testis est bibliothe ca illa tua latinis, gręcis, & hebraicis uoluminibus referta. Vnus Germaniæ nostre thesaurus, quo sum uti solitus semper pro animi mei sententia. Triŭ igitur philosophoru de Verbo mirifico disputationem accipe quos inter se (ut lectaru cotrouerlia cogere debuit) altercantes finziquo magis elucelcat occulta sacroru nominu proprietas. De quibus & de tot numero atop tantis

unum tande supreme quide mirificu beatificuce nobis eligendi facilior pre stetur occasio. Et ut breui argumeto rem omne cognoscas, Sidonius de scho la Epicuri primû putatus deinde inuêtus in nullius uerba iurasse, omnifariã philosophus cupiditate discendi peregre proficiscitur, post multa ingressus Sueuiam, philosophos duos in oppido Phorce conuenit, Baruchiam hebræ um, & Capnionem christianu, cum quibus de uariis disciplinis, atcp mox de ipla diuinaru & humanaru reru scietia disserit de opinione de fide, de mira culis de uirtutibus uerboru & figuraru, de arcanis operationibus & mysteriis signaculoru. Hoc modo uniuersaru gentiu, quæ aliqua excelleti polleat philosophia aut non illiberalibus cerimoniis & sacrata nomina & cosecrati characteres in quæstione incidunt, sit enumeratio symboloru, a singulis pro sux secte ritu diligêter, usch dum Capnion in libro tertio uix tande ex omni bus sacris unum ihsuh nomen colligit, in quod omniu sacrorum uirtus atcz potestas refertur quod est semper & super omnia benedictum. At nunc iplum Sidonium audiamus.

SIDONIVS. Sigd est omniù in natura humana uspià amice Baruchia. ides Est Infulatuce Capnion, uterce Gades atop meta incredibilis deliderii, & alylum lõge persequentis me admirationis meg uobis em iubentibus et auscultatibus so lis libet intrepide loqui)quod perpetua nobis uoluptate pariat unum hoc & omne ut opinor constat esse, nihilos fere aliud g noua quotidie ac nostro sensui peregrina quædam uel alias alio tempore seu aliter atos iam pridem

sensæfuerint, res iplas geipere, quod animu nostru amœnitatis auidu semp admirando quoda ostento nuperrime ad experiundi allicere uoluntate, & in opus quantucuncy arduu propellere solet. Quo sacile crediderim ut no modo auitum genus meu quod plane fuit multis sæculis atos nucomniu re rum peritia extat percelebre)uerum & universam Sidona unde mihi & no/

men & origo est, atcp adeo totam patriã, uel iocunda nouitas uel stupenda antiquitas, in quauis dulces attame duros labores incitauerit. Ab æuo nãos

Toliti sunt Phœnices & uariaru regionu indagini, & nouaru rerum studiis Jumes prim supra qua dicipossitindulgere qui suapte diligetia primi literas inuenerut.

Immener nt quarubenesiciu apud Grecos sortasse no ingratos viros collocarut. Et post exquilită numeror îi ration e terras & coelos menli sunt. Naturali îi item & bellicaru artium expertissimi. Ad extremusemper ea gens & mores homi-

num multoru uidit & urbes, que res in maxima ei terraru parti gloria cessit acpræceteris ingens præconiu Pace enim uestra maiores ego meos nimis

forsitan laudo, sed uincit amor patriz, secs nihilominus prodit ipsa ueritas. Nam & de atomis dogma illud antiquu, cuiulda mei quonda popularis ui

ri Sidonii primu fuit Mochi nomine Idesante res Troianas, ut pernolcatis quantu industria, quantu ingeniis multorucp negocioru inuestigationibus Phoenices prestiterint, quippe quod ne Lucano quidem historico magis of

poeta clam suit, ita canente. Phoenices primi samze si creditur ausi Mansura rudibus uocem signare siguris. Nondum sumineas Memphis cotexere bi

Digitized by Google

tra Herentis

unas.

lainou lang

blos Nouerat, & saxis tantu uolucresce feræce. Sculptace servabat magicas animalia linguas Eoru ego monumenta laudis & uestigia sequedi cupidus, ad quæ(ut natura fieri solet)me tandem duxit paterni quocy sanguinis pro/ fluuiv, iam annis no paucis inter multa mari terrace uersatus sum optimos quoles fermont rerumes artifices queritans, ut hinc quid diceretur audita inde cernerem quid agendu sit. Nec enim patria solum mea tota ue tripolis uicinia contetus fui, recte diuerfaru atcp potius uniuerfaru artium magistra, quang nunc barbarico coepit ritu torqueri sed abii excessi euasi erupi lon gius post Libanu & Syriam plus peragrando g Menelaus ille, qui Telema chum & Pilistratu hospites uersibus istis de sua peregrinatione certiores se cit, Sum non pauca quidem passus, multisce periclis Nauibus aduenies octa Menel me erron num labor in annu, Vice Cypru post Phoenicen Aegyptiace arua Inde per a Labore, Aethiopas & Sidonios & Erembos, Ac Libyen, ubi cornigeri pabulatur & agni-Sicmihi no defuit in tam longo earunde uiarum discrimine labor, quo ulco relicta primu Britannia, deinde Gallia, tum Rheno ductore in Germa niam iter concessium est, ambos ut uos sapientes uiderem atos probarem no S3 Baruchian tam oculis gauribus. Ego enim Plautinu illudita converterim. Pluris est au Capmonem ritus testis unus goculati decem in cognoscendis presertim hominibus phi losophis quales accepi uos esse fama undiquaco celebratissimos. Et ut primum de teliceat dicere Capnion quempatria Phorcensem exuariis libro. rum atcz tabularu tuaru inscriptionibus esse accepera, stupenti mihi sepius multo gulla de re alia, co philosophiam syluestris Sueuia funderet. Tum eratitineris quida comites abstrularu artiu mecu studiosi, qui responderet no fore creditu difficile, asperitate eam posse quanda prestante indolegigne re comemorates Ratispontanti quonda antistite greca lingua Polyphemu: Gentilitia uero Albrechtu cognomento magnu, qui no tantu Aristotelem sed & alios Peripatetice philosophie sectatores primarios superare uisus sit, tamen in Sueuia & ortu & alitu. Quod ego iple ita fuisse cognoui. Legeram enimiam aliquot inlignes libros, ab eo uiro latine conferiptos, ob lingulare corum excellentia in græca lingua præter solitu traductos. Denico non ua/ nas, no fragiles credendi rationes in mediù adduxere, quod uestrates alio fa cile migrent, & propter uictus tenuitatem, & propter agrorum colendoru molestia & propter inopiam pecuniaru lungam iple denuo quod ea regio nequeat abundantibus esse mercibus assueta. Iccirco migrantibus Sueuis ar bitrabor optimorum præceptoru semper copiam affore quoniam ad opti ma quæce loca migrandum lit iis qui sterilia sugiunt, ltace co doctrina, elo/ quentia, consilio polles, non inde est co ex sylva natus sis, quam quondam aut Bacenas aut orciniam nuc nigram uocant. Sed ut ex tuis audio, quia non modo antiquam Parrhiliorum Lutetiam uerum etiam pene uniuerla Gal liæ& Germaniænon nulla Italiægymnalia Romamce caput studioru per/ Iustraueris. Quanqua uidere mihi uideor aptitudine Phorcensis agri no ni Capmon po hil ingeniis indigenaru coferre ides uerum esse literatoru hominu ingens Ut fing

Digitized by Google

The Sententa numerus inde genitor u facit. No em multo minor egenitalis coditionis uimi habet patria q pater iple si Porphyrio creditur. Habetis sermone bene lon/ gum aduena hominisco peregrini, qui de uestra regione disferere conetur. Sed ut eius me loci unde alteri genus, alteri fuga est, haud segné putetis inda porê este, commodu utick fuerit, ne obmittă quidê hoc ipsum, îd în Phæ nicia de monumentor u ueter u doctissimis autoribus copertu habui. Nam in Troize oftm no tambello quegna costat Phorcyn iuniore Phrygii exer citus duce fuisse, Homeri testimonio, q in naui enumeratione sicait, Phorcysille Phrygu ductor fuit Ascaniuscs, Aduersa itacs fortuna du llium cade ret, coacti sunt qui uită seruassent, ex innumeris pauci superstites, alias sibi se des querere alia regna sperare. Igit Aeneas cu Ascanio periculorus socio Phorcyde g plurimis etia reliquis Italiam petunt. Sed Ascanius cu sub Alba no monte oppidu coderet, & quilcy libi manendi locu alius alibi destinaret, is le demum Phorcys iunior luperioris Phorci qui Sardiniæ Corlice rex. ab Atlante quonda uictus & in mare submersus perhibetur ex Euryale ne posper Italiam & Insubres Germania ingressus, et traiecto ingeti lacu inter Istri & Rheni fontes per faciliora loca montanasco planicies aduersus solem occidente tendit ubi fluuiu offendit limpidissimu & piscatoriu eiusce in ripa imbecille tuguriu. Ad quod se lassum trahens uestigiu, senex quida corri puit, grauatus annis & totus baculo incumbes, qui cu Phorcyn in tam deser to nemore, cum tanta familiæ copia incedere uidisset exterritus, paru abesse putabat quin spiritu omne emitteret Phorcydi aute quereti quid hoc fluen tum uocaret. Senex iple respondit, Aeneas nome esse. Tum attonitus eo no mine Phorcys, uersage ad flumé facie mox subintulit. Tu ne ille Aeneas que Dardanio Anchise Alma Venus Phrygii genuit Simoentis ad unda Quos uerlus polt hac Maro Virgilius in lua Aeneida trastulit peregrina uetusta te delectatus. Hic itacs sumpsit omen & sorte aduena manendu sibi fore coe pitce multitudine suam hortari ne divinu oraculu contemnerent, gd in Tro iani antistitis nomine deprehendisset. Nam quibus Aeneas iandudu haud modicis internallis esset relictus eis iam sele liquido alter Aeneas ostederet. Dux igitur Phrygius & animo & more regio cunctis iussit ut quantu quice conari possent, arboru undice roboribus erutis, ex deserto campestre agru efficerent. Quo in loco breue oppidum & arcem extruxit, qua de suo & aui nomine Phorcen appellauit, tantum extat ab illo grauissimo & sanctissimo atcpomni laude & honore dignissimo uiro Aeneas dilectus, ut ad sola uoce quia fluuius Aeneas diceretur, sedendu ei quasi ad ppetuu Troiani Aeneæ monumentum eligeret, Accessu itacs temporis cum de mediocri familia po pulus copiolus fieret, & coepte habitationis angustia uicinas sylvas cædere arua colere, uicos ædificare, ac urbes educere cogeret, aiunt illu preter tam rustica g urbana, multa etiam alia istuc oppida sundasse, quoru singula no minibus lingulis tam matris q materteraru ad æterna prolapiæ memoriam notauit, quæ partim edax abolere uetustas, partim comutare barbaroru im

modestia nititur. Nam quod quonda Euryale iam Aurelium, quod Stheno antea nunc Sthein quod Scylla, Scell dicitur, quod olim Medula id superio ri ætate in nouam arcem comutatum est. Sic Gorgoneæ Phorcynides (quas rum lata est fama & uetustissima comemoratio) fertili hac gleba hoc situ lo ci amœno huius oppidi Capnion id est ortus tui sulco in sempiterna omice æuo duratura hominu memoria coleruantur. Et ne deesset quoco posteris Ascanii socii reducis atcp collegæ sui diutinu monumentu coepit etiam eius urbis cogitatione qua idem sub Albano monte sulcabat in orbem ipse simi le quiddă exædificare, gd pari nomine Longã Albam uocauit. Id nomê hodie permaneta Phorce intra secundu lapidem, Ita uidistis originis uestre taz bellam me pingere Eudoxi more, quali aliquam nautaru chartam, quatenus eo cognitionis nos ducat credi posse ratos uiros in omni doctrina ornatissi mos quanqua diuerlæ lectæ tamen uno celpite natos quoru conuerlation ? plus gaurum, argentum, uniones et omnia preciosa iandiu singulari desyde rio quæliera in his sentibus et saltibus, in hacipsa Sueuia inueniri. Nucquid hucaccesserim animum aduertite. Post loquendi, dicendi sentiedica artes, quibus sub ferula sum initiatus, deinde post disciplinas numerandi atcp metiendi quas liberiori spiritu hausi ducebar admiratione rerum tam in terra gin æthere ad naturalia documenta quibus omnem uitæ meæ curlum con lummare statueram. Quia de moribus quam partem aliqui philosophie pu tant)ego parum existimabam dandum opere. Nece illam nimia ingenii occupatione dignamarbitror, cp ulus iple moralis observatione consuetudi nis & communi uitæ couerfatione constet qua minæ blandimentace pueros uindicta maiores doceat no nihil etiam natiua uirtutibus iplis indultria tribuit que doceri studerics nequeunt sed ut ut expostulat cuiusce regionis institutio inualescunt. Vnde uidemus id quod hic uirtus dicitur, alibi uitiū haberi pro incolarum opinionibus. Sicius esse aio nihil aliud gquod homi nesuolunt Civilitate itacs iuriscs prudentia in sola uulgi aut iudicu persua sione contineri mea sententia est siue tu id oratoria eloquentia seu muneri/ bus aut bladitiis efficias dumodo mulceatur qui iuri dicendo preest. Apud Vlpianu ables controuerlia uiru consultissimu legitur Barbarius quidam Philippus, cu leruus fugitiuus esset Romæ prætura petiisse, tum pretor deli gnatus & pretura tande functus est, receptuco fuit nihil eoru reprobari que seruus in tante dignitatis uelamento gesserat. Idem grauis autor de statu ho minum hec posteritati scripta reliquit Ingenui accipi debere etiam eum de quo sentetia lata est quauis reuera fuerit libertinus quia res iudicata pro ue ritate accipitur. Et Paulus Romanor u peritissimus iuris ait, Hodie propter ulum imperatorum, li in argento relatum candelabru lit argenteum, argen/ ti quoch elle, non aut supellectilem quonia error ius faciat. Quod igitur uel populo uel principi seu regi hoc est iudici placuit, tu per cosuetudine, tu per costitutiones legis habet uigore. Nam ut Iulianus inquit, Cu ipse leges nulla exalia caula nos teneant, go iudicio populi receptæ sunt, & populus lege a iiii

regia omne imperiu & potestate in regem contulit, liquido apparet omne iuris prudentia ex uoluntate hominu fola pendere, que si est suffragatrix bo noru & maloru subiugatrix bona res dicitur et publica et priuata. Sin aliter contraria. Propter iniqua enim que populo uel probante uel tolerante fiut. Hesiodus in operu & dieru libro cu multa de regibus & iudicibus iusticiacs scripsisset, tande uoluit plebem sæpe luere peccata regum.i iudicu. Vniuer sos quippe iudices no solum ipse, ueru etiam & Homerus et cuncta quidem antiquitas reges nominauit, quor un inligne iurilditionis sceptru gerif. Cuius teste suerit aduersum Agamemnone Achillis nobile illud iuramentum sex aut septe lliadis uersibus explicatu. Non apud imperitos, sed ut ego arbitror & meculonge plures in hominu doctiffimoru et humanissimoru cospectu loquor quos no lateat tam celebre illam & uulgata iuris exercitatione, & a questuariis ingenti precio licitată. & a cotrouersiaru cosultoribus plus gdi uinam prope habită, nullius uel mediocris mometi, quali arte aliquă lellulariam aut cerdonică rectius estimari presertim homini libeter ad res altas & dignissimas summa laude intendenti,ac non potius fragilia,caduca fluxa & inania, gloriæ pulchritudinis, diuitiarū, ætatis ludibria quælibet admiranti Citabitur (si uultis) isti sermoni grauis & sanctus testis & autor ualde bonus Cicero qui ante tribunalia defendere aulus est mea in ea causa opinione, etia auscultante & inuito Seruio qui se tum alique doctu in iure ciuili putabat-Oro te Capnion qui etia in eiuldem professionis officina sudasse use ad co ronă & lauru diceris. Quod ornamentu, que dignitas, que gratia, quæ admi ratio lita est in eo studio sad tam tenui hominu opinione pendet in singulis literis atcuinterpuctionibus uerboru occupata od omniu factionu autoritas & iniuriar urobur & iurgior u incendiu, & iniquitatis fomentu esse conclamatur ab omnibus, non dico plebeis tantu, uerum etia nobilibus, quod so lum inania magistratuum nomina, & quotidiano timore plenissimos hono res mercenariacs lucra, & diuitias nemini sapienti appetendas sibi metam figit & propterea multorii inimicitias luis cultorib aperte cociliat, quibus tot Antonii, tot Catilinæ ob os uersantur. & animū quietis appetentem no sinut esse quietu. Deinde no est difficile nosse gd ab omnibus servat quod uero no uicatim observat, id no esse ius perhibet. Cur ergo admirabor tato pere qd mecu quilibet lanii coci fartores piscatores aucupes uenatores no uerint: Magnu uobis ne uidet scire nomen cuius plegis & ad omne euentu applicare. Cur no maioris estimabitis un guetariu que a reponedo apothe cariu uocat, scire uniuersa taberne sua uascula, pyxidas, urceolos, pateras, cya thos phialas aromata pigmeta pharmaca: Aut sutore meminisse qualibet forma cuico pedi addere, simul & subulas quoco acus, forfices, digitalia non obliuilci? Que oia ulus exercitatio necessitas & urges in rebus egestas edo. cet, et que horu limilia fames bruta cogit. Quis expediuit plitaco luu xule Picalca docuit nostra uerba conari? Magister artis ingenica largitor uenter negatas artifex sequi uoces, ut ait Satyricus ille. Igit od no ppter se discit, sed

propter diurnu uiclus humani comerciu, propter terrenas concupilcentias humanæmenti extraneas, quonamid ego pacto philosophiæsacratissimæ tanquă membru adiungă, line quo manca uideri possit, ut q pede caret clau dus nominetur, & qui lingua mutus. Omitto hæc nescio enim que procella, quis me fluctus huc deriuauit. Redeo unde digressus eram. Nam omne ego uitæmee curlum in contéplatione reru naturaliu colummare statui ex qua · fola oritur quă uere scientiă dicere posfumus. Cætera enim aut instrumeta sunt scientie, aut supputation discipline, aut comunis estimationis usus, aut figmeta cogitation i de rebus quas ables corpore materia subsistere opinantur & propterea simplices nominant hæ cum no sint usqua tame est ge nus hominu qui no fatiantur de rebus sensui nostro se offerentibus scientia ablumere que falli fallerece no potest sed onerant mente cogitatione quorundam tenuissimoru flatuum, & separataru formaru quæ quoniain natu ra non funt, sed supra natură este putantur, iccirco metaphysica uocant. Hec ego no eo consilio disputo ut homines eruditos redargua, quang reprehendendi uidentur, si ritum sciendi quo fonte hauriatur, & qua semita procedat æqua lance ponderemus. De quo Aristotele tuum loqui sinas optime Capnion, in cuius te palæstra plurimu exercuis le atos inde gymnici certaminis exacto tempore infignem tiaram, & aureos annulos tetulisse ferunt. Nam Baruchias hic magis (ut audio) Pythagora fequi dicitur & si quis alius uixit antiquior Magus. Stagirites itacs ille in resolutorior u posterior u libro secu do ad extremu prope in hanctamen sententia exposuit, quæ ut arbitror no nihil huc quadrat. Audite ambo, si forte latine satis explicare possum. Est em (ut scitis)& græce nimiū senticosus Aristoteles & umbrosus & etiam scaber necnisia suis uoluit intelligi. Verba illius sunthuiuscemodi Exsensu pullulat qua dicimus memoria, ex memoria uero sæpius eiusdem rei obtêta nasci tur peritia. Plures enim numero memoriæ una est peritia. Experitia aut uel ex toto in anima quiescente universali uniuscuiusdam de pluribus assumpti, quod quide in lingulis unum inerit illis idem artis principiù oritur & scien tiæ, Audistis Aristotele, cui haud absimile Afranius quonda poeta et lepide & prudeter, nec minus uere in libro cui Sellæ inscriptio est de scientiar u sca turigine prodidit hocuerlu. Vlus me genuit, mater peperit memoria. Igitur cu scientia adepturos uti oporteat artubus et sensuu instrumetis sine quibus ignorare cotingit univerla. Nec em cæcus colores nouit nec surdus versuñ meluras aut cithare modu. lam erit necesse ressolu corporeas nos posse cox prehêdere quado de corpore id quod tenuissimu est perpetuo quodastuo re manat ad sensu nostroru foramina deinde idiplum iugi motu remotoce ocio ipla in thalamu luu imaginatio introducit in qua reru formæin homi num intelligentia resplendent, ut ab unda stante radius in pupilla slexus, que omnia corpora sunt & corporu fluores. Vnde mihi rectius Empedocles di xisse uisus est op simili simile cognoscimus. Nec moranec requies inter datur ulla fluedi. Perpetuo quonia sentimo ut ait Lucretius, quippe etenim

tiariilenlus animantibus inlunt quoru quiles luam proprie rem percipit in se. Cur proprie: Nam cætera uel fallunt uel falluntur, que scire quis se putat ttullis sensibus adiutus. Sed Hercle uerente ne peregrina uobis nimis sugge ram reducere me conatur Epicuri sagax interpres ille. Quin pars inquit ho rū maxima fallic propter opinatus animi quos addimus ipli pro uilis ut line qua no sunt sensibus uila Namnihil egregius q resest cernere apertas Idil li no consyderat, qui supra naturam scandere conatur, & in arctum desiliut. unde pedem referrene queant, qui præter tot nata in tanta huius mundi uni tierlitate, tamen etiam cissa figmenta deludant, circa nuda entia que uocant, & species rerum, circa diuina immobilia, circa sublistentias, circa dignitates primas rationis circa principia circa substantias numinu simplicissimas incorporales extra cœli domiciliù comorantes & illic optima quanda uitam ducentes quæ omnia poetis autoribus) ut aurium oblectamenta. & auidita tis nostræ uarior u negocior u semper cupidissime solatia, pro singulari qua dam & speciola fingendiarte sunt reperta Omnes itacz & dii & diuina talia meditantes ualeant, cubitum eant, dormiant noctem totam. Homero iudia ce unum louem somnus no tangat, quali cetera supercoelestia nihil sint, Is so lus esse possit, de quo tame aperte nihil scimus, sed tantus somniare uidemur, quale satisut mihi uidetur prudenter idem poeta insinuat, quando somniū Agamemnoni milfum louis esse nunciù describit. Quicquid enim de loue cognoscimus somnio similimu est. Atqui de dignitatibus de principiis gd Tentiamus: quoru haud inepti Peripatetici quos nuc & maxime omis Gera manía & folos spretis reliquis nobilissimis autoribus sectatur, non esse scientification de la companya del companya de la companya de la companya della companya de la companya de la companya de la companya della com tiam contendunt eo co scientia & demostratione omni notiora sint quippe a quibus omnis scientia pendeat & principii no sit principiu quonia ipsum estante omnia. Nectamé ignotu id esse decebit quo cuncta lucescunt appa rent & sciutur. Vnde igitur principia cognoscemus; Exsensu. Audi Aristotelem rurlustuti Capnion in locorti primo uolumine, cum ait, Si cui dubiti esse uelit nixomnis alba sit necne Sensibus indiget. Igitur sides quæscienti bus nobis ex principiis est, in rebus naturæ sensuice subiectis costat univerla quare nihil eorum quæ no fuerint corpori & materiæ conexa, intra scien tiælimitesiure dauditur. Quod si hoc est, una sufficiet rerum cognitio qua græciphylicam uos naturalem philolophia uocare consueuistis, Quæcodi tiones corti quæ uere funt & line uclamine a nobis percipiuntur, illorumce causas, effectus, tempora, loca, modos, euenta, integritates & partes inuestigat arcg rimatur. Vnde tremor terris, qua ui maria alta tumescut. Obicibus ruptis rurlulcu in leipla relidat. Defectus lolis uarios lungos labores. Vnde hominu genus & pecudum limul imber et ignes. Arcturum pliadas hyadas geminolog triones. Quid tantii oceano properet le tingere soles, Hyberni uel quætardismora noctibus obstet. Omnia speculatrix naturaru physica. complectitur, quibus le toto æuo doctissimi quice oblectare ualeant miran dum in modu. Eius gratia quod ex me audistis antea p multa loca & locoru pericula

z sonsa principia vonoscinais.

pericula uerlatus lum, ut miranda natura uiderem, & uel auditu caperem, iti iplamos lum Indiam profectus, li cernere possem que illic quang raro tamé aliquotiens planis oculis uideri feruntur monstrosa et prodigiis similia, mar 3 tichoras, aquam auream, magnetem lapide, pantarbam, pygmeos, sciapodas tigridem, phoenicem auem, margaritas, & item ichthyophagos. Deinde per Africam ut gentem aspicere, que canem pro rege habet, cuius motu im/ peria libi augurantur. Mitto alia que sperare no auté intueri quiueram prin cipes unoculos, Anthropophagos, Cynocephalos, quoru omnium maxima pars fabulosa est. Fontivetiam & riuoru partim uera sunt que dicuntur, par tim fictionibus adornata. In asphaltide bitumen reuera gignitur, sed op nihil in eo iudezelacu mergi dicitur, profecto eius contrariu aliqui reperitur. In do done louis fons, & extinctas faces accendit, & accensas extinguit. Hammonis inter diu friget, noctu feruet, Insula contra Timauum sita, fontibus calidis sca tet, in iplo mari qui & cum mari crelcunt atcp minuuntur, idiplum cum Ter gestinis hominibus expertus sum. Lyncestis aqua ulnimodo temulentos fa cit, quin & apud uestrates Sueuiæ populos super amnem philisiu Geppinie oppidi, fons quali sapore vini fluit. Ipse me no dicam dies sed annus deficier. si naturæsingula miracula recensere cupia, que tamen haud clam uobis sunt. Etenim'dd ex hominibus eruditissimis accepi, tantu uos abundare uariis & li terarum & rerum experimentis, ut nihil uel tam minimu uel tam maximum sit, dd uos fugiat, aut locis uisum, aut libris cognitu, eo facile coniicio frustra me multa de mirabilibus prædicare, cu que go pro nouitate stupeo, id uos pro uestri frequentia solitu habeatis & quotidianu, At ego sine cotrouersia pro uno in Germania miraculo uoliplos quero, qua virtute, qua doctrina ui ros ggraues glanctos gomniu optima de uobis iudicia, supra gdici potest exuperantes, quale in iplo ingressu, in foribus iplis & salutationis initio satis exploratu teneo, que uultuu diuina figura, quis lepos in uerbis, que in me su scipiendo humanitas, qui exacta sapientie sape interiecti sermones, universi mores perfectissimos uiros ostendunt, incredibile est gaudea uestro frui colloquio doctifce uerbis ornata & perpolita oratioe, et dignis cognituatos auditu sententiis, ut tam liberali tam munifica uestri couersatione tot tatosco totitineribus susceptos labores lenire atcz sedare, uel potius omnino leuare Tum copia dictoru percitus BARVCHIAS audi Capnion inquit, que partu Sidon edidit. Namita facile credider im que is de Phoenici bus magna predicat, îsti modo uideat, qui iam totum ferme oriente ignoran tiæbarbariece damnent, cum nescio quem Scytham aut quos Sauromatas, aiant humanitatis & doctring hostes, eam inualisse regione atop tenere, ut ne futurus sit superstes qui artes colat. Sed tu in quai. sme Sidoni stupores co gis eloquentia tua: At ille, Parum extat in me Baruchia qd tanti facis, fruz stra enim extollere niteris, quæ iple in me minutissima cognoui. Et caue satis ne iuste, tam angustis uerbis meis eloquent ænomen indideris. Quid enim hac nostra oratiuncula uix tandem expressimus aliud g punicae

Fons podoneus.

gentis aptissima ingenii conditione id quod cunctæ quidem historie tradit & res propalam extat. Sueuiæ quocp uestræ laudem attigi, cuius ambo locu pletes orbitestes estis, necpullo præter uos spectaculo erit opus. Postea ut multiloquentis fert linguæ consuetudo, quidam suror excidit ore, uidelices nisi naturam sensibilem, nihil esse dignum arte seu disciplina. Et si non de nul lis rebus(sicuti Socrates estimabat)at saltem de his ipsis quæ naturæ subiacet & sensui patent, erit potissimuid quod uocamus scientiam. Nam de diuinis ego arbitror nullam homini concessam esse ueram cognitione, quem cum sermonem Baruchias interpellaret, Sidoni doctissime inquit, & ut puto uir omnium optime, quod longe præstätius est, ignosce. Nam innata mihi quæ dam prope loquentiæ temeritas præuenire me facit Capnionem hunc uene randæ probitatis hominem, & literarum quoddam pelagus ac ætatis nostre divinum specimen, obco id in ista mihi disputatione iure præferendum, sed uetus mos est ut quis balbutit maxime tam gestiat loqui maxime, necullis patet dicedi campus magis quignaris, quod & mihi accidit, ut cum tu disse ras,ego præisto uulgatæsapientiæ uiro silentia rumpa. At serasæquo anis Tum is, At tu perge libere atos pertexe qd exorlus es. Itaos mo Capnion. amulta pergnauiter & diserte de multis rebus dixisti Sidoni Baruchias inquit, supra gnostrates philosophisolent, qui ut quidam graculi totos dies de omni negocio, uno tamen barbarico strepitu garrire non cessant, nullis adhi bitis ornamentis, nullo eloquentiæ flore, nec oratoris ullo munere, ut no de sacratissima philosophia, sed de prophano uulgi comercio de sub hasta pi gnorum licitatione, de bacchantiu tumuku, de leuissimoru conuitio, de baia rum contumeliis agi putares, quoru ego consuetudine simile quocs cotagiu & parem labem contraxi, ut haud iniuria mihi Tyndarei uerficulu obicceris apud Orestem Euripidis scriptū, Viuas barbare cum sis uetulus inter barbaros. Tamen utut res est libenter & fortalle consulto missa faciam, quæ de patria, de te, de nobiliplis disservisti cum hoc refellere nostri ambor u hone stas, istud claritudo tua, illud orbis terraru fama prohibeat, augere aute ora tione quæ laudibus extulisti, non opis sit nostræ ne noctuam Athenas ut est græcorum adagium. Qz uero tantum luminis in corporibus tot & tam uariis quolibet momento exortis salo procellæ ac turbini subiectis, & materiæ ipli corruptionis matri quotidianocs motui & inconstantiæ cohærentibus, tantum firmitudinis, tantum ueritatis reperisti ut de nulla re nisi sensibili scientiam oriri credas, ualde admiror qui nihil æque cotrarium existimem syn ceræ perfectæce scientiæ, g hoc solum quod tu nominas sensibile. Puto aute id quod corpori apparet, quod utaiebas ad sensuum nostrorum foramina, quodam fluore permanat, non sine tenuissimis quibusdam uelleribus aera transmigrantibus, usedum ad corpora nostra pertingant. Quis enim posset animi radius super ea area sic mobili, ut sunt naturæ omnes res quas extrinsecus homines sentiunt, uel tranquille stare, uel inconcusse reflecti, ut tam illustre in nobis divinæ humanitatis, aut humanæ diuinita

minitatis opus inde confierer. Non esse nego quanda de rebus eiulmodi do etrinam, opinione, iudiciu. Discernimus ab aqua glaciem, & iudicamus ista Huidam, hanc diuturniore, tametli hanc exista nudius ortam, & istam postri die in hanc dissolui paratam Sed co costans & perpetua de iis scietia queat sublistere, id quidem pernego, no solu Pythagora duce, cuius me tu asseda uoluisti, quod in parte honoris libenter recipio, cum intelligama Platone fummo illo uiro & quali philosophoru deo Pythagore discipulos suisse tan tiæstimatos o solius Philolai Pythagorici libellos quanquam pauper ta men dece millibus denarium mercari no destiterit. Sed annuit etiam Aristo teles eo nobis in negocio cuius patrocinio fœliciter utimur. In primo nance posterioris resolutionis uolumine cum pluribus egisset qualis in sciedo cau la nobis eligenda sit, & quis scire probe, & quis docticulus apparere uideat adiunxit. Itags cuius limpliciter fit lcientia id iplum habere aliter est impossi bile. Quod ne a Platone quidem alienum extat qui postea qua mundum in primum intelligibile & lecundu sensibile particus esset, addiderat illum per memem cum ratione iudicari, huncuero per opinione non line lenlu. Vide quem tu Epicurum lecteris ex umbratili oratione super puluere cuncta ædi ficantem Ego tam magnis patronis facile uincam. Et si mihi turpe uideri no debet a ce tanto uiro cateris ingenio doctrina, dignitate præstante uinci re folkicoareus qui mostroru sepe maioru edicto philosophica (uel summo te enus ut aumt flum prohibitus attingere. Acicorco Germania quanqua religiolos, ramé parum doctos Hebracos nutrir quoniá studiosis potius abhor mendum aphilosophis di per incuriam aut porius curiolitatem in errores ca dendum elle perfuadent quorum cos potifilmis credunt autores. Sed feci quod solent autili ut quanto deterrener amplius canto haurirem seruetius. procircialitatiani opportunitate, protempore & pro meo captu tamé. Itacs & Aritorelem me quadoculegillefareor, & Platonem introspexisse, unde shind quod ante tibi vicati proditt Et line ils quocs hoc idem me credere fe milletatos facir tanta omnium etiam maximorum uirorum de rebus natura libius com immortali quadă luilaude loribentiu diverlitas, în qua veru conlittere nequit: Omnis primumut a riudis ad loutempergamus arbitror te Capnionemerhuncus (vinni non inficias ituros univerlam rem eo modo ragnosciquo costacesses Navinalico, satteret opinio que secus atos res esset camanimi obtutibus referret. Athabetuniversum ut sit principia sua etiam Epicurotuo & Liurecio autoribus qui air, Omnia linta principiis leiuncta pendle elle Et mundum elle orman omingenis ex principiis, Discordia quo ra Internalla uias conexus, pondera plagas Cocurlus, motus, turbanit præ litimileens leitur omnia pariter ex principiis cognoleimus ex quibus funt, quorpm amufi ac regula pendet scientiari demonstratio, tanqua penetra linex foribus. Adfores auteoum errannequonam ego pacto crediderim in peneuraliave de fecessium ikic Acerrant qui inamignorates nihilominus per ginalguorant qui aircum compita turchatim huculuccy ruunt, haud uno

itinere gradietes, ut quantu ab uno tantu a uero distent. Vis incipia a Phoe nicibus istis tuis, tum prima tum tanta ut recte putasti naturætotius inuesti gatione præditis, atcp adeo a Thalete iplo quanqua Mileti ciue, tamen & Phoenicum nobilissimis Cadmo & Agenore prognato, qui ante omnes de rerum natura traditur disputasse. Et si Platoni creditur primus sapiens uocatus est. Quid tadem post innumeros conatus suos et indefessa studia qua propter & rem pub. & maximos magistratus abiecit: Quid inquam iugiter scrutando inuenit quod esset huius illustris machinæ qua cernimus condignum fundamentur Audi quæ celebris excogitatio. Aqua est principiu uni uersorum Ex aqua enim omnia prodierunt, & in aquam omnia resoluent, Nemo non dubitat si maximam hanc orbis molem Thaletis iudicio comittamus exedificandam semper nobis illuuiones & undantes stagnationes so re timendas, quippe co natura (istius sententia) liquentem hanc aream suis ædificiis subiecisse perhiberetur, quæ ad quemlibet aquæ motu ruitura sint Taceo quantu aduerlus Architectonica artem molituris qui structura do mesticæ palustre regionem eligit. Sed intenderit quelibet fluuium Thales. seu(ut ego arbitror) influentiam alicunde quæ sequundar u causarum etiam fuille possit exordiv quem oceanu mihi nominare Homerus uidetur ubi cecinit, Oceanumce deum patrem tethynce parêtem. Ab eo tamê ille com com com popularis suus Anaximand minimu doctrinæeius auditor deinde in scho la successor, opera data long wit. Nam exinfinito cuncta pullulare statuit. Addam & tertiu Milesium & eundem gentilem tuum quendam Anaxime nem iltius Anaximandri discipulu qui desertis magistri præceptis ex aere: cuncta oriri, & in aera quoce reuerti somniauit. Heraclitus Ephelius cotem ptor philosophorū&irrisor Homeriab exhalantibus suis pulmonibus & calidis uisceribus eructauit rem inauditam literisco obscuris ac no uulgariis scriptam reliquit sterile quoddam elementu quem ignem uocamus uniuer la gignere atcp rurlus eo cucta referri. Frustra igitur Romani Vestam celibatui præpoluere. Successit Anaximeni uir indytus Anaxagoras aliquadiu ciuis Clazomenius, posthac propter philosophia spreta repub. & omni divi gnitate populari, philosophus admodū insignis, multum ille consimili parti. cipationi tribuit, quam & rerum generatione causamos putauit. Archelaus Atheniensis Apollodori filius (Nam fuit & alius Homericus quida miles) Is aerem infinitum, denlum, rebus cunchis prebere causam ut existerent arbitrabatur, & propterea Phylicus dicitur. Sequutus est quidam sol omnis arcanæphilosophiæ a did artificiu nome primo accepit Pythagoras Samius. quem non errasse sed abaliis dissensisse uere dixero. Exnumeris enim uni: uerla iple conficit. Eam disciplina exnostris didicit uetustissima quidem illa. & Syriæ & Chaldæoru quam inde rediens græcis post hac uerbis atcs sen. tentiis illustrando admiratione suis hominibus de se præbuit tanta ut quo illum appellarent nomine dubitarent. Cesso laudare principem hunc philosophorum, qui priorem non uidit, secundu no habet, & co par laus inueniri

a me nulla queat. Et limul ne mihi ipli nimis blandiri uidear, li extolla eas at tes & uirum que tu iple me lequi prodidisti. Epicuru uni tibi laudandu relin quo quem miror Athenis ac non potius ruri natum esse. Hic principia reru affirmauit esse individua corpuscula & locum inanem. Sed Empedocles ille Agrigentinus quatuor elementa enumerat ex quibus quodlibet nascatur ignem, aerem, aquam & terram. Principales uero potestates binas litem & amicitiam, quaru hæcquidem res conciliar, illa uero dispergit. Initia rerum esse docuit tria Plato Socratis discipulus, Deū, rerūcp formas & materiā. Ex his quod sentimus primu resultare figuram, postremo cætera. Nouissimus Alexandro Macedonu rege gartis nobilitate clarior Aristoteles ex mate ria ad appetitu formæ per privatione excitata res omnes concrevisse voluit. Quicuncy secundu hecaliqua invenire tentabant, privationis loco motum quenda statuerunt ad utraco cogenda efficaciore. Tu tibi Sidoni presumes. in tanta tot amplissimoru sua ætate hominu (& ut coluctis tunc nominibus utar)tot sapientu & sapientiæ amatoru diversitate ac contentione certa veri ratis fidem posse constare, præsertim cum circa principia tam mirifico certa mine pugnatur, ut nescire cogaris, cuinam ex illis palmam deserre, aut herba ham hove dare suste sanctece debeas. Nondum enim(ut ait Firmianus) descendit aliquis de cœlo qui sententia de singuloru opinionibus ferat. Sane qui tecum Epicuri mentem probent inuenias aliquos ego qui mecum Pythagoræ do gmata non improbent. Sed abducit nos professionis electio, utsuspicio iudi ces amoueat, & refragabiles arbitri non admittamur. Quid igitur: Quæna dicamus esse rerum principia. Certe ingens certamen semper fuit inter clas rillimos philosophos, & adhuc sub iudice lis est, quare cum initia nondu cer ra sint, quæro abs te gueram de rebus scientiam habiturus sis, quæ ex éiusce modi ortæinitiis perhibentur. Scire nance tum nos Aristoteles opinatur, eum rei principia caulamos cognoscimus unanquaos & elementa. Nec so lum id, uerum etia & quod ita illius rei caula litac no alia aliter. Deline igitur in rebus caducis firmitatem quærere. Glandes porcis comitte, bobus foen u ranis & coruis sensibile tempestatis præsagiu. Bruta mortales & internecio ni subiectas res sentiat, nos altioribus nitamur, & ætherna mente complecte mur, no que fluxa & fragilia sub coelo, sed quæ sempiterna supra coelos sunt. Nec enim conabor nondum tritis nostroru hominum auribus ea inculcare quæ uix exercitatissimi quice intelligant. Diceret nance ab rebus universis me legregare scientiam, quod quidem de naturæ mobilitati subditis uerum dicerent quippe dum pariter scientig perpetuitate attendimus, naturcos tor rentem illum & instabilem fluuium cuius nihil attingimus quolibet tempo renili punctum. Adeo ne concionator noster desipuit quisquis tandem ille fuit qui Ecclesiasten conscripserit siue Salomon, seu od multi famant Esaias iple: Quid est inquit quod fuit: Id quod erit. Et paulo ante, Generatio prete rit & generatio aduenit Etenim quomodo lauaberis nili ligna transmutens cur; Quomodo aleris, nili receptaculum uitales lucos concoctis ac transitua b íi

tatis cibis & potibus in membra quæce dispertiat. Pecora stercus, stercora fimum, fimus gramen, gramina lac, lac quoce pecus. Cuncta seculum rotat, ob ides a sequendo dictum es sic nata propellit ut fluctus procellam, & dies horam, & hora momentu. Absorbet hocut egerat aliud. Fingit natura semp ne lit ociola, tanqua ex cera modo equii mo leone & eo destructo homine. Superstes est alter alteris sempercy secudus priore sepelit. Lucilla veru post Lucilla Secunda Maximu post Secuda. Faustina Antoninus post Antoni nus Hocmodo omnia. Celer Adrianti, deinde Celer. Tota gde Augustiau la uxor filia posteri, maiores, soror Agrippa cognati, domestici amici, Arius Meccenas, sacerdotes, medici. Totius aulæ domina mors. Hic tu mihisci/ entiam perpetua statuas ut cognoscam si uere scripserit quisquis de iis histo riam texuit. Hippocrates morbos curans innumerabiles mortuus est Hera diais mundu ignibus coplens, intercute aqua extinctus fertur. Democritu occiderut ex se nati peduculi pene animaliu minutissima turba. Haud secus & in aliis anima carentibus. Nam Hebenus in arborugenere modo lignu modo lapis eft. Et penes librū d'Alkorran apud tuos inscriptus eft querit gd primo lignue mox spiritus, aiunt. Quod uirga Moysi, iam lignu, iam serpes, Ego paucis tecu agam nec enim tu is es cui mansa ut nutrices uagietibus puc ris solent in os inseram. Nihil est scriptum, pictu, sictu quod te lateat, quare quid hærea cum consydero nostra nobis ingenia ad natura certissime scru tandam uires no suppetere quin semper eiulmodi nostræ cogitationi scru pulus inicitur. Nece spina talo infixa radicitus euellitur. An nos ipsos iacta bimus de omni specie rem quamlibet informante sine falso iudicaturos, qui necdum animā nostrā qua uiuimus, spiramus, sentimus, intelkigimus, & gd & quomodo lit perfecte cognolcimus? De qua re non erit pluribus tecum opus, Tuiple nosti quot de eadem uarietates extent quot labyrinthi circuferantur Epicurus enim que uilus es imitari mixtam ex igni & aere speciem dicit elle animam. Inde calor motus & venti cæca potestas. Occipit inde aer inde omnia mobilitantur. Xenophanes ex terra et aqua. Parmenides ex terra & igne, Empedocles & Critias languine, Anaximenes aere, Hipparchus Ignem, Critolaus peripateticus ex quinta essentia constare. Democritus spl ritum mobilem atomis insertum. Zenon concretu corpori spiritu. Heradi tus phylicus scintillă stellaris substantiæ. Heraclitus ponticus lucem. Hippo crates flatu tenuem per corpusomne diffusum. Possidonius ideam. Pythagoras & Philolaus harmonia Xenocrates numeru se mouente. Plato essen tiam sui motrice. Aristoteles entelechia nou nome gloriosus inuenti hoc est forme perfectione, quali sinem artificis, cuius sermones de anima tanqua mortales refelli debere, maxima uir integritatis & amplissima inter Galilæ os dignitate clarus Gregorius ille Nazianzenus in libro contra Eunomianosaucor est. Ergo qui nos ipsos ignoramus quomodo reliquoru scietiam adipisci speramus: Quanta multitudo prestantiu scriptoru suit etrame uses ad Hieronymi Augustinicp tépora nihil de anima certi quo pédé figere li

cuisset relicitu erat, quod (ut es mecum omnis secte curiosus explorator)ex literis inuicem missis nosse forsitan potuisti. Nam de te Capnion nihil est quod dubitem, qui Nazareni dogma sectaris, cuius hi ambo quasi duo mun di lumina studiosissimi precones extitere. Habetis de rebus corporeis siue corpori coherentibus, que aliquo possint modo sub sensus cadere sententia meam, quas velox nature tor rens confestim rapit & alterat, & propter imperitia principior un etabstrusas causarūlatebras oculos uespertilionu, & difficilimā inventionē proxima rum conditionu quas passiones nominant, humana de iis scietia tam repête acquiri,& sirmiter sedere ac sideliter permanere nequeat. Ante enim(ut est Heracliti lentetia) res mutatur, quilli luas circuftantias cogitatione adieceris. Cerno Empedocle in Aetne flamma impetufacere, & puto mescire co Em pedodes Aetnaminsultat dum hæcuox inter detes stringitur. Empedodes nullus est, & tanqua de eo quod no est narrabitur fabula dicentico plus cre ditur gaudienti demonstratur. Etiam si uno mometo pronunciare uelis qd sciri cupis ut Lycophron Periandri & Melissa filius, qui ne logo tractu ho minem esse albu diceret abstulit substantiæuerbu & albu homine momen tanea prolatione appellauit. Profecto ne sic mudi fluxum & naturæ rapidu torrenté euitasti. In omni enim puncto temporis presens abiicimus, & sicuti Sphæra uolucris nunqua uno statu manent quecunce sunt ingenti hoc condula mundo cuius ornatus a quo græce nomen ulurpat sola quidem uarie tas est. Semper igitur in motu cum sit, semper aliter res habet, & proprietas altera altera pellit. Ita nece radius noticie reflecti propter turbine incocusse poterit, nece destinarimentis nostre lumen impetu alterationis toties interceptum. Quapropter Ecclesiastis sententia iure probabimus, cum ait Intelle xi comniu operu dei nulla possit homo inuenire ratione eoru que siut sub sole. Et quanto plus laborauerit ad quærendu, tanto minus inueniat, etiam si dixerit sapiés se nosse, no poterit reperire. Hoc est qd tu Socraté existimasse dixisti quang no ille nulla uolebat haberi de rebus scientia qui de tot apud Platone rebus disputat sed naturale quide nulla, divina autem plurima. Esse denice artes in uita humana percelebres quibus agitentur mortales, ne torpelcant, & limul ad rempub. privatace no nihil conducentes, fabrile, æraria domestică ciuilem militare, rusticam, & quæcunos similiter ab hominis pru denti voluntate pendent. Etenim que cu ordinatione nostra fiunt, valebunt constituti loco in iis transgressor errabit, qui præceptis per nos excogitatis non obtemperauerit quæ fortasse præcepimus experimentis pluribus copulli aut quando es solo arbitrio. Vniuersa hæcuideri non sciri putabat So crates. Quæcunce autê forent necessaria judicabat ea solum a divinitate petenda. Itace qui nihil le scire dixisse uulgo traditur, is mihi non natura sed di uino munere cuncta sciuisse uidetur, quare suo merito ab Apolline non ho mine sed deo(ut Sidoni uos poetice persuadetis)sapientissimus est iudicat. Suppeterent nobis ueterum historiæ, nisi iam defessi estis, & maiorum no b iii

stroruannales de gestis maxime memorabilibus & rebus lectione dignissi mis conscripte mirandu in modu in eadem opinione adiuvarent questi rite meminimus) de quoda nos Hesiodo certiores faciunt. Is cum pecudum esset pastor in Bœotia, & proxime quenda Helicona montem orto sole gregem egisset audiuit musaru concentu, dulci (ut par erat) modulamine quippe mu sarum. Accedens propius ubi illos diuinos uultus & uenustissima dearum choream aspexit, imitari coepit carmen quo saltabat in numeru. Tum benez uolentes mulæ simplicitaté hominis rusticani no aspernatælauri ramuscu los & aliquot calamos Ascræo pastori obtulere, quibus acceptis poeticam repente artem adeptus est no natura sed deo. Nihil secus & apud Homeru ille Demodocus & apud Cretenses Minos, que ferut a loue cucha didicisse, cum esset ei cu deo in Ida monte atce sane in ipsius motis antro freques con uersatio, Melesagora Eleusiniu Athenienses dicere solent a nymphis doctu, & Epimenide Cretensem logissimo quoda somno divinitus. Fuit & in Proconelo philosophus mirifice in primis scientiæ Aristeas nomine cuius animam quadocs corpus exire uicissimos post uisa longinqua spacia redire in corpus rumor erat. Is quang innumerabilia sciuerat tamen præceptore no aliu q divinitate habuisse creditus est. Sic noster Socrates vir apprime perfe ctus & Apollinis (ut inte comemorauimus) testimonio ualde sapies tametti a studio cura & solicitudine reru naturaliu abhorrebat tamen nihil eum in natura fugerat, Ides ei contigisse Stoici affirmat haud humana peruestiga tione sed deo assistente que & ipsemet appellauit dæmoniu sine uox ea fuerit qua audiuerit, seu species qua uiderit, aut aliud quippia quo diuinu huma nitus len lerit, At uero a uestris ad nostra que sideliora me iudice sunt perga mus. Antiquitas ipla cuius lummo lemp in honorefuit autoritas tum fama tum literis memoriæ prodidit, gentê Hebræam, maiorescy meos uenerado cultu deu quenda cuius nomen (ne consuetudine uilesceret) uulgo celabant, multo itinere, annilog supra quadraginta per deserta loca, per hispidas senti cosalcuias per montes, per ualles per aquas sequutos esse qui tatisper eos paterno cu affectu comitaref. & clemetibus oculis inuiseret dum illu sancte amarent observaretcy. Is itacy deus quocucy tande religioso cupiat nomine uocari, ad unu extanta multitudine hominu & ingenti frequetia, unu inqua Moysen, in quo placuit crebra mentis deuotio per nubem descedit ut eileptuaginta uiros adiungeret, qui et diuerla prudentia reipub, magistratus ge rerent, & uariis artibus quæ agenda forent pro causarum statu explicarent. Sed quonia id industria fieri naturali nequiuit, eo cp supra cotendimus humanam conditione no esse reruin hoc mundo tanta mutatione uolubilium undiquacy capacem. Iccirco de spiritu que Moysi ante influxerat, etia septua ginta patricis dispensauit. Cuncy requieuisset in eis spiritus prophetarunt necultra cessauerunt. De sellulariis quo cartificibus eo de modo sacra hi storia cominiscitur. Misit enim spiritus deus saberrimis hominibus Beza lel & Aholiab, ut sapienter, intelligenter & scienter opera cuncta faceret, &

noua quæce reperirent sacrario sancto necessaria. Rursus feror ad uestros scriptores. Quid enim de Tynico chalcidensi memoria dignu in Ione Plato his legitur. Vnde profecto mihi Nasonis hoc carmen ortum esse uidetur cu ait Est deus in nobis, sunt & commercia coeli. Sedibus æthereis spiritus ille uenit. Quare Sidoni tucz Capnion concedă ingeniosis uiris in actionibus cautione circulpectione prouidentia In studiis lagacitate solertia In consyderatione reru omniu docilitate artem intelligentia opinione. At uero de quibullibet sensibilibus constante, puram & ineffabile scientia homini nega uero nili no humana disciplina sed diuina traditione iugiter ab uno & item ab altero fuerit recepta qua nos Hebræi Cabalam appellamus.i.receptione In qua maiores nostri quibus fama sapientiæ nomen addiderat, præparatis fe mentibus exercucre ut Abraham quisquis tandem is suerit ut Symon silius Iohai ut Abraham lecundus cognomento Alaphias, ut ille Rambon, ut Racanatenlis, & reliqui circa religione diuina, circa instituta, circa solennia, ritus, phana obleruaciones, lacracy mysteria, multis annorum currículis stu diosi. Tum heus tu Baruchia SIDONIVS ait, quot no lapides tantu sed & saxa ingenti hoc flumine sermonis tui uoluis? Dispereant illi maiores qui te quoda ut inquis edicto a philosophicis prohibere conati sunt. Nam quid futuru erat de te li philolophoru penetrauisse libros fuisset cocessum? cum nihil hac oratione tua copiolius unqua& etiam pugnacius audiuerim, ita ut quo tandem ariete murum iltum que inanibus meis uerbis oppoluisti frangere queam haud sim compos consilii. Nec me contra dimicatu oportet quonia tantis ictibus ensem meum obtuderis. Obmutescam igitur si hoc unum comonuero graue hominibus fore id quelibet ignorare quod uidet quod audit, quod tangit. Veluti Plautinu illum Soliam eo solo risum uulgi commouente, co sele tangendo, uidendo, audiendo ipse de seipso dubitet. Quis enim aspicies unqua niuem eam atram dixerit atos ignem esse calidu gs no sensu iudicauit? Quare si Epicuro auscultabis, inuenies primis ab sensi bus esse creatam noticiam ueri. At co diuina sciri ab hominibus contendis, id quoce tibi haud facile concessero. Sic enim dum a cognoscente res copre henditur, diuinū cū humano iungi cõfiteberis, quæ duo tam funt oppolita 🛐 quæ maxime. Divinitas enim & initio carere & fine dicitur humana termi nis clauduntur omnia. Eius aute quod finitur ad infinitu (Peripateticis atte stantibus) nulla est proportio. Scite igitur Lucretius noster sic inquit, Quip pe etenim mortalem æterno iungere & una Constare, putare, & sungi mu tua posse Desipere est. Quid enim diversius esse putandum est aut magis inter se disiunctum discrepitans quod est immortali atca peren ni iunctum. Ego uero etiam si fieri possit tantam molestiam superis no imprecabor ut quolibet momento nobis mortalibus præceptores assistant, & quod uix sodalem ausim id deos rogem. At ego inquit Baruchias Sar danapalū hunclatinum tuum quem ceteri Lucretiu nominant, suspicor & de philosophia & omni diuinitatis cho male meritu. & il no moleste seras

, tam hic galiis pluribus in locis libi ipli cotrouerlum. Sed quod ad rem attinet tangamus. Cum em sacra magnematris Cybeles describeret, homines ob id armatos curru lequi affirmarer quod putabant diuam predicere quo presidio patria desenderent, ea tamen esse uana creditu, subiunxit his uerbis Quæbene & eximie quauis disposta ferantur. Longe sunt tamen a uera ra tione repulsa. Omnis enim per se diuum natura necesse est Immortali æuo fumma cum pace fruatur, Semota a nostris rebus seiuctace longe. Nam pri uata dolore omni priuata periclis. Ipla suis pollens opibus nihil indiga no stri Necbene pro meritis capit nectangitur ira. Quo apparet superos nihil de sua clementia nobis largiri, ne forte molestia negociorum afficiantur. At post tertio libro sicait Dicedum est deus ille fuit deus inclyte Memmi Qui princepsuitæratione inuenit, ea quæ Nuncappellatur Sapietia, quick per artem Fluctibus e tantis uitam tantisce tenebris In tam tranquillo et tam cla ra luce locauit. Nihil sermo iste præseferre potest nisi philosophia essespira culum dei ac illustratione divina, Id ille tandem ipsa veritate coactus fatetur, quod uix de suis manibus extorsimus, quod abs comminatione sidicularu expressimus. Taceo quia modo animu esse mortale asserit, modo redire ad coeleste principiu. Atop animă uerbi causa cum dicere pergam Mortale esse docens animum quocy dicere credas. Alio in carmine ait, Denicy coelestisu mus omnes semine oriundi Omnibus ille idem pater est. Et post pauca con cludit. Cedit item retro de terra quod fuit ante In terras, at quod missum est ex ætheris oris Id rurlum cœli fulgentia templa receptant. Adeo ne se inco gitante atos impudente no ueretur refelli sed phaleratis dictis sperauit nos fallere, uel salté dubios reddere, & uelut ipsemet se prodidit quasi museo dus ci contingere melle. Sed oro te sine eum inter poetas canere, no pulpito phi losophoru preesse. Qz si te aut quossibet suis decretis suis literis, uel etia Epi curi ut postrema ita impurissima factione permoueri putare uociserarer & quantu maxime possem contendere omniu uitiorus spurcissima altrice esse hanc lectă, phanatico cuiuldă Leucippi lomnio plantată, postea Democriti autoritate irrigată, excitarê omnis generis philolophos, tametli ad extirpan dam lacrilegă hanc gente, no adeo lit multis opus nece ualde lagaci ac claro ingenio, Tum CAPNION mitte inquit maledicta, rem ipsam putemus, Equide mihi uidere uideor, ambos uos altissimar ur reru exploratores, sum mis ingeniis singulari copia & dicendi facultate præditos, multa splendide magnifice mul plurima sapienter ad rem qua de agitur contulisse, ac quast de utriusce uariis mercibus nobilissima degustatione præbere. Sed cum ani mo mecum cogito quid iple ego ad uestru forum tantis litigatoribus dignu afferre queam, mei profecto me plurimu mileret tedetos, qui rusticu nimis & illepidum sermoné eruditissimorum auribus inculcare non dubitem nise hocunuma uitio meliberet, consulto & data opera me uestro consortio immiscuerim ut coparatione ruditatie & imperitie meze literatissimoru ho minu dignitas & gloria multo acrius spledeat, ut solet cadida inter multa ni gra emi

gra eminentius clarelcere, & quodlibet sui contrarii presentia distinctius and parere lgitur age Sidonius inquit oblecro te, scio & hunc Baruchia mecum, parce istiaeri uel in renon opportuna. Quid enimabdicatione laudis cuius te arbitramur dignissimu opus est. Nouimus inter nos eua pridem. Quare perge Caprilon, & tuam nobis sentetia explica. Percommodif enim hic phi losophiælocus solitarios continet, nece ullo strepitu impediti nos ab audien do tu a dicedo prohibebimur. Faciam facile quia iubetis CAPNION ait dum ineptias meas animo no molesto ferans. Et si me no fallit memoria Hercle omniu hostiu numero cum castris ipsis relictis existimo bellu inter uos duabus ex causis geri. Primu qulla de rebus tam supernis ginsernis ne queat humanitus acquiri scientia occasione prestante tum sumana imbecil litate quantu ad diuina spectat.tum rerum naturaliu temporaria mutabili/ tate acalteratione continua, quod ad perfecte scientiæ fundamentu attinere putatur. Obstat & secundum conece divinitus etiam quico mortales sciant ne intolerabili molestia per hominu discendi cupidoru quotidianos appeti tus dii afficiantur. Præterea uero potissimu, quonia diuinam cum humana operatione conjungere, quod in eiuscemodi scientia necessario sieret nihilo fecius extiterit atcp li concordi uinculo maxime diuerfa connectere studeas. Forum hoc ut g breuissime pro nostro captu explicemus, ponderanda uer borum uis est quibus ab ortu ferme usce ad hancuespera digladiamini. Tra Ctatio autem no admodu ex occultis principiis erit nece no perspicuis ratio nibus(ut arbitror)ad credendu. Quid enim oculorum orbes concauis inforaminibus frontis occlusi aliud quidere desyderat: quod unum & propriū eorum est solamen sine quo certe spectaculi fructu frustra sint & ociosa mu nera: Si uultis recordamini quale Phryxille apud Euripedem haud inconcinnu plane carmen attulit. Quisquis inquit ille uir est, etiam si seruus suerit, lucem tamen cernere gaudet. Quid illa cartilago mollior osibus carne firmior in hominum auribus pendula flectenscenne uoces haurire cupit? Vnde & aures citato Virgilio dici putat cum ait, Vocece his auribus hauli Et ut cætera percipiendaru rerum instrumeta complectar. Quid aliud odo ra uis narium golere; Quid lingua magis gultare appetit; Elca igitur qua oculus palcitur color est. Sic aurium sonitus suaue olentia nali, sapor lingue, ac mollia quæce tactus pabula fiunt. Quæram deinceps, no extet oculus, nec auris, nece nasus, nulla denice lingua, nullus sensus, quid putas nobis como diafférant color uox, odor acerbum, dulce, scabru, leue: Nonne omnia hæc frustra in orbe sint inania & nihili existimanda: Certe quidem ponite hoc e manibus & appræhendite no arma sensuum sed eorumuires acpotestates. Nisi enim illis acre iudicium adsit indiscreta & consusa sient universa, nec al terum alteri propriu obieceris, & oculus uocem uidebit, & auris colore au diet. Oro te igitur Sidoni iuxta Lucretiu tuum, An poterut oculos aures re prehendere? An aurestactus? An huncporro tactum sapor arguet oris? An confutabunt nares oculi, gustu quocr uincent; No ut opinor ita est. Nã i .... 🗓

feorlym cuick potelias divila est. Quod Baruchias quoce tecu & omes Aca demici Peripateticice respondebut. At que nameius divisionis occasio est. Dicat Epicurus, oculu, limiliter & cætera instrumenta no cognoscere ipam · naturam et conditioné rerum. Quid igitur? Audite uerliculu, Hocanimi de mum ratio discernere debet. Actum iam est. Nam ut color uisum, pictura pa scitinani sic reluces in animo forma ueri procul dubio pabulu erit rationis. quæ alterum ab altero discernet, medio intercedete cogitatu, qua estimatio nem appellat Recensebo causam omne qua queo breuissime. Sensibilis qui dem res undiquacy limulacru de le propellit tenuissimu & incorporale, qd a sensu facile apprehendit propter amica sensitive potestatis hospitalitatem. Id cum eo loci diversatur eminentiore dignitate mox adipiscitur & presen tem rei sublistentia abiiciens sit idolu, retentis secu ceteris circustantiis. Tunc itacs imaginatio queda effigiem ablentis limulacri lulpicit. Idoli tadem con ditiones, ipla phantalia per qualdă apparetias & estimat & diiudicat, modo uere modo fallaciter. Vnde solet equi sinistre discernendo larvas odisse ac quali futura nocumeta fugere. Haud lecus atcz aues, q ficta in hortis agrifcz idolia male suspicantes horrent, & sæpe decipulas metuunt insidias plentiscunt. Posterius hæcinuolucra quang diligeter sublimata tame adhucbru tis appenditiis respersa, dignior quæda uirtus que ratio dicitur cribrat atos librat ab una proprietate curres ad alia. Quo plane discursu in rebus quide illud esse crystallu affirmat hocuero glaciem & inter gemmas disputat ele chrum quandocs uitrucs milceri quapropter animaduertit hoc esse chryso lithum istud dici refinam illud uitrum appellari. In actionibus auté & nego ciis aliud esse turpe arbitratur aliud decorii. Ergo semper rimatur ratio & diligenti acindefessa indagine sensibilia scrutatur prius a materia, nic a præ sentia rei denudata adiunctis etia intentionibus uariis haud ulli sensuu rece ptis, quæ tamen ablæ lenlibilibus innotelcere no postunt ut cum Baruchiã huncintueor homine statura mediocri, prolixa barba, subtristi fronte, naso aquilino palliatu circulatu & quod ait Satyrus Obstipo capite & figente lu mina terre Murmura cum secum & rabiola silentia rodit. Atca exporrecto trutinatur uerba labello.Inde auguror Hebræű esse, cui croceus est circulus inligne, philolophu, pallio tectus lit, & pythagoricu maxime uel alterius diumioris sectæ co Saturnus arcanæ contemplationis autor, eiuscemodi su perficiei picturas procreare dicitur. Post hac mihi pro coluetudine getis & professionis no ualde amicu, nisi quantu nos iam litere cociliant, tecto item gaudente & umbra, plurima quid genus quæ homini accedunt uel uitii uel laudis indicia. Nec unqua cellat rationis le rutiniu led ingenita est cuies sedu lo quæredi cupiditas tantilper dum lagax noticiæ appetitus circa optata ue ritate luo uoto minime frustratur. Qua & in omni arte investigat artifices & deceptos quossibet natura ipla facit erubescere, quonia illis inter ueru& fallum recte rationis defuerit iudiciu. Deceptores quocp naturaliter ut tales odimus, & omnes qui aliud sub lingua, aliud gerut sub pectore. Nihilos tam uerecun

uerecundu homines libi ducunt q errare, prælertim bono præditi ingenio, & qui animi uirtute pollent, quos ego quotiens de scietiis disserendu nobis est solos esse homines aio. Infantes etiam uixab uberibus auulsi, de quauis re qua uident aut lentiunt curiole interrogant, ut fateri no abre liceat inge/ nitum esse nobis inueniendi ueri amore & facultate. Nece autad id demen tiæ nos iplos trahi uel saltem duci patiamur ut natura universitatis que uel Sardanapalo teste omnis creat res auctat, alitos, cu alias nusqua egisse perpe ram uisa est, eam tamé hicaberrasse, actalem nobis ueritatis auiditatem fruz stra impressisse putemus. Quemadmodu enim uane creatos suisse oculos sa temini, li nunqua cocederetur lucem aspicere, sic & opinabimur de sancta so lertics natura, que mortaliu animis ratione haud implantasset, eice tam uigi lem percontandi ucri conatununqua inseruisset, nisi compertuissi ante fue rit humanu animu posse ueritate appressedere suamos hanctam nobile sacultate, conditione, uirtute, potentia, uel aliquado prodigere in operatione, reducere ad effectu, propellere in actu, iacularice in obiectu ei consentaneu & uicissim sui appetes. Est enim sic esca rationis ueritas ut illuminatus color oculi & percitus odor narium & consonans auriū sonitus. Ergo liquido ap paret in hac mundi structura qua cernimus aliqua triumphare ueritate, que totiens ratione nostra comouet, agitat, implicat, explicat totiens inquieta to: tiens insomné miris modis sollicitat, non fortuitis aut alicunde aduentitis, sed suis & propriis & originariis naturæ illicibus quæ omnia cum no fiunt frustra utice contingit ut ueritate cor u que sunt aliquo tandem opportuno tempore amplexemur. Quilquis igitur id quod est uel suapte natura, uel di uino adiutus adminiculo uere coprehenderit quare no illum eius cientiam sortitu existimauerim: Ita enim scientia appellabimus uera apprehensione rei. Hoc est quod initio dixi, ponderanda uerboru uis est, quibus tantopere digladiamini. Qua in causa certe intelligifacile poterit, co scientize nomen uarie lignificat, ut funt res multiplices quas sciri dicimus. Reru aut de quibus colligere scientia autumant multi philosophoru maxime uero Platonici bi nas esse naturas decrevere. Altera quæ uideri oculis & attingi manu possit, prope ad omne moment i alterabile. Detur enim uenia (ut ait Madaurenlis) nouitati uerborum, rerum obscuritatibus seruienti. Hæcipsa cum eadem &: una persistere nequeat nihilominus a tali uirtute animi hospicio suscipitur. pro modo rectius quo est g quo no est, qualis in ueritate res est, id est muta bilis. Quam quide mutabilis rei susceptiua in nobis potestatem, quod eque inter nos posthac costare debet, opinabilem rationem uoco. Vnde id progreditur, que tu Sidoni rerum naturalium & sensibilium scientiam esse coten dis. Et ego tibi assentior, quæ certe ut cognita mutantur, ita & scientia muta/ bitur. Nihil aut refert hocte scientia nominare an opinionem, quonia de ne gocio manisestu est. Vultis uno uerbo dicam. Omniu rerum sub coeli domi cilio commorantiu, no est humanitus qua uere scientiam uocamus, sed opio nio potius. Qz si quando de his scientiam obtineri audiamus, semper tamen

uocabulum iplum opinione delignat. Alteram autem fubstantiaru natura asseuerant incorruptam immutabile constantem candemes actemper esse. quæ non tantum penetrabili cogitatione percipitur, ueru etiam mentis acie nidetur qualia sunt quæ nos uocamus diuina. Nam precedencia plurimi ap pellant damonica. Vnde & plærice Platonem divinu, Aristotel E vero dæ monicum engnominarunt proprer utriules in talibus feribendi eminentia, De his itacy que mia supercoelestia sunt neculli usqua sensui obuia. Quis op timi miri(uos enim appello Sidoni & Baruchia)quis inqua mortalium, præ ter qua divinitus ac nulla humana virtute quantulacunce tandem cognitio nem obtinere queat. Nemo Hercle nemo Ergo ueritas inferioru radonis, Superiorumentis obiectu est & pabulum & esca & notuptas summa quod libet pro modo captuo fuo. Nulla tamen in orbis terraru amplissimo spacio nili renelacione divina de fubitatis confrans, cora etirrefragabilis habet Ciencia, quarenus ab Aristorele definica est quoniam divina no canguntur. mundana quoliber momento sensum effugiunt. Hinc enim deest causarum Infliciens noticia indepermanentiz confrancia & quod maxime obelt nobis fragilis industria fera prudetia citata mors. Quo fit ut quam nos sepe pu tamus fapiencia feienciam ue effe, is error lit, fiue coeleftit fulciatur alpectu; leu nauvalit caularit ac materiam lecum trahentit eminemi luspitione niv came: Quod Chaldreis philosophis Blaias ille nobilissimus nates ad urbem Babylonem feribens improperat, sapientia tua & scientia tua ea ipsa decepit ie. Saluêt te Astrologicoelorii, qui fortasse melius transferimus g aruspices coeli. Nam hobre funcastrologi qui contemplantur in stellis, & supputant menles)à quibus uéniant tibi quædung futura fint. Defecilit in multitudine confiliorituorum, unulquiles in uia lua errauerum. Viroles igitur comple zus est & qui rimanturin serior i causas, & qui coelestes influsas curavater errat supportando, alterconfilia colligendo, uteropigno ratis adæquata operadonum uirtutem jommiuge circumfrantiarii conditione. Quare fine lapio mus lempiterna undelapientiae nomen est bue scinus perpenna quibus lice materiae modica exact, seu cognoscientes momentanea, fluxa & caduca, qua tempori coelogs labiacent semper illistrecta sides superior est per quam in tellechis agens policis in culmine ac faltigio humani animi purus heidus perspicuus, radiantes in mentibus diminis arcp supercoelestibus, & resultent ces omniu rerium convanorealia dimenorealia flatus canqua in quoda etter mittads speculo intulerar; que omni racionis ordinatione discurso indagine opinione, cienta, item omni denici intellectu potestativo agenti, speculati uo adepto, quanti illeiple le interiora utilitat, longe quide est certior, & tant ad consemplandu q ad agendum efficacion Namuli licearinferiora coferre Superioribus, sicuranima secunda tentam straliquid idem actu cum sensibi libus, & secundifinaties am cumulatelligibilibus, stal quoce & amplius per fidem fit mens nostra cum supernisintelligetils actuendem, & cum deo con into in quo relucini onimes retranstrutte taulto ethinettius multo nobiliusgipe

lius giple collitere queant in effectibus. Namintima rebus est caula prima plus qua secundas prima continet ut sons riuulor u aquas. Immo uero ut immensum pelagus simul omnes undas insinuat, & amplissima est eius coprehensio. Quod Agamemnon apud Homeru prædicat. Tenet em uniuerla, Vnde μέμσον κράρο habere dicitur. Omnis rei ortus est Orpheo teste, & subsistendi uis potentissima principiu, mediu, & sinis. Credite mihi, cum hæemente uoluto, & cum naturas cogrego segregocs universi, uideor uidere quo plane modo erga proxima sibi homo se habeat. Quanqua enim cum igne cœlum in materia comunicat, cum aere ignis calore, aer cu aqua humore, aqua cum terra frigore, Rurlus cum igne terra liccitate, Deus cum intelligentia/quaidiomate uocabuli dæmonê censemus quasi daimonê immortalizate, Dæmon cum homine affectu, homo cum belua sensu, & hec cit planta quoda anima genere quod uegetare facit. Tamen comperio denicit cp brutum ab homine distat ratione homo a dæmone innata sapientia. Sed homo ab homine potissimu side differt, Vt sicut ignarus a sapiente alius est per ulum rationis, ita sapiens a propheta per ulum sidei. Propheta quoco a dæmone per mortale conditione.lam igitur uidetis quonia poluit deus ho minem in medio paradili. Paradilus delitiaru hortus est. Ornatus omnis de htiæ funt. Mundus ab ornatu nomen accepit quonia græce κόσμος dicitur. In iure quippe ciuili mudus muliebris is est quo mulieres ornantur. Posuit igitur hominem in medio universi, cum inferis & superis comune, qui gerat erga superos fidem erga inferos ratione Inter mortales ut deus per fidem! Inter colites ut homo per ratione, Inter alterutros excellens per sapientia, parum a divinitate superatu humanitatis tamen victorem. Quod ex David rege didicimus Cum fummo enim & optimo maximo deo fic de homine lo quitur, Minuisti inquiteum paulo minus ab elohim, id esta deo. Itacs memi nisse potestis quid de priori uestra contentione sentiam, esse scilicet uerita tem aliquam in æthernisæthernä cuius ipla mens receptaculu fiat. In muta bilibus mutabile, quæ contenta sit rationis diversorio, Alterius scientia dici posse fapientia alterius rectam opinione incerta omnia nili diuina fide robo rentur. Est iam reliqui infirmæ cuiulda argumentationis obstaculum/pace omniu dixerim) ab Epicuro populari philosopho somniatu quod arbitror Sidonium recitare potius g affirmare pro singulari grauitatis & doctrinæ præstantia qua preter ceteros egregie preditus est, quo saciat nos dubitare, contingat ne deu affici molestia, si beneficia mortalibus largiatur, an potius affiduis precibus cupiat rogari. Solus Epicurus laboris impaties tantu ama uit desidiam ut et in summo bono poneret ocium et divinitatis influxum pu taret molestiam. Quali solem credamus exhauriri lumine actandem desice re quonia tam diu luxerit & coclum fatigari quando præbet clemêtes influ xus inferioribus. Si hoc tam diuturnu officium corporalia non molestat, no deterit, non grauat, quid sentiendu est de summo cunctoru autore, qui si cu Epicuro, cum Lucretio, cæterisce uoluptariis gnatonibus ignauiam, inertia.

pigritiames dilexisset, no uties tant u & tam admirabile hunc ornatu quem cernimus exuisceribus suis exuberanter effudisset & hanc machinastruxis set, qua toto æuo regeret. Quanqua enim quorulibet negocioru singulares elle geltores, uicarios, tribunos, prælides experti lumus, tamen ad huncumu semper recurritur principe universi, quo sine nec gestores gerere, nec tribu nos luffragari, nece prælides lufficere putandu est. Hand secus atos lumen sine luce, aut omnino secunda causam sine prima. Ordo enim uniuersi & pri mumaliquid et unu desyderat, quod turpe est philosopho nescire, cum illud gregarii milites nouerint, Sicenim Vlysses apud Homeru in exercitu cocio natur. Haud profecto linguli præesse possumus o Achiui. No enim bonus est pluriu principatus unus sit princeps unus rex. Vbi nunc tot atomi Epicu re tantu regnum gubernantes & mundi unius innumerabiles architectic Si ratione regunt tantilla corpuscula non erunt igitur simplicia & insecabilia, quonia ex ratione corporece costant. Si præter ratione, imprudeter omnia gerantur necesse est. Quod no solu natura sed ipsum nome mudi abhorret, in quo nihil ornati,nihil mundi ualeret cõliltere, dum lingula interturbaren tur, & aliud alio tederet. Ergo qui summus est unus est qui unus est simplex est. Aliter enim copositus, duo no unus est, quare in se mœrore, tediu, turba tionem, molestia nullam unqua recipit. Fieret enim uarius & multiplex ince deterius mutabilis, quod unitati & summæ bonitati no couenit. Quado aut sui similis dicitur, id est clemens beneficus, misericors, & cetera que bonitate Juam exponunt decent & ornant tucidem iple est atos tum unus simul erit demens & deus. Deus cum inuocatur, clemens cum ad uota largitur. At est ne aliquis omni furiolo dementior qui cogitet fieri posse, ut ullis supplicu precibus sempiternædiuinitatis operosa quies & quieta operatio molester. cuius lumma dignitas est ut petatur, summa tranquillitas ut tribuat, qui homines etiam ad rogandum inuitat, quod nos dei filius idemos deus edocuit. Nemo inquituenit ad me nili pater meus traxerit eum. Voluptas est deo aspicere uultus hominuse intuentiu atce admirantiu, no molestia no inquie tudo. Tuus uero Sidoni Lucretius Honoris enim causa iam no te nomino in lecta tam facrilega) & tuus etiam Epicurus audent id in deo notare quod ne de bonis uiris cogitare phas esset, qd amicor u uota moleste serret. Quid enim aliud mortales in prece erga divinitate mouet giperare le amicu deos Quid fidem supplicationibus administrat preter unu amore: Quod Home rus omnis philosophiæplenissimus oftendit cum ait, Chrysen Apollo ipfe orante exaudiuit, quonia ualde sibi amicus erat. Apparet ut arbitror ex his quæ paucis coplexus sum, pro tenui facultate dicendi que in me sita est, quid ad ipsam cum divinitate coiunctione humană respondendu sit. Nec em nuc questio est, unus ne idemos deus & homo esse queat siue a deo prognatus seu ex hominibus ortus. Quale de Aesculapio desertor ille Iulianus in libro contra Galilæos edito memorie prodidit cuius pene uerba funt hec ut cucs me autore traslata. Iupiter enim in suis intelligibilibus ex se ipso Aesculapite

sol prolificus

genuit, & interra per folis prolifici uitam destinauit, hice coelis ad terra sor titus progressum unisormiter in hominis specie circa Epidauru apparuit. Auctus itacp illic successibus super universam terra porrexit salutifera eius dexterã. Trallitos ad Pergamu, deinde profectus in Ioniam ad Taranta, po sterius Romam. Hinc traiecit in Coum denice ad Aegas, & ad cætera loca mariterracut restauraret animas male dispositas, & corpora minus belle habentia Iulianus hæcsi uere ipse uiderit nece hoc loco cotrouersia de diis immortalibus explicare studebimus queadmodu in terris conuersati, & ab hominibouili sint ut Apollo Daphnen insecutus ut in Thessalia penes Ad metu constitutus, ut in Phrygia cora Laomedonte cognitus ut in pauperu Philemonis Baucidisce tugurio epulati ambo dii superi, ut scripsit Ouidius, Iuppiter hucspecie mortali cucz parente Venit Atlantiades positis caducifer alis. Etenim ferme totus transformationis liber ille haud aliud est g deorum cum hominibus uel quod magis ridiculu erit cum beluis, metallis, lapi dibus, ceteriles anima carentibus, no tantu comunio ueruetia transmutatio ut Epicureis admirabilius uideri debeat, quod summum Iouem omnibus rebus etia uilioribus comisceri poete canant. Eum nance modo in auru fuisse transformatu, modo in Cygnu lam Taurus erat, iam Aquila iam lapis qui Abaddir appellatur, totulog semp uersatilor hoc Proteo suit. Nos uero si ue hominis societate cum deo siue dei comunicatione cum homine quantu ad nostrăinter nos disputatione confert amore dicimus que sides peperit spes alit acce servat Deus amor est homo spes est uinculu utriusce sides est. lungitur divinitas menti ut mens intellectui, intellectus intentioni, intentio imagini, hæc len lationi, ea len libus, lpli tandem rebus, ita lemper ut uirtus lu perior per lingula inferiora pro captu cuiullibet animantis ulce ad ultima fluat. Sepius enim euenit ut oculos aliqua uer sus dirigă, me tamen uidisse no memini qua aliorsum imaginatio ligauit. Quid uero sit co me uidere suspicor exercitatus ante circa phantaliæ intentione intellectus prestat cu ratione Intellectus nili per mente illuminetur ab errore no est immunis Marita men intellectui non porrioit nili lucelcente deo qui cu liberrimă un luntată habeat (Aliter enim deterior esset homine) pro modo suz uolutatis plus mi nus ue lucis in mente pluit, qua rigantur cætere mortaliu potestates. Quang igitur nulla sit hominis erga deŭ proportio. Deus enim infinitus homo sini tus est, tamen (pace tua loquor Sidoni) non sunt hæc duo maxime dinersa ut tu aiebas & alteru tame no est alteru. Poterunt aut inenarrabili unione con iungi, ut unus idem & humanus deus & diuinus homo censendus sit. Ago iam uobiscu doctissimi uiri familiariter in palæstra, no arcanæ sidei sed uul gatæ philosophie. Sic enim unitas que nece principiu habet nece fine, et pro pterea infinita dicitur essentia, uirtute & operatione, tametli no sit numerus (Is enim multitudinis aceruus est) tamen creat numeru iungiturcp cu nume ro, cuius uaria conuerlatio in numeroru contubernio, lubstantia quocp ua riat corunde, totum que numerale regnu tanqua rex lummus gubernat. Hunc

humiliat, & hunc exaltat. Et sicut ait Hesiodus, Erigit hic facile & facile ardua deprimit idem. Stillat enim ab interna immanentia cum sit infinitudo, men sura & terminus omniu, quali primus triangulus cunctoru summas efficies, quandoquide omnit procreationibus immiscetur. Cætert peruenit secundo exitu ad suæ naturæ magis consentaneŭ impar primu incompositu sphe ræindiuilibilis, que tamen faciem quanda compolitænaturæpre se ferat, ex initialibus reru seminibus constituta & paris & imparis. Tertio deinde ia ctat radios super corpus solidum, per circulare alteritatis numeru sensibilia penetrans, & in denaric pyramidis fundamentu perfectissimu indelinenter agitans. VItimo diuina unitas numeri omnis admirabile medium inhabitat quod circulo quodă indiuiduz imparitatis proxime sele conatur mirifica re flexione reducere, qua propter & illudiplum cu superiori secundo exitu co/ muni charactere inligniuit. Solam enim architectura universi differentiam hanc ordinis inter utrunce medio intercedente mundi corpore disposuit, ut cernere liceat unitate a singulor u comunicatione no abhorrere, quo & de u libenter uersari cum hominibus animaduertamus, cuius conuersationis emi nentissimu esse argumentu potest od super uires humanas mirabilium ope rum iplimet effectores lumus Simulco in natura constituti supra natura do minamur, & monstra, portenta, miracula diuinitatis infignia, nos mortales uno uerbo, qd iam pridem uobis explicare aufus sum prodigimus. Tum o Capnion perge, SID ONIVS inquit. Quenim cupio scire quorsum eua das Ita me deus amet nihil ullo tempore audiui iucundius, scilicet in nobis esse situm & reconditu solis uerbis quæ artificia inter omnia figmeta huma na factu facilima & tenuissima ducimus tot res tam mirabiles tam arduas. tam subitas tam audaces conficere quod libuerit animo nostro 3d de Medea legimus. Verbace ter dixit placidos facientia somnos. Que mare turbatum quæ flumina concita listunt. Quid enim non carmina possunt: De his plane. Venefica se multu iactare mihi uisa est apud Nasonem cum ait. Concussace sisto, Stantia cocutio cantu freta nubila pello. Nubilace induco uen tos abigoco uococo. Vipereas rumpo uerbis & carmine fauces. Viuaco sax xa sua conuulsace robora terra. Et syluas moueo subeoce tremiscere montes Et mugire solum manes exire sepulchris. Te quoce luna traho. Quare Ba ruchia supplicandu est ac etiam litandu Capnioni huic ut quid sit hoc uerbu quo talia fieri afferat haud ignoremus. Et affentior tibi BARVCHIAS respondit Et certe res erit digna philosophis tantis de tam secretis inter se disferere. Quanqua nostru hominu genus in libris quonda occultis non pa rum de ea parte religionis curioli fuere, Tame dicam ut sentio, nullus est He bræus hoc æuo, que ea uerbor u potestas comitari uelit. Sed noctem totam frustra murmuramus, sicut & Delphis oracula cessarunt, & Pythias Philip pizin a Demosthene insimulatus est, nisi sacrilegus aliquis inuentus sit qui lucri caula portentu promittat tam delipientibus g decipiendis, Ego de cae teris nationibus prius loquor, deinde meos recordabor, Iremos alios. Nam

diuitibus responsa dabit Phryx augur & gre minuto qualiacucs uoles indei somnia uendunt. Tanto prauis uiris semper in honore fuit auri execrabilis · fames, ut no dubitent ob auariciã & lucri cupiditatem tam diuina g humana suis flagitiis cotaminare. De tuis Capnion hacætate quibusda sacerdotibus qui le purissimos & tanquam dei nepotes diuinitate plenissimos iactant, nil ausimobiectare, ne me singulari neglectu eius sectæ credas attentare amici/ tiam nostră, quă nobis politiores literæ conciliarunt. Egregiu nance Teren tii adagiu extat,&memori mete amplexandu quod ait, Veritas odiu parit, Illud ni uererer adducendu esser in mediu, quo nam modo universa precio facra prophanata summo ad imum, utiam sint uenalia mercede omnia, qua dum uetat iure actionis apud iudice expostulare, tutu perfugiu exquisierut, implorando iudicis officiu ut ritus tradendi nummos haud pereat quali no sit merces petita, quæ ob consuetudine petatur, cum necp cosuetudo uocari debeat ea quæ contra deu machinatur. Sed taceo quæ prodigia, que miracu la populo prædicant, ut onerentur muneribus donaria, & númis sua redun · dentuniuerla. Velutinquit Actius, Aures uerbis divitant alienas, suas ut au ro locupletent domos. Haud secus & hic magicos affert cantus, et ille thessa la philtra & iudæi somnia uendunt. Cessante igitur auaricia neminé sore ar bitrabor posterius, qui uerbis siguris ue miracula se facturu polliceatur, nisi si demens aliqua saga divini potens rus habitet quæ a stolidis quibusco cre di uelit admodu perita cœlu deponere terram suspendere sontes durare, montes diluere, manes sublimare, deos infimare, sydera extinguere, tartaris illuminare, quæ anilis amentia quandocs in iplis flagris errare deprehensa est,&no Romanis tantu, ueruetia uetustioribus nostrægentis(hoc est Hebræorū legibus)ultimo uitæ supplicio uindicai. Ad hæc e uestigio quasi molestia quadă tactus CAPNION, in eum sermone tamen pergmode ste incidit, & amantissime Baruchia inquit, quorsum oratione duceris ut no bis persuadere audeas nisi adsit quæstus no sieri sæpe stupenda & admiran da quæda ab hominibus, no tempore nata fed subito orta, no propagata sed præsentia & paulo momento instantia quoru occasione ante nullus copres henderit, nemo sperauerit. & iccirco miracula dicta siue tu id facias imperio seu forte uoto. Nam tantu abest ut divitiaru gratia facile fiant, ut etiam avari ciæ deditis negata sit ea divinor unumer ueneranda liberalitas. Quamuis enim divitiaru datores apud Hesiodu dii cognominentur, tamen rogari ad eas consequedas superi nolunt, inseri no debet hoc propter comunionis im probissime illud ob auaricie turpitudine uitanda. Extat eius rei philosopho rum ueterum sana doctrina, Theognidis testimonio qui sic ait, Non amo di uitias & non peto sed mihi tantu Viuere de modicis sit nec habere malum, Tuusitem Salomon, no minori & sapientia & uetustate præditus, eandem his verbis sententia cu divinitate loques expressit. Dica equide latine quoad potero, Namid interpretari iustius tuæ forent partes. Egestaté inquit & di nitias ne des mihi fac me sumere pane meu costitutu. Quod uulgo sic dicut, c iii

Mendicitate & divitias ne dederis mihi, tribue tantu victui meo necessaria. Quero istis tuis iudaicis cessauere (ut ais) obsequi uerba mirisica, no minu tã obesse mihi crede causam oportet, quippe apud quos uel maxime quons dam id artificiù uersabatur, ita ut nostri maiores cupiditate eius philosophie ad eam uscpregione ab amicoru & copopulariu dulci couerlatione, & a pa/ triis laribus multa no modo peregrinatione, ueruetia quali exilio perpetuo sint abducti, quangaudio quosda haud assentiri uelle, Thaletem, Pythagoram, Platone, creteroscop ad iudros puenisse, sed tantuad Aegyptios et mem phiticos uates. In quoru numero Firmianus se Lactantius esse prodidit, in eius libri quem divinarii institutionii inscripsit uolumine quarto, sequutus fortallis preter le aliu nemine. Sed ego facile per uestigia Mosaicæ lectionis quæ in illoru literis atcp documentis coperio, in eam sententia cogor, ut dica illos necp Syriam, necp Iudæã, no etiã Chaldæg schola pretermisisse. Suo em tempore cœpit lacra Hebreoru scriptura tanto in honore, in tanta tante fre quenti ueneratione apud Babylonios haberi usco atilla expropria in lingua Chaldaica traducere curaret, & id prope quinquagelima lexta olym. piade, id est ætate Thaletis, Igitur qui tanto indagandæ ueritatis accesi erat desyderio ut relicta domo exiliu peteret ne uetustissima eos sacrorumonu menta laterent quis erit tam a mente alienus qui dubitet eolde Aegypti pe tentes no simul ludæ accessisse uel potifimu ut gustatis riuulis etia de son te potarent & ut Nabathæos quocaritus introspicerent puriorica divini tate imbuerentur? In qua tradenda iudæi omniŭ orbis terraru gentiu nobi liores fuere iplius oraculi testimonio quod illi seculo propter quotidianam celebritate no erat ignotu, sed per compita vicoscy decantatu. Experiar mo si queam inde uel binos uersus decerpere qui Græcis cosonent. Sic enim ait oraculu Chaldzi sapiunt soli sapiunt & Hebrei Qui seipso genitu curantre gemcs deumcs. Accedit huc qd firmare lententia means pollit quonia modica Aegyptioru ludæoruce distantia sit quapropter mixtos sæpe in eodē loco reperias populos, ex Aegyptiis, Arabibus, Hebræis atcp Phoenicibus præfertim in Sebasta Herodis quæ rursus Samaria dicitur. In Philadelphia in Hierechonte, & item in Galilæa,. Rem minime obscura perinssimo & no stri amboru amantissimo loquor isti Sidonio quia illinc haud longe ortus est. Vera quidê refers inquit SIDONIVS. Nam una cernitur contiguitas Iudeæ, Aegypti, Arabie ac Babyloniorū, quare mihi probabile no ui detur eos philosophos Palæstina & Hebræorusapientia no attigisse cu hav beam quide compertu, illos no modo sæpe res ipsas sed etia pene uerba eius gentis in suos libros transtulisse. Sed perge Capnion. At is recte profecto iudicas. Nam de Platone certu est, que & ego respirandi causa post mille ne gocia, & aulicos tumultus quadoco legere solitus sum, Et o deus bone quan ta inuenio illu istinc expiscatu, magna ex parte uerbu e uerbo. Quæsi latius cognoscere uultis, lustinu legite philosophu, & legistis arbitror, quanquam religionis meze ac non mediocris integritatis martyrem, ob ides forlitan lu

### LIBER PRIMVS

spectum uobis nili re non auté assertione sua mecum sentire cogamini. Redeo ad caulam. Salubris ista potestas uerborum quæ uos deseruit, Nos ele git, nos comitatur, nobis ad nutum obedire cernitur, Ea non humano consi lio, Sed divinitus data & oblata perfecte religionis virtus, non fortuitu, verū diligentia & industria sua mutauit locum. Quia uos legitima sacra mutastis. ideocs frustra murmuratis, frustra deum inuocatis, quem non ut ipse uult colitis, led inventionibus vestris blandientes, etiam nos dei cultores livore immortali oditis, quod in primis respuit diuinitas, que pacifica mentibus hu manis insidere cupit. Nec Sidonium nostrum facile assuma nisi flecti queatad syncerum credendi genus. Nam de teipso uix mihi spes est ea prosapia na to, quæ semper duræ ceruicis extitit, nisi aliquid multæ in tuo prædaro ingenio literæ plurima studia innumerabiles doctrinæ no nihil etiam ingens amor cognoscendi efficiat. Tum utercy obsecramus aiunt te Capnion. ut ne desperes, neu nos deseras. Ea enim sola uis est uerborum, que omnium, scientiam superat Iccirco manum tuæ ferulæ subdimus, quoquo tandem di sciplinæ genere initiati simus. Scio ego itemos Baruchias hic op in sacris ediscendis longe alia uia gradiendum sit g mathematici physicics solent Hi enim prius cornupetere atco contendere inter se putant commodissimum. &in utrance partem dimicare. Deinde per quædam antecedentia siue axio mata leu tu principia uoces quæ refellere nequeas, mox certæ combinatio/ nis artificio concludere quo iple stare compellaris. At cotra in diuinis silen tium desyderatur, contentio respuitur, syllogismus irridetur. Nam diuinita tis nullum est principium nihil eam antecedit. Igitur quodcung concluden dum fuerit, eildem confestim acquielcendum est, multo firmiori conditione gscientia, Quid illud sit, abs te ante accepimus. Quare instaura sermonem optime Capnion no los doce quibus nam uerbis mira quedam facere quea mus. Ego enim pro hoc nostro sodali quicquid præstandu est spondeo. Est ne ita Baruchia: Tum ille Ita est Sidoni. Ambos enim uiros bonos atos doctos uos noui & qui stipulatur & qui spondet. Vnde quod exaliis quibuldam insulsis hominibus mihi sacrilegium timerem, nunc minime formido Nec etiam & peruerso quodam cultu summæ divinitati siat iniuria. Namutercy nostis ghoc nepharium esset, & philosophis indignum. Ego uero CAPNION inquit tibi recipio Sed utrico leges præscribam. quas ables seditione observabitis. Resipiscentia uestra hecesto. A Thalmudim Baruchia, tuce Sidoni ab Epicuro atce Lucretio receditote. Laua mini, mundi estote. Vnum deum omnium effectorem, cæteras potesta Ad primum uota precelogad inferiores hymni tes ministras habetote. sunto. Qt si forte petitio ad inferiores processerit nisi sub modo delegatæ a primo administrationis intentio non esto, Angelia nobis ad deum, & inde ad nos uolitantes, reueretia tremoros funto. Erga illos fecundu notam pbatione, iocuda obedietia esto. Sacra quoru observationes exme audituri uenitis pala dignis, clam pphanis funto. Hæcuero edicta limul et interdicta c iiii

in albu prius scribeda iudicaui, ut pensiculate nobiscu animo nolutare possi tís, acceptanda ne sint an repudianda. Nulla em coditione alía uos in arcanã sacroru nominu Academia tang ludi magister assumere statui g si talibus primu legibus assentiri uultis. Etenim cu hæcque proposui libenter intrabi tis, facilime uos ad ea que cupitis spero perueturos. Tum SIDONIVS Intolerabile hactenus nihil arbitror sanxisti, nili forteduru isti Baruchiæui deri uelit, ius ipsum de Thalmudim quas mihi quondă legenti superbas fa ctiones, & multor u luz amentie colpirationes elle perluali no lequedas, pre sertim ubicunce ad divinitate attinet, cu potius sacra in exteraru gentiu torqueant odiv, cædem direptione, gin orbis terraru couertant salute. Puto tr facile abibit, si cu suo animo recordetur, homines susse nostri similes qui sua inuenta & meditata literis ostentationis gratia madauere ut sunt scholasticoru quorundă cometarii, quos certe quilibet impune deserit, queadmodu & ego Lucretii & Epicuri defector fio, Necem unquain eoru aut alterius cuiusqua uerba iuraui. Reliqua decreta suæsunt & auite psessionis. Quapro pter me colule nihil eoru refragabit. Ego uero ut pro mciplo loquar cur no subire od puero mihi quonda recta philosophia sualit. Est enim multis iam seculis universa Sardanapali secta no sine propriis autoribus Leucippo De mocrito, Epicuro, Lucretio, frequeter a bonis eisdemos clarissimis uiris explosa. Quid de ceteris tuis legibus dubitem quas antea pluribus uarii generishominibus maxime auté magicis præciplétibus didicie. Nam de lauacro cum essem in cœtu sapientissimorū Indiæ, quos Brachmanas uocant eum more lauandi pene in mea consuetudine uerti diuturnitate quotidiani usus grauiter initiatus. Solebã in dies cu eilde in fonte haud ablimili cuidă in Bœ otia qui Dirce appellat, exutis uestibus lauari, oblito prius capite guttis electreis & odoribus ei rei aptis. Deinde postg se pro ritu satis mudos putarat. exeundu fuit circiter meridie, quatotius ad facra illic in chori specie astitim, uestiti lino cadido & mitra alba in digitis feretes annulos & baculos gestan tes manibus. Que mudicia corporis & amictus utaiebant, animi quoce puritaté adiuuare non parum credita est. Et hecantistite Vardane apud Indos quarto ab Hiarcha. Nam post Hiarcha Sauchnes, post hunc Sesonchoris. deinde Bocchoris, ita nominati ab Aegyptioru olim regibus. Simile quoce cũ apud Gymnolophiltas discedi gratia degere admili & eo amplius od in terdiu ter noctu bis lauari aqua frigida sanctu fuit priusqua possem totide mometis sacroru penetralia ingredi. Erat pariter linea uestis quotidie reces abluta. Nam lana prophanu uestitu arbitratur, quippe tang belluine sordis excrement u pecori detracta Legimus & apud Heliod u id praceptor u ge nus potillimu diuinis coaptari, Ait enim (ut noltis) in operu atcp dieru libro ferme sic, Nemo sub aurora loui ausit fundere uina Illotis manibus sed et im mortalibus ullis. Non sic exaudire uolut spernutos precatus. Et alio carmi ne lic Prauus ubi fluuiu manibus no lotus obiuit, Huic dii luccelent tribuen tes inde dolores. A quo libi diligenter cauit Telemachus. Nam Palladi sup plicatu

### LIBER PRIMVS

plicaturus, in æquore manus lauit. Vides ne modo eum more no abste iam primu excogitari, sed pluribus ante seculis commendatur. Quod cæcus ille uir omnia uidens Homerus noster, haud ignorasse mihi putatur quado ma trem Achillis Ioui supplice futură maris fluctus exuere facit. Quauis etiam aliud iftocp maius explicasse uideatur mysteriū tamen nihil ad hunc sermo nem. At quale tu nobis tertia tulisti legem darissima uetustissimoru autoru dogmata probant, Audite quid Sophocles hoc disticho Iambico quanqua no adeo eleganter a me, tamé ut opinor minus inepte translato proferat cu. ait, In ueritate solus unus est deus Qui cœlu hoc & terra capacem condidit... Quem Euripides Iouem præcipit nominandu. Per cuius caput Orpheus ce cinit)uniuersa in lucem processisse que ipse omniu genitore uno uocabulo & principiù finemes in eiusde dei primo hymno collaudat. Qz uero sequit cæteras potestates ministras esse censendas. Crediderim id te Homeri carminibus doctu, Troiane Rhapsodias uolumine octavo. Vbi spledida et ma iestate plenissima oratione, lupiter in colessu deoru cocionat se summu oim dispensatore hos esse inferiores, nihil nisi suo nutu attentandu qui secus sece rint, deliciendos fore in tartaru ut appareat quantu potentior sit supiter & diis & hominibus. Notum uobis carmen extat, ut ut mauultis e greco latinu efficite, Enimuero ex hac artificiose lex quarta ducitur, quasi aliquo dialectiv corum more Nam si primus est qui singula dispensat frustra confugitur ad reliquos uel prece uel uoto, Q hospiti Nausicaa quonda Alcinoi filia persualit luppiter iple uiris dispensat cuncta superne, Siue probis seu peruersis, ceu cuice fauet rem. Ergo Thetim nequaqua petiit Achilles ut libi cotra rev gem a quo indigne uim passus est salute ferret sed extensis manibus sens oramit hoc modo. At tu si poteris nati coplectere causam Implorace Iouem conscendens limen olympi. Hunc enim uniuersi dominữ & patre ut in Div philo Menander ait, Ad summu hochonore dignabimur qui solus tantoru bonoru inuentor & possessor est. Natura nance insitu nobis extat cum son tis nitida uena æque cotingi queat riuulis abstinere. Quid ergo: Num contra maioru instituta superos uitabimus, & unius tantu louis auxilia peteme ? Ac no potius Theognidis monitu. Esse uirum audente duris in rebus opor tet Eripiant superos inde rogare deos. Sed fortassis ut amicor u ope ita illo rum opera utamur, ut uicinoru comoditatibus, ut propinquoru, ut hominu prudentiu quatenus nobis consilio atce consolatione prodesse queant quo rum eruditione quoru monitis ac fideli semper impulsu, mente nostra qua libet in re diuinæ uoluntati conformare procul dubio possimus. Peritiores nance sunt divinitatis, & melius nosipsos norunt omnes reru nostraru cir custantias. Iccirco nos resce nostras certius atos multo aptius principis dei sentētiis immutabilibus, quasi certis radiis aliqua tersa corpora subordināt, ut inde uel bene nobis futuru sit uel mala declinentur. Hoc est co beniuolen tibus diis aut nobis auerlis, uel hoc fatum effugimus uel illud lustinemus. Vnde fama uetus etiä patru maiorucp memoria fuit, diis eam maiestate esse

op fata mortalibus imponerent. Indigna mulierculæ somno iam opprimen dæ sententia, quæ Vlyssem undeuigesimo libro(si recte memini) his uerbis alloquitur. Quotis quibusce statuerunt immortales satu mortalibus fru giferam terra habitantibus. Sic Socrates se deo monitu prædicauit, Sic Nu mam'Aegeria duxit. Sic nemo unqua uere Pythagoricus fuit, qui non deos senserit. Illisuero op boni sunt tanqua primi boni portiones proxime honor reuerentiace debentur. Bonu enim suapte natura honor lausce consequit, ut Aristotelis moralia testantur. Quonia maioribus defertur honor quali aliqua sit retributio uirtutis. Maiores aute dii sunt, & no tanqua sodales tm nostri ueruetia ut rectores, quia natura sua ipsi plus uigent ratione atcuintel lectu, ob idez intelligentie aliquado nominantur. Cæteru lequentes tue leget mathematicor u coluetudine per antecedentia decreta probant. Vltima quocs Sophocles oftendit, cu in Oreste sic ait, Prestantioribus omnino est obediendu. Et in Aiace his uerlibus utitur, Nam cui timor uiget & simul re uerentia Illufalute mox habere credito. Quare mihi Capnion facilimu erit iussis prestare consensum, in ea certe causa qua ante multa milia annoru hominibus doctis eisdemer bonis acceptă noui. Tum Baruchias Non nul la inquit Sidoni maioru ætas quoce aberrasse deprehendit. Ne tu omnia su perioru temporu que discenda coceduntur, sequenda etia censeas, nisi ratio prius ea esse uera discutiat. Nolim hoc temeritate aliqua ductus afferre 3d reniti cupia promulgatis his legibus uel ceteris argumentationibus tuis insi diose diffidam quas pro tua præstanti cum elegantia tum etia uariaru reru peritia exuberater confers in mediu. Ego nance iple illas quoce subibo, etia nulla ratione prompta coactus nisi sola diving revelationis autoritate. Con stat enim mihi tecu apud Cicerone Cotte pontificis assertio qua Balbo con fidenter exhibuit, in religione maioribus nostris nulla ratione reddita credi debere quos Plato putauit deoru filios, qui parentes suos optime nouerint. Ideoca tanqua de domesticis rebus cum quid affirmarint summa sidem pre standum esse. Sed uulgaris populi uanitas sæpe falsa queda ueris immiscuir, que uix ipli philosophi sine uitæ periculo poterant effugere, Sicut Diagora plura de diuinis scribentem aliter g plebi uisum est criminis accusauerunt porrecto capitis libello, at is instantem morte celeri fuga uitauit. Anaxagoz ras Athenis ultimo supplicio adiudicatus, & Socrates ueneno interfectus est. Nostri etiam sapientes quos olim uidentes nunc prophetas appellamus sæpe regum indignatione aliquando populi, non nunqua morte ipsam religionis ator divinoru gratia subierunt. Meministis Hieroboam contra viru dei manu leuasse que moxuertebatur in aridam, Esaías in partes dissectus. Hieremias in Aegypto lapidibus obrutus, Ezechiel iussu ducis in Assyria cælus, Daniel ad beltias damnatus, Amos fulte occilus, Michæas in præcipi tium datus, Zacharias apud aram trucidatus est Haud alia ex causa omnes g quod sanctius indocta plebe sentirent, Ergo perqua iuste addideras Hominibus doctis, eildemer bonis, Nihil aut grauius me, nihil molestius modo premit

## LIBER PRIMVS

premit, nihil quo magis abhorrea g tantæ glorie, tanti splendoris, tam bong famæapud nostros uiris literatissimis (quos a doctrina Thalmudim nominant)carere, no ad tempus solu sed & perpetuo. At cum ita uis Capnion ge ratur mos tibi, reiicia uel Thalmudim, scilicet in quibus a teneris mihi unqui culis statim atcy sapere ccepi summa semp persistebat uoluptas, reliqua uita iucundior. Spero item deo rem effecturu me fore haud ingrată, si qd animo meo gratissimu suit, sui gratia repellam, Contigit enim nunc co haud scio an unqua alias ut facile carea cæteris omnibus tantu ne me tam fancta mirabi liu nominu pretereat noticia, q tu nobis polliceri uilus es uel fi recte memoria teneo, ne tua dicta nequiter carpere arguar. Verbu (nescio quod) te recor dari aiebas quo nos mortales in natura costituti supra naturam dominare mur, & monstra portera miracula que diuinitatis sunt insignia pficeremus, 'Age Capnion ut hoc uerbu no ignoremus. Multa em uerba cotribules mei ferme sub modio recondut, & in arcanis habent, que ab illis mirifica esse cen lentur, & que iple multu quoch relegi led effectus eor un nung sensi ldc for tasse ep uel modum no servaus uel ficta pro veris credidi. Subito tetigisti acu SIDONIVS inquit. Namhiclatet anguis in herba hoc est gdad re facit no nihil quide. Fuit enim mihi aliqui par studiu in quibusdam nugatori bus de arte magica scribetibus, haud dignis quibus ad calamu charta supper tat. Cogitaui libroru indice motus mira queda artificia me istic repertuire. quali operationes Zoroastri Oromasis Zamolxis Epimenidis Orphei, Pythagore Hostanis Empedoclis, seu etia iunioru the salicas factiones, Cav rinondæ, Damigerontis, Apollonii, Ioannis Dardani. Sed audite dum lego quid fit. Edepol aliud nihil g Horatian villud, Parturi vit montes nascetur ri diculus mus. Sulpendut fur aferi præforibus uoluminu splendidos titulos, & modo hunc esse libru Enoch, que divinior e ante cæteros omnes suisse ue tustas asseruit, modo illu Salomonis mentiuntur, sacile indoctis auribus irre pentes, hac inligni coi ectura, qua ex libris lo lephi augurari liceat. Ait em ille antiquitatii octauo Salomone contra dæmones artem ad utilitate hominii & eor u curas inuenisse, incantamenta contra ægritudines instituisse. Modu etiam coniurationu. Ad hoc addit experimentu quod ipse uiderit. De sacris nihilominus Hebræorū historiis promptū illud est Salomone sua ætate di sputare solitu de arboribus et herbis, a cedro Libani usos ad hyssopum. Item de iumentis uolucribus reptilibus & piscibus, quæ omnia naturale salte ma gicam pre le ferre possent. Sed introspicienti acrius aperte le prodit horum circulatoru fallax præstigium,& nostro æuo iam pridem conficta sese prost tentur ipla uolumina. Si quis & uerboru coluetudine, & sententiarum uim. & characteris genus ipfum confyderauerit. Nam nihil obstabit quin cerne re detur plane, no diu ex unius conspirationis uolutabro cunctos eiuscemodi libros nostro zuo scaturiisse. Deinde si que ipsi suis uoluminibus ex pri scorum actionibus indiderunt, ad artem commode se habentibus, tamé qua funt ruditate literary nihil infractum observare queunt, non uerba ipsa nec

mumeros nece figuras. Ignorat etenim co Aegyptii duplici charactere utun tur, uno in prophanis, altero in facris. Q2 denice Chaldworu lingua & He bræoru qua operi magico necessaria attestantur simili characteris imagine scribimus. Nihil igitur horū&Roberthus,&Bacon,&Abanus,&Picatrix et conciliu magistroru uel maxime ob linguaru ignorantiam ad amussim ut oportet tenere atch docere minus etia librarioru manus ab exemplis dupla scriberiu no aberrare minus discipuli discere minus operarii potuerut ope rari.Redeo igitur ad id ut cu Baruchia sentia tametsi abunde multa legerim lecretoru eiuscemodi, tamen effectus eoru ne perceperimulqua fortasse co magister idoneus etia aberat, cuius opera & ingenio illa pendebant. Rursus igitur ne te pigeat recitare. Et CAPNION Jamuespera est inquit & id temporis imminet quo præ nocte confici nequeat tantu tamos diuinu ne gociữ ac plane facerdoriữ & fapientibus philofophis ipfacy luce dignistimữ Necenim Brachmanas imitabimur noctu potius cotemplates quibus ater cultissimus est color propter creberrimi solis ardore fere omnia sua denigrantis. Locus item iste tam arcanis ceremoniis incongrues, tam coelesti do no impar tam sacris ritibus nimiu superce prophanus atce ideo mutandus esse uidetur. Înce sacellu si vestra quoce est sentetia secedendu nobis tam ex celleullima sacrameta persuadeat. Igitur rem omne in crastinu differre mul to satius iudicai quando in ædem mea suburbana ac pene luco insita coueni endi facultas est. Interea uos hoc noctis memetote, quid inter disserendu de creuimus omniŭ maxime sentiri, & constatissime credi & apertissime predi cari laudarice debere Sola enim recta fides est ianua miraculoru, qua si negligas, penetrare nequeas, et arcearis iulte ab adytis & ab oraculor û côcioni bus. Tum SIDONIVS perplacet inquit statutu & tepus & locus. Tu uero caue de nostra fide nil dubites. Credo tua probitate simulator doctri na singulari ductus quicquid iusseris. Et ego inquit BARVCHIAS haud aliter atos tua lentetia est credă. Quod nili facere citaret Sidonius milvi Liniantiquissimi carmina quibus precipit & crededa sint omnia. Nihil em restincredibile, facilia deo omnia sur nihil est impossibile. Verbu e uerbo Li niuerlus (ut nostis hæcinlinuant. Sed & Pallas apud Homeru, cuius hac oc casione reminiscor introducit Achillem tali sermone consolans. Veni ego quietă factura tuă iracundiă li credideris. Libentius iple mea quedă adduxe ro, Danielis uidelicet historia guis non hebraice sed chaldaice scripta. Hoc enim solo que divinitati sanctus ille vir credidit Leon u pericula illæsus evalie Sicnance ueritas sermonis habet. Et omnis læsio non est inuenta in eo quia credidit deo suo. Igitur creda ego quoco cu Sidonio pariter quicquid iusse ris. Tum CAPNION mox tabulas quassa producens exhibuit et res inquit agitur bene. Vos istas ferte domū quiscp suas, in quibus catalogi mo re breuiter universa sunt descripra veræ fidei, que uobis credenda prius de cerno, quatenus haud frustra institutu conuentu coeamus. Valete. Capnion uale fœliciter utercp discedendo respondere.

## LIBER SECVIDUS

## 'IOANNIS REVCHLIN PHORCENSIS LL.DOCTO RIS CAPNION VEL DE VERBO MIRIFICO

Riori die fœliciter consumpto Sacer Antistes Dalburgi oro te pa tienter audias quo nam modo experrecti post somnutres philoso phi ante lucem conueniunt, & totum diem de uerbo mirifico disse rentes columunt. Cui diei potior Baruchias preest, sicut hesterne Sidonius, Hodie nance multo plura de Chaldæorū & Hebræorum libris sumpta cognosces, ad quorum captanda principia sic Sidonius coepit. Assumus Ca pnion & antelucanu iplum quali præuertimus importuni. Sic enim Baruchiam hunc quocs non incedente sed properante uideo ne quid tuorum ne gligat. Vis: Calcaria impressero quauis currenti. Heus tu Baruchia in sacel lum at ille uix anhelo spiritu, Adsum inquit & tecum Sidoni quanqua pau lo serius tamen præmature ut arbitror. Cum ne humentem aurora polo di mouerit umbram. Certe dignus hiclocus philosopho illumç, demiror Car pnion qui præter morem tuægentis uel nunc potius nostræ quonia tuos fore nos feceris, no idola que latine ligna dicitis, nece ullas cotinet imagines. nisi quid in penetralibus ac in his ipsis adytis lateat. Et ecce crux ipsa est. Tum Sidonius Mitte Baruchia nunc, an nescis quid in tabulis? Caue mole stiam nobis parias qui longioris morç autor sis Sed age Capnion, doce nos de uerbo mirifico uel si illud suerit aliquod nomen etiam pluratiuu. Nihil enim ea in re tanqua grammatici urgemus, modo id fuerit quo nos in natura costituti supra natură ut aiebas operari miracula poterimus, siue hoc fiae præuidendo ut sunt uaticinia seu res ipsas efficiendo quaru naturalis causa tiulgo ignoratur ob ides peritissimis etiam uiris admiradas. Sunt nance res quedam sic natura concrete quas admiramur uel raro uel nusqua cospectas: ut Hermaphroditi olim Androgyni ut Phænix de qua cantatur, Conuenit Aegyptus tanti ad miracula uisus, Etraram uolucrem turba salutat ouans. Eam se dicit Herodotus quauis multu temporis expectata, tamen nusquam uidisse nisi in pictura. Vt item unius partus quincy pueri, ceteracy monstro fa.Et si qua ipsi naturæ adminiculo fabricamus prodigia, ut est apud Demo critum de Chameleontis iecore in lummis tegulis exusto, phimbres & toni trua cocitat ut etiam Architæ Tarantini columba lignea qua uolitare para uerat quale nos ipli & uidimus et fabrefacere nouimus. Hec et his similia uel natura sentientibus nobis uel nos adminiculo nature procreamus, que ratio phylica illiteratis crebro & mœchanicis hominibus ac minutis conscientiis facilime probat Nihil horu exte contendo discere, lta enim uulgata sunt ut in triuiis & compitis atchadeo in quotidianis sophistaru auditoriis legatur. Nece mirifica quoce machinamenta ea que astrologi promittunt uel in coponendis imaginibus, uel sculpendis annulis, uel predicendis euentis, uel for tuna infortunioce dispensandis, & omnino incomprehensibili coelorii pote stani naturis inferioru singillatim applicadis que quonia tam fallacia & tam

diuerla inter le ulu veniunt ut & ipli autores eius scholæ invicem adverlent & tante tance inexuperabilis diligentie infinitice laboris existant, ut sub arte no mendace cadere nequeant, malim per quietem uera dicere, g cu fummis laboribus quose fallere deridenda conditione professus que dedita opera mentiri doceat. Lucidissimu enim ueritatis argumentu est consonatia, Con tra uero medacii discordia. Sed quid in ea arte qua appellant constas firmu atcu synceru invenies? No de astroru mesura loquor qua nil certius esse & mathematici et peritia ipla indicat, led de cocepto ex eis iudicio, cuius uniuer la fallax est semita & stulta opinio, presertim in iis que corporu qualitates & elementares dispositiones & anni momenta & temporti signa excedunt ue tuus Baruchia Moyses innujt. Videte gsint inter se uarii. Nam Abumasar que illi prelide eius facultatis & magistru adorant, ubi de iudiciis agit, quol daminquit astrologos putare planetas de rebus tantu universalibus signisicare, sicut de elementis rerumos naturaliu speciebus. At uero de singulis & singuloru partibus atos actibus, scilicet moueri, quiescere, similiacs nihil pe nitus demonstrare, Alios auté arbitraristellas oftendere tantuque necessa ria lunt, uidelicet igne quide calidu elle, aqua uero frigida, no tame que lint contingentia, ut co homo loquitur aut tacet. Alios denics opinari planetas portedere tantu mutationes teporu, & quatenus peas corporibus accidat Posteriores uero astrologos segui ueteres, neculla ueteru dicta iudicadi qui dem intentioni coducere quonia dicant impossibile fore sapientibus etiam estronomis quicg de iudicioru scientia inuenire. Nihilominus audent intro ducere disciplină g le nobis persuadere nitâtur minutissima etiă puncta hu mani cogitatus scire, & universam in rebus natura pervertere atos reverter re posse. Quos nihil terret Ptolemei admonitio qui asserit tale prodictione maiori exparte nos fallere. Nihil principior u suor u subrica ratio auertitinani figmento similima qua aliter antiqui aliter Ptolemæus, aliter Haimon aliter Hermes accipiut Nihil infinita secundaru causaru conuentio que uni rei accidut. Nihil tanta de nobis nostroru distantia & innumerabilia media Nibil eoru tam incerta congeries tam incoprehensibilis syderu multitudo usco adeo ut & sint que nondu uiderint & oriant primu que se nusqua aspe xille fatent, quoru uirtute necesse fuerit in orituris atch regedis substătiis pa riter admitti, cu tantula stella qua alii Cane alii Byriu uocat, dominatoribus planetis sextili mense tantu ardoris addat uix du uisa. Nece multu te flagito ut nobis edisseras quibus nã modis per factione magica cotingat miracula fieri.Ego enim haud parū tēporis in eo præstigio cotriui, quang uane, tamē eius nodume poenitet qui fummis rationibus ceteros mortales hoc facilius a tanta pernicie possum auertere. Nam cu totă ætate în tam sacrilego nego cio columpleris, Indenihil qu's lit sed qd forte uideatur, egre tande extorseris cu expectatione summi periculi uitæatce necis. Ita ipse Roberthu Anglicu apud Heluetios milere mortuu Et alteru queda cuius nome taceo milerius capiu famace mulctatu noui Plures etia floretissimos in ea arte g miserrime

## LIBER SECUNDUS

hocmudo defunctos fuisse, testantibus fidelissimis hominibus audiui. Solet eiuscemodi quide honore tenebraru potestates sua clientela afficere. Atsi g sunt qui no ligaturis aut adiurationibus maloru, sed quieto bonoru dæmo num auxilio magică se putant exercere, cp forsitan ita eis uisum est tamen sic habent involuta omnia, ut prius universa quoce astrologoru que supra pau cis refutauimus, una cu præscriptis sacrorus suorus ritibus ad unque observa re comilcerect oporteat Ingenio quide humano intolerabile nimit ne dica impossibile. Vix em tota hominis ætas ad eius facultatis libros tantu legendos suppetit, quoru Mercurius solu universalia sacroru complexus triginta sex millia quingentos & uiginti quincy scripsisse perhibet. Quid putatis de reliquis: lam denice permitto con tandem longis uigiliis, multo conatu diligenti obleruatia arcanæ fueris magicæ admirada fecreta cu altrologoru ad inuetionibus abude adeptus, quibus obaudiat manes, turbent lydera, cogan tur numina, seruiant elementa, uelisco cu inexpugnabili eius disciplina pote state & cæca numinu coactoru violentia, uel si malueris opportuna candido rudeoru caterua experte omnis ruditatis operatione coficere, tamé attoniv tus tuc quide & stupefactus tanta dæmonu turba qui numen id quo tu in sa cris propino ad obiectă actione uoles uti, tang pracurlores & pompa qda præcedut abhorrebis opulæinfectu relinques, detrimeto tibi & cæteris lu dibrio futurus. Est nance lamblicho Porphyrioce autoribus notu quide ne mini quata uiriu multitudo suscitari solet quado descendut disatos mouent nili facerdotibus illis qui labore ipfo iam experti fut. Enimuero qui no unu, quece proprio quoda honore prolequit nec distribuit omibus co cuica co. gruit morece gerit & gratiis & oblationibus & donis eor u coditioni similimis iplam numinu prælentia & optatos effectus non allequit queadmodu: in harmonia si una chorda fragatur, tota subito dissonat. Hi sunt loci hec firmamēta discipling acipsæ methodi artis. Ergo graui nos molestia Capnion & importabili onere levasti pollicitatione tua qui nostru studiu a tot astris. tot dæmonibus tot præceptis tot ritibus & uanis observationibus liberare uenisti. Nam ut coelites omitta quot & quati sint qui sunt innumeri secundu. infinitos metis primæ cogitatus fiue ideas, quoruferut antiquu illu Orphea introduxisse nomination trecetos & quingginta deos Soluterrena nobisco proxima colyderabimo numina ex quibus iple paris uetultatis nobilissimus scriptor Hesiodus ter dece millia in operu dieruca libro numerauit. Horum singulis paretare supra homine est, & uires nostras superat. Sed iam sol orit. incipeomniu ornatissime Capnion. Tum ille, Si me inquit natura paulo in dicedo uberiore acno tam morolum edidiffet profecto quatu ego mecum reputo habeda tibi gratia foret no mediocris Sidoni, qui tanta miraculoru Sylua ostederis unde nobis cedua ligna cumulatissime suppeteret, ad tam di uini operis structură ample magnificece illustrandă. Ideas si unus ex Chrysip pichola essem ualde gaudere, has tuas ornatissimi eloquii diuitias a te nos bis propolitas ex quibus copiolior mea fieri posset oratio. Sed nec ad id eles

gantiaru uel natus nel institutus sum nec res qua de agit possit. Quinimmo respuit co divinti atco sacratu est sermonis ubertate & faleratis verbis fuca tas sentetias presertim in doctrina soli deo dicata ubiomnis est labes uitada Sed in facris admonemur co in multiloquio no deerit peccatu, haud absimi le politiores quoce literæ iubent dicente Flacco. Quicqd precipies esto bre uis, Q2 & cosulto & necessario facturus sum ut g breui omnia peraga. Equi dem si no mihi summa uobiscu haberi coepisset samiliaritas, more Pythago ricoru prius unuquence uestru penitus spectare & cuiusce natură, uictum studiu, affectione, ætate presentire. Linguæuero & auriu patientia & silentium requirere. No em omnibus ut Nazianzenus ait nece semp nece omia de deo philosophari concedit sed est quibus & quado & quanti. Vos aute ei negocio præparatos & æquos efficiút collegas hesternæ tabule quas do mi cotinetis. Neca uobis ultra gd exigo, nisi qd Terentianus Simo quesiuit in Solia, fide & taciturnitate. Annos enim plurimos supra uiginti quince na cti estis, citra que terminu nulli hebræoru co hic Baruchias ueru fatebitur scripturas divinoru secretoru cotingere phas est eritos inter nos cosuetudo eade no illaudata. Deinde no est pphanæ multitudini sed solis sacerdoubus: hecnostrasacratissima functio prodeda, co de summissacris & Plato Diony sium Syraculanii & Dionysius Areopagita Theophilii accurate ac diligen ter admonuere Sacerdotes uero line controuerlia nos fumus. Et si nulle no bis Antistitumanus impositæsunt, du modo cu religionis cultu diuina sapiențiă teneamus Est em uera Lactătii Firmiani sentenția in iis uoluminibus que ad Constantinu imperatore scripsit, quidem sunt doctores ueræsapien. tiæ qui et dei sacerdotes. Igitur ne prophani estimemur, & uere philosophie tractatio & unius dei reuerentia phibet Sola uero humilitas tante rei aptos auditores & spes attentos & fides dociles nos facit. Omniñ aut præstantissi mum est serues amor qui nos in operatione coleruat & effectus ad uota lar gitur. Cu igitur miraculoru omnis ars si qua uere nominari queat ut hic no fter Sidonius docte gnauitercy recensuit, In tris partes diuisa, quaru una que per le specialis & ppria facultas sit uidelicet in Physica, Astrologia, Magica, quæ tam Goetia in se g theurgian cotinet, coniugantura omnes ita inuice sinter cognatæ ut qui Astrologiassine physica pollicearnihil agat & qui ma gică fine astrologia & phylica profiteri audeat a uera ratione multu aberret Vos ipli uero eas omnes abiicitis, ppter uanos exitus et post immesa laborio sace studia frustratos euetus, postulatisce a me denuo ut quarta uobiscu uia ingrediar, q foliloquia possum appellare ubi qdcung propositu ad como da patientiu uota succedit. Facia quoad licet, & quantu in me situ erit & dili gentissime positis nihil negabo. Sed hoc in primis scitote, o etiam a Pytha goricis Platonecpiplo iam diu lancitu fuit, diuinaru reru perceptione a no bis inueniri qualibet arte no posse, Verutame desuper reuelari, 9d & Ploti nus dedit & Proculus acceptu confirmauit & no solu uestri sed etia nostri theologi attestant. Decebit nos prius quide purgatos offerre comendare es

deificæ luci, & tuc illa supercoelestis aquæ pluuia in capita nostra descêden = : tem preclusis sensibus, mente quieta expectare laudantes interdu & adoran tes id pelagus bonitatis, ex quo no tantu mirifici nominis & facroru uerbo. ru, ueruetia omniu mirabiliu ad nosulce derivant flueta & divinissimi ema nant riui, Principio igitur humi procidetibus nobis, hic hymnus Ionico moz. dulamine, & accentu sacris animi concitadi causa debito pferendus est. Rei omnis generator copifex co. Super urex genii lux homin uses. Tremor umbristenebroli phlegetontis. Amor incredibilis coclicolaru. Pauor inuincibilis tartareoru. Celebris religio terrigenaru. Adonai Adonenu Elo henu. Basileus pantocrator protogenethlos. Deus unus, deus ide, deus al me. Veniens desup illabere nobis. Hochymno de more dicto rursus Ca pnion cœpit. Omne hominis miraculu cuius uera & no imaginaria dephen ditur substătia tum grade tum mediocre tum minimu si ordo sacroru pscri ptus obleruet, referendu est semp in deu gloriosum, cuius nomen sit benedi ctu in sepiterna secula. Is em solus est quel seipso uel delegato no sine seipso uel per substitutu ex seipso talia facit qualia demiramur quoru causam adæquată scire no possumus uel co fiant uel co hoc mo fiant. Preceptu istud ex miscales facroru armario depromptu extat. Sic enim diuinus hymnus cotinet, Bene- offertina dessentina dessentina de fiant de dictus dominus deus Israel, g facit mirabilia solus. Si solus, ergo no homines, solus ergo no demones, solus ergo no angeli. Igitur solus deus seipso aut per creaturas. Nam explorati iuris est, qd quisq per se id per aliu suo nomine sa cere potest. Et Aristophanes statim inquit, regit lupiter palique deoru, non ch dei summi loco regant dii gregales. Esset enim sic absens deus cuius locu illi coplerent. Id nobis dicere no permittet philosophus Opilio ille Virgilia nus qui cecinit inter pecora, Iouis omnia plena, quin potig co in nomine dei regant angeli gubernent officia & munus exequantur libi delegatu, quibus iusa capessere phas est in quibus deus habitat, & in quibus uehitur, et super quib9 ambulat. Haud secus atcp nos ipsi mortales ut inquit meus Paulus cooperatores lumus dei cuius Arato teste in phænomenis & genus lumus pa riter cu angelis in quibus & per quos agit quod uult. Non igitur nos lumus. qui miracula facimus, sed deus optimus maximus, cui costemini qui facit mi rabilia magna solus quoniă in æternu misericordia eius. Habetis istic qs sit operarius qui deus deoru. Habetis que sit operationis causa, quonia in eter num misericordia eius, & pietas & beneficentia & gratia, no ius, no rigor, no debitu, non ulla denice obligatio. Habetis quis mirabiliu operationu finis, quonia confessio & magnificentia & gloria & honor & cultus quo dignus est deus deoru & dominus dominoru cui costemini quonia bonus. Quare pudeat aliquos et quide ut ipli le putant optime de philosophia meritos, qui cũ alia multa no mediocriter inlaniæ atce dementiæ lemita gradientia profi tentur tum hoc uel maxime moliuntur ut nobis persuadeant arté esse certã, ad cuius regulă necessitate quadă deoru uoluntates uel angustiis uerborum uel characteru uinculis astringatur, cum iniusi nihil agant, & qui iusserit no d iii

regi led regere consueuit, quippe qui summus est, iccirco sigmentis inferioribus nequag subiect. Porro præstygioru esse doctrina potest, miraculoru uero nulla nisi ferues cum divinitate unio. Qua no ipsi nos per deu, sed deus per nos suoru amicoru uotis gratisicando aliquid efficiat quod cæteri admi retur. Non igitur impune Moyles in deserto Zin & frater eius Germanus populo suasere de petra durissima se posse aqua producere, Necesid uero autori attribuere, sed eatenus sibiipsis præsumpserūt, quatenus daritudo no minis iploru in plebe cresceret, Nimiu quide stulte, ut dum cauebat ne pro pria erga subditos minueretur grauitas, paterentur quod dei læderetur ma iestas. Quare ad terra lactemellecp manante uetiti sunt accedere ut discant iuniores, miraculor u operation e in un u lumm u maxim u de u referri debe re qui facit mirabilia magna folus. Non nobis profecto no nobis, se d dei no mini danda est hec gloria. Ergo nece nos Sidonius inquit miracula facimus. nece artificiu ullu elle poterit quo ea facere discamus. Quare frustra de nomine mirifico dicturu te nobis uix tande expectauimus. Frustra mihi hac no ctem pene insomne deduxit sciedi cupiditas eius rei cuius ut tu prædicas nul la sit ars, cuius ne ipsi quocp si aliqua esset capaces simus. At ædepol uel hoc mihi Capnion mirū mirabili simū uidebitur, quod quæ antea tam egregie affirmalti nuc neges. Dixisti si recte memini qd mirabiliu operu ipimet effe ctores simus, lam aliud narras co necp dii necp nos metipsi, solus aute deus. Quæ est tanta inconstătia, modo ais, modo negas, quang cotra te rebusma/ ioru nostroru ætate gestis q acerrime bellari possumus & in pugna uincere Nam ut poetica mittamus de mulier cula que se carminibus promittit solue re mentes Sistere aquas fluuiis & uertere sydera retro, Velinter mille Lu cani magica. Quod carmine the salidu dura in præcordia fluxit No fatis ad ductus amor, Vel de Pirithoo qui primus dicitur a coelo lunam detraxisse, Vel Homerica de Circes omnipotentia, Vel Maronica de Protei uersutia. Malo historiis tecu decertare, quæ quang sunt admodu innumerabiles, tñ ut aliquas comemoremus, negare no audes . Tarquiniu priscum pro Actii Nauii auguris sententia, ut est apud Liuiu, nouacula cotem dissecuisse. Pythagora uno momento & in Thuriis & in Metapontiis fuisse. Apolloniu e Smirna subito in Ephelum uerbo dicto translatu esse, qui & Romæ dicitur uerbis occulte pronuciatis, puella nuptiaru die moribuda resuscitasse, cuius ille nobilis scriptor testis est Philostratus. Hoc exemplo & ea spe de te cofiss sumus pari doctrina institui, ut omissis solicitudinibus magoru, observatio nibus astrologoru, perscrutationibus physicoru, solo possemus ore nostro subitas resadmiratione ac rumore dignas efficere, quæ in nobis ueram effe philosophia probarent. Nam quid iuuat mirabilia multa quotidie discere, nulla unquam facere. De nobis opinio in plebe est magna philosophiæ ac omniù rerum scientiæ. Sic enim illam describunt esse scilicet divinaru huma narumce rerum noticia, Sed oro uos amici optimi, qua præstabimus satisfæ ctionem populo inlignem atcp illustrem studioru nostroru, dum eiuscemo

Digitized by Google

di opera desunt? Parum est nos literas nosse, quas & quico abiectiores di dicerunt. Nihil extollit disertos esse quod natura mulierculis concessit. Nix hil etiam co tot & tam perplexas scholasticoru quæstiones uel intricare uel extricare profitemur. Quapropter nos iplos potius stultos & insanos g sav pientes uulgo arbitrantur adeo certe ut in uituperiu quasi nomen philoso/ phie nostro æuo deuenerit. Viuere etiam religiose gentilicia sacra inuitant, & mores cogunt, quare ualde minutum erit quo nos ab indocta plebe difta mus, nistiadmirandam professionem nostram mirifica pariter opera consequantur. Eo commotus gymnosophistaru ille princeps Thespion philo-Sopho Tyanneo qui fama Aegyptiacæscholæillectus ad explorandailloru disciplina de longinquo aduenerat inter sapientiæ discipulos cum quibus in horto disputandi gratia consedit ulmum que tertia ordine ab illis fuit arbor ostedit, & Olignü inquitalloquere sapiente Apolloniu ut agnoscat no esse impossibile a nobis quoce possideri sapientia. Itace secundu madata socutu est ei lignu articulata & fœminea uoce. Non putabant se probari philosophos nili prodigium ostetarent od omne humani iudicii sensum excederet. Quia uero tu id soli deo tribuis hominibus negas, haud scio quo nam modo tuos extenuare studes qui sunt tamen in miraculis agendis amplissima laude cantati. Taceo apostolos quoru immensa fuisse dicitur in rebus orbis ter rarum universis potentia. Quid vero Philippi eius qui Candaces quæstore erudiuit filia una de quatuor Hermione, quæ Traiano intuente uirgis mul tum cesa nihil lædi poterat, quo imperatore mortuo iteru Hadriani iussu su stigata hymnos cecinit. Deinde lebeti plurimo igne succenso plumbo & ser uenti sulphure imposita, suspiciens coessi descripto signaculo fecit, dicto ci tius & igne extingui & plumbu eluctari, Atos præsentibus cunctis O rex in quit testor deu cœli no me plus caloris sentire qui ipse sentis. Nam uisa est omnibus in rore pene aciplis floribus uerlari. Rurlus auté incenso lebete ni hil secus atop antea illæsa permansit. Possem annales & res gestas multoru citare ac de quodam in Atroa longiore historia texere Petro nomine, Sed temperare mihistatui ne uos doctissimos homines docere uidear ut aiunt sus Minerua tame de hochomine uel illud recordabor co Halyn fluuiu sice cis pedibus transiisse scribitur. Tum si Capnione intelligas Sidoni Barus chias inquit ut maxime debes animo attento & diligenti, profecto multa no bis ad rem frustra sermocinatus es nisi fallor. Nam is utrice nostru recta pro posuit, quis ea tu sinistre acceperis. Recordare quid nam hesterno die post summæ diuinitatis cum humana imbecillitate inestimabile coniunctione, so cietate, unione mox intulit, posse nos in argumentu eiuscemodi diuinæ con uersationis uno uerbo mirada prodigia facere, Id ego siciudicauero ut solet operationes rebusiis uulgo impingere, a quibus illas emanare quotidie rus di oculoru cospectu cernimus. Quale in odis Horatianis hoc extat, trahucce siccas machine carinas. Na si uim sermonis penetres et no potius dicedi con luetudine animaduertas nulla inueneris machina quæ naues trahat, led nos d iiii

ipli ingeniole quedă nobis machinameta struimus per que tantă mole in fre tuleuiter diducimus. Quo fit ut rectius nos machinis trahamus carina. Sed magis ad omniŭ loquedi more quadrat ut cu poeta dicamus, Trahut ficcas machinæ carinas. Sic & cogemur Homeru uitii æqualis insimulare de Phe reclo talia scribente, & gd fuerit omniù faberrimus artifex, & gd Alexandro naues omniu maloru autores fecerit que et uniuerlis Troianis pernicies fue runt, & ipsi quoce Paridi. Quid accusabimo naues Pherecli, q nocere nequiueratable rectore: Alexander itacs damnu dedit, no naues, Hictu rephen de Sidoni prudentissimu & maximu poetaru o naues dixerit Phrygiis no cumetu fuisse, in quibus Helena Troia deducta sit, acno potius Priami filiu, op adulter raptu fecerit, aut Ilium iplum op Helena receptauerit, Sed ulus ut in multis aliis sic in hac causa preualere debet etia inter nos quang de diuinis tñ humano sermone loquetes ut dicamus spiritu dei plenos homines miracula facere, cu tñ ea præcipue deus iple per hominê faciat. Ego uero te crediderim non tam fatuo gustu quin hecme longe melius præsipueris. Et in de tarditate Capnionis uoluisse conqueri qui nos tanta cupiditate mirifici no minis suspēsos habet uel ut auidiores morado nos coficiat, co giu me attinet fieri no potest. Nă nihil est uspia co plus expeto uel ut ea mora colluse putet ex capiltro erepturu et lic pmillis erepere. Q2 hocminus eu arbitror tenta re, quia tanti probitate facit ut incredibili uerecudia erubelcendu libi ducat si fide fluxă gerat. Sed sunt genus hominu qui talentu libenter suffodiunt & scientias occultat, & malut inertiores uideri ne doceat g docedo æmulos pa rere. Nescio si dissimulet ex eoru numero esse Equide in comunione litera rū optarē lingulos mei limiles & tam, plulos esse in edendis iis que animo ge, rimus, & q nobis eruditione accumulam9. Nã si qua me fortasse amore mei deceptus puto scire confestim quo auditore, que ut ex me discat & oro & ali quado uix tande exoro, ita plurimu delector comunicatione ac liberalitate studioru. Experiamur itacs in Baruchia Sidoni respondit Capnion ueru ne dicat an fingere secu huc sermone constituerit, quo me facilius in angiportu cogat.Dicage de uerbis que tui contribules in arcanis habent, & ferme lub modio utaiebas recondut. Ea em te multu relegisse ostetabas. Iam ego serio studiosis uobis assentior Hebrgos no nihil facultati nostræ contulisse, quos & imitamur læpe rectius g ceteras gentes quoru quide religione costat pa trũ memoria plurimã diuinitate habuisse deucs rite coluisse. Et sacia no co actus Baruchias inquit, ne uel fugiendo querere gloria q a tantis uiris roga/ ri patiar, uel aliud dicere & aliud facere uidear. Pauca em sunt q de sacris-no minibus ab Hebræoru schola institutus sum, & iccirco paucis expedia. Sed obstruite pessulu ne ministroru aliquis exaudiat, neu sacra prophanis ridicu lo futura sint, & margaritæ a porcis foede calcentur. Consulto quoco conabor obscurius loqui, modo quid uelim uos ipsi pro ingenii bonitate intelli gatis. Consortiu divinitatis cum mente humana facit co deus homine utitur pro instrumento, haud secus atcp Peripatetici de activitate sensitiug et uege talis

talis naturæ docent. Nam ubicur est uegetatiuu in sensitiuo, ibi uegetatiuu erit loco instrumen & sensitiuu sicut principalis motor, qui cu agere coepit no ad inferius leiplo mouet, led p media utrilop conuenietia quoad eius fieri potest ad sui par & colentaneu, & ad id quo cu uersari queat. Potestas enim in animalibus aluna & nutrix medio calore, qui tri sit occultæ cuiusda et dige, stiuz pprietatis internucius crudu cibu digerit & uersat. Na quo calor est hoc no magis transformat. Aliter em in soco uelocius gin stomacho nutrimeta cocoxeris, cuius aduerlum modu plane cernimus. Sed quali character & imago quedă naturalis pacti ad digerendu calor ille tang aliquis prosone ta intercurrit, Iccirco no pmanet cibus sed in alia substantia migrat. Que no in herbá uel planta nutrix uirtus transmutat. Fieret enim sic uegetabili simi lior quinimmo de industria illu in carne couertit ad tangendu aptissima ut : per tactu in ea sensitiuus ipse motor habitare queat. Sic igitur exuperantissi mus omniti deus qui ad sui exemplar teste Mercurio ter maximo duas fin xitimagines, mundu et homine quo luderet in orbe terraru, ut est in parabo. lis & delitiis fruerer in filiis hominu In mundo ludit mirificis operationibus no syderea uel elementari tantu uirtute, ueruetia aliqui proprietate occulta. Queadmodu de Coralii autaliar u rer u appensione medici probat, no op ca lidu sit aut frigidu hocuel illud sed quia tale, quo diximus in animali nutri. tione, no calore præcipuo, sed per tale aliquid transformatione rerudigesta rufieri. Et licut calor naturalis in digestione alimetoru quali umbra est locu tenens occultæ proprietatis ita in effectibus ex lecreta reru dispositione or tis quindiuiduu alteru differtab altero noipla natura utuulgo putat sed ob scurius aligd conatură pcedit in causa est cuius instar & typu in comuni ser. mone iplum naturæ uocabulu gerit. Habetis iam de mudo, Videamus pari ter de homine, qui & Microcolmus a grecis dicit, cuius conuerlatione plus mundi se deus ipse oblectat que pro captu quide humano in se trasformare studet ut sensitiua nutritio alimonia, Idop facit quo ad nos calore amoris que cocepimus quo ad se uero proprietate occulta qua ignoramus, siue tu eam fœdus nomines seu tractu inenarrabile aut alio quouis modo. Quauis aute deus hæcomnia nullis caulis intermediis tang solus omnipotes agere possit & paucioribus observatis action uterminis, tri multas uoluit sua bonitatis participes cocurrere quas alii lecudas causas appellare alii uirtutes no nulli deos aut angelos aut bonos dæmones consueuere, scilicet quicad horu effe chuu mediu intercedit, id se affini couenientia ad motore habet, & simul ad rem motam non enormi distantia. Aeternitatis igitur dominus nostra socie tate gaudens, sancta mentem hominis inter suas delitias habet quasi uicinã naturæ & origini suæ Illamce dum cernit obsequente sedulo cultu & perpe tua religione semper quali amplissima uirtus nutritiua conatur (quantu per imbecillitatem humanălicet)non amoris folum calore, uerumetiă proprie tate occulta in seipsum digerendo transformare, ut & homo migret in den & deus habitet in homine. At uero sicut ea proprietas qua transmuta?

mur in deu & natura humana excedimus, secreta nobis & occulta est ita iu/ re optimo deus ei occulta & secreta quoco nomina dedit, eisdeco pacta quæ dam indidit quibus observatis mox ad eor u debită prolation e pro voto no stropresens ipse accedat. Porrosicut in naturali digestione uirtus caloris est quã cognoscimus, & adhucuirtus transcorporationis recondita quã ignora mus, lta in hoc divinissimo in deŭ transitu verba quæda sunt quæ cognoscio mus, & quæda quæignoramus. Couenituero utrice parti hoc uinculū uer boru, Deus enim spiritus, uerbu spiratio, homo spirans. Deus logos dicitur. Verbu eodê uocabulo <u>nominatur, humana ratio dic</u>tione limili exprimitur Deus mente nostra cocipitur & uerbo parturitur, quare sicutipse metis seuem intentibile ita et uerbor u sensibile elegit mansione, no omniu, no sortui tu cadentiu, sed quæ nobis divinitas primu instituit, no humana inventio co minimus sortui deus cogitationes hominu quoniam vanæ sunt. Cogitatio auté dei sospitatrix est & salutisera permanée invincibile. dem inlenlibile, ita et uerboru lenlibile elegit manlione, no omniu, no fortui ita erit, quo mente tractat lic eueniet. Dominus univerli decrevit, & quis po terit infirmare: loitur no omnia uerba numen possident, si me dicente atten te audiuistis, sed quæ summus mudi & hominu deus, uel angeli perspicaces: iushi prouidentiaca dei certo modo coposuerunt, æternitatis harmonia resonantia, diuinitatis tenacia, benefice dispensationis copagine spirantia, tang insensibilis deificationis sensibilia monumenta quæliteraru immobili stabi litate & uocaliu membroru sempiterna sirmitate nixa, simul admittant & al ternitate modulationis incocussam, & agilitate pronuciationis non quæsita aut fictam sed natiua simplice & ueneranda. Quibus internunciis foedus cu homine deus percutit, no quocunce sed qui sanctimonia, pietate, religione, potissimu uero credulitatis fiducia clarescat Igitur si decretu que di cociliare debeat humană mortalitate cu dei uirtute, decebit facrofacta illa fi ue nomina seu uerba mauultis, prima recta et antiqua esse, quang ea uos bar bara quadocs propter incultă, id est simplice antiquitate cognominatis, An tiqui quippe accedit æuo, æuu æternitati propinqui est, & eternitas deo ui cina est qui supra eternitate regnat. Vnde antiquus dieru a priscis theologis nucupatur, eo co regno præsidet omnius seculorum, Ideoco barbara diuinitati cognatiora sunt. Vnde haud ab re Zoroaster primus ethnicoru theolo gus uetat barbara uerba mutari. Barbara uero dicunt hebraica uel proxime inde deriuata.Flosculi nance sermonis & uenustas elegantiaru post Hebru & linguaru distinctione a curiolis potius qui linceris hominibus est excogitata Simplex aut sermo purus, incorruptus, lanctus, breuis & constas Hebreo rū est, quo deus cu homine, & homines cu angelis locuti perhibetur cora & no per interprete facie ad facie no per Castalie riuum necantru Trophonii necarbore Dodonæ, nec Delphorum Tripodem, sed sicut solet amicus loqui cum amico.Qz li putatis in meorữ potius laudem a me dictữ ฐ cp ita len tiam, comparate linguas. & nullam puriore, nullam invenietis magis pudi, cam. De uetustate uero & ordine si nostris historicis minus cossidicis, uel ex uestris

Layen 7

Digitized by Google

uestris discite nemine omniu scriptoru inueniri gsit Moyse antiquior. Nu merantur ab illo usce ad captu llium trecenti & dece anni, Quo tepore geti We y "ebrei nostræpræsuit Abeson, Argiuis Agamemnon, Aegyptiis Vaser, Assyriis war an egg? Teutamus. Voluat interea mihi aliquis uolume aliud ante Ttoianu excidiu fre pta estrene al pliteras memorie proditu, preter libros Hebreoru. Nam postannos centu qua 663 formando de la final de et quinquaginta, tande primarii græcorū uates Homerus & Heliodus Cice rone teste Troia secuti sunt, quibus paulo prior Orpheus cu suis sacris suit. Sednihil ad nostru autore qui ualde longo ante tepore scriptas leges tulir. Superioribus em leculis reliquit Eupolemus de regibus ludææ græcus his Roricus in nobilissimis operusuorumonumetis Moylen apprime sapiente. fuisse. & gramatica literaruce cognitione ludeis tradidisse, q ea postea Phoe nicibus ob uicinia largiti sint. Phœnices deinde græcoru pueris ratione cha racteru distribuisse, ppter alterna inter se comercia Quo Pliniu puto commotifut se diceret literas primordiales semper arbitrari Assyrias suisse, licet alii apud Aegyptios, alii apud Syros repertas uelint, attulisse th in græcia e Phœnicia Cadmum sedecim numero. Varietate hanc regio tota facit inuice cotermina. Et fortassis etia hoc op no ualde diligentes quida rerus scriptores Moysen Aegyptiù sacerdote dixere ut Strabo cosmographie sexto decimo Quodeuce id sit Moyses cuius ad nos uses scriptura peruenit antiquior ex tat, ante que nulla literaru monumeta legunt. Eam antiquitate cofitent mut ti græcoru, guis alius aliter. Noster go Philon & noster immo uester Fabi us losephus, du antiquitate titulo prænotat nihil a Moyse alienu scribit. Po læmon ite græcarű historiarű libro primo Duce eű Ogygi & Inachi tépori bus, Appion doctus ho ille Possidonii Amoside in Aegypto regnate princi pē transfugarū fuisse tam in libro cotra iudeos g etiā suo historiarū grto, Et Ptolemæus Medelius in Aegyptior u historiis meminit Denice q in colcrie bēdis Athenieliū rebo clari habeni, & Hellanicus, & Philochorus, & Caltor et Thalus, et Alexader Polyhistor cognominatus, et oim historicoru facile princeps Diodor q Alia et Europa prope univerla diligeter iple luis oculis plustrauit. Hi oes uetustatis amplissima insignia de eo mirifico duce et pstan tillimo reru diuinaru autore pdicarut. Per q manifestu sit illu cæteris omni bus & ætate tois & antigtate religionis & arcanæ opationis admirabili por antigtate religionis & arcanæ opationis admirabili meantia & diuino syllabaru coteta suffragio noia petieris, ppter nouicia di cedi arte, & nuperrimă uarietate loquedi, Greci năce ut ait lablichus Chalci, ,, p delis Porphyrii discipulus, natura reru nouaru studiosi sut, ac precipites usque me delis porphyrii discipulus, natura reru nouaru studiosi sut, ac precipites usque me delis porphyrii discipulus, natura reru nouaru studiosi sut, ac precipites usque me delis porphyrii discipulus, natura reru nouaru studiosi sut, ac precipites usque me delis porphyrii discipulus, natura reru nouaru studiosi sut, ac precipites usque me delis porphyrii discipulus, natura reru nouaru studiosi sut, ac precipites usque me delis porphyrii discipulus, natura reru nouaru studiosi sut, ac precipites usque me delis porphyrii discipulus, natura reru nouaru studiosi sut, ac precipites usque me delis sut discipulus delis sut quace ferunt instar nauis saburra carêtis nulla habêtes stabilitate. Nece co/ feruat co ab aliis acceperut sed et hoc cito dimittut, & oia ppter instabilitate of by nouæce inuetionis elocutione trafformare solet. Et iccirco Aegyptio gda la cerdos recte Soloni apud Platone in Timzeo respodisse laudat qui aiebat, O Bolon Solon græci lemp pueri estis, nec est quisq e grecia senex, quia iuue nis semp uobis animus in quo nulla est ex uetustatis comemoratione prisca

opinio nulla tempore cana disciplina Quo forte ductus Ptolemeus ille phi ladelphus in conquirendis antiquitatu libris, acerrimo uir studio cum Alexandriæ Bibliotheca pene replesset uoluminibus ad milia ferme septingeta. deesset columen antiquitatis Moyses, & primu uetustatis monumentu, dicitur tunc hierosolimas regios legatos milisse qui orarent curiatim de sin gulis tribubus sex uiros grece doctissimos & aptissimos ad traducendu pen tateuchu, uel potius id uolumen composito uocabulo Viginti quatu or appellamus, secum Alexandria commigrare, quibus uenientibus rex ille non in urbe ipla, sed ad Pharum extra pene septem stadia, ne tumultu impedirentur iuxta numeru interpretu leptuaginta duas cellulas extruxit, Quas Hieronymus ad Desyderiūscribens, non putasset fabulosas, si paræneticum Iustini martyris accuratius perpendisset, qui se uestigia cellularu adhuc stan tia uidisse asserit. Ergo translata suit Aegyptio regi Hebræoru scriptura in græcoru lingua ne inter totuolumina primis huius mundi elementis caritu rus esset, ne ue cum Solone illum cogente ueritate aliquando fateri oporte ret, nece leiplum nece aliu græcoru quenqua, cognitione antiquitatis ullam habere, conos summa ratione commoneat ad secretas operationes nulla de græcis peteda esse antiqua divinisco cognata nomina, Sed nec ab Aegyptio rum quauis uetustiore ut putant disciplina. Nam ut Socrates in Cratylo Pla tonis cum Hermogene philosophat, Omnia certe diuina nomina uela diis primu uel ab antiquitate cuius initium haud facile scitur, uel a Barbaris prodita funt. Atuero deos suos Aegyptii propriis manibus sînxere patris coru Hermetis Trilmegisti testimonio errantes circa ratione divinitatis & non animaduertentes ad cultum religionemos dei. Quid igitur queres diuinum in fictili humano: Que tibi facra ex inuentionibus tuis, que cœlestia subsidia ex operibus manuŭ tuarum speranda sunt: Quo nam modo exuperantissi mæ ac luper cœlestis præsentie signacula, & summaru potestatu demeacula ex demonibus disces, quos Aegyptior u proqui peccantes contra divinitate & errantes fecere: Ceteri enim dii luperni quoru opifex eternus est summa quidem habitant iuxta Aegyptior u philosophia & ideo coelites dicunt nec nostris humanis illecebris commiscentur. Ergo alteri cum quibus eoru quo me man de la fillana in templis fuit conversatio, & qui erant humana proximitate conteti non dii sed demones sunt a proauis contra dei placitum essecti, post homines natos orti, & uel tam satui ut non loquantur sed adnuant, uel tam uersu rme qual tementi ut factoribus suis Aegyptiis cucta blandiantur, dicentes quæcunce aures demulceant. Vnde nihil stabile, nihil sirmum, nihil constans, nihil deo gratu haurire possis, cui & ipsa illorum displicuit generatio. Hecargumeta exeius regionis prestantioribus philosophis intelligere potestis. Sed neces a prime ua quidem antiquitate nationi huic diuinitatis sacra nomina affluxere, quan qua de multis annis gloriantur apud Platonem, quado prese serunt res suas gestas literis annorum nouem millibus contineri, tamen omnê hunc nume-- rum ego quatum de mundi exordio credere perfualus fum fabulis plenum existimo

Digitized by Google

existimo. At si hæcipsi non falsa putant, ab illis quoce repeto ut ea libenter etiam admittant que de Babylonis & Chaldæis M, Tullius Cicero comme morat, qui quadraginta septuaginta millia annoru, ut ipli dicunt, monumen tis conprehensa continent qui numerus longe maior est Aegyptior unume ro. Babylonios aute quauis illi & Assyrii etiam nominati sint tamen ex ue tustissimis literatoribus constat eosde fuisse quos olim Syros appellauerut, qui Babylone & Ninum regni caput effecere Q2 Srabo illustris autor & plerica alii haudignobiles scriptores ingenti uetustatis indagandæ studio quælitu posteritati hominu tradidere. Syriæ uero nobilistimus est ager Da mascenus Persis uicinus unde ludeoru ges prima Trogo & lustino, & item pluribus historicis no contenendis attestantibus origine duxit. Ergo Iudæi qui & Syri & Assyrii fuerunt multo uetustiora linguæ suæ monumēta hoc modo possiderent etias si externis autoribus credamus g Aegyptii. Quo sie retutadhuceos ludæi & tempore superarent & deo. Vnde sacratiora Hev bræoru nomina essent que Aegyptioru quonia & uetustiora & sub unius ac primi dei cultu tradita. Addendu mihi foret & hoc & Aegyptii propter ruditatem ante multis temporibus nondu inuentis apud se characteribus lite rarum, sed ipsarum rerum imaginibus scripserunt, qua quidem scriptura ha Ctenus in suis sacris quæ appellant una cum nuper excogitatis elementis ob seruabat, Reliqui est ut si diuina & uere sacra Aegyptiis essent nomina in se cretis miraculis utilia Nece tamen a diis quos præstantissimo apud illos au tore Hermete demones esse hominibus posteriores demostrauimus, Neces ab antiquitate scripturaru tradita quibus ea nomina cotineri deberent qua profecto libri Hebræoru quoquo modo plurimu superant. Hoc salte nunc experiamur præterea, num uel a se tanqua barbaricis hominibus orta sint? que fuit Socratici sermonis tertia pars. Docebit nos Herodotus pater histo riæ in libro secundo, Aegyptios se nolle dici Barbaros, magis uero cunctas nationes cæteras. At quia tam abhorrent & dedignant hocuocabulu quali regioni suæ ignominiosum. Iccirco sunt ab hostibus Hebreis appellati Bar/ bari Ceu ubi ad prostitută aliquado & scortu conuitio dicimus, O nobilis formina. Et fuerunt eodem tempore tres Romæ nobiles meretrices Citheris Origo, & Arbulcula In eam quoce sentetia Salustius Erat inquit ei cum Fuluia muliere nobili stupri uetus consuetudo. Videtis quod uirtuti debet id contra obscenis hominibus quali opprobriu obiectari. Paulo enim post idem Crispus Salustius plerance nobilitate asseri contra Cicerone nouum homine inuidia estuare, quo quasi consulatu pollui credebant, quippe tunc rectius polito nobilitatis uerbo. Ita canticu illud intelligo. Cum exierat Ilrael de Aegypto, & domus lacob de populo Barbaro, fuit Iuda in sanctimonia sibi. Barbaros utice in conteptuarbitrabor uocatos Aegyptios, ga Barbari uocari noluerunt. At qui Loes hic potius ruditate & hebetudine designat. Litera,n,in,l,uersa,quauis ubice Loes barbaru exponatur. Erubescant itacz Aegyptii barbaros le dici & iniuriarii agant. Et quomodo Zoroastrisacro/

iste: a que et-, tile: a que et-, til carbari pofer cari rum ut atunt principis, hoc sacerdotiu decretu accipient cum uetat in sacris barbara uerba mutari, Igitur barbara uerba quibus inter facra 'immutabili' ter & incotaminate utamur, no erunt Aegyptia quin potius erunt Molaica. Is em Moyles Hebreos cora deo le barbaru hoc est crassilingue & grauilo qui cofessus est cu ait Mi domine no sum uir elegantiaru, sed graui ore & graui lingua. Eiuscemodi homines Strabo cosmographus in quartodecimo libro tradidit ab initio barbaros appellatos, coficto nomine qui difficul ter aspere ac duriter loquerêtur, ut blesos balboscy dicimus, cognata rebus nomina inuenientes licut murmur, clangor, strepitus, crepitus, & alía his six milia. Et li adamullim cunctas historias rimari libet inueniemus omnes ori entis nationes moleste serre barbaror un nomen, preter hunc nostr ucum po pulo suo Moysen, qui pala se duriloqui & barbarti esse no inficias iuit. Idez memorie per literas prodidit. Nec nos iplos uestigia sua loquelaco imitates decet negare barbaros esse. Non co penitus nostra loquendi sit iners ratio. Habemus enim ad regulă idioma copolitu, & grammatică arte exercemus & adolesceribus Hebreis, Mose Kymhei, Magister Ephod, quod more Gal loru interpretamur, ego perfectus duradus, & Hasra cæterica prestantes lu di magistri & os & calamu instituunt. Quare no que elingues & rustici sed que primi hominu limus quos uniuerli uetustissimaru reru exquisitores semp fuisse barbaros asseruerut. Hoc no accurate colyderantes aliqui de nostris docere auli fuerant Barbaros esse qui no lingua sancta loquuntur ut Salor mon scholasticus in expositione hymni que comemorauimus in uerbi huius interpretatione Loes, & alii quidă elementarii. Sed contingit etiă nostris co reliquis artigraphis, Scribim, indocti doctics poemata passim. Ego uero sa tis crediderim Aegypti sacerdotes illustriores immiscuisse suis Hebræorū nomina quibus efficacius utantur, cum quid uelint secreti in luce producere & ea quide no nisi longæuo & occulto studio didicisse, sicutuos ipsi discere potestis. Que nisi fuissent aliena quonda a patria lingua no tantu occultare poterant, quantifuidemus in historiis Tametsi nance Plato & Eudoxus an nis tredecim Heliopoli cū eisdē habitarent tamē uix tandē ualuerunt paucu la quæda ex arcanis illoru uerbis per longa & assidua couersatione decerpe re, quæ in monumentis suis spargerent. De Indoru aute philosophis quos Brachmanas uocant, non est multa disputatione opus, quonia illos ex orecis coepisse primu cu alia infinita tum plurima illic simulacra nobis argumento sunt quæ & græca sunt & græco ritu colunt, ut Mineruæ, ut Apollinis De lii ut Dionilii Lemnæi & Amyclei & cetera quoru diligenter in uita Tyan næi Apollonii meminit Philostratus. Concordant etia Indi cu grecis in opi nionibus & disciplinis. Nam Iarchas Apollonio dicere solebat sententia de anima hominis, tale illis esse quale Pythagoras græcis & ipsi Aegyptiis trav diderunt, quali præceptores Aegyptioru Brachmanes fuerint, tamen idno tam antiquitatis ordine g opinionu innouatione indicat presertim cu idem larchas auum lui uixisse narret quo tempore nullus in India magnus philo

sophus nece aliquod illic generosum ingeniù pullulauerit. Sed apud Drui das galloru no sunt multa hominu secula querenda, qui omnes grece philo sophatisunt & propterea posteriores barbaris suisse noscutur. Nimiu mul tis sermonibaures uestras doctissimi & humanissimi uiri ex singulari meo loquacitatis uitio ausus sum obtundere, dum aliquantulu conor affirmare seligenda esse uetustissima barbarorum uerba in miraculosis operibus essi. ciendis no Phoenica no Græcora no Aegyptiora, no Indora no Dryida. Adderênece Perlaru nili tam contigua esset Damasci & Perlidis uicinia Sed tantu Iudaicæ gentis & illius antiqui Hebri, cuius sermo in dissipatione linguaru usce ad Moysen & postillum ad nos purus aces sanctus peruenit, æque referens prima a mundi exordio institutione dicendi qua no ab homi ne, sed a solo deo primogenitos accepisse necessario arbitramur, precipue in diuinis nominibus quoru politio lupra homine est. De quo audiamo Socra tem ut uestris potius autoribus in disserendo utar g meis apud Platone ita loquente, Per loue nos quide si mente haberemus Hermogenes, præcipuū reclitudinis modu costitueremus nobiscu fateri, nihil nos de diis cognosce re nece de ipsis inqua nece de ipsoru nominibus quibo ipsi se uo cant. Costat enim illos quide ueris le nominibus nucupare. Hec in Platone. Profecto no l mihi obscure uideris loqui Sidonius inquit, & præterg nobis es cominatus Baruchia. Vniuerla em pene quadrant ad nostra philosophia & co deus se meti humane iungat & in nobis lætetur, cu in iplum pro nostro captu trans formati fuerimus, & cp per nos quadocs operat sicut solet artifex per instru mēta quadoco nullis caulis intercedētibus quæda subito facit. V trunco em potelt & si per nos quicgagataliquo medio cocurrete, quiplum esse deceat tam deo g homini coueniens.ldcs putas uerba nostra esse quasi deo accedat per spiritu inclusum & homini per sensibile aere p mihi duobus uerbis co plexus designasse uidetur post Democritu Epicurus ille, non co eos denice lequi uelim quibus abrenunciaui led qm qua teneris annis inbibitu est, lepe inuitis nobis memoriæ se offert, & nihilominus colonantia opinionu uerita tis est uestigiu. Aiut em uoce nostra esse Reuma logon, id est flume rationu sie Quãdo nãos stillat ratio in lingua, frangitur aer, & fit uerbu. Sic fons est ratio cuius riuus erit uerbu co in fonte couenit cu deo, & in riuo ac fluuio coue nit cũ homine. V tơp nihil est in riuo quin prius fuerit in fonte, sic iuxta Stagirită Aristotele nihil est in uoce od no prius suerit in animæ coceptu que admodu literæ snut uocis signacula. Super q sic Ammonius Peripateticus scripsit(Ignoscite si no ornate & digne uestris auribus interpretor)Ait enim literæ quide solu enunciat, res aut solu enunciant. Voces uero & intellectio nes tam enunciant g enuciantur. Voces etenim semel enunciant, bifaria aut enunciant (cilicet primo intellectiones, secundo res. Contra uero intellectio nes dupliciter enunciant semel auté enunciant. Enuciantur & voce & literis sed ab hac primo ab his scdo. Ista uarietas nobis et Aristotele & Ammonio autore natură uerboru nostroru demostrat quatenus comunicant partim

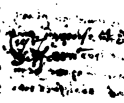
Digitized by Google

e ii

cum spiritu, partim cu corpore, ut aptissimu mihi tecu esse mediu putet hominis cu deo conciliandi uerboru quida ulus. At co tu ea barbara potius ele gisti quasi cognatiora diuinitati no multu recuso. Iam em ut ait Iamblichus, dii eum sermone barbaroru approbauerut tang sacris maxime cogruente, præsertim quia antiquior primusco extitit modus iste loquendi. Et quonia primi nomina divinitus acceperunt eace cu propria lingua miscuerut tang cu familiari consentaneace illis uoce contemperantes, lta nobis seruada per petuo tradiderūt, noscopita ipsam traditionis regulārite deinceps coseruare debemus, His præceptis lamblichus iple in tuam me sententia ducit, Nisi ge tu nobis persuadere studes ea de quibus Zoroaster dixit, barbara uerba ne comutes Hebraica esse debere, Et profecto Baruchia tanto ingenio et dicen di copia totoptestimoniis historicoru usus es ut me facile comoueas ad assen tiendu nihiler nunc obstaret quin tibi omnino crederem nisi una ueteru ex perientia qui no tantu Aegyptiis Assyriisco, ueruetia græcis uerbis mago, rum admirandas res effecisse dicuntur, & in propulsandis periculis & accelerandis comoditatibus magnopere quide prestitisse. Referunt em Orphea illū Aegyptii Mercurii sectatore primi sacerdotii antistite theologū et uate cũ estet unus exargonautis, sæua potestate in qua milere inciderant suis sa cris auertisse, & auguria no solu exauibus, sed & cæteris pariter animatibus primu demostrasse. Grecis tamé idem inuocationibus usus est ut hymni sui probant qui etia græce hactenus extant atch canuntur. Pythagoras uero & Plato uniuerla quidé lacra ex Aegyptiis le doctos afferunt no nulli ex affyriis atch Chaldais, caterich a cateris, qui certe incredibile est gmirilica ope ra hominibus ostenderint. Quare non solu Hebreoru ueru & aliarum gen tium sunt sacra nomina. Tum BAR VCHIAS Sacru inquit quadocs dicimus idem co sanctu uidelicet co ab iniuria hominu desensum arco muni tum est, quado cut Martianus in iure ciuili respondit, sacræres hæsunt que publice confecrate sunt no privatim. Vel ut VI pianus iurisco sultissimus scri plit sacru esse quod princeps dedicauerit, uel eius dedicandi dederit potesta farrer tem. Hoc modo quicquid deo consecramus & ab usibus uulgi subtrahimus id sacrū & sanctū & quadocy sacrosanctū appellatur, cuiuscūcy suerit natio tionis uel populi. Sicille sacerdos apud Timæum Soloni quonda narrabat multoru hominu gesta memoratu digna in Aegyptiorum templis & sacris eoru literis contenta leruari, Sic de iplis quoconfecratis facerdotibus uni uerlæ gentis dici colueuit co lint deo deuoti & lacrati, Vt Virgilius de Hele no Apollonis sacerdote cecinit. Exorat inquit pace diuum uttas resoluit Sacrati capitis. Et post hæc in octavo Aeneidos libro, At Cæsar triplici inue ctus Romana triumpho Mœnia diis italis uotum immortale facrabat. Alio quandocs more itemes rectius facru uocamus omniu reru autore deum ut omnis sacri principiu & sonte deinde sui participatione cuncta post deum facra in quibus deus ipse sua sponte uersatur cum sua præsentia & uirtute. Differtos hoca superiori. Nam iltic deo nos dedicamus, hic le deus nobis de

dicat, releg nostras assistentia sua illustrat. Et iccirco sacra iure optimo nomi namus illa, in quibus deus uere habitat. Non angeli, non dæmones, sed deus iple lummus optimus maximus. Ob idez angelos etia iplos liue deos uocamus lacros, quonia & in iplis quocy deus habitat, cuius læpe nomê ferre di cuntur. Cotra uero prophanos pari modo execrabiles appellamus a quibus longe deus abest, ut Statius, Fraternas acies alternace bella prophanis Decertata odiis. Namiuxta primă uocabuli uiam ficut facta funt a nobis deo di cata, ita prophana procul a phano & religione, quæce extra sacra degunt in terpretari licebit. Adeo enim ex nostro facto sacru illud oritur ut a faciedis . lacris & lacrificulus rex iple qui facit lacra, & lacrificit od fit a facrificulo, & istud ipsum quocpsacru denominetur. Quidius in trasformationis libro. 12. Festa dies aderat g cygniuictor Achilles Pallada mactatæ placabat sanguiv ne uaccæ, Cuius ut impoluit profesta calentibus aris, Et diis acceptus penetrauit in æthera nidor, Sacra tulere suam pars est data cætera mensis. Vult enim cy facra facrificia luam abfumpferint portione. Non igitur inficias ibo facras effe imagines characteres literas & uerba fiue nomina feu uoces a no bis deo dicatas no modo apud Hebræos ueruetia Aegyptios & græcos & cæteras nationes, quas quideres pro uoto humano divinitati mortales con secrarunt & deuouerunt. Nec aliud comodius afferam huic negocio exem plum g cp apud Orphea illum uetere sacerdote at cp uatem, Hermeus Aegy pui sectatore & Pythagoricæ philosophiæ fundatore abs te Sidoni paulo prius adductu canitur in hymno ad Venere Lyciam dicto cum ait, Nostre nace duces patriæ dinina tuetes Oppidulu propter lacru statuere colosium Quang hunchymnū quidā Procli putauerunt eo co patrie luz meminerit. Sed audiamus aliud line controuerlia Orphei carmen ad astra compositu. Vocibus ergo sacris iam dæmones inuoco puros. Quod igitur uel deus est. uel denice op no homines primu sed ipse solus optimus maximus sua presen tia & affiftentia confecrauit & uirtutem illi luam infudit Id unum præter ce fame que la la la tera uere debet sacru appellari & sanctu quod deus sanxit & honori suo no humanis illecebris referuauit. Vnde unlgo lingua sancta iudæoru dicimus, & facras literas digito dei conscriptas & nomina facra no ab hominibus in uenta sed ab ipso deo instituta. Si quando autem in miraculis gens quælibet · luis uocibus utitur, præstigiu potius qui miraculu este probatur, & no dei assi stentia sed pactione damonior i sortitur effecti. Quod g periculosum sit, hesterno die inter nos copiose disputatu suit. Ad summu qualis est distatia signoru dei a goetia & venesicio, tantu interest ut paucis concluda in sacris inter uerba Hebræorū & uerba idolatrarū, quod per Moylen docti lumus, qui baculum uerbo dei uertebat in serpente. Aegyptii uero malesici quos sa pientes uocabant, humane disciplinæ incantatis uerbis similes imagines obtutibus regiis obfuderut quas in revelatione prestigii Mosaicus serpens de worauit. Quare mihi no indocte uisus est Romæ nuper quidam nobilis phis lolophus propoluisse, nulla nomina in Magico licitocs opere æque uirtute





habere, sicut hebraica uel inde proxime derivata, eo op omniñ primu hec dei uoce formantur. Illud aute in quo potissimu Magicam exercet natura uox est dei. Nuc Sidoni hæsitare te no ultra patiar in eo co merito est manifestu. Credo enim multas gentes arcanis (uis uotis aut lecretis operationibus he braica miscuisse, no aliam ob causam que certius optatis potirentur. Quod &in Orpheo Pythagora Platonecs haud ambigendu arbitror nihil aliud arcanum eoru tantopere occultatu, tam reclulum fuisse q hebraica diuinæ 🛰 uirtutis nomina quæ nulli scribêdo patefieri uoluerunt ut idem Plato Dio 🔭 🐴 nylio Syraculano de leiplo per epiltolā inlinuat. Pollem abs te Capnion pe tere ut rationé edoceas cur & Euangelistæ & Apostoli cum cætera Christi opera in græcu transtulerint sermone, no etiam uerba paucula quibus ipse miraculoru operator ulus perhibetur limul quocs traduxerint sed ea penis tus no mutata & intacta permilerint greciles barbara uerba inferuerint ut clamatibus ad Christu pueris hosthiana, id est salua domine, postea illud im peritia scriptoru deprauatu est, & abuliue iam dicitur Osanna. Quod peri tior græci sermonis Lucas preuides suturu cum se nouerat ad homines gre cos Euangeliu colcribere qui dictione hacle cundu lingue proprietate pronunciare nequirent melius arbitratus est tacere, q corruptoribus irridenda præbere-Nam reliqui tres Euangelistæ nihil eius formidantes Hosthiana ppter inligné illius particulă na co unu de divinis nominibus esse dicut nul latenus omittere decretterut. Marcus item in illo excelleti miraculo 😝 Chri stus in suscitada lairi filia confecit, ipsa etiam uerba Christi hebraica quibus mortua uite lucice reddita est no dubitauit adscribere. Apprehendes nance maníi iacentis in tumba puellæ duobus uerbis dixit Thabiti Kumi quorum primu ad uitam spectat id est Respice secundu uero ad sanitate recuperan dam id est Surge. Vbi post aliquis no satis diligens transcriptor quod in hi storiæ margine copererat orationis contexui admilcere ausus est ut nuc pe ne universi libri sic teneant Thabita Kumi, quod est interpretatu, Puella tibi dico surge. Nec enim credendu est ab Euangelista translatu quod in ueri tate non adest. Igitur Puella tibi dico, universum hocnihil hucattinet. Et ad modu demiror quoldă no nullius apud uos in omniu scientiar u doctrina fa mæatce nominis quos & magni estimatis, hoc in loco dicentes Thabita no men esse uirginis, quali putandus sit Christus ille que ego semper quantircuncy ludæus fui tamen maioris & Apollonio Tyannæo quibulcy philoso phis feci. Nuncauté per te doctus etiá excellentior à angelis & omnibus diis no folu hominib fuperiore affirmo, & deu este atos fuisse credo Itars quali putandus lit, nomen prius uoluisse scrutari quo carmen arcanu incantaret. sicut & de Apollonio consentiunt omnes magici, qui cu ex Tigillini iam uel uerius Neronis manibus eualisset oblată in uia puellă inter nuptias ut puta batur mortua attigit, & initio nome uirginis diligenter quæliuit. Eo accepto dicitur aliquid occulte pronunciasse quo puella reuixerit. Et Romanis hoc quondă in more obleruatii erat quancii quu urbem obliderent ut eius nome

ing application

o [myst

Digitized by Google

urbisaccurate quererent.ldcs cognoscetes solitis sunt quoda carmine omes illius tutelares deos euocare, tandemos devincere. Hociplo factu est ut nul lus Romanæ urbis propriu nomen auderet prodere ne a suis hostibus simi le paterentur. Vnde cognoscimus propria reru nomina no nihil incantatio nibus prodesse, quod absit ab eo qui omne dæmonior u cultu funditus sustu lit neuel in hoc opere uirginis nome agnolcere cuperet qua ante nulqua ui disset. Sed Thabiti Kumi uerba sunt Christi que latine interpretantur Re-Spice Surge Respice ut uiuente. Surge ut sana te oculis cernant universi qua no tantu a morte sed etiam ab omni ægrotatione meo iussu consiteatur esse liberată Sed frustra nobis prædico que ipsi & apud nostros sepe legistis in uestigandoscripturas, Veluti psalmo tredecimo, cuius est initiu, Vice quo domine. In uerlu Respice exaudi me domine deus meus Et uigelimo secuido qui incipit Deus deus meus. In uerlu Dinumerabo omnia offamea ipli ree spexerunt uiderunt in me. Et plalmo trigesimo tertio, Exultate iusti. Versu De cœlo respexit dominus. Et plalmo sequenti, In uersu, Respicite ad eŭ & il Iuminamini. Vbi translatio uestra sic habet, Accedite ad eum & illuminami ni. Et in laudationibus quas uos ad hora prima quotidie pfallitis In litera Gi mel Reuela oculos meos & colyderabo. Vbi uerius poni debet Respicia mi rabilia de lege rua. Est enim hocidem uerbu Abita de quo nunc disserendir nobis fuit quonia illud in secuda persona facit Thabita uel Thabiti id est re spicias uel respice. Nam ut solent latini sæpe suturu indicatiui pro imperati uo ulurpare ut alternis dicetis amat alterna camcenæ, pro dicite Ita & apud Hebræos idem in crebro ulu frequentifimu inuenitur, ut hic respicies, pro respice. Sed Kumi per se imperations est somminini generis, ut Canticoru le cundo. En dilectus meus loquetur mihi, Surge propera amica mea, Vbi ponitur Kumi, id est surge. Talia in multis sacræscripturæsocis ab indoctiori bus corrupta inuenietis, dum hacætate plus solent theologi Aristotelis dia lectica sophismata g diuinæ inspirationis & sancti spiritus animaduertere uerba. Vnde studio humane inventionis ipla coelestis traditio negligitur. & loquacitas hominu extinguit dei sermone. Similis enim librarioru error in actibus apostoloru depreheditur, qui apuduos coepit esse comunis etia do Etis & quide doctoribus in suscitatione Dorcadis de familia sanctoru in lop pe, que est toparchia ludæe, ut ait Plinius, proxima Lydde Illic nance ipsius mulier cule nomen no recte scribunt ut ego sepe tam in grecis glatinis codi cibus indocte scriptu inueni Quo exemplo illos etiam in superiori Euangelio defecisse crediderim Sed suit nomen propriu discipule sidelis Tabia sine ulla quidem aspiratione, & abscp,t, in finali syllaba, quod interpretatio eius Dorcas edocet, & est nomen Assyrior Tabia quod significat Capream, fi cut legimus in libro Chaldaico qui dicitur Illen Pithgamai. Præterea eius etiam uerbi nunc in mentem uenit, quod apud Marcum Christus dixisse scribitur. Nam adducunt illi surdum & mutum, precanturce ut ei manum imponat. Et apprehendens eum de turba seorium, milit digitos suos in e iiii

aures eius, & expuens tetigit lingua eius & luspicies in coelu ingemuit & di xit Hiphathah, quod est adaperire, quod scribi debet in principio per h pliv len & in fine p fortiore aspiratione. Est'em imperations passions uerbi actiui Pathah, quod est aperuit, & in futuro Ephathah, id est aperia, ut plalmo.78. in uerlu, Aperiam in parabolis os meu, Et quinquagelimo in uerlu, Domine labia mea aperies sicce de cæteris. Vos enim no tam græca g& hebraica literatură pernostis & docti estis a Niphathah passiuo quod est aperitur, formare imperatiuu singulare masculinu Hiphathah, id est aperire uel aperitor tu Sicut Christi potes uerbu intonuit. Veniamus ad exuperantissima eius morte, & suspensus in ligno iance moribundus ait id quod in psalmo iu xta Hebræos uigelimo secundo, apud uos aute uigelimo primo ponitur. Eli Eli lamah asabathani. Sicenim ut res habet Matthæus recitat, quauis Saba thani etia corrupte dicatur, per defectu prime lyllabe que per ayn notari de bet Marcu uero etiam paulo legnius emendatu hoc loco uestri observant. qui ponit Elohe uel secundum alios Elohi minus apte. Nam Elohe deus est. Sed Elohi ab Hebræis no legitur. Posset quidem per Elohai deus meus desi gnari, Seduerba prophetæ no sunt mutanda, que deu morituru recordasse puto Plalteriucs ab initio passionis incepisse uses dum uita desungeret. De mum peruenisse in ultimo interitus suspirio ad plasmu qui est iuxta Septua ginta interpretes ordine trigelimus ut passionis & initiu & finis uno nume ro terminarent. Sicut enim lummi sacerdotes proditori ludæ triginta promilerunt argenteos priulqua Christus caperetur ita iple patri deo non tam promisit q persoluit triginta psalmos antequa moreretur. Veniamihi dabi tis, si no liceat praua comparare bonis, Et cosyderate nihilominus ator recen sete cum animis uestris g convenienter tota condemnatione sua & cruciatu, his triginta plalmis compleuit iste beatus uir, li eum uiru nominare phas est Initium ducens a tempore anxietatis in horto trans torrente perpessa. De qua totus plalmus quinquagelimus quartus mentione facit. Vbi uaticinii more scribitur. Ego autem deum inuocabo, & dominus saluabit me. Vespere & mane & meridie loquar et adnunciabo. Loquebatur ita co toto tempo re passionis sua cu deo & velpere & mane & meridie Sepius occulte quod per Dauid antea prædixit. Oratio mea in linu meo conuertetur. Non nunquã tamé quedá ex eildem canticis aperte pronunciauit, que partim lectato res eius de proximo audientes memorie mandauere partim fortassis ablen tes no audiuere. De perceptis igitur illud fuisse possumarbitrari od aiebat Eli Eli lamah alabathani, Et in manns tuas comendo spiritu meu, Cuius titu lum quidă habet pro extali, quod plurimu morienti congruit, Sed apud He breos no reperitur. Necid quide caret divino mysterio, quod post eundem & no ante trigelimu plalmu mox consequitur inscriptio Maskil id est intel lectus, noticia seu eruditio. Postmorte enim Christi cuius ultima oratio tricelimus hic erat tandem corpimus intelligere & uidere quem compunxe runt & in que trassixerunt, qu'apropter orauit peculiari uoto, ut pater cruci figenti

figentibus ignosceret, quonia nescirent quid agerent. Sed dum uerba quide hebraica molior enucleare quibus in cocustis Euangelistæ inter scribendu uli lunt, nelcio quo nam modo in arcana religionis ueltræ tegumeta laplus sum ut pernoscatis aliqua me præcedenti meditatione ac no tam subito ad uestră professione esse conuersam. Tum SIDONIVS Mi Capnion inquit, gelt hic diuinaru literaru peritus Quid ergo affera igitur ad nostru sermone. Sed si rite recordor multam mihi quietem parauit Baruchias, ne ualde de sacris nominibus cogar disserere. Docet enim nos sola Hebraica inter uere facra connumerari, hoc affirmare conatur tam ex uetustate g diui nitatis conversatione acarcla quadam confœderatione dei cum indæis, & quod sermo sit solidior multis denica argumentis. Quæsi uera sunt ego qui ætatem in græcis atcplatinis plus cæteris contriuerim, audiendi tantu mihi tempus nactum lætabor. Et CAPNION profecto inquit admirarer eius tantam in Euangeliis cognitione nisi multo ante no paruam in illis ope ram fateretur consumpsisse, id quod res ostendit & negociù indicat. Sed ex audiamus ipsum dum lucet. Prætergressa enim meridiem dies est. Age rur/ sus Baruchia quæ de arcanis & ferme sub modio ut aiebas, recoditis uerbis accepisti edere ne subterfugias ambo et oramus & hortamur quos certe tua lingua Dicat quicquid uelit Sidonius plurimum delectat cuius uterco disci At quando ita iubetis BARVCHIAS ait obtemperan dum est, modo simplicitaté sermonis ne contemnatis quod nullis elegantiis imbutus sum. Et nunc quonia ad uespera tendimus, no te ultra Capnion urgebo ut ratione reddas quare uitam & doctrina christi græco eloquio scribentes etiam Hebraica uerba sua dignatur interserere. Vos denice iam con sueuistis omne notum uel publicu uel priuatu uno uerbo concludere. Amé quod & apud Paulu invenitur. Ad hoc CAPNION brevi ait absolv uam ne hæreas. Non autē satis tutum est in re tam precellenti me uti sigmen to meo, Sed Origenem lumen theologoru nostroru citabo, de quo dicitur, quod ubi bene ibi nemo melius. Ait enim in libro contra Celsum, In quibul dam sacris nominibus miranda latere uirtutem. Ideocp hæcipsa non esse ex Hebræa lingua in alia transferenda, sed in suis ipsis characteribus eoseruan da. Ha be quod iandudum emugere uoluisti scilicet esse diuinoru nominu orationucs uirtutem mirifica, propter quam & characteru formæ & uerba ip sa incorrupta permaneat ue sicut hominis compagine destructa inclusus etiam corpori spiritus, & tota perinde uirtus euanescat. Preterea ut Porphy rio respondit lamblichus. Si ea nomina ex hominu pacto cou entocp posita essent nihil interesset alia pro aliis comutare. Sed pridem ante intelleximus Baruchia & uerū esse confitemur quod sint accepta divinitus non parta hu manitus. Ad åd subiungit idem nobilis Pythagoræus ille lamblichus. Necs enim prorlus eande ait mente seruant nomina in aliam lingua interpretata, fed funt gentibus fingulis propria quædam, quæ gentibus alus per uocem f gnificari non possunt. Accedit ad hæc quodsi significationum proprietates

per alia lingua interpretari possimus, no tamen eande conservant permuta ta potentia. Istis autoribus tibi responsum uelim, sed caue putes me tecu de omnibus uerbis similiter sentire, eam uidelicet illa maiestaté obtinere, quam tu sama tam late spargis. Deum nanco omnipotente, & ut græci dicut omnie tenente quis dubitabit uirtutibus uerba decorare posses ltacs potestas dei patet sed nondu uoluntas, quæ sola reru causa est. Omnia enim quecura uo luit deus fecit in cœlo & in terra. Quapropter nisi ostenderis deum uoluisse hoc & item alteru uerbu tali atcp tali uirtute pollere nihil egeris. no uos docere BARVCHIAS inquit, sed que olim de arcanis exnostro collegio acceperim referre pollicitus sum quo munere si rite perfungar erit certe abunde quod gaudea necadaliu me palu alligabo, Cum hesterno uesperi uno ore consultu sit, in rebus divinis credendum esse, quang scio nung apud uos ambiguu fore deu omnia posse id quod animus noster suapte na tura coprehendit, Si deus est super omnia & a quo cuncta dependent, tam entia qui no entia, ut etia præstantes asserunt theologi. Sic ergo summa poten tia immo lupra lumma omni potestate superior, tam ad existentia g no existentia penes deu est, que nullis limitibus terminatur. Aliter enim no summa uel supra summa esfet. Quam quide iple si ostendat in uerbo uel re com moranté nihil refert, dum illic suam cupiat uirtuté habitare. Dei auté decretumhoc & eam uoluntate uel experientia gestoru uel diuinæ inspirationis eloquio manifeste cognoscimus quem in locum & scriptură sacram & con templatiuoru hominu dogmata per quoru ora diuinitas loquitur & heroi cas beatoru historias adaptare necessariu est. Quis enim cognouit sensum domini æternitatis? Nemo nisi qui intra eum est spiritus proprius, & demu is cui se reuelat, sicut in homine cogitatus suos nihil cognouit creaturaruillo postremius, nisi tantum suus spiritus qui est in eo, uel amicus aliquis cui spiri tus per homine, siue homo per spiritum suum enunciauerit uel signis ostenderit.lta locutu esse deum cum Abraham Moyse, atos Iosue, uirtutesco uerborum diuinorum illis oftendisse, mirandisce effectibus affirmasse maiores & docti & ipli experti funt nobiles suz prosapiz surculis per literas memo riæ commendauerunt, quæ & nos animo grato accipientes, quotidie si uolu mus experimur atch sentimus. Sed ut rem aggrediar, Cupietibus audire por tentifica ueniatin mentem quæ supra per nos abunde discussa suere quod solus primus ator maximus deus porteta, miracula, prodigia, signa precipue facit quæcunce uera & non præstygiosa sunt. Vel dum angelos suos quandoct diuino dignatur honore mirabilia essdem opera demandat sacienda. In nomine tamen suo ne detalienis honorem suum, & gloriam suam alteri, & uertatur homo ad creature cultum relicto creatore. Quapropter nomen suum in angelos reponit, ne quod acerrime omnium semper odit, per nos admittatur formarum cultus quam græce idolatriam dicimus. Vnde ad po pulum suum ait, Ecce ego mitto angelum meum qui præcedat te, & custo/ diatin uia, & introducat in locum quem præparaui, Observa eum & audiuoce

di uocem eius, nec cotemnendu putes, quia no dimittet cum peccaueris. Est enim nomen meu in illo. Cum igitur a deo primu secudo ab angelis pro uo to nostro mirabilia negocia peragantur, cogruentissimu mihi uisum est pri us de nomine diuino quod ad deu ipsum pertinere dinoscitur quantum me moria suppetit Deinde quod etia angelos quandocs cocernit pro tenuita te humanæ imbecillitatis nostre dicendu fore. In qua re ordine servabimus, ut ante uobis ea dei nomina recenseamus quoru iam pridem significatio pa tet. Post quæ tentabimus de iis quoru signification e nondu manisestam aut paucis reuelată accepimus. Igitur qui de nominibus arcanis coscribere ausi sunt plures e nobis patru memoria & exuestris quoco non nulli usco hodie leguntur, quare in disserendo faciliores meg partes erunt, si de iis summatim explicauero quæ uos late apud autores uarios descripta uidistis. Hierony mus ad Marcella decem nomina dei commemorat. Dionysius Areopagita prope quadraginta quince, alii leptuaginta duo, alii plura, alii pauciora, gcp pro captu luo. Quis uero definitus nominu esse numerus potest eius qui & innominabilis est & omi nomine celebris? Quare nece nos iplos in angulu detrudamus unde nequeamus erupere, neces tam lente ac perfunctorie cau sam agamus ut nullam divini honoris memoria tenere arguamur. Vos uero meis uerbis no plus assentiri opto, neciple aliter assentiar q sacra concedunt eloquia ut ne in deum optimu ego lutum & argilla spirans, uermis & no homo uidear iniurius, & alter Oza tangere arcam & adiungere aliquid supra gid quod deus ipse locutus est. Primu enim humani generis peccatu fuisse arbitror id quod mater omniù uiuentiù Heua plus ad uerba dei addi dit g iple deus dixerit, p lequentibus quidem sceleribus initium suit & diui næ ultionis origo. Namantequã orta esset mulier dixit deus Adæ Exomni ligno paradili comede, de ligno auté scientie boni et mali ne comedas. Heuz uero recens nata uideamus qualiter uerba creatoris immutauerit, & ad ferz pentem loquens. De fructu ait ligni quod est in medio paradisi precepit no bis deus ne comederemus & ne tangeremus illud ne forte moriamur. Addebat nobis pronome pluratiuu cum nulqua Heux præceperit ne comede ret quippe nondu natæ Subiunxit, Et ne tangeremus illud quod & deus no dixerat. Quare cu m mendace uellet dominu constituere, rursus addidit du bitationis & incredulitatis particulă dicens, Ne forte moriamur, quod crea tor singulariter & firmiter soli Adæ comminatus est In quacuncy enim die comederis ex eo, morte morieris. Vnde et serpens propter consistif & Heuz propter auxilium & Adam propter transgressione pœnas dedit. Ne igitur in idem coram tremendo univerlitatis autore vitium aut crimen incidam, oranda est summa illius clementia ut beneuolentia nostram & pietatem po tius gruinam animaduertat, si forte pes labatur, cui rei de sacratissimis pene tralibus sui erga nos amoris succurrere dignetur, propter gloriam & hono rem nominis sui in sempiterna secula benedicti. Quod sit autem illud tam il lustre uerbum tam efficax tam uenerandū tam salubre in quo facilius uoti

compotes euadimus, cum multa ut diximus inueniantur summi dei nomina consyderare oportet. Nam quod Zacharias propheta exclamat. In die illa erit deus unus & noméeius unum admonemur hoctempore plura esse no mina dei eo co in futuro seculo no erit nisi unu. Quid trahimus horas quid tempus frustra terimus, quid diu expectamus, quasi multa esset disputatione opus qualiter id quod nomine caret tam multis nominib possit designaris An ne nomen inter superos aliud diuinitati existat gapud mortales: Num cesset huius mundi consueta nominatio, in sutura nostrorum animoru uita? Deus ne cum sui apud se immanentia consyderamus nomen habeat: An ue ro tunc nullo illi sit opus nomine: Misso omni eo quad rem non plus attinet gad moram rei & tarditate negocii nostri paucis expediamus. Quauis em suprema diuinitas apud immortales, apud cœlites, apud supercœlites pro suo more ut est uerisimile aliquo nomine uocetur supereminenti tamé ma gis quæ sunt in rem nostra tractabimus dicentes, qui iuxta humana contemplationem ex traditis nobis diuinitus facris nominibus quoddam essentiæ attribuimus quoddam uirtuti, quodda operationi, reliqua nostræ erga deū affectioni. Essentia auté uo co dei separatione a rebus & omnimoda in seipso clausione & extremam utait nobilis ille nostra ætate philosophus in remov tissimo suæ divinitatis recessu profunda ac solitaria retractione penitissime in abysso suaru tenebraru se contegente. Secundum hanc itacp affirmant sibiipli deum uenerabile nome apud homines instituisse quippe qui se solus cognoscat quare & solus sibi nomen ponit, Nunc quo id coniiciat argumen to uiri sapientes, & co sit illud nomen essentiæ sacratissimu uideamus. Dixit Moyses ad deum, Ecce ego uado ad filios Israel & dicam eis, Deus patru ue strorum misit me ad uos & dicent mihi quod est nomen eius, quid loquar il lis? Dixitor deus ad Moylen, Ehieh gero, & dixit, Sic dices filiis Israel, Ehieh milit me ad uos. Hoc nomen Plato in sua illa tam longa penes Assyrios pere grinatione didicerat, quod ad græcos tandem duabus literis On trastulit. Nam in Timeo sicait, Est igitur secundu meam opinione primo distinguen dum quid lit On, id est ens quod semper est, ortum uero non habet, & quid quod ortum habet, est aute nunqua. Illud quidem intellectu cum ratione co prehenditur semper per se ens, Hocautem opinione cum sensu irrationali percipitur generabile & corruptibile tanqua quod nunquam est. Illo igitur nomine distinguit mundu a creatore Plato, & ornatissimor u hominum co pia eum seguuta est præter id tantu quod aliqui neutrum genus in masculi num mutauere. Plato enim excelletissimu universi autorem nominatid od est, unico uo cabulo Toon, At plurimi sequaces sui appellat eu qui est Oon, Quæ quidem mutatio Hebræis utrace congruit. Nam con naturam no mon strosam sequentur, eo solum duo habent genera masculine & sœmininum. Verbum itacs neutrum penes latinos aut græcos sub illorum masculino faz cile comprehenditur. Quo circa liue qui est, siue con est dicatur, suo lessentiali nomine penes Moysen Ehieh pronunciatur, co a uerbo substantiuo Haiah prolegi

pro legibus grammatice deriuant, priori addita litera. Nescio si plane uenia dignum lit me in causa tam eleganti coram uobis disertissimis certatoribus tam barbarice loqui. Sed differat licet Demosthenes aut Cicero aliquis, pro fecto crediderim eum in dei arcanis mutum & elinguem futurum. Sic enim Origenes uester splendidissimis quibus pratoribus no inferior, in oratio ne uigelima li memini super Exodum, his pene uerbis loquitur, Omnes ho mines ad comparatione uerbi diuini, no folum ineloquentes sed & muti pu tandi sunt, quare si abser molestia barbariem perpetua auditis, equide liben Tu uero perge inquit SIDONIVS. Non enim clam no bis extat hanc prouincia omniù esse difficillimam, & præterea ego ipse arbi tror nequaqua posse humano more divina satis enuciari, memor eius quod de Simonide præstanti doctrina uiro narrant historie. Nam cum ab eo Tyrannus Hiero quesiisset, quid esset deus, unum diem deliberadi spacium sibi postulauit. Rediens Hiero postridie cum idem rogaret, biduum Simonides petiit. Tum crebrius idem Tyranno petente, semper illi Simonides dierum numeruduplicauit.Interroganti uero tandem Hierone, cur ita faceret, quia quanto inquit diutius consydero, tanto mihi res uidetur obscurior. Itacz mi ror hoc abste negociù uel nostro sermone hactenus & tam lucide potuisse tractari, quare ne ultra nos moreris. Ad quod illu CAPNION quoce Tum ille. Habetis nome dei lummi, quod haud imperiti quida omnifiprimi putauerunt, quippe quod iplam met dei essentiam delignare uideatur, nec cum aliqua rerum communicare. Nihil em extra deum est id quod est, quonia universa quadam compositionis proportione costant. So lus deus simplicissimus est, & iccirco est qui est, aliud autem omne quide est quo est no quod est. Tamen ingrediuntur alii no contenendi & in secretissi morum contemplatione studiosissimi homines multo propius in ipla ferme diuinitatis penetralia, qui magnitudine cuiusdam alterius nominis observan dissime pensitant, suprace hoc nome Ehreh sive On aliud statuunt. Nam ut tuus o Capnion ille Areopagita Dionysius explicat. Ipse On, id est qui est, totius esse pro uiribus superessentiale quoddam est, Fundatrix causa & opi fex entis, subsistentie, substantiæ, essentiæ, naturæ, principiu & mensura æter nitatum atch temporu, entitas & seculu entium & tempus eorum que fiunt. & esse iis quæ quomodolibetsunt, & generatio iis quæ quomodocuncy giv gnuntur. Hicho obscure deprehenditur primi entis cum rebus defluctibus concurfatio, quibus persistendi uim præbeat, & quanqua essentia dei simpli cissimam, per quasimpliciter & per qua libere notificat æque sicut totum in se coplectitur ipsum esse precellenter exceptum, ut sit superessentiale totius esse, tamen non designat deum ut inclusum & quiescentem, sed resipsas intu entem, & se cum rebus inlinuantem quibus subsistentia largiatur, Quemad modum ex eiuldem Dionylii uerbis quæiam audistis postacrem meditatio nem facile intelligitis. Quapropter inenarrabilis supereminentie separatum in se retrocessum consyderantes sanctissimu nomen Hu, imprimis uenerant

&iplum ante Ehieh collocant, Quod Elaiæ prophetarum nobilissimo deus iple manifestauit dicens, Ego dominus, Hu est nomê meum, gloriam meam alteri non dabo. Videtis iam dictum nomen sub modio lumen continere ac restringere quide radios, & in abditis secessibus deum solitarie comorante designare ables ullo uirtutu effluxu, sed in suipsius se cosistetia simplicissima & absolutissima cotinete, no egrediente, nihil gubernate, sed cucta pmitten te, g bene fiut acceptante, g item male no recordante, quale post hac in eode propheta deus loquitur, Ego sum Ego sum Hu, delens iniquitates tuas apud me, & peccator u tuorum no recordabor. Nam & Hugloriam luam no dat alteri, on non recordatur peccatorum, o apud le ac non propter aliud ex tra se delet iniquitates, declarat significatu nominis, quonia Hu deu a rebus ita separatu notat ut omnia intra seipsum uel agat uel permittat uel quiescat Et sæpe negatiuis sermonibus nomen istud consequentibus præponitur, ut paulo superius locutus est deus. Intelligatis, quia ego Hu ante me no est formatus deus, & post me non erit. Hoctam augustum & insigne nomen a græ cis quondam philosophis, maxime autem Platonicis Tauton, a latinis idem iplum est appellatu. Plalmus enim primus et centelinius de deo sic enunciat, Et tu es Hu, & anni tui no deficient. Vos latine in cætu facrorum decantatis, Tu autem idem iple es. Et nomê idem Virgilius ad Iouem trastulit pari qui demintelligentia, quando lupiter oraculu promulgabat dicens, Que cuico est fortuna hodie qua quisco lecat spem, Tros rutulus ue suat, nullo discrimi ne habebo, Seu fatis Italum castra obsidione tenetur. Siue errore malo Troz iæmonitile finistris. Necrutulos soluo, sua quiez exorsa laborem, Fortu namce ferent Rex lupiter omnibus idem. Videtis hoc nomen Idem regi Io ui attributum. Tantæ itacs maiestatis tam præsidiosum auxiliarecs uocabu lum Tauton, quod est Hu, superessentialiter æternum est, incommutabile, in seipso manens, secundu eadem, & eodem se habens modo, omnibus simili ter prælens iplumer secundu seipsum in seipso sirmiter & intemerate in pul cherrimis substantiuæ identitatis finibus collocatu, intransmutabile, inflexi bile,inuariabile,impermixtu,immateriale,simplicissimu,nullius egens,inau/ gmentabile, indiminuibile, ingenitum, non quali nondu genitu, uel quali im perfectum, uel quod non sit ab hoc uel illud genitum, uel quod nusqua nullocs modo consistat, Sed ut super omnia ingenitu & absolute ingenitu, semperce lit & in le perfectu atce ide lit lecundu leiplum & a leiplo uniformiter & idetiformiter limitatu. Vereor hicne in transferedis grecis aures doctas male offeda. Sed forte no est mihi apud ptore oratio habeda, neco uos utin foro & subselliis auditores sedetis, sed in Academia secretissime philosophie que res nudas magis quornata uerba desyderat, quauis si fieri a me posset, de berem quidem iuxta Horatiū Flaccum, cum rebus simul & iocunda & ido/ nea dicere uerba. Vt cunce est, Ego sublimem eius nominis dignitate in fasti gio omniù præfigerem, li non quandocp immo sæpius in hæc subterlunaria deflueret,& cum rebus ita communicaret ut inde sibi cognomentu caperet,

Quicquid no aliud sed idem ipsum existere putamus, non solum in substant tiis, ut Dido ad Aeneam, Te propter eundem Extinctus pudor. Veruetiam Substantias consequentions, ut Anna Didonis soror, Eadem me ad fata uocas les, Idem ambas ferro dolor atcp eadem hora tulisset. Itemcp de sociis Aenee Virgilius, Idem omnes simul ardor habet. Quam rerum cum eodem uerbo participatione Esaías mihi uidetur explicasse, per quem deus loquitur, Ego Hu, Ego prim & ego ultimus. Et paulo post, capite quinquage simo primo, Ego sum, ego sum Hu cosolans uos, quo liquido nobis innotescit ipsum Hu &initio &fine &in medio rerum uersari. Vnde ut uestra quoco nostris co sentire demostrem, rursus Areopagitam audite, qui de Hu quod ipse Tau ton uocat, sic ait, Idem ipsum ex seipso omnibus ad participandum idoneis irradiat, alia connectens aliis abundantia & origine identitatis in seipso & contraria identifice præhabens per unam & singulare totius identitatis supereminente causam. Vnde taquam rex suo nutu cuncta penetrat superna, mundana & inferna. Necest ulla virtus in cœlo & in terra & apud inferos õ huius nominis potestati relistere ualeat, & iccirco dominus uirtutum Hu di ctus est, quia omnis uirtus & potentia illi subiecta est. Querit propheta psal mo uigelimo tertio. Quis est Hu, ille rex gloriæ? Respondet spiritus in propheta, Dominis uirtutum est Hu, iple est rex gloriæ in æternum. Occurrit aliud memorize quod sola iam dicti nominis commemoratione recordor, Est enim per Moysen inter septem simul consecrata nomina cum Hu, etiam Esth positium, uno sermonis contextu in legis repetitione quam Deuterono mium appellatis, quod latine ignem uocamus. Ideocs sæpius exaudit in igne ut Abrahamu, Heliam, Dauidem, ceterolog de quibus extant historiæ tang in re diuinitati consentanea. Et Moyses uidit deum in igne, & angelu in flam ma ignis. Et Ezechielis diuina uisio fuit spledor ignis, & de igne fulgur egre diens. Plato item summu deum in ignea essentia esse uoluit, quem ingratus discipulus Aristoteles ut sæpe alias ita nunc quoco non sine calumnia repre hendit in quodam libello ad Alexandrum Macedonum regem conscripto, ubi reperituel non tam reperit q ab Indorum Brachmanibus didicit, quinta essentiam divinitatis esse mansionem. Non plane nos inquit utaliqui circa diuinum aberrantes, in ignea essentia deum esse dicimus. Deinde ueritatis testem, scilicet Platone meliorem citare nititur quando subdit. Sic enim & Homerus ait, Sors Iouis est cœlum nebulis sedet æthere lato. Melius igitur propheta Zacharias & multo certe melius quippe qui ex ore angeli deum iplum audiuit loquentem, Ego ero ei dixit deus murus ignis in circuitu & in honorem Ehieh in medio eius. De quo ut etiam Sidonio nostro in adduce, dis philosophis ego blandiar, ille Plutarchus uir plurimas artes egregie do/ Aus in Phylicorum dogmatum collectario luo mentionem facit. Describut inquit dei noticiam lic spiritum intellectualem & igneum no habentem for mam sed transformante le in quodcunct uoluerit & coæquante se universis Vnde Zoroaster air, Omnia sunt ab igne uno genita. Vos quoca Capnion

immo nos christiani (Nolo enim professionem quam cœpi deserere) deum uulgo ignem nominamus cum Paulo Tarlenli, qui ad Hebræos scribes, De us inquitignis consumens est. Tametsi hoc nomen sub quadam divinitatis discreta proprietate ueneramini sancto spiritui attributu, quod Ioannes Ba ptista docuit tam apud Marcum getia Luca dicens, Ego quide baptizo uos in aqua ad poenitentia, qui aute post me ueniet fortior me est, cuius non sum dignus calceamenta portare, Iple uos baptizabit in spiritu sancto & igne. per Endyadis figuram in spiritu sancto, id est igne, in cuius ipe specie sublato Perplacet inquit Capnion, ista recitatio tua. christo apostolis apparuit. quonia non nihil religioni utarbitror nostræ congruit. Omnium primum non est aliud quod unqua maiori cum uoluptate acceperim, gita te ordinas senon humano arbitror instigatu diuina hæcnomina, ut contra multorum opinionem, etiam nostratiu quos theologos coronamus non Ehieh quod illi putant sed Hu, primum constitueris ut sit ordo, Hu, Ehieh, Esth, quali ali quis ad ineffabilem unam trinitatem, & trinam unitatem loquatur, Idem es ignis, quemadmodu de uilibiliu rerum natura dicimus, substatia uirtus ope ratio, in eodem uno individuo. Et forte licut Orpheus sacros hymnos se cundum colecrata nomina disposuit SIDONIVS inquit, Nyx, Vranos, 'Aethir. Vel Homerus, Zeus, Athena, Aphrodita. De primo sicait, Iupiter obscurans nebulas & in æthere regnans. De secundo, Si dederit mihi consiliosa Miuerua decorem. Eam nacy propter caput Iouis, de cuius cerebro na ta dicitur multi confilii & magni confilii deum uocamus, quem uos Hebræi Hochma nominatis. Detertio. Sic fatus risit pater ille hominumes deumes Splendentemos uocat Venerem cui talia dixit, Haud belli imperiu cure tibi nata relictu est, Sed molli amplexu flammisco incendere diuos. De quo Ter nario illud Maronicum uel Pythagoricum potius canere possem, Numero deus impare gaudet. Nam mihi uidere uideor totam uos essentie diuine ma iestate in supereminenti triade comprehendisse. Hinc fortasse contia creat, creata rapit, rapta perficit. Sed quid Baruchiam moror, Age si ultra quid ha Tum ille, Habeo quidem adhuc paucissima quæda quæ meæ olim memoriæ solerter impressi, tamen nihil ad hoc genus nominu quæ modo recensui. Nam existimare nequeo inter cuncta quæ uel legi uel audiendo di dici aliquod restare nome aliud preterg pridem quæ a me deprompta sunt. Solis enim diuina essentia tribus istis complectimur nominibus, Hu, Ehieh. Esth, quæ dei essentiam lignificarent & si iam nullus esset mundus uel exem plaris uel corporeus, Tunc enim deus & idem iple esset, & essentia sua esset, & esset ignez naturz. Non quidem ut est elementaris ignis, nece ut stellaris siue cœlestis, sed ut inenarrabilis in seipso spledor, cuis omnes preterea ignes umbra sint & tenebræ. Quod Chaldæorū monumēta græcis uersibus apud Synelium indicat. Ne tu delpicias nigrum line lumine mundum. Cuice pro funda & iam substernitur atra tenebra, Sordidus est obscurus item, Itemos idola pascens. Sic enim mudus etiam ille si quis est archetypus umbra et ido.

lum erit ad divini in seipso luminis comparationem, quato magis hic noster materiæ ac fæcis confors mundus, qui & superioris mundi umbra dicitur, & sola quædam effigies, Sed nescio quid mihi de Hochma Sidonius in aurem sulurrauit, quasi nomen sit inter colecratà essentiæ. Fateor equidem quonia nihil deo accidat, nece illi extraneu cohæreat. Nihil em est simplicius & mai gis unum, Quotidie uero cum Dauid ad deum clamamus, Omnia tu in sapi entia fecisti. Ergo ante omnia quæfacta sunt, suit apud deum sapientia. Quæ si non ut extra deŭ, aliter enim nequa gante omne creaturam fuisset. Erat igi tur essentia dei. Supra enim ostendimus idem essentiæ uocabulu esse, quare motusia Sidonius utiple coniicio ueritus est ne inter ea quæsiint Vsias, ego negligentia inerti quadam, Hochma, id est sapientiam omitterem. At ubi cu animo luo meditabit aliud nihil esse deum nisi essentiam sua, non erit cogni tu difficile quona modo nomina deu lignificatia distribuamus, pro humana uidelicet consuetudine, quippe qui summã & excellentissimã divinitatis na turam improprie ac imperfecte cognolcimus, & iccirco illam quocs imperfe cte nominamus. Quod si qua nobis divinitus tradita sunt nomina, nos illa p nostræintelligentiæ captu disponimus, ut quædam significare deum secudur seiplum putemus, omnibus uestibus exutum, nudu, & a singulis applicationi bus separatum, quasinosipsi rebus aliis accidere uidemus, ut cum est ille super substătialis ignis, ut cu est ipsum esse complexum unice ac sempiterne præte ritum, præsens & futurum in unum pelagus æternitatis unisico uinculo colli gatum, ut etiam cum est ipsum idem, nulla quidem alteritatis proportione admixtum. Quæ tria naturam quandam substantiæ puram designant etiam penes mortalem nostram & imbecillem rerum noticia. Sapietia uero eiusce modiest, quam nos hominibus accidere sentimus, quapropter alterum al tero sapientiorem dicimus. Illam similiter deo attribuimus, eius nomen Hochma, quanuis inter facra nomina deum fignificantia non minime iudi cetur efficaciæ, tamen ne utice Katauton, id eff secundum se, sed Periauton id est circase deum nominare permittitur. Cuius indicio sacra sunt eloquia. Quod stultum dei sapientius est hominibus. Quo sit ut ipsa met in Prouerbiis hoc de leipla pandat mysteriu, cum ait, Dominus possedit me initio uiæ suzpriusquaille faceret ex tunc. Ab æterno effusa sum ex capite antequam terra. Nondum abyssi quando concepta eram, necdum fontium aggrauatæ aquæ. Antequam montes fundabantur ante colles concepta lum. Posterius consequitur, Et Ehieh secundu se artisex, & Ehieh delitiæ quotidiane. Quod uos elegantius ita legitis, Cum eo eram cuncta compones, & delectabar per singulos dies. Vos iam certe remoto uelamine cernitis sapientiam dei esse quandam emanatione, licet ante mundi constitutionem productam, tamen contemplatione rerum suturar u ex capite summi dei ortam, per qua omnia facta lunt, & line ipla factum est nihil, quali fuisset iplius Ehieh, id est primi esse, quem hicuocat artificem, concomitans habitus & industria. Humano moreloquor propter imbecillitatem nostram. In eiuscemodi nanca causa f iii

intelligimus aliquando quæ effari nequimus. Equidem arbitror eam sapien tiam suisse substantiam uiuentem, & energiam operante secundu uoluntate opificis uniuerlitati prouidentem. Et quanquam deum ipsum hocfuisse, san cta opinio est, tamen cogit me animus aliam illic dei proprietatem intellige. re, quiplius nudam immanentia. Quare Hochma exiis esse opinor que co mitantur dei abstrusam in seipso clausione, ut etiam fortitudo dei quæpari ter cum sapientia pauloante dicta non nihil contulit ad mundi machinam, te stimonio Hieremiz de creatore, qui secit terram in sortitudine sua, & prepa rauit orbem in sapientia sua, & in Binah, id est intelligentia siue providentia sua extendit cœlos. Habetis iterum nomen religiosum quod Hebrei post co ronam & sapientiam ponunt inter decem numerationes deo attributas, no incommunicato sed radianti, non concluso sed apparenti, non abstracto sed egredienti. Quarum prima est inaccessibilis diuinitatis abyssus & maiestatis pelagus & infinita omniu potestas tam quæsunt gquænon sunt, hanc nul la subterfugiet contradictio, hanc nulla prohibet implicatio, hanc nulla mo deratur philosophiæ dialectica ratiocinatio, no sophisticæ perplexitates, no logica phantalmata, hoc denice diadema totum a divinitate pendens regniz obicibus ruptis penetrat. Nomen eius uocant Kether. Sequutur adhuc no uem dei uestimenta, quorum simbrias quotiens ipsa mens beatorum attige rit, totiens respondet deus, Tetigit me aliquis, Nam & ego sensi uirtutem de me exiisse. Sunt enim ipsarum nouem beatitudinu non tam fruitiones gfrui tionum obiecta, quæ tandem in nouem hierarchiis cum beatorum metibus conveniunt, & beatitudinis fruitionem singulis perpetuam admittut. Quod si primam rursus ad se numeratione assumpserint, sinem decem uerborum digito dei conscriptorum correspondeter adimplebunt. De Hochma & Bi nah Salomon in parabolis, Beatus inquit homo est qui adeptus suerit sapie tiam & qui affluit intelligentia. Et in lob respondit Elihu filius Barcaelis. Di xi, dies loquentur & multitudo annorum sciet sapientiam, sed certe ipsa est spiritus in hominibus, & inspiratio dei omnipotetis dat eis intelligentia. De Nezah scripsit Samuel propheta in libro suo quem uos Regum primum uo catis. Triumphator in Ifrael non parcet, & poenitudine non flectetur. Neces enim homo est ut agat poenitentiam. Post quod diuinum nomen, Rex Dauid gratiam habens deo super templi futuri sumptibus collectis, aliud posuit prope finem libri uerborum dierum primi, cum ait, Tibi est domine magni. ficentia & potentia & gloria & uictoria & Hod, quod uarie transferūt, laus uel confessio. Manifestabit hocipsum divinitatis uestimentum, pfalmus tertius & centelimus, quo deus præconio effertur his uerbis. Hod & decorem induitti, amictus lumine sicut uestimento. Sequitur hanc confessionem laudis & gloriæ nomen aliud fanctum & uenerabile, nomen inclytum & preco nii plenum, quod tanquam cor in uiuete, ita inter decem Sephiroth circiter medium collocatur Tiphereth. Sic enim in libro uerborum dierum iam pri dem citato, quem relictorum hoc est Paralipomenon appellant. Increius lie

## LIBER SECVNDVS

brinotato carmine dicitur, Nuncigitur deus noster confitemur postibi,& laudamus nomen Tiphereth inclytum tuum. De ambobus tractat psalmus nonagelimus quintus, Hod & pulchritudo in conspectu eius fortitudo et Ti phereth in facris eius. Vos potestatem huis nominis in psalmo octuagesimo octauo cotemplemini, cum dicitur, Quoniam Tiphereth uirtutis & ualoris eius tu es deus. Et Esaiæ tertio atop sexagesimo. Sic duxisti populum tuum ut faceres tibi nomen Tiphereth. At uero post omnia hæc loquamur de augu sto cingulo excelli dei, quo iple limul cum ceteris principe dignis uestibus in mundi ordinatione ulus perhibetur. Est enim cingulum & in iure ciuili or namenti nomen. De quo in plalmo sexagesimo quarto canitur, Exaudi nos deus salutaris noster, spes omniu finium terræ & in mari longe, Præparans montes in uirtute tua, accinctus geburah. Cum igitur tanta maiestas latibu. lum egreditur, ornata diademate, sapientia, intelligentia, uictoria, preconio. decore, que lingula iple libi accingit potentia lua, quid aliud est hoc gregem procedere in regnum? Deus em rexnoster ante secula, ipse est dominus uir tutum & Rex gloriæ, Rex magnus luper omnes deos, Rex omnis terræ, iple regnabit in æternum & ultra. Quare oritur consecratum illud nomen Malchuth, quod tam illustre regnum, tam luminosum imperium respicit, cuius in æterno curriculo uastissimi orbis nullus erit finis. De quo scribit, Regnu tuum, regnum omniu leculorum. Sequuntur duo regis in lignia, sceptrum et gladius, id est milericordia & timor. Prioris nomen est Heled, cuius prophe ta regius meminit dicens, Domine in cœlo est misericordia tua. Nec solum hoc fed etiam fupra coelos, ut plalmo centelimo feptimo. Et Moyles in illa di uina sumi creatoris inuocatione inter sacratissimas adiurationes, no dubita nit etia hoc deuotu sanctitati nomen proferre dicens, Domine Tetragrame Deus milericors & clemens, paties & multa milericordia, qd est Hæsed. Ac ceditultimo divini cultus & perfectæ religionis principiū, quod quidem fi rite lingulas contemplation u proprietates rimamur quo ad iplum maiesta. tis effluxum, uersus nos postremum succedit. At ubi nostros intutus a nobis ad supremi numinis uestitum atcorornatum destinamus, profecto non iniuria propter semitæ conuersionem, primas cathedras obtinet & appellatur Pahad, id est timor. Vnde haud ineleganter illud triuiale uulgo canitur, Pri mus in orbe deos fecit timor. Et sunt non nulli & iidem nobiles grammatici qui deos a timore transtulere. Nam 200 grece timor est latine. Non autem hicest is timor, quo nocentes cruciatum formidant. Ille enim & furiis & dæ monibus noxiis & aduersis manibus est dignus, de quibus apud Virgilium queruntur inferi, Quilcp suos patimur manes. Non est ille divinus & saluta ristimor, neca deo proueniens, sed furor & nocentis conscientie uermis, qui rodit quotidie atcuurit malam mentem, malum animum. Quod M. Tullius Cicero pro suo more contra Pisonem egregie copiolect disserit. Nolite inquit putare.P.C.ut in scæna uidetis homines consceleratos impulsu deorū terreri furiarum tedis ardentibus sua quæcp fraus, suum facinus, suum scev .f iiii

lus, sua audacia de sanitate ac mête deturbat. Hæ sunt impioru furie, hæstana mæ,hæfaces.Estaute Pahadtimor intraneus, excellentior amore. Quo sir ut nobilissimus quidam nostra ætate philosophus, recte mihi dixisse uisus sit co licut extrinsecus timor est inferior amore, ita intrinsecus est superior amore. Vos ipli profecto nullo docente uerum id esfe intelligitis, quato me lius agnofcetis tam fanctū, tam colendū, tam uenerabile nomen diuino spiri tu afflatum esse hominibus, no solu ut consecratu sed ut divinum, ut efficax, ut religionis sacramentu firmissimu. Si dubitabitis legite arcanoru monume ta, legite sanctas literas de patriarcha lacob conscriptas. Iurauit enim lacob per Pahad patris sui Ishac, od interpretatu est timor. Et adsoceru aiebat, Ni fi deus patris mei Abraham & Pahad Ishac fuisset mihi, iam nudu me dimi lisses. Audiuistis breui quæ sint inenarrabilis consistentiæ obseruandissima nomina quædenice & intra le & foras derivate decem emanationes & earts laudem, honores, gloriam, dignitates, atcp facrata uocabula, modum disposi tionis essentiæ divinæ significantia, & ex ipsis sacratissimis literis electa. No bis igitur nunc cum tanta maiestate totus Elohim in universitate reru egrefsus est tot ornamentis.tot uestibus circundatus, & iccirco Elohim uoce plurali deus unus cognominatus. Sed quu essentie uerba tractaremus, breuiter commemorandu fuit id quod ueritas habet, nullum a nobis exiisdem tribus explicitum nomen, quantucuncs iplam solam & propriam dei essentiam de signat, res creatas negligere, sed quodlibet ornatu suo & decore & cognome to et appellatione quamlibet a summo dependente creaturam inuestire atos denominare. Et ut incipia ab altissimo quod est idem ipsum, quicquid seipso et suis sinibus contentu, quicquid naturam propria, locum incommunicatu, dimensione peculiarem, quicquid insignem differentiæ notam & separata status conditione sortituest, id no esse aliud quippia, sed idem ipsum dicitur. De illo autê quod est. uidemus quanta eius in lingula creata sit communicae tio. Non enim solum quod substantia sua nititur, ueruetiam quod alteri qui dem adhæret entis uocabulu ulurpare cotendit, ut tandem esse dicantur uni uería quæcunce a primo dependent. Sed de igne quid dicemus, quum nihil ulqua sit co eius scintilla carere dicatur, ulcadeo ut Heraclitus cucta ex igne genita esse docuerit. Quapropter intellectui etia nostro & egregium & ado randum & excellentissimu supersubstantialis deitatis nomen se offert, Inno minabile, quo preter deum unum, solu, primu, nihil aliud denominari queat uocaturce apud gracos Tetragrammaton Anecphoniton, id est quatuor li terarum ineffabile. Quod cum omnia operatur, nihil operu suoru a se deno minat, nihil appellat, nihil suo uocabulo afficit. Hocipsum enim interpretes nullam ei parem dictionem inuenientes, saltem propter supereminentia do/ minum uocauerunt. Non quia literæhoc proferant, quippe quæ nullam fyl labam conficiunt. sed simplicissimu significates componi nolunt, & inconpre hensibilis uocis simulacra existentes singulæ uocales sunt, Ihuh. Quod solis quatuor puctis rite ordinatis Chaldei depingere solet. ne tam sacti characte res di

# LIBER SECUNDUS

res digito dei conscripti, usu quotidiano mortaliù uilescant. Quorum cosue tudinem modo pariter Hebræi assumplere, potissimu uero quando in char tam exarare conantur. Tunc em aut non integras quatuor literas, aut Chal daicam figuram inducunt. Præterea sunt qui tribus tantum punctis utantur semicirculo connexis & alii aliter. Hoctotum ob reverentia tanti nominis in uentum est, ne contrectatione frequenti contemnatur tantæ maiestatis diui no uerbo prolatum sacramentu. lam iam accepistis omniu arcanoru secretis slima signacula, Nomen Tetragrammaton ab homine nusqua repertum, ab uno deo traditum. Nomen sanctu & honorandu. Nomen unum quo solus deus est benedicendus religione paterna. Nomen potentissimu quod colut superi, observant inferi, osculatur universitatis natura, quod ab assiduis cultoribus imbibitū,& facerdotiis mētibus inelcatū, mirifica dicitur imperia hu manæfacultati condonare. Nomen primis parentibus nostræ propaginis mox cum inspiratione uitæ diuinitus cognitum. De primogenito nance suo Heua dixit Possedi homine per Tetragrammon. Sic enim sancti characte res continent, qd antea neuter inuenitur protulisse. Nomen deinceps in bo nam atch frugiferam protoplalmatu generatione deriuatum. Nam cum ipli Seth ad imaginem et similitudine Adæ formato genitus esset iocundissimus filius, coeprum est eo die inuocari nomen Tetragrammaton, eo op prius inuisum gentis hominu de prosapia Cain ortoru terram inhabitaret, cum qui bus no multa eret dei conversatio. Seth itack quia cultor divinitatis suit, usco adeo super prole gauisus est, ut cum uxore acfamilia nomen dei a paretibus edoctum inuocaret. Atqui lunt qui hocloco doceant, omniu primum Enos Adænepotem inchoasse nominis Tetragramati uocatione, librarioru erro reforlitan capti, no uerentes co Stagirita philolophus in lophisticis redargu tionibus admonet, Imperitos idiomatum facile decipi. Quale illis accidere vi demus qui libentius toto æuo logicis quæstiunculis implicantur & aranea/ rum telis, q paucis annis diuina literatura. Nam cum Eusebius Hieronymus traduxerit hoc modo. Sed & Seth natus est filius que uo cauit Enos, Hic coe/ pit inuocari nomen domini, ludicabant aliqui partem orationis, Hic, prono men esse, cum sit aduerbiu temporis accentu circumstexo pronunciandum, Idemcs designat co tunc, Ceu apud Maronem, Hic pater omnipotes ter coe lo clarus ab alto Intonuit, id est tuncintonuit de cœlo pater omnipotens. Si cut ubi signum loci existens pari consuetudine interdu significat quando, ut iple ubi tempus erit omnes in fonte lauabo. Igitur simul atcp nascebatur ipsi Seth filius. Hic coeptum est inuo cari, id est tuncinclamabatur nomen Tetra grammaton.lam uero in hancabulionem uentum est ut uulgo pro hic aduerbio, pronomen iste legatur, quali Enos iste primum incoeperit inuocare nomen domini. Qz si uerum sit, tam ex sacris literis g Chaldaica expositione ipliuos intelligitis. Deinde hoc lanctissimum & cultu dignissimum nomen, hæreditatis quodam iure ac perpetua successione per subsequentem, non Cain reprobi generationem, sed ipsius Seth diligenti religionis stu-

•

dio & assidua erga deum side & uirtutis integritate præditi cotinuatam po steritatem deuenitusco ad Abraham, qui cum iret in terram Canaan, ædifi cauitaltare deo & inuocauit illic nomen Tetragrammaton, Cui aliquanto post, iterum apparuit deus dicens, Ego sum Tetragrammus qui eduxi te de Vr Chaldæorū.Huius filius Ishaciuxta puteum iuramēti Berlaba,imitatus patrem, statuit & ipse altare deo, & similiter inuocauit nomen Tetragram. maton. At lacob illius filius cum recubuisset in Haran, uisus est ei deus innixus scalæ, que a terris eleuata cœlum attigit, cuidixit per somnium, Ego sum Tetragrammus deus Abraham patris tui, & deus Ishac. Qui cu euigilasset, certe inquit est Tetragrammus in loco isto. Cum igitur in castris nocte posteriorilluctaretur cum deo, & quæreret nomen eius, increpando respondit deus, Cur queris nomen meum? Superfluum enim iudicauit illum quærere Tumpace tua CAPNION ait, interrumpo di quodante possederat. sputationem, Nam uideris impetu tam copiose orationis tuæduci per inuia ac pene præcipitari. Nunquid memineris de hoc nomine de udixisse Moysi Ego dominus qui apparui Abraham, Ishac & Iacob in deo omnipotente, & nomen meum Tetragrammaton non indicaui eis: Tu uero nos docere audes tam occultum nomen illos nouisse, tanquam hæreditariu a prima huma ni generis matre ad se deriuatum. Qz si esset non recte nobis commentario rulcriptores & magni & graues & inlignes theologi tradidissent, soli Moy si primo reuelatum, necante patribus scitum suisse, necsicesset a deo institu tum, sed ab Heua excogitatum & posteris suis legatum. Vera tu quidem recitas, BARVCHIAS inquit, sed falsa concludis. Ita enimuicissim mi hi dabis ueniam si præter modestiam utar dialecticorum consuetudine in di cendo. Nempe & hoc Heua pronunciauerit, consecratæliteræ testatur, At. cogitauerit primum, co finxerit, co instituerit, quali esset humanum inuentum & nouum exorlum, haud tibi assentiar. Et si memoria tenes remo ui occasionem dicens, quantum mea fert opinio, co mox cum spiraculo uitæ afflatum lit illud primis parentibus & cognitum divinitus, ld quod nobilissi mus præco diuinorum secretorum Esaias plurimum confirmare putatur cum ait, Tu es Tetragramme pater noster, redemptor noster, a seculo uel abæterno nomen tuum. Ergo ante tempus quo creati sunt patres nostri terrestres, id nomen suit. Cæterum co affers ipsa dei uerba qui se dicat super riori ætate proauis apparuisse in deo omnipotente, & nomen Tetragrammaton non indicasse eis, dignum est indagine quatenus hunc nodum dis soluam. Faciamus itacs eius rei periculum. Quisnam estiqui cum audiat Eze chielem de lapidibus preciolis loquentem, non recordetur se uidisse uel horum aliquem: Et quis est mercator opulentus, cui nunquam suit cognitus Sardius, Topazius, Iaspis, Chrysolithus, Onyx, Beryllus, Sapphirus, Car bunculus, Smaragdus, autaliquis horum, aut plures, aut oes, uel etiam quos Moyles addidit Ligurius, Achates, Amethistus? Quis item est, qui non ex liliis agri, & floribus campi, & herbis hortorum multas & uarias species

## LIBER SECUNDUS

cies cum earum nominibus atcp figuris notauerit. Hic olus, hic late fundêtes brachia betæ, utait poeta, Fœcundulca rumex maluæ uiolæca uirentes, Hic cicer & capiti nomen debentia porra. Hic etiam nocui cerebro gelidumos papauer, Gratace nobiliu requies lactuca ciboru, Et grauis in latum dimil sa cucurbita uentrem. Omnia hæc nos quice etiam mediocres de grege noui mus, Soli uero egregii homines & eximii, præter nomina virtutes quoce lin gulorum sciunt & potestates, quibus uel physicus aliquis edoctus, uel Empi ricus exercitatus indicauit. Nihil itacp metietur uel agrestis homo qui se Co ralium atos Smaragdunosse dixerit, cui negociator quispiam modum inter noscendi monstrauit colore, figura, precio. Nouit em co Coralius neces Sma ragdus est nece uiceuersa. Qui uero se scire hos lapillos haud sicte profitet. eum illorum potentias & operationes esse perdoctum oportet, & co talis ac tantus utercifit, Et co Smaragdus appensus collo, Epilepseos auertit occasio nem. & Coralius repellit stomachi dolore, certam quoce suspendedi legem & cetera illi artificio congruentia. Quecun pigitur talia no institui quisquis is est, tametsi gemmã & nominauerit & elegerit, me docente, illi recte me di xero gemma iplam nondum indicasse, aut herbam aut quamuis aliam rem. Nondu enim proprietate illi & potentia eius operationelos monstraui. Sic & deus Moyli de hocnomine locutus est, quonia patribus in deo omnipo tente apparuit. In sua nance omnipotentia superioribus annis ipsemet deus fecit miracula. Veniéte uero tempore liberationis Israelitice benigniter uoluit diuină & mirifică potestate suam delegare hominibus in huius nominis Tetragrammati uirtute occulta, quæ nulli unquam mortaliu prius reuelata fuit. Pridem enim lingulari pacto inclusit ei uerbo maiestate energiæ & miri ficam potentia, quæ patriarchas majoresce nostros usce ad Moysi tempora latuit. Tria itack funt, est nomen, est significatu, est pactio siue confoederatio diuina. Nomen humanam mentem eleuat. Significatum eleuatæ menti ad hæret.Duo hæcmajores nostri cognouerūt & nomen & significatū, ldeocz in eodem nomine inuocauere deum, & in eodem rurlus uitæilloru iple fuit propitius. Sed tertiu quod multo maius est, quo uerbi continetur superemi nens potestas homini a deo summo delegata, Moysi fuit & no patribus indi cata. Clarius istud ex hebraico sermone perpenditur. Pro eo enim co nos In dicaui legimus, Hebraica litera continet Nodaethi, hoc est sciri feci. No em fecit deus sciri ab ætate superiori nomen suum Terragrammaton, & intelligi quæ penitus intra latent magnalia humanæ fragilitati commendata, sed potius agnosci & coli & observari promiscue, sicut cætera divina nomina. Atuero nunc præposuit deus hoc nomen & in fastigio locauit super alia no minaut mirabile, ut magnum, ut terribile, ut notum ex miraculis a deo per homine factis. Quapropter Elaias ait, Tetragramme deus meus es tu, exaltabo te, confitebor nomini tuo quoniam fecisti mirabilia. Hoc est scire nomen Tetragammaton, cum non solum characteres & uerbum nos ipsos nõ fugiant, uerumetiam eius pronunciatio quæ est occulta & uirtus recondita,

& sequentia miraculorum signa, Quod omne cum ex capite quarto Exodi tum exiplo post hac dei sermone siet manisestie. Ego inquit dominus educa uos de ergastulo Aegyptioru & eruam de seruitute, ac redimam in brachio excello & iudiciis magnis, & assumam uos mihi in populum, & ero uobis in deum, & scietis cp ego sum Tetragrammus deus uester. Scietis nunc Tetra grammaton. Qua doctrina: Quia in brachio extento, Ecce miracula. Quam noticiam peripatetici uocant posteriore ex signo, Vnde oritur sides. Scietis, at qua nostræfragilitatis capacitate: Quia iudiciis magnis. Dei enim est iudi cium, dei sententia, cui parere uniuersam nationem absculla præparatione oporter, Ecce spes. Scietis, at quis erit sciendi modus? Et certe confœderatio dei cum homine, Quia uos assumam mihi in populu, & ero uobis in deum, Ecce utring amor & dilectio. Non enim communi obligatione ac nexu tan tum opus est, sed necessario nouum sœdus cum deo coibimus, super uerbo Tetragrammo, si cupimus eius uirtutem in nobis operari. Vniuer sitatis em dominus ante hociplum futuræ societatis fædus de iudeor uplebe Moysi lo cutus est. Videns uidi afflictione populi mei qui est in Aegypto. Fuit igitur ante adoptatus in populum dei. Et quid est aliud quod modo ait, Assumam uos mihi in populum præterg hocpactum, hoc confortiu nouum quod mo nente deo cotemplatiui homines ingrediutur, & super Tetragrammato nu perrime fœdus percutiunt. Hocillud est quod nuncius Tetragammus de nomine quærenti Manog respondit, cur queris nomen meum? At illud est mirificum, quo responso, cognouerat nomen, & super eo mactauit hedum quod apud ueteres signum erat confœderationis, sicut in Homero quoce le gitis. Quare sequitur, Et posuit oblation és super petram, offerens Tetragrãs mo, qui facit mirabilia. Vnde ortum est co ad uxorem dixit Manoa, Morte moriemur, quid uidimus Tetragrammum. Non timuisset angelos uidere. quorum crebra conuersatio cum maioribus nostris patrum memoria suit. Sed quia dei uocem per Moysen intellexerat dicentis, Nõ me uidebit homo & uiuet, Ideo formidabat deum se uidisse donec consortaretur. Patriarchæ lacob non indicatur nomen, etia querenti, sed hoc solum respondetur, Quid quæris nomen meum & non additur Quod est mirabile. Huic uero quia ui derat incensæ oblationis miraculum, respondetur de nomine quod est miri ficum, Quo sciri poterat quoniam esset Tetragrammaton, Quanquos legi tis in eo Iudicum loco, Nomen meum quod est mirabile. Sed tenet non eandem hic signification e quomodo in psalmo octavo, Domine dominus no ster gadmirabile est nome tuum in universa terra, id est admiratione dignu & gloriolum, quod uocabulu Adir significat, hic uero peli, quod est miracu lorum operator. Habetis & originem tanti nominis & figuram & significan tiam & uirtutem, quod soli deo optimo maximo cogruit, quod inter omnia nomina per excellentiam magnu dicitur, Veluti Iosue locutus est deo, Quid facies nomini tuo magno, quod in Deuteronomio uocatur Terribile, Et in psalmis Bonum, honorabile, sanctum, laudabile, æternum, beatificum, Et in Elaía

#### LIBER SECVNDVS

Esaía Excellens, antiqui, ab æterno, Et in Hieremia Inuocatum super nos, Et iu Ezechiele Egreffum in gentes, Et in Daniele Benedictu, Et in Amos Tetragrammaton nomen eius, Et in Malachia Magnum in gentibus ab ortu so lisulos ad occalum, & horribile in populis. Omittam uiri doctissimi consul to pueriles in hac tam præstanti causa & in hoc tam salubri negocio quæ Riunculas grammaticoru, quibus le magni theologi tanto studio inuoluere hoc loco, ut etiam quod pudet audire, ad inanes cotentiones deuenerint. So lum mihi superest illa celebris & potentissima pronunciatio quæ in abysso arcanorii dicitur secretissime recondita, qua si habet hoc nomen, non est in effabile, si no habet, no est nomen. Quid igitur agamus: Negabimus esse no man cuius cotra nos tantu numeru testium adduximus? Negabimus ineffa bile, quodita tam græci q latini appellant omnes? De quo Salomon in Pro uerbiis, Quis colligauit aquas quali in uestimento: quis erexit omnes termi nos terræ, quod est nomen eius, & quod nomen filii eius, si scias: Tanqua sic dicat, Eloquere nomen iplum li lcias, & effare quod est ineffabile, quali arbi tretur difficile nos illius pronunciationis explicatione tenere. Citabo Sidoni Hermetem tuumillum Trilmegistum, id est ter maximu in dialogo Aesculapii. Non enim spero inquittotius maiestatis effectorem omniumos rerū patrem uel dominu uno posse quanuis emultis composito nomine nucupa ri. Deus autem patrum nostroru, non prophanoru, non poetaru, non philo Sophorum non ethnicorum, sed deus Abraham, deus Ishac, deus Iacob, qui &ignotà &innominabili lua natura propriu nome impoluit.ldem quoca impossibilis pronunciationis institutor & præceptor est. Hic docuit Moy sen inenarrabile nomen profari, quando de ineptitudine linguæ conquere batur lam nota ex eo loco uobis est pronunciatio, que tribus commatibus sub una periodo comprehenditur. Vltra no aulim sines egredi arcanorum ne adstans ad parietem indignus aliquis exaudiat. Quoniam uero nomena ut in Cratylo ait Plato, essentiæ ipsius est imitatio, Eacy contingit nobis tano pictoribus aut mulicis commixtione multiplici ator distinctione uaria quo nice apprehendimus quod imitari uolumus, ut si structura nobilem acri per uestigatione cupimus introspicere. Primu quidem eius singula resoluimus; deinde ut prius erat extructa rurlus ædificamus, & denice compagine iplam mente coleruamus. Distinctio autem liue resolutio ea nominum in syllabas fit, & syllabarum in literas, & literarum in proprietates accidentiace. Literis autem rurlum intricatis complexio uerbi rem enunciat. Iccirco nostri maio res divino studio & superno lumine freti, huius nominis gratiarum plenissi mam expolitionem pari modo sunt adepti & posterioribus nobis tradere di gnati, quam Semhammaphoras appellatis, quo certe secretoru fundamento plurimos noui confilos, ut aggrederentur quæ natura ipla no ualuissent. Sed ne hociplo quoce careatis, complebo paucis. Dominus quatuor litera rum in summitate innixus est scala surgentis a terra & cacumine tangentis coelos, lacob humi recumbit, somno quiescens. Angeli dei ascendunt primo,

descendunt posterius. Ipsi lacob affertur promissio, euigilat, affirmat domi? num esse in loco, tremit ator timet, sacrificat erecto altari, & uouet uotu. Sca lam gradibus compleamus, & in Cantico filior u Corædicitur, Secundu no men tuum deus sic & laus tua. Ergo Schemhammaphoras erit laus dei, ergo gradus scalæ dividuntur iuxta laudes eius. Laudes autê Hebraicæ uocantur Thillim, quo nomine plalmoru liber inscribitur. Erit igitur Semhamapho ras ex libro plalmoru diuini nominis reuelata expolitio. Quilibet aute uerfus unum scalæ gradum notat, eorum quotusquisce tris cotinet sacratos cha racteres, Ex quibus spiritu dei suggerente unum conflatur signaculu insigne colendum & observandu tribus literis formatu, cui esse perhibent inclusum dei angeluferente secum divini nominis maiestate. Hi aute sunt angeli lexii. qui ascendunt & descendunt. In quor vuirtutes augustale divinitatis nomen resoluitur, & eisdem angelicis tandem syllabis restauratur. Non co resolutu desierit esse nomen, nece restauratu rursus esse coeperit, sed sicut sol multipli catione radior u & luminis effuli. Ait enim contemplantissimus græcorum philosophus, qd sensibilibus est sol, id intelligibilibus est deus. Psalmodia septuaginta duoru uerluum, hecelt, qua latine pronunciabo iuxta eccleliæ ue Aræ consuetudinem, & quelibet sancta signacula digito monstrabo, quapro pter animum aduertite perquam diligenter. Vbi uero quatuor literaru nomen, id est Tetragrammaton ponitur, ibi ego more ueterum ipsius Adonai interpretationem mutuabor.

Tu domine susceptor meus es, gloria mea & exaltans caput meum.

Et tu domine ne elongaueris auxiliū tuum a me, ad defensione mea cospice. Dica domino susceptor meus es tu, & resugiu meu deus meus sperabo in eu Couertere domine & eripe anima mea, saluu me fac, ppter misericordia tua Exquisiui dnm & exaudiuit me, & ex omnibo tribulationibo meis eripuit me Psallite domino qui habitat in sion, annunciate inter gentes studia eius.

Miserator & misericors dominus, longanimis & multum misericors.

Venite adoremus & procidamus & benedicamus ante dim qui fecit nos. Reminiscere miseration un tuar u die, & misericordiar un tuar u q a seculo sunt. Fiat misericordia tua domine super nos, quemad modus speraumus in te.

Viuit dominus & benedictus deus meus, & exaltetur deus falutis meæ.

Vt quid domine recessift loge, despicis in opportunitatibus in tribulatione subilate domino omnis terra, cantate & exultate & psallite.

Et factus est dns resugiu pauperi, adiutor in opportunitatibo in tribulatione Et factus est mihi dominus in resugiu, & deus meus in adiutoriu spei mez.

Domine deus salutis meæ, in die clamaui & nocte coram te.

Domine dominus noster quadmirabile est nomen tuum in uniuersa terra, sudica me secundu iusticia tua domine deus meus, & no supergaudeat mihi. Expectans expectaui dominum, & intendit mihi.

Et nomen domini inuocabo, o domine libera animam meam.

Ego autem in te speraui domine, dixi deus meus es tu.

#### LIBER SECVNDVS

Dominus custodit te dominus protectio tua, super manum dexteram tuani. ¿Dominus custodiet introitūtuum & exitūtuum ex nunc & usce in seculum Beneplacituelt dño lug timetes eu, & in eis qui sperat lug misericordia eius Confitebor tibi domine in toto corde meo, narrabo omnia mirabilia tua. Clamaui in toto corde exaudi me domine iustificationes tuas requiram. Eripe me domine ab homine malo, a uiro iniquo eripe me. Deus ne elongeris a me, deus meus in auxilium meum respice. Ecce deus adiquat me, & dominus susceptor est animæ meæ. Quoniam tu es patientia mea domine, domine spes mea a iuuentute mea. Introibo in potentias domini, deus memorabor iusticiæ tuæ solius. Quia rectum est uerbum domini, & omnia opera eius in side. Dominus scit cogitationes hominu, quoniam uanæ sunt. Speret Ifrael in domino exhoc nunc & ulcz in feculum. Dilexi quoniam exaudiet dominus uocem orationis meæ Domine dilexi decorem domus tuæ, & locum habitationis gloriæ tuæ. Domine deus uirtutum converte nos, & ostende faciem tua & salui erimus. Quoniam tu es domine spes mea, altissimu posuisti refugium tuum. 'Audiuit dominus & milertus est mei, dominus factus est adiutor meus. Vt quid domine repellis animă meam, auertis faciem tuam a me. Domine libera animam meama labiis iniquis & a lingua dolosa. Dominus custodiet te ab omni malo, & custodiet animam tuam. Et ego ad te domine clamaui, & mane oratio mea præueniet te. Voluntaria oris mei beneplacita fac domine, & iudicia tua doce me. Si dicebam motus est pes meus, misericordia tua domine adiuuabit me. Suauis dominus univerlis, & milerationes super omnia opera eius. QE magnificata sunt opera tua dne, nimis pfunde facte sunt cogitatioes tua Notum fecit dominus salutare tuu, in cospectu gentiu reuelauit iusticia sua. Magnus dominus & laudabilis nimis, & magnitudinis eius non est finis. Milerator & milericors dominus, patiens & multum milericors. Sit gloria domini in seculu, lætabitur dominus in operibus suis. Confitebor dño secundu iusticia eius, & psallam nomini domini altissimi. Cognoui domine quia æquitas iudicia tua, & in ueritate tua humiliasti me. Dominus in colo parauit sedem sua, & regnu suum omnibus dominabitur. Tu autem domine in æternum permanes,&memoriale tuum in generatio nem & generationem. Alleuat dominus omnes qui corruunt, & erigit omnes elifos. . Qui timent dam sperauerunt in dão, adiutor eoru & protector eorum est. Er anima mea turbata est ualde, sed tu domine usce quo. Ab ortufolisulo ad occasum, laudabile nomen domini. Lustus dominus in omnibus uiis suis, & sanctus in omnibus operibus suis. Sit nomen domini benedictum, ex hoc nunc & usc in seculum.

Vide quonia mandata tua dilexi dñe, lecundu milericordia tua vivifica me.

gü

Seruite domino in læticia, introite in conspectu eius in exultatione.

Ecce oculidni sup metuentes eu, & in eis qui sperant super milericordia cius

Conuertere domine uscapquo, & deprecabilis esto super servos eius.

Ne derelinquas me domine deus meus, ne discesseris a me.

Delectare in domino, & dabit tibi petitiones cordis tui.

Confitemini domino quonia bonus, quonia in æternu milericordia eius.

Dns ps hereditatis mee & calicis mei, tu es q restitues hæreditate mea mihi.

In principio creauit deus coelum & terram.

Confitebor domino nimis in ore meo, & in medio multor ul laudabo eum. Conuertere anima mea in requiem tuam, quoniam dominus benefecit tibi.

Non uos conturbet nec in stuporem ducat promiscua, ut uidetur, uersur collectio, quali ables ordine acfortuita, non diuino fato, sed hominu uoluntate, ingeniolog artificio coster. Quod enim de Homeri carminibus & Plu tarchus & cæteri eius poetice studiosi scribunt, non suisse initio ut nunc sunt in numerum compolita sed sparsim distracta, & tandem a grammaticis qui circa Pilistratum Aristarchumos degebant in ordinem redacta. Hoc haud absimile de hymnis plalmoru nostri ferunt, & etiam uestri sacre scripture do Ctissimi homines, ut Hilarius dux & episcopus in eius libri commetariis qui sicait. Non est autem ignorandu indiscretum apud Hebræos esse numeru psalmorum, & sine ordinisannotatione fuisse coscriptos. Non enimillic pri mus aut secundus aut tertius aut quinquagelimus aut centelimus prænotan tur, sed sine præscriptione aliqua ordinis in unum permixti sunt. Esras enim utantiquæ traditiones ferunt, incompolitos eos & pro autorum ac temporum diversitate dispersos in volumen unum collegit. Cum igitur fuerit ista traditio Semhammaphoras ante septuaginta duos interpretes, qui & nu merum & ordinem plalmis statuisse dicuntur, & quidem longe ante, profe Cto iudicare potestis haud ab re hos uersus afflatu diuino conceptos et nume ro & ordini humano no seruire, sed magis diuino proprio atos suo numero innumerabiliter numerabili & infinite finito, unde tandem processer ut subesse. & rursus in eiusdem adorandi nominis Tetragrammati numeros mo-Tum SIDONIVS, Preclare mihi uideris do la pientibus noto referri, id od es pollicitus monstrasse digito. Sed quem tu eius nominis esse nume rum uelis in quem septuaginta duo referantur, no satis intelligo, nisi quater/ nionem literarum quo tam celebre nomen costare dicitur, & iccirco Tetra grammaton appellatum. Quod ego certe uetustissimos philosophos & phi losophiæ principes semper maioris pendisse inuenio g cætera cuiuscunce re ligionis arcana. Maxime autem Pythagoram iplum nobileles Pythagoreos qui pariter id quod tu Tetragrammu nominas iuxta suæ discipline morem. Tetractyn uocant.quã omnibus diis deorum puirtutibus preferunt,& per petuæ naturæ fontem esse in animos nostros manantem describunt. Teste carmen est quod aureum Pythagorgappellant, in quo iuramenti loco Tetractys allumitur tanquam lummu quo fides & rerum credulitas nitatur cu

## LIBER SECVNDVS

definitione perfecta substantia sua. Imitati sunt quice prastantissimi poeta at reliqua eius philosophiæ, sic & hoc subtilissimu & acutissimu cotemplane di genus, qui mundi chaos in quatuor elementa. Cœlu in quatuor anni partes. Aerem in Euru, Zephyru, Austru & Boream. Terra in quatuor spacia fecundu quince zonas. Divinitate in plebeios, nobiles, superos & palatia regis. Humanitate in carne, spiritu, manes & umbra distinxerunt, ut ea partim in principio legimus Ouidiane metamorpholeos, partim carmina oftendut quæ circuferuntur, Bis duo funt hominis, manes, caro, spiritus, umbra, Qua tuor ista loca bis duo suscipiunt. Terra tegit carnem, tumulu circuuolat um/ bra. Orcus habet manes, spiritus astra petit. Stoici uitæ nostræ splendorem. ex quatuor uirtutibus collaudant. Mathematici primam folidam demonstra tionem in quaternario reperiunt. Phylici iudiciales potetias in quatuor par tiuntur, intellectum, ratione, opinionem, lenlum. Arithmetici unum potesta te appellant tetragonu. Vnum enim cum erumpit in actum, est numerus tetragonus. Primus differentia numeroru univerlam adimplens, et sub quatu or terminis denarium perfecte confummans. Vnum nance duo, tria, quatuor denarii numeri lubstantiam parturiunt, quo facilius eas crediderim quas tu post nomen Tetragramaton decem Sephiroth introducere (utpote rem tiulgo insuetam ausus es. Quid: quille idem numerus eisdem quatuor limitiv bus omnem mulicæ harmonia continet, immo totam mathematica colligit; punctum, lineam, planiciem atcg corpus, totam phylicam complectif in qua seminaria naturæ uirtus docetur primu, secundo pullulatio naturalis, tertio adolens forma, quarto compolitum, totam denice metaphylicam infinuat: essentiam, esse, uirtutem & actionem, quæsane triplicitas mirisicam quater, nitatem explicat, ut lit principio punctus, lemen, ellentia. Secudo linea, pullu latio, esse. Tertio planicies, sorma, uirtus. Quarto corpus, compositu, actio. Hi mihi duodecim esse lapides uidentur quos tu ante Baruchia suis nominibus recitasti, & quos ille tuus Moyses in quaternarium ordinem redegit. Igi tur in tota mudi univerlitate illiuscp lingulis partibus, illa divina relucet qua ternitas. In superis(ut est apud Orphica theologia) Musa Dionysius Apollo & Venus ea superna numina métibus nostris instillant deisicos attractus. Musa poesim, Dionysio mysterium. Apollo uaticinium, Venus amorem. In cœlestibus, quatuor triplicitates. Sub cœlo tempora quatuor, Sub tempore quatuor qualitates, sub qualitatibus quatuor elemeta. Sub elemetis, substân tia qualitas quatitas motus. Sub ipla denice substantia corporeu uegetabile Sensitiuum intelligens. Sub quatitate punctio longitudo latitudo profundia tas, sicut de numero dicimus unum duo tria quatuor. Sub qualitate calidum frigiduliccum humidu. Sub motu ascendens descendens progrediens circu łare. Diximus de rebus super cœlestibus æternis teporalibus mixtis. Videa mus animus humanus quo pacto se cum quaternitate sociauerit. Et ascendit quidem animus noster per quatuor gradus, ad postremum in ipso spiritum per sensum, imaginationem, phantaliam, intelligentiam. Tenetis ergo natugü

ram universi quaternitate constare, qua non eo modo effecisset omniu opt fex,nisi & in seipso quedam esset Idea quaternionis prius gin operationem uergeret. Vnde summu Iouem Lacedæmonii quatuor auribus depingere mihi recte uili sunt, quonia sit ipse quoce summus quaternio, id est iuxta Py thagoricos Tetractys, cuius emanatio per forma quidem in angelis, per par ticipatione ueram in animabus rationalibus, per imaginariam in rationis ex pertibus, per umbratile in corporu figuris reperitur, & sempiternæ cuiusda pluuiæ confueto more ab excelfo ad ima defluit uniuerfa rigando, Tibenter Sidoni audio BARVCHI AS inquit quæ tu nostræ disciplinæ applicas. Namut uídeo recte omnia quadrant ad regula. Hic enim este mihi putatur iste fluuius infignis qui de illo celebri loco uoluptatis egreditur ad ir rigandum paradifum quaterno capite. Quem Orpheus & Homerus Ocea num uocant, diuinaru & humanaru rerum originem, primo lemper existen tem secundo manante in deorum generatione, tertio irrigantem terrena, quarto stillante in omnem fluidam naturam. Hicestille fluuius Cobar propter quem Ezechiel manu dei tactus uidit similitudine quatuor animalium & quatuor in quatuor. In eodem quocs fluuio quatuor cherubim in quatuor rotis, & rotam in medio rotæ. Iplum est animal quod uiderat iuxta slumë Cobar. Hoc iplum est mare magnum in quo iuxta uisione Danielis pugna. bant quatuor uenti cœli, & quatuor bestie grandes ascendebat de mari. Bius numen appellari Neptunu uoluerunt, qui dicitur in Orphicis hymnis qua driiugos currus impellere. Mysterium igitur Tetragrammati uetustissimis fuit sapientibus, & quidem alienigenis tametsi publice inustatum, tamen pri uatim non incognitum, qui cuclas optimaru rerum disciplinas sub ænigma/ te tradentes quosdam hoc in negocio sibi artifices faberrimos instituerunt, ut congrue totam rerum omnium univerlitatem celte sculperent, eamquin unam imaginem nostro conspectui formarent, ne crebro huius summi no minis opus foret quod timebant uilitate contemni. Quam sane imaginem sa cram uocauere, illius se sculptores hieroglyphi ea de re dicti sut. Erat aut hoc modo, Primo quidem oculus, secundo baculus, tertio scutu, quarto serpens Videte quantu hæcapte ad figuras etiam prophanisates rudibus conspica/ biles. Sed multo simpliciores existunt numeri iideco formales quos & acuticontemplamur g figuras, & propius rebus diuinis accedere putamus, Quo plane multo extat optatius nobis philosophis hoc ipsum tam celebre nomē, qd'& figuris characterum geometrica,& formis numeroru arithmetica sacramenta simul complectitur, Vtcz mathematici officio promiscue sungar, rectissime profecto dixerim, Vnum par impar totum reductio. Nihil infini to, nihil uno, nihil puncto prius est, & iplum omnium rerum principium est Deinde ulcz ad unum & ulcz ad punctum omnia funt, & ultra unū atcz pun Chum nihil est. Hicigitur omnium rerum finis est. Tenetis modo prima Te tragrammati literam, quæ & figuram puncti referat, & lod id est principiū nominetur, & denarium id est finem numeri designet, & omnem numerum

#### LIBER SECVNDVS

simplicissime penetret, quoniam notam præ se ferat unitatis. Viitas autem omnium numerorum mensura communis est. Et ea ut scribunt Arithmeticiuicem obtinet puncti, quæ cum lit principiu interualli longitudinilo, ipla necinterualli, neclongitudinis capax est. Sicut nece punctum quod puncto superpositum, nihil fit nisi punctum, uelut si nihil nulli iungas. Quo accidit ut etiam unitas in seipsam multiplicata, nihil producat aliud præterquam se iplam, Vt si dixeris, semel unum, nihil nisi unum est, aut rursus semel unum semel non latius uagatur, sed in uno permanet. Est enim eadem semper immutabilife substantia, princeps imparis ordinis, & effectrix quodammodo formace imparitatis. Principium communicatio & finis omnium, supra nu merum, lupra totum, divisionis expers, cares partibus. Quapropter & com modissime nostris illis gerotis oculis summum huius mundi autorem demõ Arar, & divinitatis naturam humanæ imbecillitati describit, a qua & ex qua & per quam & in qua & ad quam omnia sunt. Vtamur si uultis diuinissimi theologi testimonio Dionysii Areopagitæ, de ente & exemplaribus ita scri bentis. Etenim in monade omnis numerus uniformiter constat, habetos omnem numerum unitas in leipla unice, & omnis numerus coniunctus qui dem in monade est. Quantum uero ex monade processerit, tantum discerni tur & multiplicatur, Diximus de immanentia, dicamus de processu, & licut motus puncti facit lineam, & motus lineæ facit planiciem, ita motus unitatis creat alterum & alteritas binarium. Alterum enim apud Pythago. ram & sapientiæ eius hæredes inquit Boetius, nulli alii nisi tantum binario adscribitur. Vnde Seruio grammatico autore, Alter de duobus tantum dici tur, binarius autem quandam indicat compolitionem. Aceruus enim est unitatum, Compolitio non line materialis proportionis suspicione intelligi tur. Materialis proportio ables formali nequit existere, sicut reuera neces materia sine forma. Formam esse quoddam divinum recte arbitratur Ari stoteles. Numerus impar & quidem ternarius maxime proprius rebus diui nis asseritur. Cui haud absimile Alphesibæus in pharmaceutria Maronis ce cinit. Numero deus impare gaudet. Omne igitur quod primo extra deum fluit, simul atcp ipsum iam deus non est, alterum ab eo & primæ multitudini par fit. Vtop nihilominus habeat effe, conuertitur rurlus ad diuinitate, cuius insigne numer est impar. Omnis em processus dixit Abucaten, per similitu dinem secundoru ad primum efficitur. Angelica itacy natura impari nume ro significanda est, numero quidem quia est multitudo ab uno progressa. impariaute quia proxima deo & eius participatione freta. Na quasi parua dei portio su angeli, quale per oraculu Apollo fatidicus quoda Colophone quærenti responderat. Hic plane no deest quod expertos se aiunt pilosophi Nã ubi natura superior tagit inferiore, ibi ex infimo sui gradu supmu inferio ris attingit. Sed mox ubi ad lummuid est unitate uentu est, cotra erit necel se ut inferioris supremu ad totam conditione aspiret unitatis, quonia & unu & simplicissimir gradus no habet. Tota aut conditio unitatis est esse eande giüi

& semper sibi similem consentientemos immutabilitate, qua solus impar nu merus, ut dicunt Arithmetici, maxime participat. Sane cuiuscunce medietas est unum, hicimpar est numerus. Cuius uero duo is & paritate recipit, et in gemina æqua poterit diliungi. Ergo uidetis quoniam imparitas deo est co> gnatior, paritas auté dissimilior, ideo angelică siue idealem seu totam arche typi mundi naturam, non quidem pari sed impari numero rectius suisse desi gnandam. Atqui cum solus deus multitudine in se non admittat, cetera uero quantucunos simplicia quasi quæda coarceuatio sint, & exactu potentiacs construantur. Iccirco primus deitatis riuus non simplici aliqua imparitatis nota celebrari debuit, led quæ limul et pari & impari numero coltaret. Pari. ut esset aliquid. Impari, ut tantu esset, quippe istud quod esse uxisset, hoc ad reflueret. Diuerlum enim est esse & id quod est. Ex primo itacs binario & primo ternario, constat quinarius qui productum a suprema suce, primu in tellectualis mundi radium uno facrato charactere, hoc est ipsa He litera demonstrat, quam & mathematici numerationis primu incompositum, & He bræorum grammatici prolationis spiritum, estentiæcs hypostalim articuli officio)delignare tradiderunt. Quod rudibus acineruditis oculis sapientissi mus Salomon fabre mihi pinxisse uisus est. Fecit enim super arcam duos che rubim in quibus sederet nomen domini exercituum, ut esset quince cubitorum ala cherub una, & quince cubitorum ala cherub altera, quali efficies lu percoelestis citra deum essentiæ atop naturæ. Volo & tertium huius ineffabilis & mirifici nomínis characterem breuí exponere, quem este Vau perhi bent. Hectametli coiunctio lit copulativa, tamé & in oratione perpetua tem pus uerborum commutat, & in mathematica lenarium numerum lignificat. Aptissime igitur notula fit cœli & terræ,id est omnium ex materia & forma coniunctoru. Copulat enim Vau & partes orationis coniungit, unde coiun ctio dicta est. Deinde uerbis etia tempora trasmutat, ut natura rebus. Quid est quod suit (inquit Ecclesiastes) ipsum quod suturum est. Quid est quod sa ctum est, ipsum quod faciendum est. Temporis ergo mutationi subiacent quæcunce corporalia tam in coelo gin terra, horumce mediis sita sunt. Sed ad Pythagorica mysteria & sacroru arcana transeamus. Deprompsi ex anti quorum uoluminibus quosdam schytaru aliaru ue gentiu faberrimos homi nes univerlitatis naturam una imagine sculpere solitos, & propterea hiero. glyphos suisse nuncupatos, quæ contineret oculu, spatam, scutum & serpen tem. Secundu quos utics postoculu, id est punctu, & baculusiue spată, id est lineare planicie æquali ordine sequitur scutum hexagonu, id est corpus solidum quod propter longitudine, latitudinem & altitudinem sex angulis clau ditur. Est enim in longitudine ante & retro. In latitudine sinistra & dextera. In altitudine fur fum et deor fum. Hic nancy senarius ita in natura solidor u co stituitur, ut circa omne corpus inseparabili coiunctione semper uerset. Tria igitur cum sint solidoru intervalla, quorum cuiusibet duo sunt motus, nihil mirum si post lod, id est unum, & He, id est duo atque tria, nunc suo loco Vau lequatur

## LIBER SECVNDVS

sequatur, id est lex. Qui numerus prioru numeroru multiplicatione oritur. sue tu semel bis tria dicas, seu conversa vice ter duo, quippe singulis materia libus congruentissimus numerus, & & iple alterna præcedentiu numeroru multiplicatione nascatur. Rebus auté alterutru uicissimes multiplicadis ma teria ipla potissimu occasio est. Taceo co ordinem hic suum exanterioru uni tatibus nanciscitur. Ex une enim & duobus atcp tribus senarius colligitur, ut iure optimo cognoscatis post Iod & He subito iplam Vauliteram segui de bere. Accedit co quemadmodum totius universi corporalis natura vel Arie stotele autore perfecta undiquace asseritur, no abundans superfluis, nec fru strata necessariis, Ita senarius numerus totius mundi corporei signaculu pre bens, in omni numeroru contextu ab unitate prima usca ad dece solus adeo perfectus est, ut comparatione suaru partiu nece paupertatis egestate inops diminutus ue sit, nece immoderata plenitudine superfluus. Habet em parte mediam, id est tria, & tertiam, id est duo, & sextam, id est unum, quæ in sum mamunam redactæ, totum lenarii corpus proferunt. Qua quide perfectio ne cæteri caret. Nam octonarii medietas est quatuor & quarta duo, & octa ua unum, quoru collectio minore toto corpore summa reducit, id est septe. Sic reperimus in reliquis lummas partium congestas uel abundare uel a sti pite numeri desicere, solus senarius eiuscemodi totalitate perfectus est. Qua propter haud ab re mudum hunc totum atos perfectum solus ipse designat. Munienda est uallo sacrarum literarum hæc nostra sententia, ne uos excogi tationem uacuam aut meum inuentum suspicemini, & quod pauci animaduertunt id uobis amicissimis sodalibus reuelabo. Profecto quanquam pluri mæ solent in sanctis scripturis generationes recitari, nullas tamen uspiam ge nerationes in toto facrataru literarum uolumine inspexeritis cui Vau chara Cter hicnoster adiectus sit, nisi tunc solum quado de generatione coeli & ter re legimus, lite sunt generationes cœli & terræ, ubi Tholdoth singulari diui nitatis dono per Vau in ultima scribitur. Quæ quidem litera reliquis omni bus in locis eidem dictioni subtrahitur, præter unam Christi genealogiam in libro Ruth prope fine exorsam, Hæsunt generationes Phares, quæ uticz prolapia omni alia generatione fuit perfectior. Perfectum itacs effe totum universum litera hæc tertia sacratissimi nominis senario numero commonet, quoniam die sexto uidit deus cuncta quæ secerat & erant ualde bona. Igitur perfecti sunt cœli & terra & omnis ornatus eorum. Reliquum erit ut de tertio progressu rerum, hoc est, quarta litera paucis edisseramus. Post sublistentias enim uere materia carentes, & substantias uere materiam possi dentes, haud iniuria sequuntur res quæ cum sunt in materia sormæ corpor rum, tum simul eædem a corporibus materiisch sunt separatæ. Hoc genere accedit animus rationalis cui igneus est uigor, ut ait Virgilius et cœlestis ori go quantum non noxia corpora tardant, terrenics hebetant artus moribun dacs membra. Is quanqua secundu essentiam suam excellentiorem cum ans gelica natura pari congressu ambulat, ueruntamen quantum ad iplum esse

inserius attinet, eo sit posterior commergitur corruptibilibus & cum corr pore comunicantibus iungitur. Hociplo ductus propheta Regius, Minuisti eum inquit paulominus ab angelis. Gratissimu amici uobis ipe facturus sum qui nunc ad uesperam audientes lassati estis, Causam enim gbreuissime ab. soluam. Platonis in libro cui est inscriptio Timæus hoc dogma extat. Deum in exordio primu creasse ignem, deinde terram, Sed duo sola, et tam aduersa hæcabscp tertio quoda commode cohærere no poterat. Restabat igitur me dium utrorucs, qd partim cum superiore, partim comunicaret cu inferiore Itacp cum sint archetypa, ut luces quæda igneæ primu creata, deinde uniuer sa corporea sæces materiaru amplexatum sieri decuit aliquam substantiam quæ nec a materia penderet nece line materia existeret, ut quo ad operatios nem suaru uiriu habitaret cum corpore,& quo ad potestate suæ essentiæ ha bitaret cum angelis, & alterutra uirtute neutri mundo deesset. Rectissimum igitur medium est animus humanus qui cum sit neutru cu utrocs participat. Propter hocait Hermes Trismegistus, O Asclepi magnum miraculum est homo animal adorandu & honorandum. Hic enim in naturam dei transit qua iple sit deus. Hic dæmon u genus nouit, ut pote qui cum iisdem ortum se esse cognoscat. Hichumanænaturæpartem in seipso despicit, alterius partis diuinitate confilus. O hominis gest natura temperata scelicius. Hic diis cognata dininitate coniunctus, partem fui qua terrenus est despicit. Cetera oia quibus se necessarium esse cœlesti dispositione cognoscit, nexu secum charitatis aftringit lices suspicit colum. Sic ergo foeliciore loco medietatis est positus, ut quæ infra se sunt diligat, ipse a superioribus diligatur. Media auditis inter mundum inuilibile et mundum uilibilem esse anima rationale, arctissime nihilominus cognată superis. Ob eas utrasep causas alia nequiuit nisi nu meri quinarii notula delignari, quæ ultima est He uocata, totius denariæ nu merationis iustissima proculdubio medietas. Nam si altrinsecus circa quina rium superius quatuor & inferius sex colligaueritis, decem uenient, quorum quince medietas est. Rursus tria & septem, iterum duo & octo, denice unum & nouem, & identidem semper reperietis decem, & solum quinariu esse me dium experiemini. Si percunctabimur accuratius, est profecto similis supernorum essentia haud indigne simili charactere monstranda, necaliud diffe rentiam g ordo facit. Nam quo absolutior, purior, firmiores constat angeli/ cus mundus, eo est priori Helitera & eminentiori loco nostris oculis osten dendus.Posterioriautem licet eodem charactere mens humana, quoniam affixa est corpori quæ cum corporesimul esse cœpir, quia uero cu corporis interitu no delinet, sed si suam fuerit naturam sequuta & non aliene grauata illecebris redit continuo, & ascendit tam in corpore manens g extra corpus uolitans ad consentaneam ei supercœlestemos habitationem, quam ego no minaui reductionem. De qua Zoroaster, Ascendendum tibi est ad lumen iplum & ad patris radios, unde missa tibi est anima plurimam induta mentem. Et Pythagoras tradidit his uerbis, Si tu relinquendo corpus in æthe rem libe

## LIBER SECVNDVS

rem liberum trafieris, eris immortalis deus. Hec est ultima He reductio qui dem hominis ad diuinitate, hic est finis, hic terminus, hæc meta, hic limes & perfectio nominis huius tam facri, tam adorandi, tam potentis, tam admiran di, cuius coram Moyfe deus meminit, Ego oftendã omne bonữ tibi, & uoca bo nomen Tetragrammaton coram te.Hecest quarta litera, & apud Danie tem species quarti similis filio dei. Dedit enim deus hominibus potestate fix lios dei fieri iis qui in eius nomine credut, Cuius ultima He quali facies quar ta est aquilæin rotis, quæin Ezechiele gradiebantur iugiter & non reuerte bantur. Huius literæ ui ac potestate Abraham centenarius ex Sara nonagenaria sterilics foemina præter naturæleges genuit creuites in gentes. Et ob id Abraham fuit nucupatus cum ante Abram uocaretur. Quid multis? No stra omnis scelicitas hoc charactere numeri quinarii exprimitur, quo unitur Alpha cum O, & aquæ sub coelo cum aquis quæ super coelos sunt. Quo pos sumus quæ uolumus, & uolumus que superi ipsi, Quapropter & quinta par tem Assersortitus est, quonia beatitudo He litera exuberantissime consum matur. Asser enim scelicitatem beatitudine ue interpretamur. Nox ruit opti mi uiri nimis longo lermone que dei essentia significare nomina uidebantur eractaui. Cetera uolipli ex Dionylio Areopagita Hieronymocs cognoscite uel dei uirtutem uel eius operatione uel nostram erga illum affectione signi ficantia. Quang sunt nonnulla necab istis nece ab aliis græciæ latinoruca au toribus, sed tantum a nostris exposita, ut est hocnomen Isth, quod & uiru& deum inlinuat, cum quo in libro Geneleos lacob iple solus esse luctatus per hibetur. Et sequitur, Nequagi Iacob appellabitur nome tuum sed Israel, quo niam cum deo & homine preualuisti, ut est item uocabulu Na, quo in animi molestia turbationibuscu utimur. Sicut Moyses in numeris, Dimitte Na pec catum populi tui, quod uos interpretatum habetis, Dimitte obsecro. Et psal mo cetelimo ac decimo leptimo, A na domine la luifica na. A na domine for tunatifica na, quod uos elegatius sic, O domine saluume fac, o domine bene prosperare. Nã & Iah in Halleluiah legitis, & Zabaoth in sacrificiis. & Ado nai in Exodo, & El in Immanuel, & Ischyros quod est Sadai. Et ante solem Innon nomen eius, quod uos dicitis, Permanet nomen eius. Elion quoc & aplurima no ualde ulitata, ut est Macom & Caphu. Sed & angeloru fane ge neratim uocabula permulta lut, ut Halmalim, Haioth, Ophanim, Tharlilim & reliqua. Deinde privatim non utics pauca, ut Vriel, ut Asariel, ut Zuriel, ut Abir, ut Mætattron, hise similia. Tenetis quid tandem audiedo nominir sacrorum mandauerim memorie, qd certe gbreuissimu est & perexiguum. Quanqua sunt id genus & nonulla quidem alia, quæ & proponere & explicarem nihilominus quantucunce essent uel ampliora his uel mediocria ma gis, sed iandudum sol occidit, & uos auscultando defessi estis. Cæteras ego partes Capnioni delego in crastinum. Nunc eamus intro hinc ad coenam. Tum SIDONIVS, Fiat inquit. Et CAPNION, Fiat. Nam opipare præsto est.

#### IOANNIS REVCHLIN PHORCENSIS LL: DOCTORIS CAPNION VEL DE VERBO MIRIFICO

Am tertifis illucescit dies uenerande Antistes, in quo post ueterunt philosophoru græcægentis & Hebræoru exposita sacra nomina, opus fit ut Capnionis natione Phorcenlis professione christiani au diatur perpetua tandem declamatio. Ante cuius tamen exordium iterum Si donius ingenti perueltigandæ disciplinæ ardore affectus, prior cæteris ita MOVERE mihi uila sunt mi Capnion hocnoctis cubiculū totum Sidonius ait, & iplos concutere parietes ea portenta uerborum que hic Baruchias hesterna illa oratione sua nobis audientibus, non tantu iocundissi ma, uerifetiam maxime admiranda perqua docte recitauit. Credo co exacer rima & attentissima cogitatione (ut sit) comprehenderit animusopori proxi mum eiuscemodi uocabuloru inaudita nouitas & in diuersa traxerit, ut inde parietum quoldam geltus imaginatio fabricaret. Vel li uerum est quod iste putat & ego no ualde repello, facile potuit illa diuiuitatis symbola, coelestiv ingens chorus sequi. Nullus enim deorū ausit, iuxta Homeri uersus, in suis sedibus permanere moto loue. Sed age Capnion, tempus nunc est de uerbo mirifico ne tu spem nostram frustreris. Hicille. Celes ne quid heri fuisse reli ctum airab hoc concionatore Baruchia quod ego ablumam hodie qui tata narietate nominu plenus, mirum li non omnia effudit irritamenta stupenda rum factionur Et Sidonius, cenleo uero inquam respondit. Nam sele admo dum attestatus est, nihil hactenus horum uerboru ui ac potestate supra com munem naturæ curlum prætialuisse, nec uel cæteros etiam suos gentiles un quam pouisse. Tum BARVCHIAS, uera quidem resert Sidonius quare Capnion quæ nobis es pollicitus uide num ad fidem tuam pertinere arbitraberis, ut & certum illud uerbum quo miracula fiant, & eius simul ritu infallibilé explices, neces nos ultra suspensos animi teneas. Tum ille, quando inquit tantopere mihi eripitis libertatem reculandi, faciam no quantum for talle optatis, sed quantum valeo. Vbi nance constare vobis iam arbitror ali quod fuisse maioribus nostris siue nome seu uerbum, quo portenta miracu la prodigia fecisse olim habiti sint, ubi pauca utice restabunt quæ uobis nega re tanta inter nos amicitia me non linit. Si enim uerbum iplum nominauero & urendi ritum tradidero, quod postulatis officium iure meo satis expleuero. Hæcomnia quamuis in promptu & admanu futura sint, tamen ante pau lo altius esse res ipsamihi petenda uidetur. Cogitate cum animis uestris et di ligenter recordamini disputationis nostræprimu diem, quando pro singu lorum sententia id conuenerat inter nos, quo nesciam plane si quicqua aliud omniu nostru menti atce iudicio profundius sederit, firmius hæserit consti terit ue solidius, g siue adsit hominibus nobis quædam sempiternoru sapien tia, siue scientia perpetuoru, seu cognitio momentaneorum, nihilominus co lemper illis recta fides superior certiores sit, quippe que no inanibus nostris commen

commentationibus, sed divinæ revelationi tota innititur, ab hac petedus est mundi ortus, et omnia quæ in mundum a deo prodeunt. Pauli Tarlenlis in signi testimonio, qui ad Hebræos, Fide ait intelligimus aptata esse secula uerbo dei, ut ex inuifibilibus uifibilia fierent, Quod regius uates ex reuelati one diuina patefecit mortalibe hoc carmine, Verbo domini coeli creati sunt & spiritu oris eius omnis & ornatus & uirtus & exercitus eorum. Est & side lis dominus in omnibus uerbis suis, quapropter nemo audeat mutare uerbum dei, În æternum enim permanet, cui omnia creata obtemperare ne cesse est, quia iple dixit & facta sunt. Nam & ignis & glacies & spiritus procellarum faciunt uerbum eius. Quod & liquefacit crystallum, & uiuificat ho minem, & sanatægrotos, & occidit transgressores, totu hoc sacrælitere prodiderut. Supra naturam itacs præficitur & tang in latissimo imperio id uer bum constituitur, quod iuxta loannem theologum & euangelistam, In prin cipio erat apud deu, omniaco per iplum facta lunt, & qd illo maius est, Deus erat uerbum. Nihil igitur illo potentius nobis erit maxima ui, uehementi ro bore, suprema potestate plenissimo, Quæ est uirtus dei opus quodlibet age re uolentis, immo uoluntas ipla uoletis, diiudicare nequimus dum in hac fra gili cute hospitamur, quantus & g spaciolus isti uoluntati & isti uerbo sit ui rium suarum campus, de quo vaticinii oraculu illud extat. Omnia que cuci uoluit dominus fecit in cœlo & in terra, in mari & in abyssis. Habetis omnit primum quonam potissimum uti oporteat in miraculis, quæ consuetu natu ræmorem, tritam semitam, statutos limites excedunt & ordinem universi: tuncenim non eritterminata & angusta uirtute qualis estomniu reru na tura subsistentiu, sed infinita potetia amplissimo ditionis spacio, & latissimo campo eius diuinæ uoluntaris opus quod est uerbum dei, recte per Apoca lyplim inscriptum, Rex regum et dominus dominantiu, qui tenet imperium omnipotentiætam super ea quæsunt gsuper ea quæ non sunt. Ineptus hic sermo peripateticis quics Phylicam profitentur haberi posset, at cotempla tiuis hominibus apta & uera constat esse oratio. Deus enim inquit Aposto lus uocat ea quæ non sunt, tanqua ea quæ sunt. Cuius disciplinæ assecia Dio nysius, Hocaudebimus quog ratione inquitaffirmare, quoniaid quod no est, pulchri & boni particeps est. Sine autem uerbi hoc appellabitis seu alio quouis uocabulo nihil refragor, modo primus divinitatis intra seab imma nentia intelligatur exitus ut lucis ad lumen, & resplendentia luminis rursus ad lucem, aut mentis ad rationem & converso ita ordine, Quod quidea gre cis uel uerbum rationale uel ratio uerbalis uocatur, xipsenim & ratio dicitur & uerbum. Siquidem univerlitatis opifice & nature dispolitore Zeno ille uetustus autor Logon nominat, & Hermes philosophorum antiquissi mus ad filium scribit (Nam sermone exsermone interpretabor in causa tam necessaria)Est enim inquit O sili arcanum uerbum sapientiæ, sanctum sancti solius domini omniu & præintellecti, quod effari supra hominem est. Hoc tierbo constare Plato universa quæ in mundo siunt in Epinomide voluit, cu

cum de divinorum confortio & æqua dignitate sic disservit, & nos honores inquitreddamus, no alii annu, alii menlem, aliis nulla fortem destinates, mul lum ue tempus in quo suum circulu percurrit ipsum complens mundu, que ordinauit uerbum omniu diuinissimu. Quod soelix quidem admiratur privi mum, deinde amorem concipit eius discedi quantu mortalis ferre potest na tura. Nece uero illudipi iudicabitis uerbu nostro more, ut sit aeris inter den tes fracti nuncius, qualem esse uocem mortalium describunt. Quod si utics fragilia sempiternis, terrena supercoelestibus, humana diuinis comparare oporteat, saltem uerbum hominis internu, quam supremam in nobis ratio nem appellatis ex mente progrediente, nece cum mente omnino idem, nece omnifariam ab ea diuerlum illuc coferri patiendu est. Humana etenim ratio exmente profluens, haud ab re a suo intellectus sonte aliena censebitur, sed cum mentem secum in propatulum educit, aliud quicqua nequit a mente ui deri. Natura itacs mentalis substantiæ cum sit eadem, ex subiectis officiis ex istimatur diversa. Huius instar adumbratæimaginis in augustissime deitatis penetralibus arbitrari licet, iplum paterne mentis uerbum liue ratione quia per se queat subsistere. Iccirco a patre alteraria quo simul existentiam habet. Atqui cum universa quæ in deo uel circa deum esse contemplamur in seipo plane oftendit, tum illud iplum cum substătia mentis paternæidem affirma mus unumcy. Nec est aliud usquam quod inter deum dicente & deu uerbu distantiam indicat nisi sola prolationis natura. Nam paria immo eadem in utriler cætera lunt. Vterer deus, uterer æternus, uterer igif ante omne tem> pus. Hic semper protulit, hoc semper prolatuest, æquipotens proferenti uer bum, & proferens uerbi pater, quod Plato ipse no deles scrutator divinoru in Epistola ad Hermiam & Erastum & Coriscum religiosis literis insinuat. quando ad finem uses sicait. Hanc epistolam omnes uos quippe tres existen tes legere decet, potissimu uero tum simul congregatos. Sin aliter at saltem duos comuniter pro viribus quaxime fuerit possibile, denice uti confæderatione & lege propria ut æquum est, iuramento interpolito no line elegan ti studio & eius studii sorore disciplina, testando deum rerum omniu ducem cum præsentiu tum suturarum, ac ducis & cause patrem dominu quem si re Ete philosophemur cognoscemus. Nonne averte uidetis quod in Epinomide uerbum docuit Plato mundi ordine disposuisse, id hoc in loco deum caufam & ducem rerum omniữ uocari & habere patrem. Est ergo filius uerbū cuius pater dominus nominatur. Veniat nuncuelim nobis in mentem eius fermonis quem Baruchias heri circiter meridiem & docte simul & copiose fecit, quo nos instituendo prudenter adorsus est de nomine inessabili, solum deo summo proxime conuenienti, perhibens interpretes loco Tetragrammati dominu poluisse, quoniam in nulla lingua parem illi dictionem inueni rent. lungite si uultis & eam orationem quam ego ipse nudiustertius habui. In qua memini me uobis affirmare Thaletem & Pythagoram & Platonem in hebraicis quoce disciplinis erudiendos Syriam persustrasse, unde non pa

rum suis literis contulerint, eius hicuestigium cernitis. Dominum uocat Pla to dei omnium rerum & ducis & causæ patrem. Deus itacz ille omnium & dux & causa præsentiu & suturarum, quia mundum ordinauit, quis iam du birabit quin uerbum sit illud diuinissimu iuxta Platonem, quo scelix quisco futurus lit qui in admiratione, amorem & perceptionem eius rapiatur. Ver bum igitur filius domini est, quapropter & deus & dux & causa mundi est: Sicci pluribus uocabulis & a multis uarie ac ab aliis aliter nominatur. Sed in ter tot illius divinissimi filii nomina unum extat ad miracula electissimum in quo summo patri plus complacuit. De qua re nos ipe per uaticinium in suo spiritu fecit certiores. Audite obsecro Esaiglacrum oraculum, Puer natus est nobis & filius datus est nobis, & factus est principatus super humerum eius, & uocauit nomen eius mirificu. Qz si tot & tam uaria illius sint nomina, que ramus oportet accurate quodnam sit ex omnibus illud insigne nomen quod pater appellauerit mirificum. Dicitur enim à Ioanne Vnigenitus filius qui est in sinu patris. Primum, Filius tametsi & cæteris hominibus accedat, tamé huic diuinissimo uerbo magis proprie, mortalibus uero iniquius conuenit: Hic enim est idem go pater & non solum illud sed etiam inde. Nam pater est qui essendi secundum similem sibiipsi naturam initium præbuit, filius autem qui native ab altero essendi originem sumplit, quare additur unigenitus qd isti filiq est maxime proprium & peculiare & suum, no tantum quia unus de uno lit genitus, sed etiam quinice ator uno modo & multo secius ator corporea natura. Decernatur deinde quid nobis sinus patris uelit esse. Et recte prius qui est dicitur ut eius cu patre coeternitatem cognoscamus, qui Moysi præcepit, Sic dices filiis Israel, Qui est misit me quali ab eterno sit in illo filius tanquam in sinu. Iccirco subdit, Qui est in sinu patris. Quo sermone intima si lii ex patre natiuitatem declarat & perqua familiarem. Hūc alio nomine maz num Dauid appellat quando ad patrem ita loquitur, Vt quid auertis many tuam & dexteram tuam de medio linus tuirergo & manus in linu patris est filius/8 în sinu filius est manus patris, per quam fecit omnia, qui ait, Ego ipse ego primus & ego nouissimus. Manus quoco mea fundauit terram, et dexte ra mea mensa est coelos. Nec omittam uobis ostendere certitudinem causa: Qz enim ex patre manus ista lumplerit exordium de psalmo cetelimo octav to prompta est ueritas. Sicenim propheta optat, Adiuua me domine deus · meus, faluum me fac propter milericordiam tuam, & scient quia manus tua hæc, & tu domine fecisti eam. Sed co pater & manus eadem sit unacos substant tia & unus deus & idem dominus, facile aspectu erit in psalmo quadragesimo tertio, si Hebræorum more uersus legatur. Ait enim, Tu es manus tua, gentes disperdidisti & plantasti illos. Nam quod illic parum longe comitat. de illuminatione uultus, non mediocre trinitatis divinæ arcanum est. Redea mus iterum ad filium a latinis uerbum, a græcis multo significantius & fortasse rectius logon dictum. Est enim 26295 & ratio, & definitio, & uerbum, et fermo. Itacs post impetratam ueniam nostra fragilia divinis inseramus. hii

Namut humana ratio ad mentem, sic subsistens dei ratio ad patrem sele hav bet, non tantum propter impassibilem utriusce generationem, uerumetiam cohæsionem. Nec enimabscp mente ratio erit, necp mens ulla sine ratione. Verbi autem officium cum sit interiora mentis enuciare, ut in libro de inter pretatione Stagirita arbitratur, ac de penetralibus cogitationum secreta de promere uoluntatemos pandere loquentis, ea propter & filius iste uerbum patris aptissime censetur, Quoniam deum nemo uidit unquam inquit loane nes, At unigenitus filius qui est in sinu patris ipse nobis enunciauit, Magni confilii nuncius, iccirco liue angelus cognominatus qui mortalibus supercoe lestia dei meditata reuelauerit. De diffinitione haud clam uobis extat eius il lam esse conditionis debere quæ totam rei diffiniendæ naturam quodamo do euiscerare uideatur. Ratio autem quam nomen significat iuxta metaphysicam Aristotelis editionem est ipsa definitio. Ad istum proinde modu, hoc divinissimi & substătiuum verbum, immo supersubstantialis ratio dici iure queat naturæ paternæ quædam euidens demonstratio, cuius totum adæquatum universalect generatum, tacita generantis & certa descriptio suerit per quam cofestim notiori intuitu eum cognoscimus, quem pauloante igno rauimus. Ergo qui uidet me inquit, uidet et patrem meu, aspectum eiuscemo di uocas intellectus cognitionem. Est enimoculus animi mens ipla: Eiusdem igitur uilio erit rerum noticia, quæ maxime tum innotescut cum tota sabstan tia breui sermone sit aperta quem dialectici terminum appellant. Si em hoc est gigniscilicet ex substantia generantis produci genitum secundum naturam simile, profecto non eritiam occultus pater cui filius oftenditur, qui patris imago perfecta est, quam Paulus literis expressit Colossenses hortatus, ut gratias agant deo & patri qui transfulit nos in regnum filii dilectionis sue qui est imago dei inuisibilis. Atqui oro uos sapientes uiri quo iam pacto aut quomodo inuilibilis rei aliqua constabit imago, quibus circunductionibus quibus lineamentis, qua effigie, quo colore imitabitur exemplum id aliquid quod nemo uidit unquam, quod nemo nouit nili filius. Sed consyderate gd sequitur, Nemopatrem nouit nisi filius, & cui volverit filius revelare. Est ergo imago uiuens & uolens iple filius, non ab Apelle coloribus affimilata non a Pyrgotele cœlata, non ære a Polyclete ducta, non cuiulquam artificii coagulo fula, celte sculpta, acu picta, limo cæraue ficta, non sicut Didonis optatus & imaginarius ille paruulus Aeneas qui patrem tantum ore referret, non sicut Seth ad imaginem Adægenitus, necut cæteri nostræ propaga tionis filii quos matres cupiunt esse maritis effigie que simillimos. Paternitas enim & primo & uerius de diuina generatione dicitur, de nobis et posterius & umbræ cuiusdam modo, Scribit nance Apostolus Epheliis, Huius rei gra tia flecto genua mea ad patrem domini nostri ihsuh christi, ex quo omnis paternitas in cœlis & in terra nominatur. Sane in istis mortalibus quod imi. tatur luum exemplar, aut non est unius cum eo substantiæ quanuis sitæqua lis figuræ, aut li forte unius fuerit, non tamen in reliquis omnino erit uirtute

idem, consilio simile, effectu æquipotens, motu par. Illa uero divina efficies tam est proxima patri g quod est maxime adeo ut rectius idem g imago di cenda esset. Vbi autem imago est identitas homoulios, ibi res ipla cernitur tota in effigie. quis in sua natura uideri tangi ue nequeat. Imagine quock hão iplam lummo patri consubstantialem ligillum quandogs nominant, eadem qua supra interpretatione. Quod enim annulus operatur in sigilli forma li neariter cum tempore, id hic pater in uerbo suo exprimit substantialiter cum æternitate, aclonge item excelletius. Sed de charactere quoniam etiam hoc nomine ornatur filius alia mihi opinio erit, quale moxuobis quia me in mul tiloquium non modo coniecit aut commendauit, uerumetiam tradidit mez temeritas, uel ut uerius loquar, nimia fortassis de uestra erga me humanitate confidentia, tamen utcuce fit exponam libenter, li prius hocuos commonue ro, trifariam uniuersa diuinissimi & mirifici uerbi nomina intelligi oporte re, pro eius diuerfa conditione cuius funt nomina. Este nance uerbum et uni uerlitatis caulam, & deum & naturæ dilpolitorem, deinde in principio fuisse apud deum ut manus in sinu patris, de superiori sermone quanqua breui, ta men aperto ut arbitror palam uobis innotuit. Nuc etiam haud ignorare fue ritreliqui, quod in rem nostram de miraculis conficiendis, omniti gmaxime futurum est, eudem deum dei patris uerbum de suiipsius spiritu a patre pro cedenti, tandem ex incorrupta uirgine superioribus annis elle incarnatum. dd multis ante seculis prophetaru uaticinia sic sore prædixerant. Legamus Hieremiæ oraculum, Quia creauit dominus Tetragrammus nouum in ter ra, fœmina circundabit uirum. Hocelt stupendum, hoc nouum, hoc admira bile & sexus semineus absept concubitu sine uiri complexibus sed deo solo non faciente modo sed & creante non embryonem sed uirum perfectum in utero gessit & utero circundedit. Propter quod inquit Esaias, Dabit dominus iple uobis lignum, Ecce uirgo concipiet & pariet filium, et uocabit nome eius nobiscum deus. Quid em aliud propheta uoluit eo sermone Immanuel exprimere, preter hoc solum uidelicet incarnatum uerbum, ut quia uerbum est, deus sit, quia nobiscum conversatur appareat incarnatum. Aliter em nus lius frugi signum esset a rege tantopere petendum, aut quo deum tentasse non frustra crederetur ueritus, si pro sua tantum divinitatis natura deus qua coelum & terram adimplet nobiscum suisset conversari policitus. Nullus en im locus deo uacuus est, sed tria erantin isto præcellenti signo nequaqua ables ingenti hominum admiratione penlitanda. Principio quoniam con ciperet uirgo, deinde qu pareret uirgo, postremum qu inde natus & deus effet simul & homo, quæ singula etiam hebræis malignantibus & inuitis ita significari deprehesa sunt. Testis erit universalis maiorum nostrorum ecclesia, qui tantærei præsentes suerunt, & theanthropum illum, id est deum hominem pedibus lequuti sunt. Quare Ioannes illius discipulus per Epistolam ita diuulgauit. Quod erat a principio qd audiuimus, qd uidimus oculis no, stris, quod perspeximus, & manus nostræ contrectauerunt de uerbo uitæ, h iii

&uita manifesttata est, & uidimus'& testamur & annunciamus uobis uita æternam quæ erat apud patrem & apparuit nobis. Ernon solum ea tantum de causa tam supereminens illud datum a deo signum æstimatur & tam admirabile, quia nobis apparuerit obtutu corporeo atopadeo in corpore hu mano quali non idem & angeli quondam patribus oftenderint cum quibus & humaniter conversati & confabulati sunt, & iple quadoct dominus deus, Sed quoniam humanæ substantiæ totam massam aduentu suo tinxit, haud fecus atcp præstantius fermentum aliquod integram conspersionem & sata quælibet suffire dicitur. Hocillud est od omne miraculum excellit, quod in re maximi pendimus, quod preconio indelineti prolequimur. Deitas nance huius diuini hominis, id est incarnati uerbi unita toti fermento, id est nostræ nature intantum suffitu suo nos sublimanir, ut proaudrum & austæ condem nationis obice sublato, per eius nomen filii nos fieri diuini & inter deos reserri possimus. Habetis igitur tres status uerbi, Est deus, est filius, est incarna tus. Proquibus singulis religiosissimas appellationes in sacris literis compe rimus, uel negantes, uel aientes. Nulla enim re alia certius deum g aut priua tiua particula, aut uocabulo negatiuo enunciamus, quanquam neces id quidem certum est, cum ipse quoad suam substantia attinet, nulli sit nomini sub iectus, quicquid enim aientia lymbola de deo afferut, id totu nece sua effen gianecs natura est, sed qd proxime circacs ipsam esse creditur. Vnde illud Hermetis, Quoniam eius nomen non potest humano ore dici, quod effari supra hominem est. Nec no Mud in revelatione nostri theologi, Et in capite eius diademata multa, habens nomen scriptum quod nemo nouit nisi ipse, et uestitus eratueste aspersa sanguine, & uocabatur nomen eius uerbum dei. Quo in loco non obscure nos erudire poterit istius exulis sacratissima diui natio de hoc dei filio, & quando nomen habeat proprium & quando no ha beat. Hic enim opto ueniat in memoriam nostranz Baruchiæ oratio qua pri mam ex deo emanationem asserebat, quod iuxta Hebræorum philosophia Kether uocatur, id est diadema & regia maiestas. Ea enim quia summa est et amplissima, iccirco multa continet in se diademata que sunt in capite, hocest multiformi sapientia eius. Primus igitur is tantæ maiestatis exitus a patre luminum, quoniam est ineffabilis, peculiare uocabulum sortiri nequit, In spiri tu enim Elaias exclamat, Generationem eius quis enarrabit: Nam si prophe ta non enarrabit, quis enarrabit, cum nihil de diuinis nili prophetico spiritu, id est per reuelationem in nos superne prolapsam sentimus: Quare paulo ante, Brachium (inquit) domini cui reuelatum est: Iam maniseste constat ex superioribus quidnam manum esse siue brachium sanctæ proferant literæ, utpote aliud nihil in deo g lub ltatiam, cuius natura per le sublistens, semper cum altero & ab altero pendeat. Sicut enim semper integer nunquam man/ cus pater, ita nunquam sterilis suit sed semper genitor, quoniam semper pa ter. Genitor autem ables tempore, igitur perpetui filii perpetuus pater. Talem nos discretionem sub obscuro cogitationis nubilo mente concipimus.

At que per speculum in enigmate ac ex parte uidemus, nullo nimirum pof sumus commensurato, claro ac integro proferre uocabulo. Quare diadema ta gestans in capite nomen habet in Apocalypsi quod nemo nouit nisi iple, quod de proprio adæquato & totam rei diffinitionem comprehendenti no mine merito dictum est. Hocenim & de tota trinitate nemo nouit nece angeli nili quantum de le divinitas ipla prodidit gratuito pro nostri mensura. non quanta est, sed quanta capimus. Satis ne cernitis diademata ferentemi carere apud nos æquali nomine. At languinolentam uestem indutus uidetis ut incipiat ab hominibus uocari filius dei? De filio enim nihil stabile, nihil sir mumnihil cognitum ante incarnati uerbi aduentum, & eiuldem aspersum sanguine indumentum tenuimus. Quantum prophetis, quantum philoso phis, quantum poetis docti eramus, totum fumo & caligine plenum iudica uimus. Dixit dominus domino meo, sede a dextris meis, silius meus es tu ego hodie genui te. Et egressus eius ab initio a diebus æternitatis. Et lapis dem quem reprobauerunt ædificantes factus est in caput anguli, Adomis no factus est iste, aut uerius a domino fuit iste, hoc est mirabile in oculis no stris.Immo hæsunt tenebræin oculis nostris, hæeænigmata, hæcdubia ora cula. Quis enim in illo mihi seculo tunc ostendisset patrem & filium in lapide, quem sancta scriptura Aben hebraice protulit? Constatuero, ab, in ea lingua patrem significare, & ben filium, quæ tres literæ in duas syllabas cõ nexæ Aben, id est lapidem conficiunt. Hoc mysterium est, hoc secretum est, quod arbitror tunc non sensissem, Dauus non cedippus suissem. Simili ter in uerbo Bra quod est creauit, & quo in principio Moysi liber incipis eum nodum in hoc scirpo non quæsiissem ut eiuscemodi literas essem riv matus, in quibus. A. patrem. B. filium. R. spiritum deprehenderem, aut simul illamiplam Bra uocem, in principio primam esse syllabam coniicerem, quo argumento pateret uel trinitatem sanchissimam principium mundi suisse. uel patrem in filio coelum ator terram creasse, quale hoc modo fit. Si quis enim ex tribus. Bra. literis ultimam primæ iunxerit, confestim. Ab. restabie quod patrem esse supra monstrauimus. Deinde. B. sibiipsi congeminans, reliquum.R.addiderit, quod Bebar, id est in filio resonabit. Vocales nance ut nostisapud Hebræos in uersu literarum ut tales non collocantur. Postre mo totam dictionem sumplerit. Is certe hoc integrum in unica syllaba late. resenserit, uidelicet Pater in filio creauit. O rem mirandam, sed prophetalis spiritus uel diuini assatus egentem. Ad huncmodum sunt infinita sacratissi mis characteribus comprehensa, non solum præteritorum complementa. sed etiam suturorum certa præsagia, modo adsit qui ea non taminterprete tur d prophetet. Sic enim spiritus prophetarum æui præteriti suturis prop phetis subiecti fiunt, quare ait Apostolus, Volo autem omnes uos loqui lin guis, magis autem prophetare. Nam maior est qui prophetat g qui loquitur linguis. Etalii sunt uates, Plato ait in Timæo, alii uatum interpretes. Quia uero poetas quoce idem Paulus doctor gentium cognomento dignatur h iiii

prophetarum, etiam de poetis uel hoc dicamus. Quis ante perbum incarna tu aulus effet Orphei mysteriu de Nocte Coelo & Aethere, cuius tu quoce Sidoni nuper memineras, ad simplicissimam dei summi trinitatem applicare, ut de patre cum Orpheo diceret, Nox generatio universorum, ergo nox pater est. Malachiam audite, Nunquid non pater unus omnium nostrums Nunquid non deus unus creauit nos: Qui plalmis testantibus posuit tenebras latibulum luum,in circuitu luo tabernaculum eius. Necid quidem lup unius filii sui natiuitate satis dederit, nisi & in eode noctis orphico hymnose queretur. Nox quæ lucememittis. Quapropter ad deum patrem propheta sicuota sua dirigit, Emitte lucem tuam & ueritatem tuam, ipsa me deduxerut & adduxerunt in montem sanctum tuum, & in tabernacula tua,id est ad te patrem cuius tabernacula ut ante apparuit sunt tenebræ & latibulum, ambo iplime tam filius tuus in gazophylatio locutus, Ego lum lux mundi, alpiri tusueritatis qui a te patre procedit, ut est apud loannem, deduxerunt & ad duxerunt in sublime contemplationis genus. Sic enim montem dicimus que Moyses ad deum ascendit. Vultis longe darius apostolum audire docente. Quoniam deus qui dixit de tenebris lucem splendescere, ipse illuxit in cordi bus nostris ad illuminationem noticiæ claritatis dei in persona ihsuh christi Namita noueritis uerbum incorporatum posthac apostoli more appellari. cui addidit prosopon, id est personam qd esse uoluit trinæ discretionis signa culum. Pergite nunc Orphea ueterem poetam, de coelo etiam quid canat ac cipere quem pariter omnium parentem uocat. Si nox genuit omnia ut prior hymnus demonstrat, genuit & coelu, erit igitur coeli parens nox. At no sicut communis universoru parens, sed sicut de se cœlesté emittens sucem. Vnde olympus iccirco cœlum quasi ololampes dicitur, quia totus luceat que mox Pangenetora, id est omnium genitore Orpheus appellat, qua bonitate am plissima cum nocte omnium opisice conueniet. Nam ut universor unox esse generatio, ita & cœlus isidem carminibus omnium genitor prædicatur, ut uerum sit quod Dauid cecinit, Quia tenebre non obscurabuntur a te, et nox sicut dies lucebit, sicut tenebræeius, ita & lux eius. Consyderate modo cosub stantialem noctis & lucis æquipotentiam. Sicut enim tenebræ eius, ita et lux eius. V terce creator omnium, uterce deus, uterce lumen, pater in filio. & fi lius de patre ut lumen de lumine & candor lucis æthernæ. De quo Ennius noster, Aspice (inquit) hoc sublime candens quem inuocant omnes Iouent. Non de Stygio sed cœlesti loue loquutus est, quemadmodum & Euripides his verlibus. Vides excellum, qui illum infinitum ætherem & terram undir quacy complectitur humentibus ulnis, hunc crede louem, hunc arbitrare deum. Hic est ille sublimis candor, de quo nos Ennius docuit, quem ueteres Diespitrem & Lucecium nominarunt, propter diurnam lucem. Vnde a no stris sol quogs dictus est, ut Malachias ait, Orietur uobis timentibus nomē meum sol iusticiæ. Quem in Pathmo Ioannes per reuelationem uidit, Et erat facies eius sicut sol, lucet in uirtute sua, & dixit, Ego sum primus & nouiff

& nouissimus. De cœlo igitur nostro quem in Orphico mysterio filium opi nabimur, simile canitur in eius hymni uersu altero, Natiuitate senex, principium omniu omniuco finis. Quinimmo & de loue pariter sic dicit, Primus genitus est lupiter, & nouissimus & princeps sulminu. Huius autem uos ipsi causam nostis, quonia quidem deus filius est, & cum sit deus nihilominus ho mo natus est. De quo ad Corinthienses scribitur, Primus homo de terra ter renus. Secudus homo de coelo coelestis. Facilis est de æthere coniectura que Orpheus Pyripnon, id est igneum spiraculu nominat. Cuius hymni uersum primumita interpretor, supplicat enim ætheri hocmodo exclamans, O los uis augustalem habens potestaté semper insuperabilé. Nonne iam cernitis æquipotentia: Cernitis Iouialem unionem, id est cum coelo consortiu. Nam iuxta Termaximu Hermetem Iupiter est cœli Vsia, id est essentia, per cœlu Iupiter omnibus prebet uitam. Quare illum Zina greci iusto uocabulo nun cupant. Zin enimuiuere dicimus. In ipso(inquit theologus noster)uita erat. Vel Dia quoch sicut apud Platonem in Cratylo, quod significat præpositio nem per. Omnia nance Dia, id est per ipsum facta sunt. Is complectitur suis humentibus ulnis & spiritum & corpoream naturam, id est ætherem & ter ram Euripidis sententia quam ante audistis. Cum enim sit aqua uitæ unigeni tus dei filius uelut sacra tradunt eloquia, descendens sicut pluuia in uellus, & ficut stillicidia stillatia super terram, clarum est illum complecti suis humen tibus ulnis, suo splendenti fluuio, suo illo essuxu, ex paterna manate substan tia ætherem, id est illum cuncta intus alentem spiritum & igneum uigorem, ut ait Virgilius, & coelestem originem non ab eo coelo quod corporeis ceri nimus oculis, sed ab inuilibili, hoc est diuino filio & ex seipso coelo coelo rum procedentem. Ob hunc itacp complexum Hebræi cœlum Schamaim nomi nant, quali Eschumaim, id est ignem & aquam. Aether nance dicitur quasi æthaer ex ætho, id est ardeo, & aer id est spiritus, nomen iuxta græcoru graz maticam, ardentem spiritum significans. Exnocte igitur secundum Orphea cœlus nascitur, ex cœlo procedit æther. Et suit uespere & mane dies unus. Res miraculo simillima uixep credibilis uel potius incredibilis, nisi dei uerbit esset incarnatum, quod nos in tantis mysteriis instituisset. V num fuit quod simul erat & uesper & mane & dies, triduo antequa sol & luna & stellæ na scerentur. Vna lux erat in mane & uesper & diem discreta, que idem cum eo dem dispositore suit, qui dixit, Fiat lux. Consyderate uerba, librate mysteria. Verba hec sunt, În principio creauit deus cœlum & terram. Ecce breuissimu totius creationis summarium. Sed quid fuit quod factum est, & quid fuit in principio antequa quicqua factu est, & quo erat modo id quod fuit in principio, & quis aut qua coditione is iam fuit qui genuit principiu. Inde sequit, Quia terra erat uasta deformitas. Denico coelum quasi uestimentum quod terram ambibat ates celabat, & tanqua proximus amiclus palliabat. Voca, baturce abyssus, ut psalmo centesimo tertio, Qui fundasti terra super stabili catem sua, no inclinabitur in seculu seculi. Abyssus sicut uestimentu amictus

eius. Supra coclum erat tenebra, post tenebram aqua, super aquam spiritus domini. Fecit itacp deus dicendo coruscare verbum & suit lux, Et divisit lux cem a tenebra, appellauitor lucem diem, & tenebram noctem, & fuit uesper & fuit mane dies unus. Enimuero tenebra & uesper Orphicam noctem pre se ferunt. Lux & dies, cœlum. Mane uero ætherem. Antiquissimi nance la tinorum manum idem quod darum dicebant, quomodo græci æthrion. In de mane derivatum est. Progreditur quidem ex nocte dies, & mane ab utrocs pendet, sed non modo ante coeli & terræ creationem, uerumetiam ante omnemæternitatem. Hæc nobis iccirco exciderunt ore nimis forfan temere, attamen disputationis nostræ gratia, ut uidere uideor satis oppor tune, quaterus neullum fuisse tempus patrum memoria putetis, quo hæc & plura id genus maiores nostri tam accurate, tam proprie ac cu tanta opie nionum firmitate potuissent ante filium incarnatum extricare. Post uero g illud uerbum dei aduenit in hancnostram carnem ut homines illumina ret, tum apertisunt mentis nostræ oculi, ut multa divinitus ante promulga. ta, nunc ferme clarius suis autoribus cognoscamus, præsertim quæcunco ad diuinitatem uerbi attinent. Sed rurlus ad eius nomina transeamus, ex quibus legere unum oporteat mirificum, in quo solo mortales nos in natura constituti supra naturam, suprace fatum dominemur, & monstra, portenta. miracula, divinitatis inlignia conficere possimus. Atop ut intelligatis varie illi uerbo tributa esse nomina, commemorandum sore censui quæ sunt ei cum patre & spiritu communia. Deinde quæ putantur suæ divinæ subsisten tiæ propria tertio quæ carnis, postremo que incarnati. Principio hictu me cum Sidoni quantam hesterna sua oratione commoditatem Baruchias attu lit non poteris non admirari. V num hoc scio mihi quidem gratulaberis qui me tanta nominum enumeratione leuatum cernes. Omnia nance diuinam &ineffabilitatem,&essentiam,&abstractionem,&relationem præter dis creta & uirtutem & operationem & similitudinem, & quicquid supremam naturam sequitur aut cohæret significantia, de filio quoce dei cuius nomen est mirificum, & simul de tota trinitate prædicantur, quæ hoc modo inuiv cem duximus segreganda, ut alia eorum quæ non quid natura divinita. tis existat. (Hoc enim secundum humanam institutionem foret impossibi le) sed quid circa ipsamsit indicare uidentur, ea quidem ad essentiam quam tu mi Baruchia quantum mea ualebit sententia copiose abunders absoluisti. Alia uero ad uariam dispensationis procurationem referamus. Nouissi ma hæcradix in duos exurgit ramos, in rerum ablos corpore gerendarum dispositionem, & in carnis sumptæ, id est hominis affectum. Priora communiter, posteriora proprie uerbo tribuuntur. Nam Vsias uniuersa que añ unitum illi corpus uocabula congruunt, supersubstatiali & uni trinitati sunt communia. Igitur quæ sunt essentiæ relinquentes tanqua de eis hesterna di sputatione satis edocti. Nuncr ecitare summatimilla tentemus quæ dignitatem & potestatem creduntur imitari. Etenim qui est, & ego iple, & ignis confu

consumes, & Tetragrammaton quod ineffabilitate significat, per te satis Ba ruchia mihi expolita uidentur, & peritiori studioru tuoru acrimonia, g qua ego sim præditus quæ tu substatie putasti. Negare uero no possumus quin imperatoria maiestate Dominus significet, & Rex, & Deus, si Damasceno Io anni obsequimur. Gregorius certe ille Nazianzenus inter ea collocat, quæ adaliquid referuntur. Legimus enim Dominus dominantiu, & rex regu, & lanctus lanctoru, & deus deoru, Solu On, id est qui est, potissimu per se esse ... dei nomen arbitratur. Et quang deus a theos immutatu uocabulu gramma tici tradunt, quodab Aethin iuxta Platone, id est ardere delapsum creditur. quonia deus ignis consumens est, unde queat substantiæ nota uideri, tamen. no est eiuscemodi quod esse aliquid secundu seipsum explanet sine alterius comparatione. Dixit enim dominus ad Moylen, Sic dices filiis Israel, Domis nus deus patrum nostroru, deus Abraham, deus Ishac, deus Iacob misit me ad uos, hocest mihi nome in æternum. Expectabit ergo uox ea quosda alios quoru sit deus, ut dominus subditoru est dominus, & rex inferioribus prefe Aus est, ita solus, altissimus & excellus. Ego dixi dii estis & filii excelsi omnes. & Sublimis habitans æternitatē. Causa & princeps & dux, & primus & nouis fimus, & Alpha &o, & principium & finis, & caput, & oculus hominis, singu la hæc ad aliquid intelliguntur relata. Virtute uero sua deus est admirabilis. omnipotens, magnus, terribilis, uiuens, uidens, æternus, antiquus dierū, per mamens, fortis, uita sempiterna, & dominus uirtutum. Energiam item Deus præse ferre quibusdam iudicatur, qui theos a thein, id est percurrendo, mo, uendo, penetrado derivare solet. Quapropter in Exodo loquitur dominus Noli adorare deum alienum, dominus zelotes nomen eius, deus est æmula tor. Sed et ex aliis operibus que Dionysius causata, Nazianzenus que assut, appellat, iple quoch deus cognomenta possidet. Ex magnitudine profecto pulchritudine factorum contingit rationabiliter opificem æstimari. Non enim summus creator ex sua substantia quæ formam non habet, sed ex his quæassunt & ipsis rebus effectis facile nobis manifestus fit. Hoc pacto dicitur, Faciens mirabilia, uir pugnator, conterens bella, protector, uiuificus, pa ter omnium, creator, redemptor, saluator, & id genus reliqua, do seguitur quæ late patet, & quædam ex pluribus collationibus peruenit. ut ex universis bonis victualibus, corporalibus, rationalibus, legalibus, men talibus, angelicis in unum autorem coniectis appelletur pelagus bonitatis. & ex omnibus uiuendi conditionibus in unam originem coactis dicatur fonsuitæ, & ex omnibus candoribus, splendoribus, luminibus, universage luce in unam claritatem intrula nominetur sol. Scripsit enim diuinus philosophus, gd sensibilibus sol est, id est intellectualibus esse deum. Alterum similitudinis genus collatione unius ad unum & paris ad par sumitur. quemadmodum si ad claritatem solis divinissimam trinitatem comparare uelim, iam quoduis illius lumen ad quamlibet huius subsistentiam confero. Sicenim hypostalim ut apertius post hac audietis appellare consueui, maxi-

And for my many

for from my

for my

me in diuinis, non ut Bœotius substantia, sed ut mihi uisum suit ad rem commodius subsistentiane coincidain Vliam, quam interpretes pene singuli pa rato more suhstantia transferunt. Non enim faber uerborum sed imitator morum fore statui, nec periculo grandi negocium suberit, dum res ipsa con suetudine palam sit. Audistissane deum a philosophis solem dici. Sicut aute folis est globus, radius & lumen, & omnia unus sol. Ita dei est pater filius & spiritus, & omnia unus deus. Ide de animo liceatiudicare. Nam deus est ani-Phus nobis ut carmina dicunt. Est & hominis animus qui constat mente, rati one & sensu. Mensilluminat rationem, & ratio fluit in sensum, omnia unus animus. Centrum naturæ, universorumedium, mundi series, uultus omniu, modulcz & copula mundi, quo facilius tametli sub obscura imagine, tamen quomodocung ad deum comparabitur, Naturam præterea concomitatur diulnam plurima quibus diuinitas nomen sortita est, ut unitas, & ueritas, & bonitas. Dicitur etiam deus folus, semper, & ubicp, intelligens infinita, intelli gens seiplum primo et singula, per esse suum agens cuncta, nominatur amor & charitas,immortalis prouidentia, prædicatur sapientia, pulchritudo, iusti cia, pax & perfectio. Postremum ingenti numero sunt quæ deum privative aut neganter multo uerius enunciant, no ob defectum rei, sed propter super excellentia, excedit enim omne sermonem deus. Tota hæc enumeratio huc tendit, ut cogitetis omnia ista cognomenta non tantu dei patris & spiritus, uerumetiam uerbi quoce esse, quod est dei filius amantissimus optimus ma ximus, deus sempiternus, ineffabilis, incomprehésibilis, immobilis æternitas qui est unus omnia, & omniu quæ sunt primordiu. Iple em est creator oim, & per iplum creauit pater omnia & idem iple, & ignis confumens, & Tetra grammatus, lux, dies, olympus, Rex regum & dominus dominantium, deus deorum, sanctus sanctoru, deus Abraham, deus Ishac, deus lacob. Solus altis limus, excellus, lublimis, habitans æternitate, princeps, dux, primus et nouissi mus, Alpha & o, principium, medium & finis. Caput & oculus hominis, per fectio, pax, iusticia, pulchritudo, sapientia, immortalis prouidentia, charitas & amor, intelligens infinita, intelliges leiplum primo & lingula, per esse sur agens cuncta, lemper & ubics. Vnitas & ueritas & bonitas, animus, ratio, fol radius, fons uite, pelagus bonitatis, causa, pater omniu, creator, protector, sal uator, redemptor, uir pugnator, faciens mirabilia, conterens bella. Viuificus dominus zelotes, & deus æmulator, deus omnipotens, admirabilis, magnus terribilis, uiuens & uidens me, antiquus dierum, permanes, fortis, domínus uirtutum, & uita sempiterna. Illis & similibus preconiis, uerbum cu reliquis personis communiter, at hoc ipso proprie celebratur & est filius, sine princi pio genitus, quoniam patrem habere, sed non principiu, & de semper patre semper & impassibiliter gigni dicitur, unus de uno & unice, que totus totus ostendit, & eius naturam adæquate demonstrat. Quæcunce huc aspirat uo cabula, quæcunce talem discretione inlinuant, eiuscemodi erunt, quæ uerbū divinissimu quod præsenti sermone ut summis laudibus dignum investiga muspe

mus peculiari ornamento explicabunt, quemadmodu unigenitus in sinu pa tris, de quo ante locuti sumus, & character hypostaseos eius de quo loqui promisimus. Pro eo plane in Paulo sichodie legitur, Qui cu sit splendor glo riæ & figura substantiæ eius, ea forlitan consuetudine, qua hypostalis a substando substantia, & non a subsistendo subsistentia per quosdam traducitur etiam doctos homines, quodita interpretandu esse in libro de duabus natu ris, qui fertur Bœotii instituimur. Quang is demum Aristoteks uolumina in latinum uertens, Vliam limiliter nominat lubstantia, luace iplemet præce pta transgreditur, quæ quidem mobilitas haud exiguam plurimoru oculis obfundit nebulam ut uarietatem fere nulli hanc theologiæ latinæ studiosi æquo animo ferre ualeant. Estos tedio plenum uel potius odio, diuersas coditiones uniuoca explanatione interpretari, præsertim in re non oratorio su co & sermonū flosculis ornanda, sed robore ueritatis & sirmitudine discipli næ. Vos quid sit negocii obsecro attente acimpigre audiatis. Decreuit reipu blicæ christianæ senatus populus fidelis ita sentiendum, ita profitendu for re, p unus solus sit uerus deus æternus, immensus, incommutabilis, incoprè hensibilis, omnipotens & ineffabilis pater & filius et spiritussanctus, tres qui dem personæsed una essentia, substantia, natura, simplex omnino. Hæc ipsa senatusconsulti uerba sunt, hoc est ius, hoc edictum, hæc iustæ religionis ue/ ra lex qua docemur unum idemos penítus esse substantiam, essentiam & na tură. Hypostalis uero in lumma diuinitate no mediocriter diuersa est, unius enim & folius essentiæ, naturæ, substantiæ. Tres sunt hypostales quas latine uel ille idem Bœotius personas transtulit, & in una simul hypostasi duæ con Stant substantie: Non igitur uel idem dictu uel eodem modo erit hypostalis & Substantia, sicut neces persona & substantia. Fides autem catholica hæc est. ut unum deum in trinitate & trinitatem in unitate ueneremur, nece confundentes personas, neces substantiam separantes, in quo cognoscimus aliter significare substantia, aliter hypostalim. Pater enimabæterno filium generan do suam substantiam ei dedit ac nihilominus retinuit, & filius nascendo sub-Stantiam patris accepit, led neck hypostalim suam neck personam propriam tiel ille in hunctranstulit uel hicab illo assumpsit. Sunt enim ambo & duaru hypostasium & duarum personarum, at uero unius àc eiusdem substantiæ: Quapropter facile crediderim Hieronymum isto in loco pro hypostasi no Substantiam sed magis subsistentia traduxisse, potissimu in causa tanti ponde ris, ubi no minima latere differentia inter hypostalim deprehendit & Vsia: Quam in Lucæ primo uolumine ac eius libri capite quinto decimo, pariter & recte substantiam vertisse reperitur, est enim nostro more Vsia substatia at hypostalis sublistentia nominanda, ut cum dicat Apostolus, Character hy postaleos nos intelligamus siguram subsistentiæ. Quo modo nance uerbu, character, lignaculum uel figura lit paterne lubstantie quod no limiliter led uere illaipla est tota patris substantia, præteros id nihil aliud? Igitur si chara cter ab eo alter est cuius enuciat formam, Chrylostomo testante, necesse suit

characterem paterne hypostaleos, hoc est subsistentie dicifilium, non autem Vsias, id est substantie signaculu. Pater enim generando signauit personam filii, sicut annuli signatorii figura exprimit formam sigilli, uelut ipse de seipso docuit, Operamini ait non escam que perit sed que permanet in uitam æter nam, quam filius hominis dabit uobis, hunc enim pater fignauit deus. Nomi natur preterea splendor claritatis seu gloriæ, quia lumen de lumine quali co munione indicans unius essentie, quo nobis uerius duæ innotescat sublisten tiæ. Imago autem siue Icon quauis tota patris sit ostensio, ut non multo ante momento patefecimus, minime tamen secundu rem accipienda est sed cum re, quippe non artificialis sed naturalis nata sine tempore, causa æternitatis. Sequitur, Dei virtus & dei sapietia, quo illum sermone sol noster Paulus ad Corinthios scribes cognominat. Nos inquit predicamus ipsis uocatis iudeis atcz grecis christum dei uirtutem & dei sapientiam. Omnem enim in se uir tutem supreme habet & prehabet ut omnis uirtutis autor, & omnia per uir tutem firmissimam non limitatam producens. Quam cum mentis suc oculis esset contemplatus propheta exclamauit, Exaltare domine in uirtute tua. Quid dicemus de sapientia eius, cuius stultum sapientius est hominibus: Est enim plenus omnis sapientie & intellectus, & sapientie eius no est numerus. Sed & super omnem rationem & mentem et sapientiam supereminenter lo catus, omnis sapientie largitor, & omnis intelligentiæ causa, & ex capite dei progressa est. In eo nance omnes thesauri sapietie & scientie sunt absconditi. Porro quoniam seipse uiam, ueritatem & uitam nominat dei filius, decebit utics religioso nos cultu ea uocabula uenerari que sint omnipotêtis opificis. proxima ligna, in lummam animi nostri beatitudinem nos solicitantia. Bea ti(ait propheta)immaculati in uia. Nancilcuntur enim dei uilionem in corde mundo, que est sola hominum beatitudo, sola fœlicitas, que per hanc una uia nobis conceditur. Audiamus ab ore ipsius, Nemo inquit uenit ad patre nisi per me. Via igitur qua itur ad patrem filius est, & propterea uita est, quoniă hæcianua, hociter, hocostium nostra de patrescientia & cognitio est, ueritas ergo est, aliter enim error esset, non scientia, non cognitio. Adhuc etiam ueritas est, quia unus est, falsum enim plura non unum est, sed nouissima duo fortasse toti sunt trinitati communia. Filio autem uia suum uidetur & proprium uocabulum. Tales quidem in facris literis plurime continetur forme nominandi, specie dispares, genere laudabiles, que in hanc metam universæ consonant, o dei uerbum idest filius ex substantia patris absorp principio Solus genitus est unigenitus. Character & figura paterne sublistentie, splendor glorie, filialis hypostasis & persona uerbi, sigillum patris, lumen de lumi ne, Imago uel Icon, dei uirtus & dei sapientia uia & ianua & ostium. Nunc re stat que humanam sequuntur naturam oratione perg breui commemorare Verbum itacp hoc tametli est dei filius sempiternus, ex substantia patris ante secula genitus, tamen est nihilominus exuirginis substatia in tempore natus, perfectus deus & perfectus homo ex anima rationali & humana carne sub-

listens. Homo igitur cum sit nihil humani ab illo putetis abesse nisi peccatis quippe pro omnibus omnia factus que cunce & nos excepto peccato, quare hominis mores & cognomenta non abhorret, non dedignatur, non recufat. Filius hominis, paltor, pontifex, obediens, seruus, mandatarius, missius, nihil a seipso loquens, neminem iudicans, non dans sedere nece a dextris nece a si nistris, suam uoluntatem non faciens, ignorans consummationis diem, subiiv cienti omnia subiectus, pernoctans in oratione, orans in monte, rogans par trem, interrogans quo Lazarum posuissent, proficiens sapietia ætate & gra tia apud deum et homines, dormiens in nauicula, eluriens post ieiunia, fatiga tus exitinere, flens, anxius, confortatus ab angelo, litiens, baiulans cruce, cru cifixus, mortuus. Iam ad carnem transeo & uermis fuerit & non homo, & ferpens in deferto, or granum cadens in terram, or uitis, or ouis, or agnus, or facrificio, co findone inuolutus, co fepultus. Vos igitur quibus est ea folicitu do ea cura & qui miraculorum conficiendor u auidi estis, eligite ex hoc conuentu, de hoc exercitu, ex hac ferme nominu facroru legione, quo sit potissi mum in eiuscemodi operationibus utendum, Tum SIDONIVS.Ego inquit sacerdotiu hoc munus uoles libens subtersugio ac in unum te trans fero, qui hodiernæ disputationi ordine presides, aut si optabit Baruchias iste concedendum fuerit pulpito. Ego enim aliis ab ineunte ætate & a teneris un quiculis initiatus sum sacris, maiestatem nullam, neminem deum, nullum pre Stabilem noui, nisi quæ uidemus clarissima mundi lumina, solem diei opisice. & lunam noctis decus, seu forte alia lucibula, quæ uos sydera & stellas nuncu patis. Et post siquando penitissime religiosus esse uolui, occurrerunt inuisibi lium numinum ea nomina quæ duobus his uerlibus est Ennius rite comples xus, Iuno, Vesta, Minerua, Ceres, Diana, Venus, Mars, Mercurius. Iouis; Neptunus, Vulcanus, Apollo. Vel quæ antiquissimus Orpheus ad Museur scribens amplius istis enumerat, Tellus, Proserpina, Liber, Spumigena, He be, Hercules, Nymphæ, Pan, Memoria, Mulæ, Gratiæ, Horæ, Annus, Lato na, Dione, Curetes, Corybantes, Castor, Pollux, Themis, Nox, Dies, Fides, Lusticia, Rhea, Saturnus, Tethys, Oceanus, Aeternitas, Tempus, Styx, Pronœa; Dæmones cœlestes, aerii, aquatiles, terrestres, subterranei, ignicolæ, Semele, Bacchus, Ino, Leucothea, Palæmon, Victoria, Adrastia, Aesculapius, Pallas, Venti, Tonitrua, Mensis, Adonis, Eumenides, Hecate, alíaco quo rum idem gravis autor in hymnis meminit. Inter legendum autem aliquado dum cætera non urgebant prolaplus obiter in externa lum, & explorator in aliena castra irrepli. Sic Euangelia christianorumo libros legi. quog BARVCHIAS ait. Nam tuos illos dæmones Sídoni quanquã cum horrore ac tremore, tamen & legi nonnunquã & semper non tam legendos gnegligendos censui, eo qua patria distabant institutione & rationi non congruebat quod ab alio factum est; id deum nominari, quo facilius ac cepi uerbum dei deum esse, quoniam idem cum deo & abscp principio simul cum patre, & limul ex patre natum est ante omne æternitate, & ante omnia

íü

fecula.Nam quod ex uirgine natum est, non tam essentiæ g dispensationis fuit. Ita enim uoluit, sic ergo fuit, aliam potuisset assumere natura fi uoluisset. Omnia nance quæcunce uoluit dominus fecit in cœlo et in terra. Cum ucro inter tot mihi nomina eligendi optionem datis, quodnam in miraculotum operationibus uideatur fore omnibus efficacius, ante quidem professus ipe me sum de iis nihil admodum scire, quoniam potestas sacrorum nominum ad hancusco ætatem maiores meos comitari noluit, quo modo patru memo ria in nomine Tetragrammato ingentia lupra naturam luprace fatum opera facta leguntur, nili reperti lint ut alias in orbe terrarum, lic & apud Hebre os sacrilegi, uenefici supersticiosics exorcista, quorum & in omni gente mar lignispiritus obstruunt mentes. Quare oramus te Capnion, perge ut ex omi bus facratissimis nominibus non ignoremus quid potentius ad miracula, qd promptius, quid maxime paratum sit. Ita enim & Sidonius mecum delyderat. Equidem delydero nibil aliud inquitille, & ut pergas oro iterum atos ite rum. Hic CAPNION, manifestü est inquit nullam aut uocis nostræ uerba, aut lineamentor ulignacula uim, potentiam, imperium, no tantum in eos qui fiunt supra naturam effectus, uerum necp in eos quorum natura ma ter est aliquatenus habere nisi iuncta nobilioris operationis uirtute. Na Ari stoteles in libro quem de Anima edidics superce peripateticis probatu reliquit, nece sonum nece odorem, nisi per quiddam accidens, aliter nullum in corpus sortiri dominiu, nullum in substantiis operari effectum. Ex primis enim non tertiis qualitatibus constamus. Virtus igitur nobilior qua rebus uerba præter immo supra naturam perpetuumes mundi cursum uim afferunt, non interim naturalis aliqua sed supra quoco naturam est, eo co eiusce modi quælibet quæ natura duce agit, uel simile uel inferius, no autem supra huam speciem operatur. Itacz cum inter nos sine controuersia hesterno die conuenit, solam dei omnipotentiam miraculorum esse creatricem. Benediv Etus enim dominus deus lírael ut rexprophetauit, qui facit mirabilia magna solus, haud ab re sentiemus, mirifico cuico uerbo deum ipsum omnipotetize suz radium singularem indidisse, quzeste uirtus operatiua mirabilis effectus in nos ulca angeloru ministerio perlata, licut & de figuris quibusdam aut co fecționibus arcanis attestante sacro eloquio habemus compertu. Facserpen tem æneum & pone eum pro ligno, qui percussus aspexerit eum uiuet. Item Si tespiritus zelotypiæ concitauerit precedente oblatione assumet sacerdos aquam sanctam in uase sictili, & pauxillum terræ de pauimento tabernaculi mittet in eam. Cuncy steterit mulier in cospectu domini, discooperiet caput eius & ponet super manus illius sacrificium recordationis & oblatione zelo typiæ. Iple autem tenebit aquas amarissimas in quibus cum execratione ma ledicta congessit, adiurabitos eam & dicet, Si non dorminituir alienus tecu-&si non polluta es deserto mariti thoro, non te nocebunt aque istæ amarissi mæin quas maledicta congessi. Sin autem declinasti a uiro tuo atop polluta, es,& cocubuisti cum altero, his maledictionibus subiacebis, Det te dominus

in maledictionem, exemplumes cunctorum in populo suo, putrescere faciat femur tuum, & tumens uterus tuus dirumpatur. Ingrediantur aquæ maledi Etze in uentrem tuum, & uterò tumescente putrescat semur. Et respondebit mulier, Amen amen. Scribercy sacerdos in libello ista maledicta et delebit ea aquis amarissimis in quas maledicta congessit; & dabit ei bibere, Quas cum exhauserit tollat sacerdos de manu eius sacrificium zelotypiæ, & eleuabit illud coram domino, imponetos super altare, & sic potum det mulieri aquas amarissimas, quas cum biberit si polluta est & contempto uiro adulterii rea. pertransibunt eam aquæ maledictionis, & inflato uentre coputrescet femur eritor mulier in maledictionem & in exemplum omni populo. Q. sipol luta non fuerit, erit innoxia & faciet liberos. Audiamus & tertio dei doctrinam. Sic benedicetis filiis Israel et dicetis eis. Benedicat tibi dominus et custo diat te. Ostendat dominus faciem suam tibi & misereatur tui. Convertat do minus uultum suum ad te & det tibi pacem. Et ponant nome meum super fili os Israel & ego benedicam eis. Tali uerborum ui, ea figurarum potentia, hu iusmodi confectionum uirtute, his siue maledictionum seu benedictionum earminibus & compolitis uerbis res ipla miro artificio fabricatur, non a nobis sed per nos. Etenim si divinam oportet nominibus istis inclusam esse vir tutem & infallibile numen accurrere, potentiames omnes leges rerum & su perantem & penetrantem delitescere, opus erit non ignorare. Primir quod sit illud nomen cæteris præstantius, immo solum illud ex omnibus reliqui cuius energia secreta & suppetiis arcanis totum admirationis negocium con ficiatur. Deinde quomodo cognitu quod illud iplum lit, nec præter id aliud. Postremum uero qua uia utendo adoriamur quod cupimus. Et estid quide magnum & haud scio an maximum, sed tamé facile quidem gradatim & pru denti matura cu indagine causam nominum quali lanam decerptu extenuare uscondum quod latet comprehendas ides illud esse qd desyderas statim probes. Ex ingenti enim facrorum uocabulorum aceruo quædam accepiftis in effabilia.quædam fabilia,durum & li non impossibile. At est difficile nobis ex ineffabili nocem fieri qua obedienter utamur, que ue nobis quolibet casu quauis affectione, quibulcucs in periculis in promptu lit & ad manu. Quare fuerit reliquum ut ducente necessitate ad scrutandas acri indicio nominatas uoces conuertamur, si ante paulo altiori studio tam ingentis potentiæac tan te nominum virtutis caulam gbrevissime investigemus. Quapropter visum estapertius iam agendum. Sicut enim clemetia coeli & syderū radii & ignes astrorum sempiterni suo defluxu in subterkınaria non nihil moliri credutur. Hinctempestates dubio prediscere cœlo Possumus, hinc messiles diem tem pulc serendi, Et quado infidum remis impellere marmor Conueniat, quan do armatas diducere chasses, Aut tempestiva in sylvis evertere pinum. Nec frustra signorum obitus speculamur & ortus, Temporibusco parem diuersis quattuor annum. Hoc nature opus, hæc radiorum influentia, híc subtili ui uacitate penetrans omnia descensus, luminis, commotionis & caloris. Hinc

ut idem poeta Mantuanus ait, Vertuntur species animorum & pectora mo tus Nuncalios, alios dum nubila uentus agebat Concipiunt, hinc ille auium concentus in agris, Et letæ pecudes & ouantes gutture corui. Et ut paucis co. plectar licut natura uniuerli ordinem luum prælcriptum in lingulas agitres naturaliter, ita præeminens naturæ domina, omnium caula, diuina uoluntas gratiam suam illimitatam, in universas & singulas agit res supernaturaliter. Et sicutilla medio qualitatum sensibilium euidenter, ita ista quadocs medio nominum intellectualium confœderanter fine proportione, ables similitudine, sine causa d causata commensuratione. Quod nos deus superna reue latione per Esaiam docuit. Quomodo inquit descendir imber et nix de cœlo &illuc ultra non reuertitur sed inebriatterram & infundit eam & germina re eam facit, & dat semen serenti & panem comedenti, sic erit uerbu meum quod egredietur de ore meo non reuertetur ad me uacuum, sed saciet quæ cunce uolui & prosperabitur in iisad quæmisi illud. Cum igitur de superio ribus ut arbitror, liquido nobis uerbum dei quod alio nomine ratio dicitur. quoniam utrunce a græcis una enunciatur dictione xix ) apparuit id esse quo deus omnia facit, omnia operatur in coelo & in terra & in omnibus abyf sis, De quo uel mathematicu audite obsecro. M. Manilium in astronomicis ad Augustum, qui carmine sic ait, Hocopus immensi constructum corpore mundi Membrace naturædiuerla condita forma, Aeris atce ignis terræ per lagichiacentis Visanimædiuina regit, sacroch meatu Conspirat deus & taci ta ratione gubernat, Et multa in cunchas dispensat scedera partes. Cuncy sit ea ratio & idem uerbum humanam carnem indutum quo magis nos eius la lutari contrectatione possemus nostram commoditatem consequi, quando his oculis cerneremus & lingulis sensibus complecteremur illud ipsum gd non ultra ineffabili ut antea literarum circunscriptione sed enunciabili uoce comprehensibilica sonitu nominare possemus, decuitiam singula dei cu no stris maioribus pacta, omne confeederatione super ineffabili & Tetragram mato nomine, omnem denice pollicitationem cessare ac trasserri posterius in iplius uilibilis uerbi enunciabile nomen, per quod feedera dispensar, uelut paulo superius ex carminibus accepistis, & non solum ita fieri decuit sed ita deus uoluit, & ita multoante prædixit, gd ego si æquo sertis animo ex orace lis uatum affirmabo. Ecce dies uenient dicit dominus & feriam domui Ifrael & domui luda foedus nouum, non secundu pactum quod pepigi cum patrix bus uestris in die qua fortificaui manum corum ut educerem cos de terra Aegypti, quod ipfi irritum fecerunt. Hæcita in Hieremia leguntur. Ex quo plane intelligimus pacta cum deo, memoria patrum inita, posterioribus an nis cassa fieri & irrita, in aliudos pactum translaticia. Est autem ex omnibus legibus edictis & interdictis numero sescentis & tredecim, præcipu de no mine ineffabili hoc pactum quod iniit deus cum Israel filiis & filiabus suis. hocpromissum, hocfoedus. Ego inquitsum inestabile Tetragrammaton de us tuus fortis zelotes. Et lequitur, Altare de terra facietis mihi & offeretis lu

per eo holocaulta & pacifica uestra, oues uestras & boues, in omni loco in d memoria fuerit nominis mei ueniam ad te & benedică tibi. Hæc promittunt Exodi capite uigesimo. Atqui diruptum hoc fœdus, audite rursus in Esaia. Hæcdiciedominus, Cœlum sedes mea, terra autê scabellum pedum meoru. quæ est ista domus quam ædificabitis mihi, & quis iste locus quietis meæ? Omnia hæc manus mea secit, & facta sunt universa ista dicit domin. Ad que autem respiciam nisiad pauperculu & contritu spiritu et tremente sermones meos: Qui immolat bouem quali qui interficiat uiru, qui mactat pecus qua li qui excerebret canem, qui offert oblationem quali qui sanguinem suillum offerat, qui recordatur thuris quali qui benedicat idolo. De nomine uero in effabili per Hieremiam, Ecce ego iuraui in nomine meo magno ait dominus quia nequaffultra uocabitur nomen meum ex ore omnis uiri iudæi dicentis Viuit dominus in omni terra Aegypti. Cu itacs oftederimus id quod deus cum filiis & filiabus suis de populo Israel pactum conuentum super nomine Tetragrammato habuit, omne in nihilum dei quoce sententia esse redactu. 'Adhuc explanare oportebit nomé illud commutațu in quoddam aliud esse, quod uel parem cum ineffabili uel maiorem uim obtineat. Super quo iteru Elaie animaduertamo oraculu, qui hecdicit dominus Eunuchis, qui custodie rint labbata mea, & elegerint quæ ego uolui & tenuerint foedus meum, da/ bo eis in domo mea & in muris meis locum & nomen melius g filiis & filia bus nomen sempiternum dabo eis quod non peribit, quali dicat, filiis & filia bus meis dedi nome quod cessauit, Nuncuero Eunuchis qui se castrant pro pter regnum coclorum dabo nomen melius & permanêtius quod nunquã cessabit. Pro eo autem es in hocuaticinio locum interpres iuste quidem tras duxit, scitote in hebraeo magnum contineri mysterium quod christianis no bis revelatum est. Illic enim hebraice lad ponitur, quod & manum significat. Vnde castis hominibus promitti filium dei qui manus est patris, & eiusdem quocs nomen datum iri non ab rejudicamus. De qua noministranslatione iterum dominus per Elaiam sic Iudæis loquitur, Et dimittetis nomen uestrū in juramentum electis meis, & interficiet te dominus deus, & seruos suos uo cabit nomine alio. In quo qui benedictus est super terra benediceur in deo amen, hoc est in deo qui no tantum manus ut supra sed etiam qui est ueritas. uerbum dei incarnatum qui dixit, Ego sum uia, ueritas & uita. Videtisne huc accedere quod principio attulimus oraculum, Puer natus est nobis & filius datus est nobis, & fuit dominatio eius super humeru eius, & uocabit nomen eius pele, id est mirificum. Hoc est illud nome quod quærimus. Hoc est illud uerbi mirifici nomen mirificum quod expectamus, quod ante æternitate & supra æternitatem deus est & factus est homo. Res primo admirabilis deus & homo, una persona duæ naturæ, uel quod maius est in uno corpusculo na ture dominus & natura. Natus est, sed & ante genitus suit. De sexu muliebri quod humanitest, sed & de uirgine incorrupta, quod diuinum. Hinc sine pa ere illincline matre, utrunce divinitatis. In utero portatus, sed in utero por

tato prophetæ cognitus, & exultanti coram uerbo quo nascebatur. Pannis involutus in tugurio, sed etiam sindone ac sudario evolutus resurgebat a morte. In præsepio reclinatus, sed ab angelis glorificatus, a stella demostra tus, a magis adoratus. Fugit in ægyptum, sed Aegyptiorum idola fugauit. Non habebat speciem nece decorem apud ludæos, sed speciosus erat præ filiis hominum coram Dauid. In monte ut sol transfiguratus splenduit, & qua maiestate in iudicium uenturus esset aperuit. Baptizatus ut homo, pec cata dimittens ut deus, non indigens ut aquis mundaretur, sed ut aquas mun daret. Tentatus ut homo, sed uictor ut deus, & confidere iubens quonis am uicerit mundum. Esuriit, sed pauit multa millia, panisce de cœlo uiuus de scendit. Sitiuit, sed & exclamauit, Si quis sitit ueniat ad me ut bibat, & cuicunce in se credenti est pollicitus, quoniam flumina de uentre eius fluent aquæ uiuæ. Fatigatus est, sed satigatis ad se uenientibus requiem promisit. Somno grauatus est, sed tempestate orta euigilans imperauit uentis & ma ri. Telonium persoluit, sed expisce. Samaritanus conuitio nominatus, sed relictum a sacerdotibus & leuitis saucium curauit. Dæmonium habere di Etus, sed a gadareno dæmoniaco, excelsidei filius agnitus, de quo legio, nem dæmoniorum eiecit & in mari submersit. Ipse est qui uidit sathanam ducem dæmonum tanquam fulgur de cœlo cadentem. Lapidibus etiam obruendus, tamen abscondit se per medium illorum transiens. Orauit, sed &orationes exaudiuit. Fleuit, sed abstersit omnem lachrymam. Quæsinit ubi Lazarus, homo enim erat, at fulcitauit Lazarum, deus enim erat. Venditus paruo triginta scilicet argenteis, sed mundum precio magno redemit. Tanquam ouis ad occilionem ducebatur, led regit, id est pascit Israel & omnem orbem. Agnus obmutescens, sed & uerbum & uox clamantis in deserto. Contunditur, uulneratur, sed & curat omnem infirmitatem & omnê lan guorem. In ligno suspensus occiditur, sed ligno uitam restaurat & latronem faluat, & morti tenebras inducit. Potatur aceto, sed & aquam in uinum mu/ tauit. Tradit spiritum, sed & potestatem habet resumere illum. Et scinditur uelum, quoniam quæ sursum sunt reuelantur. Rumpuntur lapides, mortui refurgunt. Moritur, sed vivificat, & morte mortem resolvit. Sepelitur, sed re surgit. Ad inferos descendit, sed animas reducit, & in coelum ascendit, & uen turus est iudicare uiuos et mortuos. Recte igitur nomen eius uocatum est mi rificum, qui plenissimus ipse miris sit mirabilibus. Et scitote quoniam hunc sanctum suum qui est sanctussanctoru mirificauit dominus, adeo ut exaudiat nos cum clamauerimus ad eum. Habetis quodnam situerbum mirisicum. At quomodo enuciatur illius nomen. Et est ne unum e multis prius enume ratis? An præterea erit aliud quæritis? Nos uero scripturam sanctam imita ri oportet, que de rebus abstrusis & arcanis nos edoceat. Itacp si memoria co plectimur disputationis nostre anteriora colloquia, reperitur uerbu in patre & manus in linu,& deus inuilibilis,& nomē ineffabile, licut oleum in lenticu la.Post uero g est incarnatu, exiuit a patre uerbu, inclinauit coelos & descendit,&

Digitized by Google

dit, & emilit dominus manum suam de alto & deus in terris uisus est, et cum hominibus conversatus est. Et uocatum est illi nomen nouum uoce articula ta, od os domini nominauit, & oleum effulum est nome eius. Aperta est am pulla lenticulari forma, tereti ambitu, & cornu filii olei, uinea dilecto factum est in qua iple filius uera ultis est, & oleū effulum nomē eius, iccirco pre omi bus participibus & præomnibus consortibus suis unxit eu oleo læticie deus Quo quidem oraculo, quibus adytis, qua diuina uoce coniicimus, Messiah. quod ab unctione interpretatur christus illud nomen esse, uel aliud quippia quod christudei filium propiori fono ac peculiarius significet. Nam christus no propriuled comune nocabulu & nuncupario est potestatis & regni, Sin. guli reges, omnes sacerdotes quicuncy unchi sunt, christi sunt. xela nance ungo interpretatur & chriftus unclus. Magis ergo propriu illius nome acce prandu nobis est, in quo facile cuncta possimus obtinere quolumus. Quod iterum ex facris characteribus rimari no fine accurata quidem diligentia iu bemur hortante hoc ipso de cuius nomine agitur, Scrutamini ait scripturas, ille sunt quæ testimoniu perhibent de me. Quid de causa nostra sancti libri continent. Oro uos optimi uiri audite ablog tedio, erigite animos. Iam enim properande accessimus, & adsumus penead iplas fores inveniend nominis Historia sacrosancti Euagelii hæcest. In mense auté sexto missus est angelus Gabriel a deo in ciuitate Galilea cui nomen Nazareth aduirgine desponsa tam uiro cui nomen erat loseph de domo Dauid, & nomen uirginis Maria. Et ingressus angelus ad eam dixit, Aue gratia plena dominus tecu benedicta tu in mulieribus. Que cum audisset, turbata est in sermone eius, & cogitabat qualis esset ista salutatio. Et ait angelus ei, Ne timeas Maria inuenisti em gra tiam apud deum. Ecce concipies in utero & paries filiu & uocabis nomé eius thsuh, hic erit magnus, & filius altissimi uocabitur, Verum ego non omnem gestoru serie recesebo, sed od nostru negociu attinet retro incipia. Et posto consummatissunt dies octout circuncideretur puer, uocatum est nome eius Thisuh, quod uocatu est ab angelo priusqua in utero cociperetur. O scelicem hanchora, O faultu huius lucis momentu clarissimi homines & amatissimi studioru sodales, in qua tam excellens, tam potens, tam uictoriosum inuenie mus nomen, cuius nutu ac ditione no tantu amplissimus orbis terraru ambi tus, ueruetiam tota mundi hec machina & supermundialis illa inclyta regio, superiates manes reguntur. Quem scripsit Moyses in lege & ceteri prophe tæ inuenimus ihsum, sæpe delyderatu, diu quælitu, ualde inuestigatu, iucum dissimo cum fructu uoluptatis & cum infallibili, ut arbitror, inter nos charitatis uinculo perpetuis temporibus duraturo. Nomen fummu & exuperan tissimum, nomen religiosum, sanctum & honorandu, nome in quod omnia sacra nomina sunt referenda, quod est super omne nome, quod nominatur in cœlo & in terra, etiam in futuro seculo. Nomen miraculosum & mirificu. nomen sono uocis enunciabile, no ultra ineffabile, no Tetragrammaton sed pentagramaton. Necestulla uirtus in coelo & in terra que nomini thouh re



listere audeat. Nec est ullum aliud nome quod sanctius & religiosius constat cuius litera deus, cuius syllaba spiritus, cuius dictio deus & homo est. Quid attoniti obstupescitis: Quid in me fixis oculis intuemini: quid intenti ora te netis: Si miramini uel hocaddam opprius tanto tempore, immo tot leculis fuit ineffabile, iuncta nuncuna non sonante sed consonante litera effabile sa ctum est. Ersi adhuc admiramini, adhuc addam quando uerbum descendit in carnem, tuncliteræ transierunt in vocem. Videte g aperte uobis & g fide liter totum pando arcanum. Conceptio literarum syllaba dicitur, unio syllaz barum dictio uocatur. Redigitis me ad grammaticorum tandem elementa, quanquam uisu parua, tamen uirtute maxima. Non mediocris est ponderia fi Platoni credimus negocium de literis probatiple summa industria & acri studio & ingenio sagaci earum diuitias, immo delitias in libro cui Cratylus inscriptio est. Sed redeam9 enimuero ut in hoc tam excelleti nomine quince literarum pars uocales sunt, pars est consonans. Sic etia totius dictionis dua sunt syllabæ, quarum prior expuris uocalibus, secunda ex uocalibus assumpta consonante oritur. Vos quæso recordamini pentateuchum, & memine ritis optimum maximu deum nulla similitudine, nulla effigie, nulla imagine nisifola uoce significari uelle. Iccirco plebi concionatur Moyses hoc modo: Locutus est inquit dns ad uos de medio ignis, uoce uerboru eius audistis, & forma penit no uidistis. Et deinde subiugit. Vt scires qui dis ipse est deus et no alius preter unu. De cœlo te fecit audire uoce sua ut doceret te, & in terra ostendit tibi ignem suum maximu. Hæc Moyses. Pergite audiendo. Vox spi ritus est. Vocem enim diffiniunt aerem ictum, ita Nicodemus apud Ioanne instituitur. Spiritus ubi uult spirat, & uocem eius audis, sed nescis unde uenie at aut quo uadat. Deus & iple quoch spiritus est, lta Samaritana erudit. Con uenientissima ergo signacula dei uocales sunt literæ, quippe a uoce denomi natæ.lam hoc dimittite, quia diuinitas iplis uocalibus delignatur. Nunc ad consonanté transeamus, quam iccirco arbitramur corpulentiore op per se ac fine spiritu uocali nullum oris sonitum habet, sed tantummodo consonat. Ea uero consonas est litera non fortuitu capta, nec imprudenter arrepta, no ab imperitia nece inscitia aut præter opinionem præterue spem admissa, sed prouidentia summi dei omnia circumspiciente, omnia dispensante iuxta eter num suærationis examen ex universis characteribus electa, quæ apud lativ nos. Es. nominatur. Docuit autem nos si memoria tenetis Baruchias hester no sermone, divinum putari uocabulum. Es. quod at interpretatum ignis. Hic est ille dei maximus ignis quem nobis in terra pariter cum uoce paterna oftendit dicens, Hic est filius meus dilectus. Et is ait, Veni mittere ignem in terram, & quid volo nissut accendatur? Vt clarius intelligatis atch lucidius! Non enim per ambages & uerborum obscuros ansractus uobis. cum, sed patenter agam & aperte) at reponite hæc imis sensibus, Res erit me iudice non parua. Es quod hebraice ignem significat, id est hoc corpus. non divinum, non æthereum, non præstigiosum; non apparens, ut Maz nichei

nichzei Eutyches, Dioscorus, Timotheus ælurus somniando delirarunt, sed terrestre, quem Moyses ignem in terra cognominat, cum secundu Pythago ricam Cabalam discutiamus. O rem iucudam auditu. Profecto inueniemus id eodem numeri modulo constare quo nostru hocitisuh auguste maiestatis nome, pari harmonia, æquabili comensuratione. Porro dicetis fortasse li teram hanc. Es. que medio stans secundam syllabam faciat non rite gentium more appellari, led pro confuetudine lingue fancte Sic enim hebraici sermo nisidioma uocant)enunciari debere, cum de sanctis scripturis palæstra aga mus. Of non dubitarem ego uos in mysterior u penetralia secretius intro/ ducere, si Pauli Tarsensis oratione responderem, cum sicait, Notum ergo sit nobis quoniam ethnicis & gentibus millum est hoc salutare dei, & ipsi audi ent. Sed permanebo in idiomate lancto, & ita cum facilius tum etiam manife stius sacratissimum nomen Hebraicum explicabo eiusdem linguæ modo ac proprietate. Obtinuit nance Baruchias disputado ut ipse de se gloriatur eu sermonem sacris esse congruentiorem. Agite, uultis ipsam nunc consonante literam ad amussim explorare, cauendum prius est ne obliuiscamini uocaliu quæ in huius nominis compolitionem ingrediuntur. Sunt autem quatuor folæ, IHVH, quibus Tetragrammaton ineffabile constat, & que divinam naturam propriissime commonstrant, ut heriab hoc consorte nostro late admodum, ac maxime interdum memorabiliter ostensum est. Quæ cum di ci humana & uoce & facultate nequeant, opportune quidem decebat incar nandum deum, præter eas alium cum carne assumere characterem, quo in enunciabilis sonus actunc inuisibilis dei, inenarrabilis nota, inter humanos nunc posset dentes stridere aliquado & sic estabiliter uocari, quatenus ante inuocabile, modo sentiatur uocabile. Appellantuero eam Hebrei consonan tem Sin, quod detes, Hieronymus presbyter interpretatur, ad Paulam Vr bicam sic scribens. Septima connexio quæ est extrema quo in ipso quoco se ptenario numero sit mysticus intellectus, Coph, Res, Sin, Thaf, id est uoca tio capitis dentium signa. Per detes articulata uox promitur, & in his signis ad caput omnium qui est christus peruenitur, per quem et uenitur ad regnu coelorum. Oro te quid hoc facratius facramento, quid huius facramenti uo-Iuptate incundius, qui cibi, quæ mella sunt dulciora g dei scire prudentiam, & in abdita eius intrare, & sensum creatoris inspicere, & sermones domini dei tui qui ab huius mundi sapientibus deridentur plenius discere sapientia spiritali: Hæcnon mea sed Hieronymi uerba sunt, tantæ autoritatis uiri ne uidear aliquibus figmentum commetari uelle. Dentes igitur cum sint instru menta fandi potetissima, de quibus Sin litera celebrior esse dicitur, quid mi rum si cuncti assentiantur mihi nobiliores cæteris grammatici,taceo ipsos theologos ad pronunciatione ineffabilis nominis illud & non aliud elemen tum fuisse accersitum q commodissime: Nescio quo certe pacto illius uenerandi uel potius adorandi nominis recta institutio a nemine, nece uno aut al tero doctorum hominu & diving philosophig magistroru probabiliter hav

Ctenus animaduersa est, quorum utentes inuentionibus ad hanc nostrãoras tionem non paruo meditandi onere possemus leuari. Sed sunt tamen apta quædam huic operi adiumenta & subsidia, quæ in illorum uoluminibus rev periuntur abscondita, quibus non magis ad causæ inuentione g inuente con firmationem diligenter oporteat inniti. Quale illud extat egregium od nos pride de Hieronymi epistola expiscati sumus. Cerno affectus animi uestros concepisse non nihil delectationis in hoc nomine itisuh discutiedo, adiunga aligd leticie ut magis oblectemini & hilariori me uultu audiatis. Ratione ma thematica compertum est, corpus in multitudinis compositione queri opor tere, spiritum in simplicitate unitatum, ut quanto ad unitatem res quælibet accedat propius, tanto sit spiritualior & a materiæ appendiciis defæcatior. Habemus uerbi dei illam omniù spirituum simplicissima diuinitatem, quæ tmitate ipsa designatur, cuius tamen nota ex Hebræis disciplinis Tetragram mati nominis quatuor istos uo cales characteres cotinere discitur, restat que rendum corpus incarnati eiuscp characterem. Ad multitudinem igitur respi ciamus & ad tempus incarnationis, ut ex ligni proportione ad lignatum, per spicaciores euadere liceat. Primum qui propter mundi salutem in mundum uenit, qua ætate mundi corpus assumplit. Rectect mihi consentiente Apostolo respondebitis, In ultimis siue nouissimis diebus. Nos enim hi sumus in quos fines seculorum deuenerunt, De mundi uero ætatibus diuersi uaria tra diderunt. Ouidius & turba poetarum quatuor esse mundi ætates affirmant Heliodus quince, instar Danielice statue, cæteri sex iuxta hexaemeron quo deus cuncta creauit. Reliqui septem ut & mea extat opinio, sed eas non pro mea sententia dividut, qui suturum seculum ætatem septimam dicunt. Tunc enim deus creabit cœlum nouum & terram nouam, & noua faciet omnia ut facra infinuant eloquia. Non ergo mundi huius ætas quædam erit, sed nouus mundus, & non iam sabbatum quod Hebrei septimum uolunt, sed sab batum sabbatorum & duratio æternitatis non temporis. Nunc autem chri stus & dei uerbum & deus, in septima huius instabilis seculi ætate aduenit in carnem. Aetatem uo co statum mundi quendam inter duas insignes & com munes uariationes, & quali peregrinas eius commotiones. Sane primam fu isse censeo, cum perfectisunt cœli & terra, & omnis ornatus eorum. Viditas deus cuncta que fecerat, & erant ualde bona, & factum est uespere & mane dies sextus. Deinde sequuta est ingens mutatio mundi post diem septimum, quando Adælocutus est deus, Quia audisti uocem uxoris tue, & comedisti de ligno ex quo preceperam tibi ne comederes, maledicta terra in opere tuo A creatione igitur mundi adusce transgressionem Adæ prima ætas mundi pro exili meo iudicio statuitur. Ab illa uscpad Noeh diluuium secunda ætas Tertia uero a Noah ad Abraham & eius circuncilione dicetur fuisse, quan do ab idololatris Eufrate fluuio diuidebat fidelis deo populus. Vnde Abraz ham cognominatus est Eber, non a lingua quam suis integrã seruauerat He bri filii Selah, sed a transitu Eufratis quali trasfluuialis. De Abraha ad Moysi legem

legem scriptam, sacrace & multiplices cerimonias quartam ætatem numera bimus. Quintam ad Hebræorum regnum, quando post dirutam Trojam lustris homines tempora supputare coeperunt. Sextam usca ad urbem nunc Romam conditam, quando lingula manu regis incerta gubernabantur, nullo iure dicto, nulla lege lata, nisi quas Romulus posthac ad populu minuscu las sanctiones tulit, quas Curiatas appellauit. Extat super his Sexti Papyrii uolumina, quæ si potestis accuratius perlegite. Inchoauit id seculum olympi adibus dinumerare annos, sicut præcedens lustris usco ad christi ætatē, quan do Romanoru annuis capitationibus atcp tributis uniuersus erat orbis ad scriptus, qua uocamus ad nostra uses tempora indictione, tris olympiadas ternaue lustra continentem, quæ septima nunc est ætas. Ea si uere, si æquabi liter a me, li non legniter penlata estimabitis, gaudebo fructum mihi studio rum haud mediocrem adesse. Sin ut fore formido multo secius, uel aliquem de me uobis conatum ostendero, & saltem placuisse uelle uidebor, nihilomi nus alludam ingenio meo, & perinde acquita res habeat; ponam christum in fine dierum, id est circiter leptimam ætatem huius mudi corpus assumplisse. Corpus autem ut diximus in multitudine quærendum est. Igitur si post uni tatem quæ non numerum sed deum significat, ex omnibus numeralibus sigu ris apud Hebræos septem numerorum domos finxeritis,& in singulas ordi ne trium literarum arithmeticarum contubernia recluseritis, manifeste ap parebit in septima domo, & in eius conexionis medio loco, ipse nota Sin me diatorem delignans dei & hominis, deum & homine qui fecit utrace unum. Estautem septimæ domus connexio nominatim hæc, Res, Sin, Thaf, quod latine interpretatur Capitis. Sin. delignatio, quali prædiceret alphabetum et prælagiret uaticinio, co ipla litera Sin, erit aptillimus character figurandi no minis thisuh, quem deus pater dedit caput supra omnem ecclesiam, quæ est corpus iplius, ut ad Ephelios scriptum legimus. Quod mihi quondam aperte uidétur Moyles prædixisse in Deuteronomio & eius libri capite duo de trigelimo, cum uenturæ nationi lic uaticinatur. Si autem audieris uocem I.H.V.H.dei tui, ecce quatuor uocales. Deinde postabundantiam benediz Ctionis sequitur, Videbunt omnes terrarum populi, o nomen Tetragram maton uocatum erit super te. Qui quidem aceruus orationis ex istis tribus uidelicet, Nomen Tetragrammaton Vocatum, simul collectus, omnino iuxta Cabalam Hebræorum per Sin frequenti ulu intelligitur, ut si ultima respondeant primis, nihil aliud hæc prophetia contineat, gsi audieris uocē Te tragrammati, hoc est quando Tetragrammaton fiet audibile id est effabile, tunc nomen Tetragrammaton uocatu per Sin, erit super te, haud secus atos si diceret, Si nomen ineffabile Tetragrammaton oporteat fieri effabile, ne cessario uo cabitur per consonante quæ appellatur Sin, ut siat in suh, qui erit supra te, caput tuu & dominus tuus. Benedictus sit deus & pater domini no Arithsuh cristi, qui desuper instillat nobis cognitionem ueri nominis uni geniti filii lui & laluatoris nostri, uel secundum græcos sanatoris nostri. Hoc

enim nomen a medendo & sanando deriuant græcorum autores. Hebræorum uero grammatici a saluando, ut idem esse insuh putent quod saluator. Atqui saluator commune nomen est its uh autem maxime proprium, ita o nulli alteri nisi filio dei incarnato conueniat. Facit hocuarietas literarum ex quibus dictio constat, quali a seculo non est audita unquam altera similis. Fuere patrum memoria plures faluatores Iefu uocati, fed aliis literis & aliis Syllabis. Nemo enim has simul pro suo nomine usurpare unquam ausus erat eo co tota diuinitas in eis contineretur. Sed quilquis aliqua sanctitate prædi tus existimabatur, is aliquam ex iis sanctis characteribus literam nomini suo nancisci uehementer optauit, ut Abram.h. Dixit enim ei deus, Non ultra uo cabitur nomen tuum Abram sed appellaberis Abrham. Et Hosee adeptus est. I. Cum enim Moyses ad explorandum terram Chanaan uiros mittere de liberasset, præfecit eis Hosee filium Nun, de tribu Ephraim, cui ut foret salu briori fortitudine, mutato nomine addidit. I. literam nominis in effabilis pri mam, uocauitce Holee filium Nun, lholue, quod nostri etiam transtulerunt Ihelu.Legitur & alius de Bethlames, cuius memoria in libro Samuelis recitatur. Simili nomine & tertius in libro Esræ filius losedech qui non servat.h. sed nominatur ielue. Reperimus & in oratione uatis Abacuk, uersu antepenultimo, quando ait. Ego autem in domino gaudebo & exultabo in deo lesu meo, quod iterum minoribus syllabis compositu legitur lese id est salus, qua si cum ita diceret propheta, Exultabo in deo salute mea, quod nequag censeri debet proprium dei nomen, sed eius Epitheton seu appositiua constructio. Est etiam quartus stans coram angelo sacerdos magnus, a quo angelus abstulit iniquitatem suam uidente Zacharia, qui pariter cum filio Nun simi libus literis scribit lhosue, putaturce tuc Zacharias in eo loco, umbră uidis se aduenientis ueri luminis. Legitur quintus lesus filius Syrach, qui fuit Pto Iomæi regis Aegypti tempore cognominati Euergetis, & creditur librum cui nomen Ecclesiastico extat edidisse. Quotquot erunt qui nostro sermone Iesu cognominantur, illorum nemo eas literas omnino possidet quas incarnatum hoc dei uerbum, deus noster, per que creator fecit & secula, cuius ex cellens illud nomen admirabili maiestate plenissimum, nomen inclytum, foe lix augustum, nomen grauissimum, maximæ dignitatis, potentissimæ autori tatis in coelo, summi magistratus in terra, iucundum angelis, religiosum hominibus, terribile dæmonibus, quince literis, id est exuocalibus & uno con sonate, miro spiritussancti artificio componitur. Sicut idem ipse cuius est no men ex diuina & humana essentia constare agnoscitur. Nam sicut anima rationalis & caro une est homo, ita deus & homo unus est christus. Et ita insuh nomen Tetragrammatis uocalibus & una Sin consonante pronunciatur, ut reum denunciet qui est lah id est deus, & sauah id est uelatus. Ad quem sic Esa ias loquitur, Vere tu es deus absconditus, deus Israel saluator. Difficilis est credituuiri optimi si non & sacris prophetarum monumentis hec mea robo retur imbecillis oratio. Quare audite quæso uos rursus Esaiam loquentem,

Propter sion non tacebo & propter Hierusalem non quiescam, donec egre diatur ut splendor iustus eius, & saluator eius ut lampas accendatur, & uoca bitur tibi nomen nouum quod os domini nominauit. Q fi multis apud ma iores nostros commune hoc cognomentum fuisser no ution habiturus esset christus nomen nouum quod os domini nominauit. Primo enim losue no men, ad latini lelu interpretatur, non deus iple led Moyles impoluit. Quo modo igitur os domini nouum nomen christo adderet qd humana prius ex cogitasset inuentio: Sed ne prætereat nos uerba prophetæ, Videamus nun quid lampas in effigie lua & figura confonantis Sin literæ, circunductis line amentis corporalibus par & confimilis est, in qua instar Iod elementi quod deitatem Hebræis delignat lychnus spledet, Oleum eius lampada & lychnur ita igni coniungit, utables omnibus iis limul iunchis splendor lampadis tene bras exire nolit. Quare Salomon cecinit, Oleum effulum nomen tuum. Ole um autem apud Hebræos a Sin incipit litera, igitur Sin olei nota, id est effu si & effabilis nominis conueniens extat signaculum, quod ita christi persona imbibit, ut quicquid de una in illo natura dicitur, de alia quoce ueru esse per hibeatur, lelus homo natus est exuirgine, insuh etia deus natus est ex incorrupta muliere, unde ipsa non tantum Christotocos, id est christi parens, sed etiam theotocos, id est dei mater iure colitur. Qua in causa Nestorius impru denter delipuit, qui divinam operationem logicis lophilmatibus metiri uo luit, magnum & admiratione dignum, sed ramen uerum est in una subsisten tia, & deum esse natum, & deum esse mortuum. Et quid multis: Tam filium dei elle filium hominis g & filium hominis elle filium dei. Quem dicunt elle filium hominis: Responderut apostoli, quoniam alii Eliam, alii Hieremiam, uel unum ex prophetis. Interrogabat tum eos filius hominis, ille ueltitus, ille stans, ille flens, ille tradendus, ille flagellandus, ille spinis coronandus, ille gesturus crucem, ille moriturus, At uos quem me esse dicitis. Respondit et uer tex & petra & columen fidel, & os apostolorum Petrus, Tu es christus filius dei uiui. Sed quid tanta de apostolis: quos prophani & increduli homines magistro suo blandiri putaret, ipsam auscultemus ueritatem quæ ait, Nemo ascendit in cœlum nisi qui de cœlo descendit filius hominis qui est in cœlo. Descendit de cœlo filius hominis, & ascedit ad patrem filius dei. Legite Pau li ad Ephelios epistolam, Qui descendit, iple est & qui ascendit super omnes cœlos. Audite christum de seiplo dicetem, Si uideritis filium hominis ascendentem ubi erat prius. Erat autem prius in coclo, no in forma serui sed in for ma dei. Nuc oleum divinitatis corporaliter effulum quid effecerit, clare cer nitis qualiter unxerit totum christum, non ut alios christos Saulem, Dauide, Cyrum, quos gratia spiritus in cornu olei assister operata sanctificavit, sed ut humanitatem totam præsens ac non assistens, sed immanens deitas essentiali unctione substătialiter inebrians. De quo propheta, Vnxit te deus deus tuus præparticipibus tuis. Quo factum est ut & oleum est ulum preberet illi peculiarius & excellentius nomen præparticipibus & præ confortibus suis

quod extat nomen Tetragrammaton uocatum, per Sin id estifisuh. His em quincy literis scribedum est tam sanctissimű & tam adorandű itsuh nomen quod maiores nostrisolistribus primis characteribus abbreuiantes sic de pinxerunt its un hodie in uetustissimis codicibus recte offenditur, quemad modum olim nobilium Romanorum eratin more.ut prænomina uel unis uel binis uel ternis literis delignarent. Sic nos imitati patres nostros limiliter tribus his literis this tam nobile uo cabulum mutilare confueuimus, magis co S.media qultima lit. În ea re plurimi & ii quide inlignes nostra ætate gram matici barbaram Hebræorum linguam ignorantes. H. latinam aspiratione unum de græcis elementis numero septimu, quod in uocatur, putabant esse quoniam illud in.e.nostrum sæpe uertitur quapropter in orthographia sta tuerunthocdigne colendum nomen ables aspiratione scribi debere, haud animaduertentes Cæfariensem Priscianum latinis non barbaris tulisse leges Nisi enim & post. I. & post. V. ipsa gemina sequetur aspiratio, quomodo pri mitiuum suum illud Tetragrammaton imitabitur, aut quomodo uere affir mabitur quinco scribi figuris. Nam si qua uel in græco uel in latino sermone finalis. S. litera deprehenditur, ea non de substatia nominis huius, sed de eius fore declinatione iudicanda fuerit, quæ & declinando haud permaneat, & uel græce in. N. uel latine in. M. crebro mutetur. Tantum igitur quincy sunt notæ quibus omnium facratissimum Pentagrammaton formatur. Super quo Sibyllinum hoc Tristichon inter ipsa uaticinia reperimus, Δὶ τόπε χο μεχά λοιο θέν πέτσ αὐορώποισν. Ηξί Θεγκοφόροσ θνη βίς ομοικμεριος οὐ γμ. Τέσσαρα Φωνήερτα φέ , ρων ε Λ' ἀφωνον 😅 τώ το de græco per nos uerla latine lic. lpla dei loboles magni uentura parentis, Mortali limilis in carne uidebitur egra. Quattuor ergo feret uocales, consonat una. Nunchæcuestra patietia quam pro morum bo nitate in me audiendo humaniter tenuistis, fecit in disserendo sermonê meu longiorem. Quare quidem id a uobis uehementer peto ut immodestiæ meg atcpistilicentiæ non tam dicendig loquendi ueniam detis. Videor enim la tis iam ator nimis uobis de uerbo mirifico promissa persoluisse, in isto Pentagrammato insuh nomine dominatoris omnium maxime proprio, qui sece dens a nobis hæc de seipso testatus est dicens. Data est mihi omnis potestas in cœlo & in terra, ut uidelicet sciamus iuxta Ephesiorum epistolam, quæ sit supereminens magnitudo uirtutis dei in nos qui credimus, secundum opera tionem potentiæ uirtutis eius quam operatus est in christo, suscitans illum a mortuis & constituens ad dexteram suamin coelestibus supra omnem prin cipatum & potestatem & uirtutem & dominationem, & omne nome quod nominatur, no solum in hocseculo sed etiam in suturo, & omnia subject sub pedibus eius. Et exaltauit illum inquit ad Philippenses Paulus, & donauit illi nomen quod est super omne nomen, ut in nomine this uh omne genu flectatur cœlestium terrestrium & infernorum. Qui tanto est melior angelis esfe ctus, ut extat in literis ad Hebræos missis, quanto differentius præ illis no men hæreditauit. Ad lummum hanc farcinam ex omnibus documentis, tam

' etili admodum exilibus, tamen a magnitudine beneuolentie in uos meæ pro gressis colligite hoc esse illud nomen in quo miracula potissimum fiant,& quo duce supra naturam ipsi dominamur, & res admirandas haud difficile peragimus, cui non relistit alia cuiuscunco nominis uirtus. cui cæterarum ad iurationum cedunt potestates & secretorum uires & artium energie, cui obe diunt coelestia sydera, inferna numina, naturalia elementa, nocturna silentia : arcana Memphitica, Thessalica pharmaca, Chaldaica murmura, Zoroastri dogmata, & quicquidulqua est qd perhibetur istis artisicibus gratum, totu tremit, obedit, supparasitatur, aut certe horret, sugit, abscoditur. Quid opus est pluribus. Tantam uim de se præbet illud nomen, ut ad eius quadocp uel effigiem uel umbram solam & admiranda & magnalia fiant. Legitur enim · Iolue qui & translaticio more lesus filius Naue dicitur, quoniam solum chri · sti typum & quanda umbratilem in nomine figuram gerebat transiisse lordanem, hostium regna subuertisse; uictori populo terram divisisse, soli & lu næ imperasse, deum eius uoci obediuisse. Cui ad integritatem ueri nominis thuh tantum hoc deerat, quod extrema eius aspiratio in aliam gutturalem uerla. & Sin post Vau transposita est, ne creatura nome creatoris integrum ferret, putaturce id sibi cognomento sumpsisse qui prius Hose uocaretur; ut tam potetis nominis assidua recordatione res memoratu dignas gereret. Quale sapientes quoce Hebræoru de luda Matathiæ sacerdotis filio tradi derunt posteris, phocille Machabai cognomen susceperit, eam maxime ob caulam, quia in eius nominis characteribus includeretur diuinus Moyli uer liculus iste. Quis similis tui in fortibus Tetragramme, cuius perseuerante re miniscentia continuo accensus, tanta & tam memorabili uirtute coelitus do nabatur, ut eiuscemodi præclara negocia conficeret. Nimirum & Petri non corpus modo sed et umbra liberabat omnes in lectulis ac grabatis expositos ab infirmitatibus suis, & Pauli sola sudaria & semicinctia de corpore eius sub lata, ægrotis languidiles impolita in nomine isto salutari repulerunt, no tan tum omnem ualetudinem malam sed etiam spiritus nequam & illoru noxia præstygia. Certe quidem exnulla potestate alia nisi uel op memoriale suerint ueri nominis thisuh, uel latens quædam attractio uirtutis eius, uel etiam numen iplum nominis quæ est crux patibularis cui affixus est titulus tacito decreto morientis, id est insuh hanozri mælech baiehudim, Vel grece item This & ναζωράτος μασιλειδ τῶν ϊκθάιων. Sicut enim Pentagrammaton est spiritalis figura christi, de quo epistola prima Corinthiensium disserti his uerbis, Nev mo potest dicere dominus insuh nisi in spiritu sancto, ita crux eiusde est chri sti corporale signaculum. Quemadmodu ergo ex duabus uita nostra consti tuitur, speculativa & activa, quarum altera alterius societate gaudet, & neutra sine altera utiliter uigere ualet, ita omne hoc diuinum explendæ uolunta tis nostræ munus, theorica nominis Pentagrammati, & practica crucis con lequimur, que simul si uncta suerint, nihil in hoc ingeti orbis terre ambitu ex periemini absolutius. Separata uero necesse sit alterum alterius extersymbo k iii

lum, ut unum in ligno sensibiliter & palam proferatur, reliquum in intentio nementaliter geratur, utruncp confungente ardentifide. An uobis paru ui detur cum tanto fructu euadere uoti compotes? Hoc est illud uerbum mirisi cum quod iam pridem expectatis, uerbum portentificu, uerbum deificu, im mo deus uerbum & uerbum deus, & nomen uerbi thsuh, & uerbu nominis îtisuh, & idem îtis uerbum & nomen, qui est dominus dominantiu. Hoc de psalmo.lxxxii.didicimus,ubi in hebraico sic scribitur, Et sciant quoniam tu es nomen tuum domine. Pro quo aliter in latino canimus, Et cognoscant quia nomen tibi dominus. Idem ergo dei filius incarnatus est ipsum nomen suum thsuh, quod non estaliud a nomine domini Tetragrammato, nisi unius. S.li teræ assumptione, quæ secunda syllabam deitate primæ syllabæ perfundat, mergat & intingat, id est humanam naturam oleo effulo imbibitam, unde et nomen oleum id esse supra ostedimus. Vtruncz enim apud Hebræos ab.S. incipit. Sem id est nome, & semen id est oleum, quo totum in suh nome enun ciabile fit, & stacten preciosissimă in nos uscreguttatim deriuat, & mente no stram si debito modo aptetur ita ungendo penetrat, & leniedo mollit, & gra tissimo diuinitatis liquore adeo complet, ut eius unctionem liquidior aquis limpidissimis omnium scientiarum splendores in se recipiat sicut aqua nitida aut terlum aliquod oleo litum corpus ullos queat radios. Quare non solum mirificum, ueruetiam dici prælagiolum meretur. Super quo loannis epifto lam de lefu dicentem audite, Et uos inquit unctionem quam accepiftis ab eo maneatin uobis, & non necesse habetis ut aliquis doceat uos, sed sicut unctio eius docet uos de omnibus, & uerum est & non est mendacium. Quod con-Tyderans Paulus non le iudicauit aliquid scire, nisi itism christum & huc cru cifixum. Frustra igitur ad ariolos & magorū arcanos antistites confugimus & Aegyptias disciplinas, & si quod est aliud superstitionis collegium, cu nos ipli certiorem prælagii formulam teneamus, unius nominis familiare numē, faciles cerimonias, incredendas potentias, admirandas uices, qui totius natu rædominium & imperium omnis secretæ uirtutis in cœlo & in terra, & spi ritum omnipotentiæ nostro ore gerimus. De quo Hieremias in planctu lo quitur, Spiritus oris nostri christus dominus. Sed abiiciamus feralia carmi num secreta, & uanos furores, & exorandas artes, & philtra uim factura deis & colchicos sucos, & dæmoniacas factiones. Plutonica denicy uolumina & umbrarum libros, & stygias coniurationes, & Acheronteos ritus membrana chartaue contentos Pyriphlegethonti, hoc estigni focoge tradamus, cui autores quocs ipli a quibus hæcuanitas duxit originem, non ablos lempiter no luo cruciatu alcripti lunt & nitamur deo, ince dei filium quo uiuimus mo uemur & sumus inconcussam, sinceram & simplicem habeamus fiducia, qui de suo ueritatis ore nobis infallibiliter pollicendo promisit dicens, Amen amen dico uobis qui credit in me, opera quæ ego facio & iple faciet & maio ra horum faciet, quia ego ad patre uado, Et quodeunes petieritis patrem in nomine meo, hoc faciam, ut glorificetur pater in filio. Si quid petieritis in no

minemeo, hoc faciam. Hæclunt diuina testimonia, hæc sacrorum nosword monumenta, hæc sacerdotia memoracula, hæc purissima signa, hæ nostre ce rimoniæ paucis contentæ, facili ulu, uili apparatu. Hæcars nostra cœlo lub/ limior, tartaro profundior, libera periculis, umbrarum hostis, conteptrix lar uarum, limulacrorum perofa, necthure necmero indigens, uniuerlis manibus, lemuribus, laruis imperitans, omnia busta, omnia sepulchra, & species mortuoru despiciens, & inania terriculamenta & noctiu occursacula & infe rorum comeacula hilari uultu abigens, fatum & naturam uincens. Et quicad unqua optamus li modus a magistro traditus observetur, incessanter conficiens & indeficienter adimples. Fertur ille ab utero matris & ab incunabulis daudus Hierosolymis propinquorii manibus, & pauper uehiculo ducitur, ut ante fores templi sua mendicitate uichum quæritet, pietatemen intratis & exeuntis turbæsedulo imploret, quia pedibus subsistere nequibat. Sed dicit ei Petrus, In nomine itsuh christi nazareni surge & ambula, & exiliens stetit & ambulauit, ut appareat quantu discipulo & magistri nomen succurrit, & imitatio profuit. Magister uerbo universos languores curauit, & omnes dæ mones fugauit, sed & discipulus Dorcadi mortug dixit, Tabia surge, & illa re uixit.Hæcin loppe, auscultate quidnã Lyddæ; Et Aeneas octo annos incum bens lectulo paralyticus, eodem Petro liberatur dicete, Aenea sanet te domi nus îtis christus surge & sterne tibi, & continuo surrexit. Paulus in Macedonia spiritu Pythonis ex puella dæmoniaca eiecit his uerbis, Præcipio tibi in nomine insuh christi exire ab ea, & exiit eadem hora. Per manus auté aposto Norum fiebant ligna & prodigia multa in plebe, qui ficad deum orabant, Do mine da seruis tuis cum omni fiducia loqui uerbum tuum in eo op manutu am extendas ad sanitates, & signa & prodigia fieri per nomen sanctifilii tui insuh, & cum orallent, motus est locus in quo erant congregati. Hermione Philippi apostoli filia & Petronii, quem Paulus docuit discipula medicinam professa, cunctos inuocatione this uh christis sanauit. Quo etiam uerbo Theo philæfilius ille presbyter Philotheus, & riuum in uinum conuertit, & gran de saxum dicendo amouit, & esurietibus mox satietate panis præbuit. Apud Hieronymű presbyterű & copia rerum & scripturarű ueritate clarű, ut arbi tror, legistis de uita Hilarionis palæstini, cum multa quidem admiratione di gnissima, tum illud de quodam Constantii imperatoris cadidato ex Francia Germanie orto, quem a teneris unquiculis dæmon malignus obsederat. Du Chus igitur ille gazam, cum ingeti comitatu & honore ad Hilarionem, exponenleg tam Syra ggræcalingua, quas tamen nulqua didicerat, multiplicem causam obsidionis, ei uir sanctus respondit, Non curo quomodo intraueris. sed ut exeas in nomine dñi nostri însuh christi impero. Sic & inuocato însuh tria puerorum cadauera & uitæ restituit & sanitati. Totus liber pene rerum admirandarum plenus est, ubi & cogitate cum animis uestris quantam uim crucis Epidaurus Dalmatiæ opidu in illo maximo terræmotu senserit, quo maria egressa minabantur diluuium. Nam cum iam undarum gurgite et fre k iiii

mit. Huctuu, & diruptis montibus mole lapidum fere subverteretur, Hilari on tria crucis signa pinxit in sabulo manu cotra inundatione exteta et mox incredibili altitudine intumescens, ante eum mare paulatim in seipsum rela plum est. Taceo qua uirtute pyratas in se irruetes repulit, & surente camela fermone Syro domuit, & Orionem inuocato this uha legione dæmonu in fe diuersa multitudinis uoce clamantium liberauit. Dæmones quidem usca ad huc contremiscunt eum christi nomen inuocatur, ut ait Nazianzenus in de fensorio, Nece nostra quidem malicia euanescere fecituirtutem tanti nomi nis & potestate ab eo tempore quo christus Marco testante in euangelii sui calce foquutus est, In nomine meo dæmonia eiicient, quang ea uerba in gree cis codicibus no habentur, nece totus etiam locus qui incipit, Resurgens aut Thisuh mane prima labbati ulce in finem, cuius Hieronymus ad Hedibia galli cam quoce meminit, et Hilarius de trinitate libro. x. non nihil aftipulatur, & Eusebius Pamphili terminū euangelii ibi fixit ubi scribitur, Et nemini quicā dixerunt, timuerunt enim. In Luca tamen ables controuersia legimus es ad thism septuaginta duo sint reversi cum gaudio dicentes, Domine etia dæmo nia subiiciuntur nobis in nomine tuo. Et ait illis, Ecce dedi uobis potestatem calcandi super serpentes & scorpiones, & super omnem uirtute inimici, & ni hil uobis nocebit. Sic Paulus in infula Meleta, qua mendoli quidam latinor libri uocant Mitvlenen colubru hærentê brachio in ignem illælus excussit. Nam a Cnido Syraculas uerlus nauigas quomodo potuisset Lesbum attinz gere: Q si non inuiti auscultatis enumerabo uobis sue peregrinationis loca quo fiar manifestius non Mitylene sed Meletam eam insulam fuisse, in qua & circa qua terra marica tanta Paulus oftenderit miracula. E Damasco abiit Hierosolymä, inde Tarsum, post Antiochiam, rursus Hierosolymä& iterū in Antiochia, illic segregatus in apostolatu cu Barnaba peruenit usce Seleuciam, inde ad Cyprū ubi Paulus cœpit uocari, postea Pergã & Antiochiam Pilidiæ&Iconiu&Lystram,&LycaoniæDerben,&Pamphylia,&iteru Pergam & Attaliã, & item tertio ad Antiochiã Syrie, & tertio Hierofolymã propter circucilione, rurlus quarto in Antiochia, deinde transiit Syria & Ci liciam, accedens secundo Derben & Lystram ubi Timotheŭ circucidit, post intrauit Phrygiam et Galatas & Myliam & Troiam & Neapolim & Philip pos Macedoníæ, Amphipolim, Apolloniã, Thesfallonicã, Berceam, Ather nas, Corinthum, Ephelum, Cælaream, & lecundo Antiochiam Pilidiæ, & le cundo Ephelum illinc peragrans Macedonia redite secudo ad Philippenses, & iterum ad regione Trojanam ubi Eutychum fulcitauit, inde ad Affum ue nit & Mirylene & versus Chium, & ad Samum, & Miletu, & Coum, & Rho dum, & Patara, et Tyrum, et Ptolomeidem, et Cæsaream, & quarto ad Hie rulalem, unde milfus in Cæsareā et uinctus tandē Romam. Hoc mõ a Cæsa rea quide applicuit Sidonem, inde Myram Lyciæ, hincad Cnidum, post tan demadinsula que dicta est Meleta ubi serpente corpori hærente abiecit im pune, a quo loco Syraculas ducitur, et Regiu et Puteolos, et pedestri tandem

progressu Roma, ut semper latect peragrando semper illustrior tanti nomi nis apud uarias nationes fieret cognitio, quippe co universi cernerent co in uno hociplo uocabulo tanta hominibus rerum admirandaru concessa di uinitus atch demandata esset potestas. Sic draconem Siluester clausit in capi tolio. & Philippus Leuiathan in nomine in suh fugauit. loannes euangelista Joannes Euangelista fuperato ueneno dæmonem in Dianæ templo ducentos & quadraginta no lis fæmira h uem annos comoratu, his uerbis loco expulit, Interdico tibi in nomine insuh christi nazareni ne ultra hichabites, & confestim decessit Epheso dæmon. ¿Quo factum est ut iussu Domitiani uir sanctus no sine Prochoro sodali suo in Pathmon insulam exul deportaretur, ubi tam ingetia per nome în suh co, secit miracula, co sacerdotes Apollinis impatientia simul & suturæ desertionis formidine perculsi, rem omnem ad Cynopem magorum facile principe, qui desertum quendam locum iuxta Phoram eius insulæ opidum habitabat cum stridentibus querelis deferret. Cynops ut hac eos molestia leuaret, pol licitus est angelos malos in Ioannem mittere, qui eum interimant. Cuncs unum de spiritibus malignis Phoram missisfet, cui crudele necis munus iniun xerat, & is domui iam Myronis illaberetur ubi erat loanes, mox iple caulam præuidens ait dæmoni, Interdico tibi in nomine ihsuh christi ne loco mouecaris quin ante palam profiteare, cuius tu gratia ueneris, steterator uerbo di cto spiritus, quali catena uinclus. Et rursus Ioannes, Age dic quare hanc do mum accesseris. Respondit spiritus, quonia sacerdotes Apollinis Cynopem cum planctu conuenere, plurima de te mala prædicantes. Hortantibus autè illisut adte necandum in urbem ueniret, Cynops ait multis se annis in eo he remo sedisse, acnunquam certe ne maiori causa motum adiisse urbem, proinde huius homuncionis gratia ire nunc sibi non esse integrum. Itacs mihi præcipiens ituro iussitut animam tuam ad se ferrem, quam iudicio tradere pararet. At contra loannes, Missus ne inquit prius etiam quoquam ab eo fu isti utalicuius auferres animam: Et respondit spiritus, Certe missus uero, & ego interfeci quorp, sed animam nullam abduxi. Tucait Ioannes, quare uos illi obeditis: Et spiritus ad hæc referens, Omnis inquit potestas Sathane illic inhabitat, & coniurationem iniit cum uniuerlis principatibus & pariter nos ipli cam eo, & obedit nobis Cynops, & nos uicissim obedimus ei. Dixitaz Io annes, Ausculta malignespiritus, iubette loannes Apostolus filii dei thisuh christi nunquam deinceps egredi ad insidias hominis, nece ab isto loco rece dere, quia uero, ad Magum ille no rediit, alterum milit qui limili mansit euen tu. Milit iterum duos ex principibus, quorum alter domum ingrediebatur, alter foris astabat, ut quid esset suturum spectaret. Sed qui introibat pari pre cepto mansit, qui uero ad sores stabat ut Mago sactum annuciaret uelociter rediit. Super quo Cynops surore accensus universam assumens cohorte dæ monum abiit in urbem, totacp ciuitas plaudebat Cynopem uidens, et omnes adorabantillum. Vbi uero accepit loannem publice docere, ibi fumo iracundiæardenti repletus est, populogi dixit, Viri cæci & errantes ueritatis

Aoria.

grinceps.

uiam auscultate, si probus sit loannes, & recta fuerint eius uerba tam uos J me curabit per sermonem quem loquar ad eum. Ego quocs ipse credam div Etis & factis eius, arripiensce adolescentem quendam, rogauit num pater su us uiueret? Adolescenti autem comortuus esset respondenti ait, qua morte? Atille, quia nauta erat & in mari quondam ui fluctuum suffocatus interiit. Tum Cynops ad loannem uersus, lam inquit oftende si uera sint quæ prædi cas, & reducadolescentis huius patre de mari, eum puero isti universisco nobis restitue uiuentem. Cui respondit Ioannes, Non me christus misit utsu scitem mortuos, sed ut doceam aberrantes. Tunc Magus erga plebem íacta bundus hæcuerba fecit, lam iam cernitis uiri Phorenses co seductor est hic homo qui uos magicis illulionibus leducit, Apprehendite ac tenete eum do necrestituam adolescenti patrem uiuentem. Tenuerunt itacs Ioannem. Cy nops autem expansis palmis ad litora maris supplodens, sonitum quali fra gorem ingentem effecit in mari, lico ab oculis illorum disparuit. Omnes igi tur astantes eleuata uoce acclamabant, Magnus es Cynops, & nemo est præ ter te. Moxascendit de aquis Magus habens utipse dicebat parentem pueri & attoniti stupuerunt omnes. Dixitos puero, Est ne hic pater tuus?. Qui re spondit, Vtice domine iple est, adorabantce Cynopem universi, & constitue runt Ioannem interficere, quod Magus prohibuit dicens, postquam multo his maiora uideritis, tum denice pessime assigite illum. Vocans ad se quen dam alium quem rogabat, Filium ne habes: At ille ait, Certe domine habui, sed cæde ac insidiis necatus est. Cui magus, Reuiuiscet filius tuus, & uoce pro lata uocauit ex nomine tam homicidam ginteremptum. & confestim astiterunt ambo simul, dixitce uiro illi Cynops, Hiccine filius est tuus, & iste ne est qui interfecit eum? Respondebat homo, Quin certe domine, & intuens Ioan nem Magus, quid miraris inquit? Cui ille ego ait super his nequaqua miror Et rursum Magus, Maiora his uidebis & tuncadmiraberis. Ad que Ioannes siclocutus est, Profecto signa tua cito dissoluentur. Quem sermone audiens turba, sanctu uirum ita compressitut quali mortuus caderet. Arbitratus aut eum Cynops iam mortuữ exclamauit, Nolite iplum lub terrã lepelire, qua tenus uolucres cœli deuoret eum, & uideamus tunc si christus eius resuscitet illum. Firmiter ergo linguli eum esse mortuu opinati, abierunt unacum Cy/ nope laudantes & eum amplissime glorificantes. Cum uero Magus audiret cy loannes abiisset ad locum in urbe qui dicitur Lithobolus, ut illic prædica retatos doceret, accessit rursus cum suis dæmonibus quoru ministerio Necromantia agebat, non line consequentiu hominu caterua multa, inter quos mixti gradiebantur quoch hi tres reluscitati, qui cum dæmones essent, homi nes putabantur. Et dixit ad Ioannem Magus, Ecce prohibui te occidi ut ma iori te uerecundia possim afficere, & ignomínia facié tuam replere: Quapro pter ueni sodes ad portuut aspicias potentia mea, & amplius admiraberis. Igitur Ioannes cum uniuerla multitudine rediit, præcipiens tribus illis dæ monibus qui sub imagine hominum nuper resurgentium comitabantur, nė di

ne discederent. Concussis itacz manibus & terribili maris sonitu peracto Cy nops le utantea demilit in mare, atop lic ex oculis omnium euanuit, qui clav mare non cessabant laudando dicentes, Magnus es Cynops & nemo est pre ter te. loannes interim orabatad dominum ut Magus ille inter uiuos ultra nequaquam connumeretur. Tum repente uehemens est pelagi murmur au ditum, & procellis ingruentibus ei loco ubi se præcipitauit, nusquam apparu it. Et dæmones qui sub humana sigura stabant quali iam pridem resuscitati à mortuis, adiurabantur ab Apostolo dei dicente, In nomine crucifixi in suh christi hancinsulam exite nunquam redituri. Statimorab universoru disparuerunt oculis expectatium Cynopali forte de freto relurgeret. Cuncy istic triduum atce trinoctium iplum permanlissent, plurimi eorum fame, strepitu acæstu infirmati & cadentes tanquam muti iacebant in terra. Ex quibus tres adolescentes mortui sunt, quos Ioannes miseratus tandem suscitauit, pre dicans populo quæ ad salutem conducunt. Illi appropinquantes christo ba ptizati sunt, relicto Mago quali altero Pharaone in profudo maris. Possem ego longe plura uobis de illo sancto Euangelista recitare, & quales & quantas uirtutes nostri huius sacratissimi & mirifici nominis ostenderit & terris &alto, & quonam modo ex insula defuncto Imperatore Domitiano redies Juam & lanctoru hospitam Drusianam uita defunctama mortuis excitaue rit sola uoce hac dicens, this uh christus excitet te Drusiana, surge & uade do mum mihi paratura cœnam. Sic & Thomas apostolus muliere diu mortua suscitauit. Et in nomine îtisuh Bartolomæus simulacrusolis cominuit & dæ monem inde uilibiliter expulit. Sed totus me dies deficiet etiam recens ortus & uos extam porrecto sermone tedio forsitan afficiemini. Hæctantum pro poluisse satisfit, ut intelligatis quonia sicut pater est in filio, & filius in hominibus, ita nomen patris clarificatu est per filium, & nomen filii clarificatu est per homines, & unum est filii & patris nome excepta consonante litera, sicut filius & pater unum sunt excepta humanitatis natura. Quapropter uere di xit. O pater manifestaui nomen tuum hominibus, quia uerba que dedisti mi hi dedi eis, ut lint unum licut & nos unu lumus. Ego in eis & tu in me, ut lint consummati in unum, & notum feci eis nomen tuum & notum faciam, ut die lectio qua dilexisti me in ipsissit, & ego in ipsis. No uos inertes iam estis, quo niam omnis stupendæ operationis & rerum omnium mirandarum doctrinam perfectam audistis. Hiceius artis locus, hoc fundamentu, hæc disciplina est, hiclapis philosophorum, longe quidem eum exuperas de quo Archimi ci errantes contendunt. Hæc uox est. Hi sunt characteres quibus inuocatur omnipotentia rebus supra commune uitæ modum agendis. De quo Zacha rias, lple inuocabit nomen meum, & ego exaudiam eum. Tribus characteribus in tempore nature, & quatuor characteribus in tempore legis, et quincy characteribus in tempore gratiæ inuocata est diuina omnipotentia. Locutus est enim dominus ad Moysen dicens, Ego sum Tetragrammus qui apparui Abraham. Ishac & Iacob in deo Sadai, & nomen meum Ado-

nai no indicaui eis. Et lequitur, Et assumam uos mihi in populu & ero uester deus, & scietis quia sum Adonai. Audiusstis Movsen, audite Euangelistam & Apostolu dei. Hoc est inquit mandatum dei ut credamus in nomine filii eius insuh christi. Iungite uniuersa hæc, & cognoscetis facile omniù potetissi mam ulcequace apparuisse uirtutem & operatione semper efficacissimam, per nomen auorum Trigrammaton, & patrum Tetragrammaton, & filio/ rum Pentagrammaton, idest in natura. SDIIn lege. ADNI. In charitate. IHSVH. Nuncenim filii dei fumus, iccirco quince literis utimur, propter eum in quem credimus, & quem inuocamus mediatorem dei & hominis, eundemor deum & hominem, dei lummi brachiu & potentia, quod nobis la tis superce de numero quinario heri Baruchias reuelauit. Si uultis igitur secure omnia operari haud ab re ut Paulus Colossensibus, ita ego uobis cosu lo. Quodana facitis in uerbo & in opere ut omne id in nomine domini no striffsuh christi saciatis. Hocest saluttserum, hoc medicamenti, quin potius hæcsalus nostra & medela. Sic de sanitati restituto Petrus loquitur ad prin cipes populi & seniores Israel, Notum sit omnibus uobis et omni plebi Israel quia in nomine domini nostri thisuh christi nazareni quem uos crucifixistis. quem deus suscitauit a mortuis in hociste astat coram uobis sanus. Nec em aliud nomen est sub coelo datum hominibus in quo oporteat nos saluos fieri. Hoc est atrium, hæc porticus; hoc ostium, hæc prima ianua ad deum qui præcepit, Sanctificamini, mundi estote. Hoc est lauacru quo mundamur co ram deo a sordibus. Quod Corinthielibus Paulus notificat, Abluti estis, san Ctificati estis, & iustificati estis in nomine domini nostri thisuh christi. Et disci pulus ille, Scribo inquit uobis filioli, quonia remittuntur uobis peccata propter nomen eius. Hæc est adoptio nostra, Dedit enim deus facultate nobis fi lios dei fieri qui credimus in nomen iplius. Sic enim græce ponitur, & no ut uulgo legitur, In nomine eius. Hec est retributio nostra. Nam quisquis potir aque tribuerit in nomine illo, no perdet mercede. Et omnis qui dereliquerit domum uel fratres, aut sorores, aut patrem, aut matrem, aut uxorem, aut filis os, autagros propter nomen illud, centuplu accipiet, et uitam æternam possi debit, Hæc est expletio uoluntatis nostræ. Promisit nance christus sic dicens. Si quid petieritis patrem in nomine meo dabit uobis. Hæcest consolatio no stra.Paracletus enim id est consolator & hortator spiritussanctus mittitur & patre nobis mortalibus in nomine thisuh. Hecuita nostra, qd scribit Euange lista, Vt sciatis quoniam uitam æternam habetis in nomine filii eius. Hæc est religio, hæcreuerentia nostra, ut in nomine itisuh omne genu flectatur, coer lestium, terrestrium & infernorum. Hæcest ultio & uindicta contra impios. quiactutu condemnati sunt, quia no credunt in nomen unigeniti filii. Hæc est piis læticia psecta, Vice modo no petiistis quicq in nomine illo, petite ut gaudiu uestru sit plenu. Hec estadiuratio & exorcismus uehemes at to fortis. Oblecro uos fratres p nome din nostristisuh christi. Hecest audacia, hec sidir cia nostra. Paulo em in Damasco cucta fiducialiter egit in noie insub, et redife cum

cum discipulis intrans & exiens in Hierusalem, siducialiter agens in nomine illo. Quid pluribus: Hæcest præsentia dei qui ait, Vbicunco duo uel tres co gregati luntin nomine meo, ibi lum in medio eorum. Sed credite mihi non est christus sine cruce. Illius crux nostra uictoria est. Et Moyles erectis mani bus præfigurauit crucem & uincebatur Amalech, Et apud Ezechielem Tau crucis saluauit consignatos. Quanqua crux apud antiquissimos, ut in quo dam Arabum collegio cotineri scribitur, uetus magorum character sit, quia tamen ables in suh nomine nullas eius uirtutes efficaces legimus, iccirco re ctissime insm cum cruce & crucem cum insu Martini antisticis testimonio & quærimus & inuenimus. Hoc est signum fili hominis quod uidebitur in cœ 10. Hocestlignum secundum paradili, lignum uitæ, lignum suaue ad uescen dum, & pulchrum oculis & aspectu delectabile, non uetitum sed oblatum. Quocunce die comederitis ex eo aperientur oculi uestri & eritis sicut dii. Hoceftlignum mirificum quod dominus Moysi ostendit, per quod aquas amaras conuertit in dulcedinem. Sic enim legitur, Et murmurauit populus. contra Moysen dices, Quid bibemus: At ille clamauit ad dominu, qui osten dit ei lignum. Quid opus erat in deserto Sur & nemorosa solitudine lignum. ostêdere cui tot erant arbores, rami, trunci, robora, uirgulta præsto & adma num: Sed in hebraico uerbum ponitur hoc loco, quod instituere, demostra re, docere et legem ponere significat, quo intelligi queat deum secreta quada doctrina prophetæ suo huius crucis quæ simili uocabulo apud Hebræos no minatur uirtutem reuelasse. Quapropter no dicit scriptura, Sume tibi lignu sed ostendit illi deus lignum, quod legi sic posset, Instituit eum dominus de cruce uel demonstrauit illi deus crucem. Hæcest illa sacies quam propheta regius delyderat super liliis seu rosis, hoc hemistichio modulatus, Ostende faciem tuam & salui erimus. Qz si aut philosophoru Pythagorica, aut hebre orum Cabalistica non displiceant, inuenietis idem statuam, lignum, crucem. & faciem tuam fore, super qua Dauid clamantem audistis ad dominir. Cum cruce igitur & non line cruce omnis nostra facilis operatio erit. Qui secus agunt, operam perdunt & impensam, frustra laborant, & periculo sunt proximi, & uanitatis sue damna patientur. Tentauerut ergo quidam & de circu euntibus iudeis exorciftis inuocare super eos qui habebat spiritus malos, no men dominitisuh dicentes, Adiuro uos per them quem Paulus prædicat. Respondens autem spiritus nequam dixit eis, îtism noui & Paulum scio. uos autem qui estis? Et insiliens homo in eos in quo erat dæmonium pessimum, & dominatus amborum inualuit contra eos, ita ut nudi & uulnerati effuge rent de domo illa. Hæc in libro secundo Lucæ scripta sunt. Proinde non ser uantes modum crucis, & legem fidelibus consciam, nihil admiratione sed poena dignum operabuntur. Verbum nance uel ratio crucis perditis quidem stulticia est, saluatis autem', id est nobis dei uirtus est. Quale uero sit hociplum uerbum crucis, & quæ sit illa ratio doctissimi uiri, hoc grande uel potius maximum est uerbi mirifici & secretissimum mysterium. Cuius

Areopagita Diony sius in Ecclesiastica hierarchia paucis meminit. Que cum deceatarc, na scilicet uelamenta & secretissima symbola non in auram spare gere, sed magis in aure susurare, Accedas uelim propius Sidoni, ut te assaurinspirem, Tenes Et ille. Teneo inquit. Tum CAPNION, Sile, cela, occulta, tege, tace, mussa. Et tu BARVCHIA præbe aurem quocp ni hilominus. Accepistin rectes: Atille, Ego quidem belle satis. Et tibi quocp CAPNION, ueto ait in uulgus prodere. Nam quicquid hoc modo petie ritis, siet uobis. Nunc igitur abibo. Valete bona ualetudine, & uerbum miri sicum perquam diuiniter colite.

# Qui errores obiter sint castigati.

Fol.3. Anchila, lege Anchile. Fol.4. cuius telte fuerit lege teltis, et codeni mercennaria, lege mercenaria, ac eodem satyricus lege satyrus. Fol. i , repre hendere, lege reprehendere. folizappræhendere legatur line diphthogo fol. 14. uerfatilor, lege uerfatilior, ibidem qua aliorfum, lege quem aliorfum. fol. 13. diuinor un numer u, lege muner u. fol. 16. eildem confessege eide cofes. ibide grauiter, lege gnauiter. fol. 17. leget, pro leges. fol. 19. Archite tarantini, lege tarentini. fol.zo.ad comoda patientiu, lege petentiu. fol.zi.no per mittet philosophus, lege philosophis. fol. 24. Polæmon ite, lege item. fol. 25 de Babylonis, lege Babyloniis. ibidem afferi contra, lege afferit contra, ibide Moyles hebræos, lege hebræus. fol. 26. læuñ potestate, lege tempestatem. fol.zz. Truduxerint, lege Traduxerint, ibide Tyanneo quibusco, lege Tyan næo & quibusqu. fol. 28 quida habet, lege habent. fol. 29 esse conuersam, lege couerlum, ibide. Quid ergo, lege quid ego, ibidem, ue licut, lege ne licut fol.30.retractione, lege retractatione. fol.37:tam græci quo latini, lege glati ni. fol.40.coaceuatio, lege coaceruatio. fol.4z.ubi pauca, lege ibi pauca. fol.43. uoluit cu cum, lege uoluit, cum. fol.48. profecto pulchritudine, lege profecto & pulchritudine. Procedippus, lege cedipus. Tum co & quod polita indiscriminatim corrige studiosius.

> Tubingæ exædibus Thomæ Anshelmi Badensis Cal. Augusti. Anno M. D. XIIII. Sub illustri principe Vdalrico Vuirtembergen.

pour le live suivant, voir Cat. B.N., vol. 149 wl. 731 (m. los).