

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

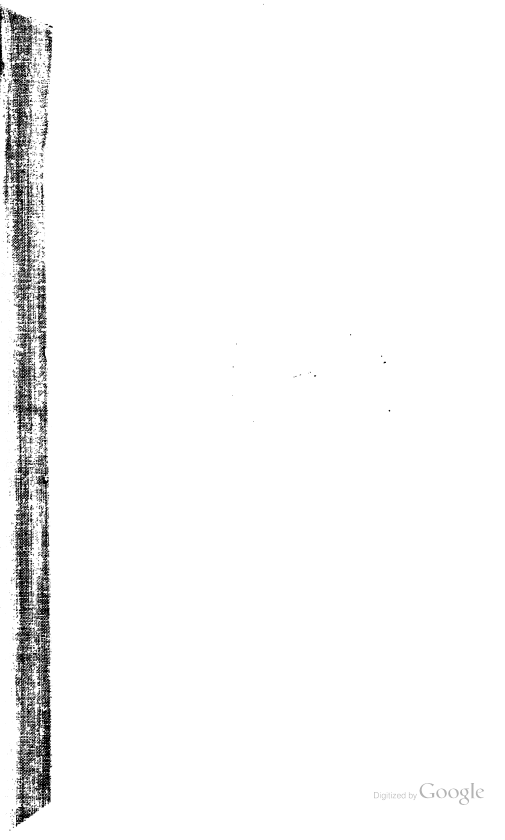
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

|   | BM1  |  |
|---|------|--|
| - | B4   |  |
|   | v.18 |  |







# Achtzehnter Bericht

über die

## Lehranstalt für die Wissenschaft des Judenthums in Berlin

erstattet vom

#### Curatorium.

Mit einer wissenschaftlichen Beilage von Dr. Martin Schreiner: Studien über Jeschu'a ben Jehuda.

14:

**BERLIN 1900.** 

Druck von H. Itzkowski, Gips-Str. 9. GERMANY

Digitized by Google

Digitized by Google

#### Jeschu'a ben Jehuda.

Jeschu'a b. Jehuda, mit seinem arabischen Namen: Abû al-Farag Furkân ibn Asad<sup>1</sup>) gehört zu den hervorragendsten älteren Lehrern der Karäer. Er lebte, wie es nun unzweifelhaft feststeht, um die Mitte des 11. Jahrhunderts<sup>2</sup>). Aus fernen Ländern kamen Karäer nach Jerusalem, wo er wohnte, um seines Unterrichtes theilhaftig zu werden, und nach ihrer Heimath zurückgekehrt, verbreiteten sie mit grossem Eifer die Lehren ihres Meisters. Von seinen Schülern sind besonders der Byzantiner Tobija ben Mose, der Uebersetzer karäischer Schriften und der Spanier Ibn al-Tarås zu erwähnen. Der erstere hat besonders durch seine Uebersetzungen die karäische Propaganda gefördert, der letztere hat in Spanien eine karäische Bewegung hervorgerufen, welche von den Rabbaniten nur mit Mühe unterdrückt worden ist. Diese Bewegung war es, welche, wie wir sehen werden, Jehuda Halewi zu seiner Polemik gegen die Karäer und Abraham b. Dâwûd zur Abfassung seiner Chronik und polemischen Schriften gegen Jeschu'a veranlasst hat.

Auf die Einzelheiten dieses Kampfes werden wir noch zurückkommen.

Von den Werken Jeschu'as ist nur ein kleines Schriftchen

<sup>1</sup>) Ueber Jeschu'a handeln: Steinschneider, Catal. cod. hebr. Biblioth. Acad. Lugd. Bat. S. 173f. 190. Geiger, Melo chofnajim, S. 76ff. Pinsker, Likkuté kadmônijjôth, S. 210 Anh. 65f. Fürst, Geschichte des Karäerthums, II, 162-190. Grätz, VI S. 94. Munk, Notice sur Aboulwalid, S. 4f. Steinschneider, die hebr. Uebers. des Mittelalters, S. 459, u. 942f. P. F. Frankel, in Ersch u. Grubers Encyklopädie Sect. II Bd. 33, S. 16. Margoliouth, in Jew. Quarterly Review, XI S. 187f.

<sup>2</sup>) Nach der Chronik des Ibn al-Hîthî, Jew. Qu. Rev. IX S. 434, 440, hat er seinen kürzeren Commentar zum Pentateuch im Rabî<sup>4</sup> al-auwal des Jahres 446 d. H. (1054 – 55 der chr. Zeitr.) begonnen, was durch das Datum 442. d. H. im grösseren Commentar noch wahrscheinlich gemacht wird. S. Jew. Qu. Rev. XI S. 210.

1. eine arabische Uebersetzung des Pentateuchs;

2. Fragmente eines kürzeren Pentateuch-Kommentars:

3. eines grösseren Kommentars zum Pentateuch;

4. ein Fragment des Originals von seinem grossen Werke über die "verbotenen Verwandtschaftsgrade."<sup>2</sup>)

Ausser diesen Schriften sind von Jeschu'a in hebräischer Uebersetzung vorhanden:

5. ein Komm. zum Dekalog,

6. das Buch стати стати, eine philosophische Erklärung der ersten zwei Wochenabschnitte des Pentateuchs, wahrscheinlich ein Bruchstück des grösseren Kommentars, dessen Original bisher nicht aufgefunden worden ist. Die von Margoliouth beschriebenen Fragmente beziehen sich alle auf andere Theile des Pentateuchs. Ebenso ist bisher ein grösseres Stück vom arabischen Original des

7. Werkes von den "verbotenen Verwandtschaftsgraden" nicht bekannt.

Vollständig ist die hebräische Uebersetzung der beiden letzten Werke vorhanden in Cod. Warner, No. 41 und zwar רכה Bl. 63v-101 r. und das הריות Bl. 155 v. bis 257 r. Ausserdem finden sich noch das כיר in Cod. Warner No. 5 und יה סי העריות Cod. Warn. No. 25.<sup>8</sup>)

Diesen zwei Werken sind die folgenden Untersuchungen gewidmet. Das Buch Berêšîth rabbâ verdient in mehrfacher Hinsicht eine besondere Aufmerksamkeit. Die Terminologie des Uebersetzers bietet manche Schwierigkeiten, die umso eher gelöst zu werden verdienen, weil spätere karäische Autoren sich ihrer ebenfalls bedienen. Auch ist Jeschu'a einer der einflussreichsten karäischen Schriftsteller, dessen Ansichten für die Geschichte der karäischen Theologie von Wichtigkeit sind, endlich verdienen diese Ansichten wegen ihres Zusammenhanges mit der islâmischen, insbesondere der mu'tazilitischen Dogmatik auch insofern Berücksichtigung, weil sie

<sup>1</sup>) אגרת התשובה s. Frankl a. a. O. S. 16.

<sup>2</sup>) Nach der Beschreibung von Margoliouth in Jew. Qu. Rev. das.

<sup>5</sup>) S. die Beschreibung dieser HSS. bei Steinschneider, Cat. Lugd. S. 9, 103, 178, 190 ff. Der Verwaltung der Leidener Universitätsbibliothek sowie der hiesigen kön. Bibliothek spreche ich für die Bereitwilligkeit, mit welcher sie die in dieser Arbeit benutzten HSS. mir zur Verfügung stellten, meinen verbindlichsten Dank aus. Die meisten habe ich in meiner Abhandlung "der Kalam in d. jüd. Lit." S. 2. A. 2 angegeben, welche Arbeit hier mit KJL, bezeichnet wird. geeignet sind, unsere Kenntniss vom I'tizâl und seinem Kampfe gegen die Aš ariten wesentlich zu fördern. — Die Einleitung Jeschu'as zu seinem religionsgesetzlichen Werke zeigt gleichfalls eine solche Abhängigkeit von der islâmischen Gesetzeskunde, dass es mir erwünscht erschien, der Natur dieser Beziehungen auf den Grund zu gehen. Ehe ich die Ergebnisse meiner Studien darlege, halte ich es aber für nothwendig, eine Untersuchung über einige Fragen, die sich auf die mu'tazilitische Bewegung beziehen, über ihren Stand zur Zeit Jeschu'as und über die Quellen, die auf uns gekommen sind, vorauszuschicken.

### I.

#### Zur Geschichte des Mu'tazilismus.

Es ist mehrfach auf den Zusammenhang des l'tizâl mit gewissen Erscheinungen der persischen Religionsgeschichte und mit den Šî<sup>\*</sup>iten hingewiesen worden,<sup>1</sup>) was mich veranlasst hat, diesen Zusammenhang auf Grund der mir vorliegenden Quellen zu untersuchen.

Von den ši<sup>i</sup>itischen Quellen für die Geschichte des Mu<sup>i</sup>tazilismus gehören zu den ältesten die Schriften des Kåsim b. Ibråhîm al-Hasanî (st. i. J. 246 d. H.), welche aber verhältnissmässig eine geringe Ausbeute bieten.<sup>2</sup>) Aus seinem Schriftchen: في العدل والتوحيد ونفي الجبر والتشبيد ist zu entnehmen, dass er drei Quellen der religiösen Erkenntniss annimmt: die Schrift, die Vernunft und den Consensus. Die Darlegungen, welche auf die im Titel der Schrift angegebenen Gegenstände sich beziehen, lassen gar keinen Schluss auf irgendwelche fremde Einflüsse zu. Das Raisonnement ist so dürr und einfach, dass man den Eindruck gewinnt, dass zu diesen Anschauungen keine Anregung von Aussen her nothwendig gewesen sei.<sup>3</sup>)

<sup>1</sup>) Goldziher in ZDMG. LIII S. 381f. Van Vloten, das. LII S. 216 und LIII 538. Houtsma, De strijd over het dogma in den Islâm S. 56 u. 80.

\*) Ueber diese Schriften s. Brockelmann, Gesch. d. arab. Lit. I S. 188 f.

<sup>8</sup>) Bl. 52a derselben Hs. beginnt die Schrift: Risâlat al-Ţabarîjîn. Bl. 53a wird von einem koptischen Christen سلمون erzählt, er pflegte im Hause Ibrâhîm al-Hasanî's mit Mutakallimûn, zu verkehren, er hätte gelehrt, dass Jesus ein Mensch gewesen sei, dann wird über eine Frage berichtet, die

Von grösserem Interesse scheinen die Angaben des Mahdî ibn al-Murtadá al-Hasanî zu sein. In seiner Encyclopädie der šîtischen Theologie: البحر الزخار الجامع لمذاهب علماء الامصار) finden wir Ausführungen über die Geschichte der Mu'taziliten, welche er den Werken eines gewissen ابن بردان und des Kâdî 'Abd al-Gabbâr al-Mu'tazilî entlehnt zu haben scheint. Er findet die Mu'tazila im Korân angedeutet (Sure 19, 49) und führt auch zwei Traditionen an, in denen sich die Mu't. vom Propheten ein gutes Zeugniss ausstellen lassen.<sup>2</sup>) Es werden von ihm hervorragende Aşhâb und Tâbi'ûn als Mu'taziliten hingestellt.<sup>3</sup>) Aus seiner Darlegung der mu'tazilitischen Lehre hebe ich die Anschauung hervor, dass der Glaube aus Wort, Erkenntniss und That bestehe, was an eine gleichlautende Lehre des Avesta erinnert.<sup>4</sup>) Der kurzen Darlegung der mu'tazilitischen Lehre folgt die Aufzählung der zehn Generationen der mu'tazilitischen Šejche, an die sich noch die Chalîfen anschliessen, welche Ibn al-Murtadâ als Mu'taziliten betrachtet.

In diesem Werke finden wir ausser den Capiteln, welche das mu'tazilitische Lehrsystem im Abriss enthalten, noch ein besonderes Buch, welches die "Feinheiten" oder "subtilen Fragen" des Kalâms behandelt (Bl. 26b-45a) und das wir neben dem weiter unten zu besprechenden Werke des Abû Rašid al-Nîsâbûrî als eine Hauptquelle des nachaš'aritischen Mu'tazilismus betrachten müssen. Wir werden später aus diesen Capiteln Manches anführen, sie enthalten aber nur Ansichten, welche in Folge der Anregung durch die griechische Philosophie in den Schulen der Mutakallimûn diskutirt worden sind.

Auf das Isnâd des Ibn al-Murtadâ, der den Mu'tazilismus in die Zeit des Propheten hinaufführt, ist natürlich nichts zu geben, wir haben aber keinen Grund, die Angabe, dass Zejd b. Alî ein Schüler des Wasil b. 'Aţâ war, zu bezweifeln.<sup>5</sup>) Durch ihn wurde der Mu'tazilismus unter die Šî'iten gebracht und es ist daher sehr wohl begreiflich, dass er sich bei den Zejditen so lange behauptet hat.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Al-Sahrastânî-Haarbrücker, I S. 175.



der Kopte in Gegenwart des Hafs al-Fard al-Basri in Betreff der Prophetie Muhammeds gestellt habe.

<sup>1)</sup> HS. Glaser, No. 230. Ahlwardt IV No. 4894.

<sup>2)</sup> Ueber solche Traditionen s. ZDMG. LIII 510.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ebenda, S. 487.

<sup>4)</sup> Vgl. James Darmesteter, Le Zend-Avesta, I 169.

Dass die mu'tazilitische Lehre von manchen Si'iten auch bekämpft wurde, ist wohlbekannt.

Eine andere Frage ist die, inwiefern hat der Mu'tazilismus Elemente aus der persischen Volksreligion aufgenommen, inwiefern ist er Neigungen und Traditionen der Perser entgegengekommen oder ist er gar als Reaktion des persischen Geistes auf die Lehre des Islâms entstanden? Für die Entscheidung dieser Frage ist vor Allem zu beachten, wie sich die Religionsurkunden und die theologischen Schriften der Perser über die Hauptfragen der mu'tazilitischen Lehre äussern.

In einem Fragmente aus dem Pehlevi Vendidåd ist von der Bestimmung des Schicksals die Rede, die allerdings nach dem Kommentar sich nur auf die "Dinge der materiellen Ordnung" beziehen soll, während die Dinge der "geistigen Ordnung" durch das Thun entstehen.<sup>1</sup>) "Manche sagen, heisst es weiter, Weib, Kinder, Reichthümer, Herrschaft kommen vom Schicksal, die anderen Dinge durch die That. Das Gute, das dem Menschen nicht bestimmt war, erlangt er nie; was ihm bestimmt ist, kömmt ihm zu durch sein Thun, durch seinen Fehler verliert er es. Wenn ihm Uebles bestimmt war, so kann er es abwehren, durch sein tugendhaftes Thun." In der Pehlevi-Litteratur, so weit sie mir in Uebersetzungen zugänglich ist, wird diese Anschauung noch eingeschränkt. "Das Schicksal ist es, so heisst es im Minôchired, welches über Jedermann und jedes Ding herrscht."<sup>2</sup>) Es wird aber auch angenommen, dass das Gebet und die guten Werke durch den Einfluss der göttlichen Vorsehung dem Menschen nützen können.<sup>8</sup>)

In dem Šîkand Gûmânîk Vigâr<sup>4</sup>) finden wir in der Polemik gegen das Christenthum eine Stelle, an welcher die Lehre, dass Gott den Menschen mit freiem Willen geschaffen habe, verworfen wird, mit der Begründung, dass, wenn nun der Mensch aus freiem Willen sündige, so ist Gott, der Urheber auch des letzteren,

<sup>1</sup>) J. Darmesteter, Le Zend-Avesta III 44.

<sup>2</sup>) Sacred Books of the East XXIV Cap. 47 S. 89.

<sup>9</sup>) Ebenda S. 55. So heisst es auch in einer Tradition bei al-Tirmidhî II S. 20 Z. 15 ولا يزبد في 15 العمر الا البر Das ist aber nicht die mu<sup>4</sup>tazilitische, sondern die orthodoxe Anschauung.

4) Ebenda S. 236.

die letzte Ursache der Sünde, eine Argumentation, welche gar nicht mu<sup>4</sup>tazilitisch ist.<sup>1</sup>)

Zum Ueberfluss polemisirt der Verfasser desselben Werkes auch offen gegen die Mu'taziliten.<sup>2</sup>)

Man sieht, diese Daten sind nicht so beschaffen, dass aus ihnen auf den persischen Ursprung des Mu'tazilismus geschlossen werden könnte.

Viel weniger fällt der Umstand ins Gewicht, wie sich ausgesprochene Mu'taziliten gegenüber persischen Religionsanschauungen und Literaturerzeugnissen verhalten, obwohl dies zu beobachten, nicht ohne Interesse ist. Dass der Dualismus in allen mu'tazilitischen Kalâmwerken bekämpft wird,<sup>3</sup>) darauf ist kein Gewicht zu legen. Dass al-Ma'mûn in einem Berichte über eine Disputation zwischen einem islamischen Theologen und einem Dualisten, den letzteren mit dem in den meisten Kalâmwerken angeführten Beweis für die Einheit Gottes, den man den "Beweis von der gegenseitigen Hinderung"<sup>4</sup>) nannte, widerlegt,<sup>5</sup>) ist ebenfalls nicht von Belang. Der I'tizâl kann ja sehr wohl unter persischen Einflüssen entstanden sein, ohne dass seine Vertreter die Empfindung gehabt hätten, der persischen Religion zum Danke verpflichtet zu sein.

Al-Ma'mûn soll auch, als ihm das Buch Ġâwîdân Chired vorgelesen wurde, von der Weisheit seiner Lehren entzückt gewesen sein, aber das Buch enthält, nach den Mittheilungen de Sacy's zu urtheilen, gar nichts, was auf eine Verwandtschaft mit dem Mu'tazilismus schliessen lassen würde,<sup>6</sup>) es wird darin sogar von der "absoluten Bestimmung Gottes" gesprochen.<sup>7</sup>)

<sup>1</sup>) 'Ikd. I S. 253 wird ein Gespräch zwischen einen Magier und einem Kadariten mitgetheilt, dessen Inhalt ebenfalls diesem Gedankengang entspricht.

<sup>2</sup>) Ebenda, S. 195f.

<sup>3</sup>) Ueber eine drastische Widerlegung der Anschauungen eines Magiers durch Abû-l-Hudejl al-'Allâf berichtet Ibn Abî 'Aun cod. Sprenger, 1205 Bl. 102 b.

4) طريق التمانع (\* S. KJL. S. 54.

<sup>5</sup>) S. A. Barthelemy, Gujastak Abalish, Relation d'une conférence théologique présidée par le calife Mámoun. Paris 1887. S. 2 f. Eine Disputation al-Ma'mûns mit einem Dualisten finden wir schon 'Ikd, Ausg. v. J. 1802. I 253.

<sup>6</sup>) Mémoires de l'Institut Royal de France, Acad. des inscriptions et belles-lettres, Bd. IX S. 1f.

') Ebenda, S. 25, "La doctrine religieuse de l'auteur est l'unité de Dieu, sa providence, son décret absolu, etc. Diese Anschauungen sind wohl vom islâmischen Bearbeiter hineingebracht worden. Mehrere Mittheilungen verdanken wir in dieser Beziehung Ibn Hazm und 'Abd al-Kâhir al-Baġdâdî. Der Erstere berichtet, 'Abbâd b. Sulejmân al-Dejmarî soll der Ansicht gewesen sein, Hunger und Dürre seien nicht die Schöpfungen Gottes, <sup>1</sup>) dasselbe soll Muhammed b. 'Abdallâh al-Iskâfî in Betreff der Trommel, der Gesänge und Musikinstrumente, also der Mittel zur Sünde gelehrt haben.<sup>2</sup>)

Bedeutsamer sind die Bemerkungen, welche al-Bagdâdî über al-Nazzâm und al-Gâțiz macht. Vom Ersteren sagt er, er habe den Dualisten die Lehre entlehnt, dass der Gerechtigkeit übende (Gott) der Ungerechtigkeit und Lüge nicht fähig sei<sup>3</sup>). Dasselbe sei der Fall in Betreff seiner Lehre, dass die Körper in lebende und todte einzutheilen seien, der lebende Körper kann nicht leblos, der leblose nicht lebendig werden. Ebenso meinen ja die Dualisten, dass das Licht lebend und leicht sei, deshalb immer aufwärts steige, die Finsterniss aber todt und schwer sei, und deshalb Al-Bagdâdî wundert sich sogar darüber, stets abwärts strebe. wie al-Nazzâm es zu Stande gebracht habe, gegen die Dualisten ein polemisches Werk zu schreiben. - Die erstere Anschauung wird von manchen Sejchen der Mu'tazila wie z. B. al-Gubbâ'î verketzert. Man ist in der That geneigt anzunehmen, dass mit der Lehre, dass Gott keine Ungerechtigkeit ausüben könne, ein Attribut Ahuramazdas auf Allâh übertragen worden ist, es ist aber zu beachten, dass bei al-Nazzâm, diesem merkwürdigen Manne, der nach Aristoteles den Grundsatz aufgestellt hat, dass der Anfang der Erkenntniss der Zweifel sei, der das Dasein der Ginnen "ganz und gar leugnete"4), der den Abû Hurejra den grössten Lügner der

 Milal, cod. Warn. 480 Bl. 145a. Vgl. Zur Gesch. des Aš'aritenthums, S. 88.
 <sup>2</sup>) Ebenda.

آ Fark 49a واخذ من الثنوية قوله بان فاعل العدل لا يقدر على Fark 49a ( فعل الجور والكذب

4) Al-Sahr. I S. 59. Al-Ġuwejni Imâm al-Ḥarâmejn, cod. Gol. 146 Bl. 71 v. فان قيل فما مذهبكم فى الجن والشياطين قلنا نحن قائلون بثبوتهم Mafâtth I S. 42 ff. werden die Beweise gegen die Existenz der Ginnen angeführt. Al-Damîrî, I s. v. فان قيل ما تقول فيما حكى عن بعض المعتزلة ان ينكر وجود الجن قلنا عجيب ان يثبت نلك عمن يصدق بالقران وهو ناطق بوجودهم

Menschheit (akdab al-nås) nannte, diese Lehre vollkommen in der Menge der Vorstellungen verschwindet, welche von griechischen Philosophen stammen.

Noch schärfer geht al-Bagdådî mit al-Gâțiz ins Gericht, dem er seine Neigung für die Maulâ's, diese Urheber aller Ketzerei zum Vorwurfe macht. Al-Ka'bî, heisst es an einer Stelle<sup>1</sup>), rühmte sich des Gâțiz, dass er zu den Šejchen der Mu'tazila gehört, und rühmte sich seiner vielen Werke und meinte, er wäre aus dem Stamme Kinâna. Darauf ist ihm zu antworten: "Wenn er eine Kinânite war, wie du behauptest, wozu hat er das "Buch der Vorzüge der Kaţtân gegenüber den Kinâna und den anderen 'Adnânijja" geschrieben?" Und wenn er ein Araber war, weshalb hat er das Buch der "Ueberlegenheit der Mawâlî über die Araber geschrieben."<sup>2</sup>) Al-Baġdâdî ist also sichtlich bestrebt, mu'tazilitische Lehren als persische Erfindungen hinzustellen, was aber noch keineswegs ihren persischen Ursprung beweist. Dies wären die Thatsachen, welche mir in Betreff des Zusammenhanges zwischen den Mu'tazilismus und den Šî'iten, bez. den Persern bekannt sind.

Von Wâşil b. 'Aţâ' wissen wir aber, dass er sagte, es sei nicht erlaubt, "das Zeugniss 'Ali's, Talha's und al-Zubejrs über eine Hand voll Kohl anzunehmen",<sup>8</sup>) ferner dass 'Amr b. Ubejd sich ebenso schlecht über 'Alî äusserte, dass Wâşil sich von Baššâr b. Burd, nachdem dieser sich zur Lehre von der Rückkehr 'Ali's bekannt hatte, getrennt hat<sup>4</sup>), und darum müssen wir annehmen, dass ein ursprünglicher Zusammenhang zwischen den Ši'iten und mu'tazilitischer Lehre nicht festzustellen ist. Wohl sind davon Spuren vorhanden, dass später einzelne Vorstellungen persischen Ursprunges in der Lehre einzelner Mu'taziliten Platz gegriffen haben, aber man kann nicht annehmen, dass Wâşil und seine Nachfolger in der schärferen Bestimmung des Monotheismus, mit der Behauptung, dass,

Die Leugnung der Existenz der Ginnen stimmt auch nicht zum persischen Charakter des I'tizäl.

<sup>1</sup>) Fark 70a.

<sup>2</sup>) Ueber al-Gâhiz, s. Brockelmann, I S. 152f. Vgl. Goldziher, Muh. Stud. I S. 157, 165, 169.

<sup>3</sup>) Al-Sahr. I 46. Wasil hat auch ein Buch: أصناف ألم.جئة geschrieben. Vielleicht hängt auch sein Interesse für die Murgiten mit seiner Feindseligkeit gegen 'Alt zusammen. Vgl. Goldziher, Muh. Stud. II S. 91.

4) Agânî III 61.

"wer einen Begriff oder eine Eigenschaft als ewig setzt, der setzt zwei Götter" von der Religion der Mazdayasnier beeinflusst worden wären.

Was aber die Lehre von der Willensfreiheit betrifft, so ist es ja unzweifelhaft, dass bei den heidnischen Arabern die Vorstellung vom Schicksal verbreitet war<sup>1</sup>), und die Aeusserungen des Korân waren nicht geeignet, diese zu beseitigen. Aber sie spielte auch bei den Persern eine grosse Rolle<sup>2</sup>), so dass wir im Siege der Lehre al-Aš'arî's nicht den Sieg des nationalarabischen Geistes erblicken können, vielmehr nur den eines mit wunderbarer Consequenz durchgeführten Systems, in dem der Gedanke der Allmacht Gottes ebenso vorherrschend ist, wie in dem der Mu'taziliten derjenige von seiner Gerechtigkeit. Dieses System fand dann unter den Persern ebenso zahlreiche Vertreter, — die meisten grossen Aš'ariten sind Perser — wie früher der Mu'tazilismus, der sie dafür vorbereitet hatte.

Die Lehre, dass Gott nichts Böses schaffe, könnte noch am ehesten auf persischen Ursprung zurückgeführt werden, aber der Gedanke liegt der monotheistischen Lehre so nahe, dass man auch hier nicht nothwendig persischen Einfluss anzunehmen braucht.

Dagegen stimmt die Anschauung des Avesta mit der aš'aritischen Lehre vom geoffenbarten Charakter des sittlich Guten und Bösen überein.<sup>8</sup>)

Wenn wir noch dazu nehmen, dass von Al-Mas<sup>4</sup>ûdî die Bekehrung al-Ma'mûns zu dem I<sup>4</sup>tizâl als eine vollständige Abwendung von den Anschauungen des Ardašîr b. Bâbek dargestellt wird<sup>4</sup>), so wird man es kaum als eine unbegründete Annahme be-

<sup>1</sup>) Schrameier, Ueber den Fatalismus der vorislämischen Araber, Leipzig. 1881. S. 25f. Goldziher, Die Zähiriten, S. 155ff. Wellhausen, Reste arab. Heidenthums, S. 195. 'Ikd I S. 252 wird erzählt, Sa'îd b. Abî 'Arûba hätte den Katâda in Betreff des Kadar befragt, worauf ihm dieser antwortete: "Ist die Ansicht der Araber die richtigere, oder die der Perser?" "Die der Araber", war die Antwort. Darauf sagte Katâda: Es hat keinen Araber gegeben, der es nicht behauptet hätte, (dass es eine Vorherbestimmung giebt)" und zum Beweis führte er ein Gedicht an, dem der Verf. des 'Ikd noch andere folgen lässt. In dieser Erzählung wird die Thatsache, dass die meisten Vertreter des I'tizâl Perser waren, dazu benutzt, um gegen ihre Lehre Stimmung zu machen.

<sup>2</sup>) S. oben, S. 7.

<sup>8</sup>) Darmesteter I S. 161f.

ويذ هب مذاهب من سلف من ملوك .Prairies d'or, VIII S. 800 (\*

trachten können, dass das I'tizål in seinen Ursprüngen mit der Religion der Perser nichts zu thun habe.

Wir müssen also den Ursprung des Mu'tazilismus anderweitig zu erklären suchen. Nach allen Berichten, die auf uns gekommen sind, gehörten Wâşil b. Atâ' und 'Amr b. 'Ubejd zum Kreise des Hasan al-Başrî<sup>1</sup>). Sie lebten ursprünglich ebenso, wie ihr Genosse, Sâlih b. 'Abd al-Kuddûs 2) in dem Gedankenkreise, den wir aus der asketischen Litteratur, aus den Werken des Harawî, Abû al-Lejth al-Samarkandî, des Abû Tâlib al-Mekkî (Kût al-kulûb) kennen. Diese Schriften bestehen zumeist aus Traditionen, die dem Propheten, den Chulafâ' râšidûn und anderen frommen Männern zugeschrieben worden, so dass wir daraus mit Sicherheit schliessen können, dass die ganze Gelehrsamkeit der Asketen in der Zeit Wâsils ausschliesslich die Form des Hadîth hatte. In der voraš'aritischen Zeit war dies auch bei den dogmatischen Werken der orthodoxen Lehrer der Fall. Das Kitâb al-tauhîd des Ibn Chuzejma besteht aus Traditionen. Das Hadîth scheint die allgemeine literarische Form der ältesten islâmischen Litteratur gewesen zu sein, wie dies ja auch bei den Chronisten und den Adab-Werken zu beobachten ist. Die Zuhd-Schriften enthalten aber massenhaft Material, das aus der Agada stammt und zwar nicht nur etwa Aussprüche, die unter den Juden sehr geläufig gewesen sein müssen, sondern Bemerkungen, die in der gesammten vorhandenen halachischen und agadischen Litteratur nur einmal vorkommen. Wir begegnen auch sehr häufig christlichen Entlehnungen, diese stammen aber nicht etwa aus der späteren kirchlichen Theologie, sondern aus dem Neuen Testament und aus den Apokryphen und Pseudepigraphen desselben.<sup>8</sup>) Diese alten Šejche in der ersten Hälfte des

سلسان كاردشير بن بابك وغيرة واجتهد في قراءة الكتب القديمة... انصرف عن نلك كله واظهر القول بالتوحيد والوعد والوعيد الخ.

<sup>1</sup>) Kût al-kulûb I S. 150 wird er als der "Beste von Başra" und als der Begründer der Asketik bezeichnet. Ebenda S. 148 sagt einer von den Aşhåb, dessen Ueberlieferungen von al-Hasan erklärt worden waren: تسألونى . عن العلم وهذا الحبر بين أَظهركم

<sup>2</sup>) S. über ihn Houtsma, a. a. O. S. 81 Goldziher in Transactions of the IXth Congr. of Orient. (London 1893) S. 104f.

<sup>3</sup>) Man vgl. z. B. die 'Ikd I S. 352f. angeführten Aussprüche. Ueber christliche Einwirkungen auf den Stifismus vgl. WZKM 1899 S. 35ff.

2. Jh. d. H. hatten gewiss keine solche Kenntnisse in kirchlichen Dingen, wie sie später z. B. al-Mas'ûdî besessen hat.<sup>1</sup>)

Als Reaktion gegen jüdische und christliche Einwirkungen ist die Aeusserung in einem Hadîth aufzufassen: "Es gibt Gelehrte, welche die Reden der Juden und Christen vortragen, damit ihre Gelehrsamkeit reicher erscheinen solle, die sind schon auf der fünften Stufe der Hölle."<sup>2</sup>)

Welcher Art diese Entlehnungen waren, dafür mögen hier einige Beispiele angeführt werden, wobei wir uns auf ethische Anschauungen beschränken, die in der asketischen Literatur eine grosse Bedeutung haben mussten. Einer modificirten Form der zehn Gebote begegnen wir zu wiederholten Malen.<sup>8</sup>) Midrasch - Erzählungen werden unverändert, oder mit Fortlassung des eigenthümlich Jüdischen aufgenommen.<sup>4</sup>) Charakteristisch sind folgende Beispiele: "Die Râbi'a wurde befragt, wann der Mensch als Gott liebend betrachtet werden könne. Darauf antwortete sie: Wenn das Unglück ihn so erfreut, wie das Wohlergehen.<sup>5</sup>) "Abû Mûsâ al-Aš'arî theilte mit im Namen des Propheten, Gott segne und begrüsse ihn: "Der Gläubige, der den Korân liest, ist wie die Citrone, deren Geruch angenehm und deren Geschmack angenehm ist, der Gläubige, der den Korân nicht liest, ist, wie die Dattel, die einen angenehmen Geschmack, aber keinen Geruch hat, der Bösewicht, der den Korân liest, ist wie die Myrthe, die einen angenehmen Geruch, aber einen bitteren Geschmack hat, der Bösewicht, der den Korân nicht liest, ist wie die Coloquinthe, deren Geschmack bitter ist und die keinen Geruch hat".) Eine häufig angeführte Tradition ist die folgende:

2) Abû Tâlib al-Mekki, Kût al-kulûb I 144.

<sup>3</sup>) Al-Samarkandî, Tanbîh al-gâfilin S. 188. Auch bei al-Tirmidi II 192. Tha'labî, Arâ'is S. 194f.

<sup>4</sup>) Tanbîh al-gâfilîn S. 144 findet sich die Legende von Moses, Schemoth rabba 2, 2.

<sup>6</sup>) Al-Kušejri, S. 116. Die in Betracht kommenden Aussprüche der Agada s. bei Bacher, die Agada der Tannaiten I S. 328.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Darum können wir auch nicht annehmen, dass der Mu'tazilismus unter dem Einfluss der kirchlichen Theologie, in welcher die Lehre von der Willensfreiheit bis auf dieser Zeit schon viele Wandlungen durchgemacht hatte (vgl. Harnack, Dogmengeschichte II<sup>s</sup> S. 128. 153f.) entstanden ist.

"Der Gläubige sicht seine Sünden, als würde er unter einem Berge sitzen und fürchtet, dass er auf ihn fällt, der Bösewicht sicht aber seine Sünden, als wären sie eine Fliege, die an seiner Nase vorüberfliegt.<sup>1</sup>)

Eine andere Tradition, die in einem jeden asketischen Werke, im Capitel über die Bekehrung angeführt wird, lautet: "Wer von den Sünden zurückkehrt, ist so, als ob er keine Sünde hätte."?)

Diese Beispiele mögen genügen, um zu beweisen, dass Elemente der Agada in den ersten Jahrhunderten des Islâms nicht aufgehört haben in die Traditionsliteratur und in die Zuhd-Schriften einzudringen <sup>3</sup>).

Dass in Başra, wo die Asketen besonders zahlreich gewesen zu sein scheinen,<sup>4</sup>) die Berührung mit der jüdischen Bevölkerung eine häufige gewesen sein wird, ist von vornherein anzunehmen. Und hier wird nicht nur die Kadar-Tradition, auf die ich schon zu wiederholten Malen hingewiesen habe,<sup>5</sup>) von den Muslimen aufgenommen worden sein, sondern auch manche andere agadische Aeusserung, welche mit dem I<sup>4</sup>tizâl noch mehr übereinstimmt.

Wir wissen, welchem Widerwillen wir schon in der tannaitischen Agada gegenüber der Vorstellung von den zweien Mächten (שתי רשויות) begegnen. Dazu kommen noch Aeusserungen, wie z. B. die des R.

1) Al-Buchari, Al-da'wât, 3.

2) Al-Kušejrî, Risâla, S. 58. Vgl. dazu Joma 86b.

<sup>3</sup>) Herr Sam. Fuchs theilt mir folgende Stelle aus der Einleitung Ibn

ويتعلَّف مفصَّلو: Kutejba's zu seinem Muchtalif al-hadith, cod. Leiden, S. 6 mit

الفقر بروايتهم اللهم أحييني مسكينًا وأُمتْني مسكينًا واحشرني في زُمرة

المساكين والفقر بالرجل المومن أحسن من العذار الحسن على خدّ יאה מסכנותא לברתיה :Die Tradition entspricht dem Ausspruche Akiba's . الفرس Die Stellen s. bei Bacher, ebenda, S. 289.

<sup>4</sup>) Die Başrensischen Şûfi's werden angeführt, Kût al-kulûb I 147. Z. 6 v. u. 129 Z. 16, 162 Z. 9 v. u. II S. 60 Z. 4.

<sup>6</sup>) KJL. S. 4 A. 5 u. 6 Kút al-kulúb II S. 13 Z. 3ff. lesen wir den Anfang der Talmudstelle und hier ist der Schluss, der von der Willensfreiheit spricht, ebenfalls fortgelassen. Dogmatische Traditionen, die mit unserem Gegenstande im Zusammenhang stehen, findet man aus alten Quellen angeführt bei al-Balawi, Alif bå II S. 50ff.

בו מעם כך ישראל יש בהן בני אדם שהם בעלי תורה ובעלי מעשים מובים כפות תמרים אלי ישראל, מה חמרה יש בה מעם ואוין בה ריח כך ישראל יש בהן בעלי תורה ואין בהם מעשים מובים וגו׳.

Akiba: "Was Gott thut ist wohlgethan."<sup>1</sup>) R. Pappus hat Hiob 23, 13 die Worte: "Er ist einzig, niemand kann ihm antworten, was er will das thut er", erklärt: "Er richtet allein die Bewohner der Welt und es ist keiner da, der ihm erwiedern könnte. Diese Auslegung war dem R. Akiba anstössig und er gab dann folgende Erklärung: "Man kann nicht antworten auf die Worte dessen, der durch sein Wort die Welt geschaffen hat, sondern er richtet Alles mit Wahrheit, Alles mit Gerechtigkeit".")

Ich hebe diese Stelle nicht nur deshalb hervor, weil sie mit dem I<sup>•</sup>tizâl verwandte Ansichten enthält, sondern auch, weil sie uns zeigt, dass die Reflexion über biblische Auschauungen vom Walten Gottes, unbeeinflusst von der griechischen Philosophie zu zwei entgegengesetzten Meinungen geführt hat, von denen die eine auf die Allmacht Gottes, die andere auf seine Gerechtigkeit das Gewicht legte.

Wir können nun aus dem ganzen Culturkreis, der bei Entlehnungen der asketischen Schulen in Basra in Betracht kommt, keine andere Literatur namhaft machen, in welcher die Einheit und Gerechtigkeit Gottes, so wie die Lehre von der Willensfreiheit so nachdrücklich eingeschärft wird, wie in der jüdischen.

Es ist auch zu beachten, dass schon in alten Quellen<sup>8</sup>) von der "Schöpfung der Tora" gesprochen wird, so dass es, wie ich dies

<sup>3</sup>) Vgl. Bacher, ebenda, S. 326. Vgl. auch die anonymen Bemerkungen Sifré zu Deut. 32, 3 ed. Friedmann 137 b.

<sup>8</sup>) Im Kitåb al-hejda, HS. Wetzstein II No. 382. Bl. 49b heisst es vom Worte تجعلوند in Sure 6, 91. تجعلوند معنى تجعلوند in Sure 6, 91. يعني ان اليهود خلقوا التورية ومعنى خلف التورية خلف كلام الله تع فزعم بشر ان اليهود خلقوا كلام الله تع واند لا معنى عنده وعند فزعم بشر ان اليهجد خلقوا كلام الله تع واند لا معنى عنده وعند فرعم نك

Das Kitåb al-hejda mag wohl eine Fälschung sein, aber sein Alter wird durch den Fihrist bezeugt. Diese Stelle zeigt uns aber jedenfalls dass die Vorstellung vom "Geschaffensein der Tora" mit derjenigen vom Geschaffensein des Koråns im Zusammenhange steht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Stellen s. bei Bacher, Ag. d. Tan. I 282. Vgl. auch das Fragmententargum zu Gen. 4, 8. Wohl auf diese Ansicht Akiba's ist folgende Erscheinung zurückzuführen. Sifrå, ed. Weiss 111 a wird aus Jes. 45, 7 gefolgert, dass der Friede dem Ganzen Weltall gleichwerthig sei. Der Erklärer hat für yn את הכל – ובורא את הכל – ובורא עוד את היו die Liturgie aufgenommen wurde. Dieses Tikkun soferim ist aber nicht durchgedrungen, wahrscheinlich, weil es zu spät gemacht worden ist. Es ist eine merkwürdige Analogie zur mu'tazilitischen Korånauslegung bei Goldziher, Muh. Stud. II 240.

schon früher ausgeführt habe, höchst wahrscheinlich ist, dass die Lehre vom "Geschaffensein der Tora" das Vorbild der Vorstellung vom Geschaffensein des Korâns war.

Die Ansicht Wâsils vom "Mittelzustand" kann für die Ermittelung des Ursprungs seiner Lehre nicht verwerthet werden, da sie in Vorderasien schon in den ersten nachchristlichen Jahrhunderten bei Juden<sup>1</sup>), Christen<sup>2</sup>) und Heiden verbreitet war.<sup>8</sup>)

Es möge hier auch über den Namen dieser Schule Einiges bemerkt werden. Dass der Name "Mu'tazil"<sup>4</sup>) daher stamme, dass Hasan al-Basrî von Wâsil b. 'Atâ' gesagt habe: "Wâsil hat sich von uns getrennt", ist natürlich eine Fabel. Somit bleiben nur zwei Möglichkeiten übrig. Entweder ist "Mu'tazil" ursprünglich synonym mit Chârigî<sup>5</sup>) und Râfidî und die Bezeichnung wurde von

<sup>1</sup>) S. Barajtha, Rosch haschana 16b.

<sup>2</sup>) Strauss, die christliche Glaubenslehre II, 684 A. 49.

<sup>s</sup>) S. z. B. Lucian, de luctu, cap. 9.

۷۰۰ Von besonderem Interesse scheint für die Gesch. des Namens folgende وإن التسمية بالاعتزال 208b 'Magma' 208b المتسمية بهذا اعتزال مدح بالايات التى فى القرآن وإن السبب فى التسمية بهذا اعتزال عمرو حلقة الحسن لوحشة لحقته من قتادة فقال قتادة أصبح عمرو معتزليا وقيل لما كثر الخوارج والمرجئة وانتصب واصل لمكالمتهم فى معتزليا وقيل لما كثر الخوارج والمرجئة وانتصب واصل لمكالمتهم فى الاسماء والاحكام سُمّى معتزليا وحكى (يعنى عبد الجبّار) ما ذكر من برداذ عن سغيان الثورى أنّه امر اصحابه ان يتسموا بهذا الاسم لما سمع من خبر عن النبى صلى الله عليه واله يتصمن مدحهم فقيل له .قد سفك به اصحاب واصل

<sup>5</sup>) Al-Mubarrad, Kamil, S. 546 werden Verse von al-Aşma'i recitirt, die von einem Manne herrühren, "der von der Ansichten der اهل الاهواء keine klaren Begriffe hatte":

Ich habe nichts mit den Chawarig zu thun, ich gehöre nicht zu ihnen,

Nicht zu Al-Ġazzāl unter Ihnen, und nicht zu Ibn Båb

Nicht zu denen, die, wenn sie 'Ali erwähnen,

Den Gruss der Wolken erwiedern,

Ich liebe aber mit ganzem Herzen,

Und weiss, dass dies richtig sei,

Den Gesandten Gottes und den Siddik mit einer Liebe,

Durch die ich für morgen schönen Lohn erhoffe."

Diese Verse werden auch Al-ikd al-farid I S. 266 angeführt

Anfang an im schlechten Sinne von der alpeois Wâsils gebraucht und von dessen Anhängern angenommen, in gutem Sinne gedeutet und mit Korânstellen und Traditionen begründet, oder sie ist ursprünglich in gutem Sinne gebraucht worden, und bezeichnete die "Zurückgezogenen", eine Klasse der Zuhhåd, und erst später ist das Wort durch die Orthodoxen zu seiner üblen Bedeutung ge-Wir halten das letztere für das wahrscheinlichere. Von kommen. 'Amr b. 'Ubejd wissen wir, dass Abû Ga'far al-Manşûr sich von ihm mit solchem Erfolge ermahnen liess, dass der skrupellose Tyrann sich in Thränen auflöste<sup>1</sup>), von Wâşil wissen wir ebenfalls, dass er Predigten zu halten pflegte<sup>2</sup>). Sie werden also nicht im Rufe von Ungläubigen gestanden haben. Dass die asketischen Prediger von den Vorstellungen vom Jenseits einen ergiebigen Gebrauch machten, zeigen alle ihre Schriften. Die Schrift des Abû al-Lejth al-Samarkandî: Karrat al-'ujûn, die ausschliesslich diesem Gegenstande gewidmet ist, wird nicht die erste in ihrer Art sein. Dies würde auch erklären, warum neben den Lehren von der Einheit und Gerechtigkeit Gottes auch die von der Verheissung und Strafandrohung (الوعد والوعيد) zu den Grundlehren des alten I'tizâ gehörten. Sie sind eben ein Lehrstück, das der Mu'tazilismus aus der Asketik herübergenommen hat. In der "Risåla" des Kušejri<sup>3</sup>) finden wir noch ein Kapitel über die "Zurückgezogenheit und ihre Forderungen" (العزلة). Zu ihnen gehört, dass der Mensch sich Kenntnisse aneigne, durch welche das Band des Einbeitsbekenntnisses gesichert werde, damit der Satan mit seiner Einflüsterung ihn nicht mit Leidenschaft erfülle<sup>4</sup>), ferner soll er sich religionsgesetzliche Kenntnisse erwerben, damit er zum pflichtgemässen Thun gelange, auf dass seine Sache auf eine feste Grundlage gebaut sei. Die "Zurückgezogenheit" in Wahrheit ist die Absonderung der tadelnswerthen Eigenschaften und die Einwirkung zum Zwecke der Ver-

Al-Ġazzāl ist die Bezeichnung Wâşil b. 'Aţā's, Ibn Båb ist 'Amr b. 'Ubejd. "Die Leute, welche die Wolken grüssen" sind nach 'Ikd, ebenda, die Räfiditen. Ueber den Namen معتنزلنة vgl. auch Goldzihers Bemerkungen in ZDMG 41,85

<sup>1</sup>) 'Ikd I 363f.

<sup>9</sup>) Fawât al-wafajât II 317 werden von seinen Werken erwähnt:

فى التوبة, كتاب الخطب فى التوحيد والعدل

<sup>a</sup>) Ed. Othmānijja, 1804 S. 64ff.

،لکی لا یستهوید الشیطان (

änderung der Eigenschaften, aber nicht zur Erhebung über die Umgebung<sup>41</sup>).

Aus diesen Bemerkungen glauben wir schliessen zu dürfen, dass die Mittheilungen, welche wir bei späteren Mu<sup>4</sup>taziliten finden und in denen das Wort "i<sup>4</sup>tazala" in gutem Sinne gebraucht wird, die ursprüngliche Bedeutung des Namens wiederspiegeln. Sie bestätigen aber auch den inneren Zusammenhang, in dem der Mu<sup>4</sup>tazilismus ursprünglich mit den Zuhhâd gestanden hat und auch die Auffassung, welche oben über seinen literarischen Charakter und seine Quellen dargelegt worden ist.

Dies Alles unterstützt die Ansicht, die ich früher über den Ursprung des I'tizâl geäussert<sup>2</sup>) und nach welcher die Ursprünge des Mu'tazilismus wahrscheinlich auf die Anregung jüdischer Elemente in der islâmischen Tradition und wie wir jetzt hinzufügen können, in der asketischen Literatur zurückzuführen ist.

Die Mu'taziliten sind in der Zeit nach ihrem Auftreten ohne Zweifel als Ketzer betrachtet worden, und wenn man einer aus verhältnissmässig später Zeit stammenden Nachricht Glauben schenken darf, sind sie auch genöthigt gewesen, ihre Lehre zu verheimlichen. Al-Nasafi<sup>3</sup>) berichtet nämlich, dass, wenn ein Mu'tazilite Jemanden fragte, ob er die "Fünf Grundlehren" gelesen habe, und jener bejahend antwortete, so konnte er wissen, dass er es mit einem Genossen zu thun habe. Al-Âlûsî berichtet aber ausdrücklich, dass

والعزلة في الحقيقة اعتزال الخصال المذمومة فالتاثُير 8.65 (\* لتبديل الصفات لا للتناتُّي عن الاو طان

<sup>1</sup>) KJL, S. 2f.

فصل قال الشيخ الامام .Bahr al-kalam, cod. Warn. 661 Bl. 55a. (\* رق أول من تكلم في مذهب الاعتزال رجل يقال له واصل بن عطاء وتابعه عمرو بن عبيد تلميذ البصرى فلما كان في زمان هارون الرشيد خرج ابو هذيل العلاف فصنف لهم كتابين وبين مذهبهم وجمع علومهم وسمى ذلك الاصول الخمسة وكلما رأوا رجلا قالوا له هل قرأت الاصول الخمسة فان قال نعم فقد عرفوا أنّه على مذهبهم والاصول الخمسة العدل والتوحيد والوعد والوعيد ومسئلة البين البين

Ueber die fünf Grundlehren der Muttazila vgl. auch Houtsma S. 89. Digitized by GOOGLE Bišr al-Marîsî mit seiner Lehre vom Geschaffensein des Gotteswortes den Zorn des Hârûn al-Rašid erregte, so dass er während dessen ganzer Regierung sich verborgen halten musste<sup>1</sup>).

Allerdings sind sie dann unter al-Ma'mûn zur Herrschaft gelangt, da dieser stets von mu'tazilitischen Hoftheologen umgeben war <sup>3</sup>). Er hat auch nach der Art der Sassanidenkönige an theologischen Disputationen seine Freude gehabt, und hat ihr Ergebniss nach ihrer Methode zu verbreiten gesucht. Die Chalifen haben nicht nur Staatseinrichtungen der Perser, wie die Gizja, herübergenommen, Gelehrte an ihren Hof gezogen, sondern auch die Art, für Ahumarazda zu kämpfen, sich angeeignet.

Die mu'tazilitischen Kalâmwerke, welche nicht von Šî'iten verfasst worden sind, führen uns alle in die Zeit nach al-Aš'arî. Beherrscht wird der Mu'tazilismus in dieser Zeit durch die Schulen von Bagdâd und Başra<sup>5</sup>). Orthodoxe Berichterstatter, wie z. B. al-Šahrastânî berichten ausführlicher über die Schule von Başra und deren Häupter al-Gubbà'î und Abû Hâšim, ohne Zweifel, weil ja al-Gubbâ'î der Lehrer und spätere Gegner al-Aš'arî's war, sodann aber, weil der orthodoxe Kalâm dieser Schule viele eigenthümliche Gedankenelemente zu verdanken hat, wie z. B. die Lehre von den "Zuständen" (رحوال).<sup>6</sup>) Etwas gerechter ist al-Baġdâdî insofern, dass er auch den Šejchen der Schule von Bagdâd besondere Kapitel widmet. Einer von diesen war Abû al-Husejn al-Chajjâţ, der Lehrer des Abû al-Kâsim al-Ka'bî, ein Hauptvertreter der Lehre, dass das "Nichtseiende" als ein "Ding" bezeichnet werden könne<sup>6</sup>).

<sup>2</sup>) In der HS. Landberg, No. 868 Bl. 149a findet sich die Abschrift eines Ernennungsdecretes für 'Ali b. Müsä. Die Zeugen sind الفصل ابن سهل بن فصل ويحيى بن أكثم وعبد الله بن طاهر وثمامة بن اشرس وبشر بن المعتمر وحماد بن نعمان

Auch sonst erscheint Thumâma in der Begleitung des Chalifen. Im Kitâb al-hejda ist Bišr al-Marisi der Haupttheologe al-Ma'mûns. Vgl. auch Agânî 18,89 wo darüber berichtet wird, dass Hârûn b. al-Ma'mûn ebenfalls mu'tazilitische Genossen um sich hatte.

<sup>8</sup>) Steiner, die Mu<sup>4</sup>taziliten, S. 80ff.

4) Al-Sahr. I S. 80.

<sup>5</sup>) S. darüber Steiner, ebenda, S. 82.

نكر الخياطية منهم<sup>6</sup> هُولاء أتباع ابي الحسين :Fart, 70b (

Digitized by Google

í

<sup>1)</sup> Al-Âlûst, S. 122.

Er leugnete, dass die Ueberlieferung eines Einzelnen, als Beweis betrachtet werden könnte<sup>1</sup>), welche Ansicht von al-Ka'bî in einer besonderen Schrift bekämpft worden ist. Dieser ist ebenfalls ein Šejch der Schule von Bagdâd<sup>2</sup>). Al-Bağdâdî erwähnt aber einige Punkte seiner Lehre<sup>3</sup>), in Betreff welcher er von den anderen Bagdâdensern abgewichen ist und zum Theil sich der aš'aritischen Ansichten genähert hat. Er war der Ansicht, dass vom "Sehen", "Hören", "Wollen" Gottes nur in figürlichem Sinne die Rede sein kann, und dass mit diesen Bezeichnungen gemeint wird, dass Gott von den sichtbaren und hörbaren Dingen Kenntniss habe, und dass er etwas thut. Mit dieser Ansicht folgte er auch dem Nazzâm, der dasselbe gelehrt hatte.

Welchen Umfang das Gebiet der Wissenschaft hatte, welche in den Schulen von Bagdåd und Basra gepflegt worden, darüber erfahren wir Ausführlicheres aus dem höchst werthvollen Werke des A bû Rašîd al-Nisâbûrî: Kitâb al-masâ'il wa-l-chilâf bejn al-Başrijjîn wa-l-Bagdådijjîn<sup>4</sup>). Das Buch besteht aus 17 Abschnitten, welche aber nicht genau den behandelten Gegenständen entsprechen, denn zuweilen schliesst die Behandlung eines Gegenstandes in der Mitte eines Abschnittes. Wir wollen hier nur kurz den Inhalt des

الخياط الذى كان استان الكعبى فى صلالته وشارك الخياط سنر القدرية فى اكثر صلالتها وانفرد عنهم بقول من لم يسبق اليه فى المعدوم ونلك ان المعتزلة اختلفوا فى تسمية المعدوم شيئا منهم من قال يصح ان يكون المعدوم معلومًا ومذكورا ولا يصح كونة شيئا ولا قال يصح ان يكون المعدوم معلومًا ومذكورا ولا يصح كونة شيئا ولا مدا هعتزلة اختيار الصالحى منهم die widersprechenden Ansichten mancher Mu<sup>4</sup>t. dargelegt setzt er dan fort: tie widersprechenden Ansichten mancher Mu<sup>4</sup>t. dargelegt setzt er dan fort: وفارق الخياط فى هذا الباب جميع المعتزلة وسائر فرق الامة فزعم ان الجسم فى حال عدمة يكون جسما لانه يجوز ان يكون فى حال حدوثة جسما ولم يجز ان يكون المعدوم متحركا عنده لان الجسم فى حال حدوثة لا يصح ان يكون متحركا عنده Die Anhänger dieser Ansicht werden auch عدوم ومتحركا

s. al-Šahr. I S. 79. Al-Igi 341. Vgl. auch KJL. S. 50 Anm. 2.

<sup>1</sup>) Fark 71b.

<sup>2</sup>) S. über ihn Zur Gesch. d. Aš<sup>4</sup>aritenthums, S. 86f.

<sup>3</sup>) Fark, ebenda.

<sup>4</sup>) Hs. Glaser, No. 12, Ahlwardt IV 5125.

Buches, von dem die ersten zwei Abschnitte fehlen, andeuten, da es neben dem Kitâb al-muḥtawî unser wichtigstes Hilfsmittel in der Erklärung mancher Capitel im Berêšîth rabbâ des Jeschu<sup>4</sup>a b. Jehuda war.

Der Verfasser, Abû Rašîd, gehört der Schule von Başra an, wie das aus zahlreichen Stellen hervorgeht und es war seine Absicht, gegenüber den Anschauungen Abû al-Kâsim al-Ka<sup>c</sup>bîs, welche dieser in seinem Buche, "Ujûn al-masâ'il" dargelegt hatte, diejenigen Al-Gubbâ'i's und Abû Hâšims als die richtigeren nachzuweisen.

Einen grossen Raum nehmen die Capitel ein, - sie werden mit bezeichnet, — welche von der Atomenlehre handeln (Abschnitt III Bl. 1b-Bl. 40b). Aus seiner Darstellung ersehen wir, wie viel sich schon die Mu<sup>4</sup>taziliten mit der Atomenlehre beschäftigt hatten. Wenn Ibn Chaldûn berichtet, dass erst al-Bâkilânî die Atomenlehre in den Kalâm eingeführt habe, so wird das sich nur auf den aš'aritischen Kalâm beziehen, oder es wird daraus zu erklären sein, dass ihm kein Werk von al-Aš'arî bekannt war, in welchem er auf diese Lehre Rücksicht genommen hat. Jedenfalls haben besonders die Mu'taziliten von Basra dem aš'aritischen Kalâm in einer Weise vorgearbeitet, dass man sagen muss, dass diese Lehre in den uns bekannten aš'aritischen Werken durchaus nicht so durchgebildet erscheint, wie sie es bei den Mu'taziliten von Basra war. Das Interesse, das diese ebensowohl wie später die Aš'ariten an der Atomistik hatten, war, dass sie ihnen die Handhabe bot, die Lehre von der Schöpfung der Welt zu beweisen. Bl. 44b. lesen wir ein Capitel über die Frage, ob die Erde rund sei, darauf folgt bis Abschn. V Bl. 56b. die Lehre von den Farben, dann wird (57bff) von den Grundeigenschaften der Körper gehandelt. Die folgenden Abschnitte sind den Fragen von der Natur der Töne und der Sprache (VI 68a-77) gewidmet. Diese Fragen stehen mit der Lehre vom Gottesworte im Zusammenhang, so wie die folgenden über Schmerz und Lust (VI 77b-80b) mit derjenigen von der Gerechtigkeit Gottes. Die Abschnitte VII-XI (Bl. 83a-126a) über Bewegung und Ruhe, Raum (92b) Zusammensetzung und Auflösung, Trockenheit und Nässe, über die Begriffe des Lebens und des Todes stehen mit der Kosmologie der Mutakallimûn im Zusammenhang. Zwei Abschnitte (Abschn. X Bl. 126b-XII 154) handeln von den Begriffen des Könnens und Nichtkönnens (القدر) deren Erörterung offenbar durch die Lehre von der Willensfreiheit veranlasst worden ist. Von der Erkennntniss und den Glaubensanschaungen als solchen, handeln Abschn. XII 155b bis XV 191b. Diese Untersuchungen nebst den folgenden über die Speculation und Beweisführung (XV Bl. 191b—XVI 197b) zeigen uns die Erkenntnisslehre der Mu<sup>4</sup>taziliten sowohl auf dogmatischem, als auch auf ethischem Gebiet. Mit dem letzteren stehen aber auch die Capitel über das "Wollen und Nichtwollen" und über die Begierde, über Sättigung u. a. m. (XVI 197a—XVII 208b) in Zusammenhang.

Diese Andeutungen mögen hier genügen, um auf die Mannigfaltigkeit der Gegenstände hiuzuweisen, welche in den Schulen der Mu<sup>4</sup>taziliten behandelt worden sind. Griechische Autoren werden nicht erwähnt, aber wir werden sehen, dass die Anregung theilweise von den Schriften des Aristoteles ausgegangen sein muss,<sup>1</sup>) und die Mutakallimûn haben dann die Begriffe je nach ihrem dogmatischen Bedürfniss umgebildet.

Vielfache Berührungen mit dem Werke des Abû Rašîd zeigt uns ein Theil der grossen Encyklopädie von Al-Mahdî Ibn al-Murtadâ al-Hasanî<sup>a</sup>), der jedoch eine andere Quelle benutzt hat und auch die Ansichten älterer und späterer Mu'taziliten erwähnt.

<sup>1</sup>) Die Aristoteliker in islâmischen Ländern haben aber bei ihnen kein tieferes Verständniss des Aristoteles vorausgesetzt. S. darüber Steinschneider die arab. Uebersetzungen aus dem Griechischen. XII Beiheft zum Centralbl. f. Bibliothekwesen, S. 56.

<sup>45</sup> HS. Glaser 230 Bl. 26b-45. Das Stück führt den Titel لياضة الكلام في الطيف الكلام. Im Folgenden bezeichnet Murt. das Werk des Ibn al-Murtadâ. Bl. 26b-29a ist auch hier der Atomistik gewidmet Bl. 29a. Bl. 30 ياب الحرارة Ebenda باب الطعوم والروائدي Bl. 30. ياب الاعراض Bl. 29a. والبرودة واليبوسة Dann عنه الكلام في الميوسة العراض Bl. 29b. ماب الرطوبة واليبوسة العراض Bl. 29a. ألكلام في العراض Bl. 29a. باب الرطوبة واليبوسة Maså'il Bl. 191b. رونة المعوم والروائدي Bl. 30. باب الاعراض Bl. 29a. ألكلام في المعراض Bl. 29a. باب الرطوبة واليبوسة Maså'il Bl. 191b. ألكلام في الرطوبة المعوم والروائدي Bl. 32b. Bl. 32b. ماب العراض Bl. 29a. باب الحرارة Bl. 29a. باب الحرارة Bl. 30. باب الرطوبة واليبوسة Bl. 29a. ألكلام في الرطوبات واليبوسات واليبوسات واليبوسات Bl. 32b. Bl. 32b. Bl. 32b. Bl. 32b. Bl. 32b. قالتاريف Bl. 32b. Bl. 32b. Bl. 32b. ماب التركوبة واليبوسات واليبوسات واليبوسات Bl. 32b. Bl. 32b. Bl. 32b. Bl. 32b. والمعوبات واليبوسات واليبوسات Bl. 32b. Bl. 33b. Bl. 32b. Bl. 33b. Bl. 32b. Bl. 32b.

Wenn uns die Werke Abû Rašîds und Ibn al-Murtadă al-Mahdî's in die Streitfragen der mu'tazilitischen Schulen einführen, so besitzen wir auch ein grosses systematisches Werk, welches von einem sehr angesehenen Mu'taziliten, vom Kâdî 'Abd al-Gabbâr herrührt. Allerdings ist davon nur der Auszug auf uns gekommen, der von Ibn Mattawejhi angefertigt worden ist, überdies ist es auch nicht vollständig<sup>1</sup>). Wo aber die islâmischen Quellen versagen, treten

الكراهات. Die folgenden Capitel bei Ibn al-Murtada haben keine Parallelen im Buche des Abû Rašid: Bl. 41 ه. باب الادراك Bl. 42a باب الندم. Bl. 42a باب الطافة باب مسائل الخلاف Bl. 43b باب مسائل متفرقة: Ebenda: باب اللطافة باب الجدال Bl. 44b باب العلل وسائر المُؤثرات. Ebenda: باب الحدود. Ebenda: باب الحدود.

<sup>1</sup>) HS. Glaser, 52. Ahlwardt IV, 5149. Ich gebe hier ein Verzeichniss der Capitel vom grösseren Theile des Buches.

باب في بيان ما يجب ان 6a .باب في ذكر ترتيب هذه العلوم 5 باب فيما يلزم المكلف 7b .يتفق في التكليف وما يجوز ان يختلف باب في 12a .باب في بيان الغرض والقصد بالنظر والاستدلال 111 .اولا باب في اثبات المحدثات الدالة 12b .بيان جملة ابواب التوحيد باب فيما يجب ان 23b .باب في اثبات الاكوان 14b .على الله تع .يعلم من صفات هذه المعاني لتصبر دالة على حدث الجسم الاصل الثاني في التوحيد باب في اثبات محدة . فصل . 26a. b. 28a . في اثبات الاكوان 14b .على الله تع الاصل الثاني في التوحيد باب في اثبات محدث الجسم . بياب في اثبات محدث العالم في اثبات 26b .فصل . 26a. b. 28a . في ذكر المعاني المحدث الاصل الثاني في التوحيد باب في اثبات محدث العلم .باب في اثبات محدث العالم قادرا 15b .جمل يحتاج اليها في نلك .باب في اثبات محدث العالم قادرا 51b .جمل يحتاج اليها في نلك مناب في اثبات محدث العالم المائ . معلي حدث العالم مال .باب في اثبات محدث العالم مالما 50b .باب في نكر .باب في اثبات محدث العالم الائل .بحد معلي يحتاج اليها في نلك .باب في اثبات محدث العالم المائل . يفصل 150 .مائل .باب في اثبات كونه تع حيا مائل . 200 .باب في اثبات محدث العالم عالما 30b .فصل . 200 .باب في اثبات محدث العالم عالما المائل . 200 .باب في اثبات محدث العالم عالما 30b .باب . 200 .باب في اثبات محدث العالم عالما 30b . 200 .باب في اثبات محدث العالم عالما 30b .باب . 200 .باب في الاستدال المائل .الشاهد على 80b .باب ترتيب العلم بهذه الاحوال 80b . 200 .باب الاستدلال بالشاهد على 84b .باب ترتيب العلم بهذه الاحوال 80b .

die jüdischen, insbesondere die karäischen Schriften ein. Wie vielfach nachgewiesen worden ist, ist die jüdische Religionsphilosophie der gaonäischen Zeit und zum Theil auch die in den folgenden Jahrhunderten vom Kalâm beinflusst, und zwar ist es die Theologie der Karäer, welche in Folge der geringeren Bestimmtheit ihres religiösen Bewusstseins dem islâmischen Einfluss vollständig erlegen ist. Durch diesen Umstand sind ihre Schriften auch für die Geschichte des islâmischen Kalâms sehr gut zu verwerthen, was z. B. bei dem Gaon Sa'adja in viel geringerem Masse der Fall ist.

In erster Reihe kömmt hier Josef al-Basîr in Betracht,

باب في أنَّه تع عالم قادر لا لمعان بل لذاته 86b الغادب 100b الاصل 111b .فصل في انه تع لا يجوز ان يعلم لنفسه وبعلم محدث فصل الكلام على النصاري 115b الخامس في التوحيد (مذهب النصاري) فصل في بيان 121a. الكلام في الافعال 119a. الكلام في العدل 118a باب 124b . فصل فيما له بقبر القبائر 122a . القبائر وطريق معرفتها فصل 1256 . باب في الندب والتفصل 1258 . فيما له بحسب الحسن باب في ذكر من يتانى منه هذه 126a في الواجب ووجه وجوبه باب فيما يصرح من الله تع وما لا يصرح 126b .الاحكام ومن يتعذ باب في ذكر الدلالة على اند تع 1274 . من هذه الافعال واحكامها باب في قدرته على الاجناس 129a .قادر على ما إذا وقع كان قبيحا باب في 1316 .باب في ابطال قولهم في وجوم القبر والحسن 130a باب في بيان أن كل 134a . الدلالة على أنه تع لا يفعل القبيم باب في ترتيب المسائل على 135a .ما نعله حسن وانه لا يختار سواه الكلام في الارادة · باب اثبات المريد والارادة 135b . هذه الاصول باب في الدلالة 139a. باب في الدلالة على انه تع مريد 136b على انه تع ميد بارادة حادثة.

Eine Vergleichung dieses Inhaltsverzeichnisses mit demjenigen des Muhtawî von Josef al-Başir (Frankl, im Fünften Bericht über die Lehranstalt für die Wissenschaft des Judenthums, S. 17ff.) zeigt uns, dass dieser in der Anlage seines Buches in auffallender Weise derjenigen der muslimischen Kalåmwerken gefolgt ist.

dessen Hauptwerk Al-muhtawî fî 'ilm al-uşûl eine merkwürdige Uebereinstimmung mit dem vorhandenen Theile des "Magmû' min al-muhît bi-l-takâlîf" von Ibn Mattawejhi zeigt. Auch seine anderen Schriften, die kleinsten nicht ausgenommen, sind für die Geschichte des I'tizâl höchst lehrreich.

Josef al-Başîr steht aber als karäischer Mu'tazilite nicht allein. Abû Jûsuf Ja'kûb al-Kirkissânî und David b. Merwân lbn al-Mikmâs.<sup>1</sup>) — wenn man diesen Mann mit seinen wandelbaren Ueberzeugungen zu den Karäern rechnen kann, — sind ebenfalls Mu'taziliten. Und zu ihnen gehört auch Jeschu'a ben Jehuda, der Schüler Josef al-Başîrs, der die Werke seines Lehrers, wie wir sehen werden, sehr stark benutzt hat und in seinen Arbeiten Probleme behandelt, die wir in dieser Ausführlichkeit nur bei ihm kennen lernen.

#### II.

## Das Buch Berêsîth rabbâ.

Wie schon aus der ausführlichen Beschreibung der HS. durch Steinschneider bekannt war, ist das Werk ein Kommentar zu den ersten zwei Wochenabschnitten des Pentateuchs. Indessen giebt Jesch'ua zumeist eine ausführliche Besprechung der Fragen, zu welchen ihm der Text der Bibel die Veranlassung giebt und nur nachdem er die philosophischen Fragen, ohne einen Bibelvers zu citiren, erledigt hatte, erklärt er die betreffenden Stellen. Die rein grammatisch exegetischen Capitel sind also in seinem Buche von den philosophischen zumeist scharf gesondert, was uns ermöglicht, die philosophischen Abhandlungen hier besonders zu behandeln. Ehe wir aber hierauf übergehen, wollen wir noch Einiges über die Uebersetzung bemerken.

Der Uebersetzer wird in den Handschriften nicht namhaft gemacht. Die Uebersetzung zeigt so viele Berührungen mit der-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) S. KJL. S. 22f. Ein grosser Theil des Werkes von Ibn al-Mikmås, von dem bisher nur Fragmente in hebräischer Uebersetzung bekannt waren, ist im Original von Harkavy unter den Handschriften der kais. Bibliothek in St. Petersburg aufgefunden worden, worüber er in der russischen Zeitschrift Woschod, 1898. September Heft, Wiss. Theil S. 39ff. berichtet.

jenigen des Kitâb al-muhtawî, dass man annehmen möchte, es wäre Tobijja b. Mose. Dagegen spricht aber der Umstand, dass der Uebersetzer sich niemals griechischer Ausdrücke bedient, denen wir bei Tobija so häufig begegnen.

Seine Terminologie bietet solche Schwierigkeiten, dass man vielfach den Inhalt des Textes aus anderen Quellen schon kennen muss, um die Absicht des Verfassers und Uebersetzers errathen zu können. Von grammatischer Richtigkeit ist bei ihm keine Rede, er konstruirt häufig nach seiner Vorlage, also nach den Regeln der arabischen Syntax. Er scheint auch manchmal das Original nicht وابي لا für والآ gut verstanden zu haben. So übersetzt er manchmal والآ mit dem hebr. אלא was natürlich sofort den Sinn verdunkelt. Wenn es ihm einfällt, nimmt er arabische Wörter herüber in seine Uebersetzung, die er schon häufig richtig wiedergegeben hat, manchmal nimmt er sogar ganze Sätze unübersetzt herüber. Vielleicht ist daraus zu schliessen, dass die uns vorliegende Uebersetzung nur der Entwurf einer beabsichtigten vollständigen Uebersetzung des grossen Commentars von Jeschu'a ist. Aber die Uebersetzung hat den späteren Karäern in dieser Form vorgelegen und ihre Terminologie Ueberdies gehören diese hebräischen Uebersetzungen zu beinflusst. den ältesten, die wir aus dem Mittelalter besitzen und auch dieser Umstand mag die vorliegende Arbeit rechtfertigen.

Ich gebe nun hier eine Uebersetzung bez. eine Analyse der wichtigsten und schwierigsten Capitel des Buches nebst Erläuterungen, deren Stoff der verwandten jüdischen und islâmischen Literatur entnommen ist.

í

1. Die Schöpfung der Welt.

Jeschu'a beginnt jeden grösseren Abschnitt und so auch den ersten mit einigen Schriftstellen, welche mit dem Gegenstande, den er behandeln will, im Zusammenhange stehen. In der Einleitung des Buches spricht er sich darüber aus, wie er seine Aufgabe zu lösen gedenkt, dass er, da er wenig Musse hat, und auch körperlich schwach sei, sich zumeist kurz fassen werde.

Ebenso wie Josef al-Başîr und alle Mutakallimûn, die Aš'ariten nicht ausgenommen, führt er aus, dass man aus der Schrift keine sichere Erkenntniss von der Schöpfung der Welt und vom Dasein Gottes erlangen könne, vielmehr muss man zu diesen durch Speku-

lation gelangen, um die Wunder des Propheten als Beweise für die Wahrheit seiner Verkündigung betrachten zu können.

Dann folgen die Beweise für die Schöpfung der Welt zu deren Erklärung Folgendes vorausgeschickt werden muss.

Die wichtigsten Begriffo<sup>1</sup>), welcher sich die Mutakallimûn in ihrer Kosmologie bedienten, waren die folgenden: Ding<sup>2</sup>) Seiendes<sup>8</sup>), Nichtseiendes<sup>4</sup>), Ewiges (anfangslos)<sup>5</sup>), Geschaffenes<sup>6</sup>), Atom<sup>7</sup>) Körper<sup>5</sup>), Accidens<sup>9</sup>), Bewegung<sup>10</sup>), Ruhe<sup>11</sup>), Ursache<sup>1</sup>).

Mit Bezug auf den Inhalt müssen wir bemerken, dass wir hier eine eigenthümliche Form des kosmologischen Beweises vor uns haben, der am meisten mit derjenigen übereinstimmt, welcher wir

<sup>1</sup>) Ich setze ihre Namen nach Muht. 3b der hebräischen Uebers. die ersten Capp. fehlen in der HS. des Originals — hierher.

.قديم : 3 .عرض : بعملا (<sup>9</sup> .جسم : دانه (<sup>8</sup> .جزء : התיכה (<sup>7</sup> .حادث : הדש ( سكون : שכינה (<sup>11</sup> . حركة : רחישה (<sup>10</sup> . نفات الأعراض : מבערי האסעים. Ueber die meisten dieser Begriffe s. KJL. S. 37 ff. 12) באג : עלה. Für ihren Begriff bei den Mutak. ist folgende Stelle bei Ibn al-Murtada 43b von Interesse: باب العلة وسائم الموَّثرات • مسئلة العلة ما يوجب صفة الجملة او للمحل والسبب ما يوجب ذاتا وسميت علة لتغير محلها وهي في Ueber die Ursache und die anderen اللغة ما يتغير [448] به المحل<sup>6</sup> Wirkenden (מכתים: المودّ). "Ursache ist das, was beim Ganzen oder am Substrat eine Eigenschaft nothwendig zur Folge hat, der Grund hat aber eine Substanz zur Folge. Jene wird wegen der Veränderung ihres Substrates "illa" genannt. Im Sprachgebrauch bezeichnet sie das, wodurch das Substrat sich verändert." Jeschu'a und andere Mutakallimün unterscheiden auch die Ursache von dem "Wirkenden" (agens, الغاعل) worüber uns eine andere Be-والموذرات ثلاثة الفاعل وهو من merkung Ibn al-Murtadas aufklärt. Bl. 44 a والموذرات يوجد الفعل بحسب قصدة واختيارة والعلة وهي ذات تُوث صفة والسبب Es gibt dreielei Wirkende: 1. der Handelnde, d. i. "Es gibt dreielei Wirkende: 1. der Handelnde, d. i. derjenige, der ein Werk nach Massgabe seines Zweckes und mit freier Wahl in Dasein ruft, 2. die Ursache, d. i. ein Wesen, das ein Attribut zur Folge hat, und der Grund, d. i. ein Wesen das ein anderes Wesen zur nothwendigen Folge hat." Diese Begriffe decken sich nicht mit den entsprechenden Begriffen des Aristoteles.

in einem Schriftchen begegnen, das dem Abr. Ibn Ezra zugeschrieben wird. Dieser schliesst, ebenso wie seine Quelle, aus dem Geschaffensein der Zusammensetzung und Auflösung, der primitiven Seinszustände, ohne die der Körper undenkbar ist, auf das Geschaffensein der Körper<sup>1</sup>), Jeschu<sup>4</sup>a schliesst dies aus der Thatsache, dass jeder Körper im Raume in irgend einer Richtung existiren muss. Für die Erklärung dieser Thatsache sind nach ihm vier Annahmen möglich. Nach der ersten würde der Körper in Folge seines Wesens die bestimmte Stelle im Raume einnehmen, nach der zweiten wegen des Nichtseins eines bestimmenden Dinges, nach der dritten wegen eines Agens, und nach der vierten wegen einer Ursache, welche Annahme auch die richtige ist, die aber zur Erkenntniss führt, dass diese Ursache nothwendig geschaffen sein muss.

Diese Annahmen lassen sich nur aus gewissen mu'tazilitischen Ansichten erklären. Mu'ammar b. 'Abbâd al-Sulamî, dessen Anschauungen schon in der gaonäischen Zeit in das Judenthum eingedrungen sind <sup>2</sup>), hat angenommen, "dass ein "Ding" ((x=x)) in dem sich Bewegenden entsteht, wodurch dieses in seiner Eigenschaft das Ruhende von sich unterscheidet, und dass im Ruhenden ebenfalls ein "Ding" entsteht, wodurch jenes das sich Bewegende von sich unterscheidet<sup>48</sup>). Diese Anschauung vom "Ding", welches die Seinszustände schafft, scheint von grossem Einfluss gewesen zu sein, wir begegnen ihr noch in der Attributenlehre des Imâm al-Harâmejn.

Die Eintheilung, nach welcher eine Sache 1. aus ihrem eigenen Wesen, 2. aus einem Ding, 3. einem Wirkenden oder 4. einer Ur-

واما معمّر ومن اتبعة فقالوا انّا r. 191 ال Hazm, Milal II Bl. 191 r. وجدنا المتحرك والساكن فايقنّا أنّ معنى حدث فى المتحرك به فارق الساكن فى صفته فان معنى حدث فى الساكن ايصا وفارق المتحرك به فى صفته . . . وهكذا ابدا اوجبوا ان فى كل شى فى المتحرك به فى صفته . . . وكذلك ابدا وجبوا ان فى كل معنى منها تعالم من جوهر أو عرض أىّ شى كان معانى فارق بكل معنى منها كل ما عداة فى العالم a) وكذلك ايصا فى تلك المعانى لانها اشياء كل ما عداة فى العالم a) وكذلك ايصا فى تلك المعانى لانها اشياء

a) Nach HS. Landberg, cod. Warn. hat وكل ذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) KJL. S. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kaufmann in Grätz-Frankl's Monatsschrift 1884, S. 327ff.

sache herzuleiten sei, und die bei Jeschu'a und Josef al-Başîr mehrere Mal vorkömmt, hängt ohne Zweifel mit der von Ibn al-Murtadå erwähnten Eintheilung der "Wirkenden" zusammen, wir können aber die Eintheilung bei Ibn al-Murtadå für die Erklärung Jeschu'as nicht stets als massgebend betrachten. Es scheinen eben bei den einzelnen Mutakallimûn derselben Schule auch kleinere oder grössere Abweichungen vorgekommen zu sein. Ich lasse nun den Text<sup>1</sup>) und die Uebersetzung folgen.

שאלה בחרוש העולם. אם אמר תנו ראיה על זה. אמרנו ראית ההואות ידועה והיא כי אנהגו גדע כבירור על דרך הכלל כי הדבר אשר לא ינאל מן דבר חרש הוא חדש כמוהו וכי יתם כי הנוף לא יהיה ריק מן דבר חדש חוב שיהיה הוא חרש. והראיה על כי הוא אינו ריק מרבר חרש שאגרגו גדע בבירור כי כל דבר יעבור שיהיה ויעבור שלא יהיה והדרך בשני הרברים אחר. כי לא יהיה אלא לרבר. וזה ספור הגוף, כי לא יש עת בעתיר יתכן שיהיה התתיכה בפאה אלא ויתכן שלא תהיה בה ותוב שלא תהיה בה לעתיר אלא לדבר, ולא יצא זה הדבר אם לנפשו לפי שהוא מדרך האליל. כי מן התוב שיהיה בפיאות כלם בעת אחד כי נפשו עמם כלם בשוה והיה תוב שיהיה כל מה שנשתתף עמו בפאה ההיא. כי המתחברים בספור הנפש חוב שיתחברו במשפשיהם וכל זה אליל בנוף. וחיב שיהיה אליל היותו בפאה לנפשו. ולא יעבור שיהיה בה לאפיסת רבר לפי שאין ביניהם תליאה. ולפי שיהיה מן התוב שיהיה מתנוענע שוכן בעת אחד לאפיסת שני דברים סמנו. ולא יעבור שיהיה בפאה לעושה כי העושה לא יכתים בנשאר. והראיה כי לא יכתים העושה בנשאר היא הכתיבה אשר לא יוכל להוסיף בה בעת שהיא נשארה ואין לזה עלה אלא כי העושה לא יוכל שיכתים בנשאר, ולפי כי לא יוכל העושה להשים הקול מצוה או הגדה אלא בעת חרושו. ואין עלה לזה אלא כי אליל מן העושה שיכתים בנשאר. ונודע חרוש ספור הנוף בעתים אשר הוא בהם נשאר. ומן החוב שלא ישוב 4) זה אל הערשה אבל לעלה [64b] וזו העלה היא חרשה כי לו היתה קרמונה היה אליל במילתה (b העלה [64b] נדע בפילתה עם עתיקת הגופות כי העתיקה לא יתם בה. כי לו תם בה זה היתה לא תעתק אל נוף מלבר זולתו אלא לדבר c) וזה יוליך לאין חקר וזו ראיה על חידוש העלה ונם כי אנחנו נדע חידושה בעתיקת הנוף כי לולי חידושה לא נעתק. וכי תהיה העתיקה לא תתם בעלה נתחייב חידוש. ונודע כי הנוף אליל שיהיה ריק ממנה כי לו היה ריק ממנה היה ריק מן המשפמים שלה וזה יוליך שיהיה ריק מכל הפיאות וירוע בבירור כיחושו וכבר נתבאר בזה הכלל חוב חירוש העלה. אם אמר הרעת בחירוש הנוף על זה הדרך בבירור אם לא. אמרנו לא. אבל עשוי משני הקרמות האי הדעת בבירור כי מה שלא יצא מרבר חדש תוכ שיהיה חדש כמוהו, והשנית הדעת כי הנוף לא ינאל מרכר חדש. יולד משתי אלה ההקדמות הרעת בחרושו. אם אמר כי מן תנאי הרעת אשר הוא קנואי בראייה תומת כמילתו בהביאת הפונה. והרעת בחירוש הנוף על זה הררך אם לא. אמרנו יעבור d) זה לפי שתבוא הפונה על ההקדמה האחת

<sup>1</sup>) In den Anm. bezeichne ich cod. Warner 41 mit A. und cod. Warn. 25 mit B.

A (a water. b) A water. a) A na. b water.

והיא כי הגוף לא יגאל מדבר חדש וכי תבוא הפונה בזה לא נדע חידושו. ודע כי הדיבור בזו הראיה ארוך ויש בו ראיה ואני ספרתי אותה על דרך נחוץ כי זו הראיה הדיבור שורש לחכמים לדעת חידוש העולם.

ראיד, שנית. יותר קרובה מן הראשונה והיא שלמה על אשר יראה לי והיא כי אנחנו נדע כי הנוף לא יהיה בסאה אלא לדכר ואין אנחנו צריכין אל הראיה בדבר מה הוא אחר שנדע כי מדבר וכי הדבר חדש לפי שיבמל וכי הנוף לא ינאל ממנו כבר ידענו חדוש הנוף בזה הקצב עם סילוק דעתנו בדעת הדבר על דרך פרמי.

ראיד, שלישית. והיא כי אנחנו נדע בבירור בנופות אשר אנחנו מתעסקין בהם כי אין שם עת נרמיז אליו ונוכל על עתיקתם בעתיד. ולו היו קרמונים, לא היינו יכולים להוציאו מן הפאה, כי הקרמון לא יצטרך אל עושה. לפי שהוא מתאחר ממנו. ולא יצטרך אל עלה כי חוב שתהיה כמוהו. וכבר נתחייב שישוב אל הנפש ואשר (a) ישוב אל הנפש, לא יכטל סלה. ונודע (b) תומת עתיקתם בפאות ועל זה חייבנו חדושם. ולו אמרנו כי הם מקדם בפיאה לעלה, היה נם ממנו חוב שלא תעתק כי בעתיקתם ולו אמרנו כי הם מקדם בפיאה לעלה, היה נם ממנו חוב שלא תעתק כי בעתיקתם ולו אמרנו כי הם מקדם בפיאה לעלה, היה נם ממנו חוב שלא תעתק כי בעתיקתם ולו אמרנו כי הם מקדם בפיאה לעלה היה נם ממנו חוב שלא תעתק כי בעתיקתם ולו אמרנו כי הם מקדם בפיאה לעלה, היה נם ממנו חוב שלא תעתק כי בעתיקתם אליל וחוב חידושם. ולאומר שיאמר למה לא תהיו הנופות מעולם בפיאה ולא השים עלה בזה לפי שאין שם דבר יחייב אותה, וכבר נתבאר לך שוו הראיה צריכה לראיה.

ראיה רביעית. והיא כי אנחנו גדע כי העתיק לא יושם לו עלה כי לו תם בו מה זה, מה דרכו היה היותו מעולם על דרך העברה. כי לולי זה הדבר ההיא לא עמר, וחוב שיהיה על זה המגהג קיומו על דרך העברה והעתיק לא יתכן תבוא אלא בדברים העתידים או מהיותם שיאמר b) בו היה, [65 a] ועל זה נאמר כי החתיכה ( יתכן שיעתק והפאה אשר היא עתה בה כבר היה יתכן היותו בזולתה, והעתיק לא יתכן שיאמר בו היה יתם היותו לפי שלא יש לו מרם וכי יתקיים בו f) זה אין העלה כשרה בעתיק, וידוע כי החתיכות תצמרך בפאה אל דבר וכבר היו ונתחייב חרושה.

א״א. למה לא תאמר כי ההתיכות מעולם לא יתכן בם העלה כי עלולם יוליך אל היותם בפאה על דרך העברה וזה אליל. ולמה לא תאמר כי הם עתה יתכן בם זה ולא יוליך אל האליל לפי שלהם על זה המגהג מרם ולמה לא יהיו עתיקים. אמרנו כי העתיק ומשפשיו מן האליל שיבשל כי בבשילתו חוב דבר לולי הוא לא נעתק כי ידוע בבירור כי הגשאר לא יבשל אלא לדבר וכי יתם זה ואלו תם היות החתיכות עתיקים היתה יציאתם מאשר הם עליו אליל מעולם כי היה יוליך אל החתיכות עתיקים היתה יציאתם מאשר הם עליו אליל מעולם כי היה יוליך אל חזיותם כן לעלה בעבור זה הדבר ההוא או בקיומו, והעתיק לא יתכן בו כן, וכבר נתבאר חוב חידושם g) ויתכן שיאמר בזו הראיה על אופן אחר והוא שגאמר כי העתיק יהיה לא יתכן בו העילה ולא תצא החתיכות לו היו עתיקים שתעסד על מה שהיתה עליו מעולם או יצאו ממנו. ואם היה תוב שיעמדו על מה שהיו עליו חוב מזה שלא חכשר עלולם והוא אליל ואם יצאו ממה שהיו עליו מאז לא יצא יציאתם מכן אם לדבר אום לא ישתנה אלא לדבר, וכי יהיה כן לא יצא הוא הדבר המחייב שנויים ממה שהיו

תחתיה היתכן A (d אים B (c איחריה B (b) אישיאולים. B (a B (b) איז A (c) for the formula A (c) formula A (c) formula A (c) formula A

אם כי יחייבו למען חידושו או למען בימולו וכי יהיה הראשון חוב שיהיה קיומם מעוי מעולל בביעורו. ואם היה השני תוב שיהיה מעולם על מה הם מעולל בקיומו. וכבר ביארנו כי העתיק לא יחכן בו שיעולל וחוב בעבור זה חידושם וזו הראיה נם היא נכוחה.

ראיד, המישית. והיא כי אנהנו נדע חידוש העינות בשיער הזקן וזולתו ולא יתכן בהם העתיקה באשר אמרני ויחייב להיות חדשים. וכי יהיו חדשים חיב שיהיה להם מחדש לאשר נבאר אותו בעזרת שדי. ולא יעבור שיהיה המחדש להם נוף לפי שאנחנו לא נוכל לחדש אותם וכי יתם זה לו היו החתיכות קדמוניות היה חוב שיתחבר עושה העינית ואינו נוף וזה יחייב שאינם נוסות ויהיו חיים ויוכלו וזה לא יתכן יחייב חידושו. ואיך כי כבר נתקיים שאין אם הקביה מעולם זולתו ואין קדמון עמו נתחייב בעכור אלה הסנים חידוש הנוסות.

"Es ist bekannt der Beweis, der von den Seinszuständen<sup>1</sup>) hergenommen ist. Dieser lautet folgendermassen: Wir wissen im Allgemeinen, dass dasjenige, was nicht ohne ein Geschaffenes sein kann, selber ebenfalls geschaffen ist. Wenn es also richtig ist, dass der Körper nie ohne ein Geschaffenes existirt, so ist es nothwendig, dass er selbst geschaffen sei<sup>2</sup>). Der Beweis aber, dass er nie des Geschaffenen bar sein kann, ist, dass wir sicher wissen, dass es bei jedem Ding möglich sei, dass es existire und auch, dass es nicht existire. Es verhält sich aber in beiden Fällen in der nämlichen Weise. Denn das Existirende existirt nur wegen eines Dinges, und das ist eine Eigenschaft des Körpers<sup>5</sup>). Es giebt aber keinen Augenblick in der Zukunft, in welchem ein Atom in einer Richtung<sup>4</sup>), d. h. an einer bestimmten Stelle im Raume

<sup>1</sup>) Die vier Seinszustände: Zusammensetzung und Auflösung, Bewegung und Ruhe. Vgl. KJL, S. 6 A. 2, 45 A. 3. Kaufmann, Gesch. der Attributenlehre, S. 283 A. 90.

<sup>2</sup>) Elemente dieser Beweisführung finden sich bei Al-Jabari I S. 25 والدليل على حدث العالم شيّان . Al-Mawerdi, A'lam al-nubuwwa, 5b. احدهما ان العالم جواهر واجسام لا تنفكّ من اعراض محدثة من اجتماع وافتراق وحركة وسكون وانما كانت الاعراض محدثة لأحد أمرين احدهما انه لا يصح قيامها بذواتها والثاني لوجودها بعد عدمها . وزوالها بعد وجودها وما لم ينفك عن الاعراض المحدثة لم يسبقها Ueber dieses Werk s. Brockelmann, Gesch. d. arab. Lit. I S. 386.

Vgl. was wir oben über die معانى des Mu'ammar bemerkt haben.

<sup>4</sup>) Ahron b. Elia, Ez Chajim, ed. Delitzsch-Steinschneider, S. 15.

existiren könnte, dass nicht auch die Nichtexistenz des Atomes in ihm möglich wäre, es ist also nothwendig, dass seine Existenz in der Zukunft ein Ding zum Grunde habe.

I. Wenn wir annehmen, dass dieses Ding im Wesen des Atomes liegt, ist dies absurd<sup>1</sup>). Es wäre in diesem Falle nothwendig, dass es (das Atom) in einem Augenblick an jedem Orte sei, denn sein Wesen hängt mit allen Richtungen des Raumes in gleicher Weise zusammen, woraus folgt, dass alles, was mit ihm im Zusammenhange steht, mit ihm im selben Raume sei, denn denjenigen Dingen, denen ein wesentliches Attribut gemeinsam ist, kommen die nämlichen Urtheile zu. Dies Alles ist aber in Betreff des Körpers unmöglich — und darum ist es auch unmöglich anzunehmen, dass er seinem Wesen zufolge in irgend einer Richtung sei<sup>2</sup>).

II. Es ist aber auch nicht möglich, dass es wegen der Nichtexistenz eines Dinges dort sei, da es zwischen ihnen (dem Nichtexistirenden, dem Raume und dem Atom) keinen Zusammenhang giebt, und weil daraus folgen würde, dass es sich in derselben Zeit in Bewegung und Ruhe zugleich befinde, im Falle, dass zwei Dinge nicht existirten.

111. Ferner ist es unmöglich, dass es sich wegen irgend eines Wirkenden (Agens) in einer bestimmten Richtung sich befinde, da das Wirkende auf das Dauernde<sup>3</sup>) keine Einwirkung ausüben kann<sup>4</sup>). Beweis dafür, dass das Wirkende auf das Fortdauernde

<sup>1</sup>) Hierzu vgl. KJL. S. 38. ולא יצא זה הרבר אם לנפשו לפי שהוא מדרך האליל Hier hat der Uebersetzer wahrscheinlich falsch übersetzt. Er hat wohl לנג für selesen, und darum übersetze ich, als würde es فاند gelesen, und darum übersetze ich, als würde es

<sup>2</sup>) Vgl. Magmû', Bl. 14a.

<sup>4</sup>) كن الفاعل لايوتكر بالباقى :دە אשש א יבאים בנשאר Der Satz wird angeführt Es Chajim, S. 16.

nicht einwirken kann, ist aber das geschriebene Wort, das nicht weiter geändert werden kann, nachdem es niedergeschrieben ist. Davon kann aber die Ursache nur sein, dass das Wirkende auf das Dauernde nicht mehr einzuwirken vermag. Ebenso kann das Wirkende den Laut zum Befehl, oder zur Erzählung nur im Augenblick seiner Entstehung machen. Die Ursache hiervon kann ebenfalls nur sein, dass das Wirkende unmöglich auf das Dauernde einwirken kann. Wir wissen aber, dass im Laufe der Zeit, während deren der Körper besteht, eine Eigenschaft an ihm entstehen kann.

IV. Aus diesen Gründen kann es (die Existenz des Körpers in bestimmten Richtung) nothwendigerweise nicht auf das einer Wirkende, sondern nur auf eine Ursache zurückgeführt werden. Diese Ursache ist geschaffen, denn wenn sie ewig wäre, würde ihr Aufhören unmöglich sein. Wir wissen aber, dass sie mit der Bewegung der Körper aufhört, denn wäre dies nicht der Fall, würde die Bewegung unmöglich sein<sup>1</sup>). Wäre aber dies<sup>2</sup>) möglich, so würde sie auf andere Körper nur aus irgend einem Grunde übergehen, was zu einem "regressus in infinitum" führen würde. Aus alledem folgt, dass die Ursache geschaffen ist und dass wir ihr Geschaffensein durch die Bewegung des Körpers erkennen, denn wäre sie nicht geschaffen, so würde der Körper sich nie bewegen. Da aber die Bewegung beim Bestande der Ursache nicht möglich ist, so folgt daraus nothwendigerweise, dass sie (die Ursache) geschaffen ist. --Ueberdies wissen wir, dass der Körper ohne die Ursache nicht existiren kann; denn wenn dies der Fall sein würde, so würde er auch ohne ihre Correlate existiren können, d. h. dass er in gar keiner Richtung (des Raumes) existiren würde, dessen Unmöglichkeit klar ist, womit die Nothwendigkeit des Geschaffenseins der Ursache erwiesen ist.

Dieser Beweis enthält, wie Jeschu'a bemerkt, keine "nothwendige Erkenntniss"<sup>8</sup>). Er gründet sich auf die zwei Voraussetzungen, dass, was nie des Geschaffenen bar sein kann, noth-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Dass nämlich der Körper, trotz der Ursache, welche ihn an einem Orte festhält, sich bewegen würde.

<sup>\*)</sup> Es handelt sich in diesen Ausführungen darum, ob der erste Beweis für

wendigerweise selber geschaffen sein muss, und dass der Körper nicht ohne ein geschaffenes Ding sein kann<sup>1</sup>). "Wenn nun jemand sagen würde: Nachdem es zu den Bedingungen der durch einen Beweis "erworbenen Erkenntniss" gehört, dass, wenn ein Zweifel erhoben wird, ihre Unrichtigkeit wohl möglich sei, ist nun auch die Erkenntniss vom Geschaffensein des Körpers dieser Art, oder nicht? Darauf würden wir antworten, dass dies auch hier sehr wohl möglich sei, weil gegen die eine Voraussetzung, nach welcher der Körper nie des Geschaffenen bar ist, Zweifel erhoben werden kann. Ist dies aber der Fall, so haben wir vom Geschaffensein des Körpers keine Erkenutniss mehr. Die Untersuchung über diesen Beweis ist aber sehr langwierig, ich habe ihn aber nur kurz dargelegt, weil er von den Gelehrten als eine Grundlage der Erkenntniss von der Schöpfung der Welt betrachtet wird.

#### Der zweite Beweis.

Dieser ist verständlicher als der erste und wie mir scheint, auch vollgiltig. Er besteht im Folgenden: Wir wissen, dass der Körper nur wegen eines Dinges in einer bestimmten Richtung existirt. Wir brauchen aber keinen Beweis in Betreff dieses Dinges, was es sei, nachdem wir wissen, dass es ein Ding und zwar ein geschaffenes Ding sei, weil es ja aufhört zu existiren, und dass der Körper seiner nie bar sein kann<sup>2</sup>). Daraus ersehen wir, dass unter dieser Voraussetzung<sup>3</sup>) der Körper geschaffen ist, wenn auch die specielle Erkenntniss des Dinges uns entzogen ist.

#### Der dritte Beweis.

Wir besitzen eine nothwendige Erkenntniss davon, dass es keinen Zeitpunkt giebt in der Zukunft, in dem wir die Körper, die

die Schöpfung eine Erkenntniss durch المطرار oder durch اكتساب enthalte. Ueber diese Unterscheidung s. ZDMG XLII S. 607.

<sup>1</sup>) Die Stelle wird angeführt Ez Chajim S. 18.

واعلم ان الجوهر يختص في وجودة غير معصة (?) لجواز .Muht. 6b (<sup>2</sup> وجودة في سائر الجهات فلا بد من حصولة في جهة من دون جهة لاستحالة حصولة في كل الجهات في وقت واحد فلا بد من امر لاجلة حصل فيها نلك الامر هو عرض وطريق اثباتة هو طريق اثبات الاجتماع تقدير : הקعد (<sup>6</sup>

wir bewegen, nicht bewegen könnten. Wären sie aber ewig, so würden wir sie nie von ihrem Orte rücken können, dann das Ewige bedarf keines Agens, weil dieses das spätere ist, es bedarf auch nicht der Ursache, denn es verhält sich mit dieser ebenso. Wir müssten daher die Existenz des Körpers auf sein Wesen zurückführen, was aber auf das Wesen zurückgeht, kann nie aufhören. Nun ist es aber bekannt, dass sie (die Körper) in den Dimensionen sich bewegen, deshalb behaupten wir, dass sie geschaffen seien.

Wenn wir aber behaupten würden, dass die Körper von Ewigkeit her wegen einer Ursache in einer bestimmten Richtung existiren, so würde daraus ebenfalls folgen, dass sie sich nicht bewegen, denn mit der Bewegung muss auch die Ursache aufhören, dass Ewige kann aber nicht aufhören, damit ist ebenfalls die Schöpfung der Körper erwiesen.

Auch wenn man annimmt, dass der Körper von Ewigkeit her seinem Wesen nach in einer bestimmten Richtung existirt, ist es nothwendig, dass alle Körper in derselben Richtung existiren, was aber unmöglich ist und daraus ergiebt sich nothwendig ihr Geschaffensein.

Wenn aber jemand einwendet, warum wir nicht annehmen können, dass die Körper von Ewigkeit her in einer bestimmten Richtung existirten, ohne hierfür eine Ursache anzugeben, weil dies gar nicht nothwendig sei, so haben wir nur zu bemerken, dass schon dargelegt wurde, dass dieser Beweis eines anderen Beweises Bedarf.

## Der vierte Beweis.

Was ewig<sup>1</sup>) ist, bei dem kann keine Ursache angenommen werden. Wenn dies möglich wäre, warum hat es früher nur der Möglichkeit nach existirt, so dass wenn dieses Ding nicht gewesen wäre, würde es nicht existiren? es ist aber nothwendig, dass seine Existenz (früher nur) eine solche der Möglichkeit nach gewesen sein soll.

Ferner kann die Bewegung nur bei entstehenden oder solchen Dingen stattfinden, von denen man sagen kann, dass "sie waren" und deshalb sagen wir, dass das Atom sich bewegen könne, und dass es in einer anderen Richtung als die, in der es sich jetzt befindet, "gewesen sein kann." Was aber ewig ist, davon kann man

# <sup>1)</sup> וואנלש: Wie wir geschen haben, bedeutete שחיקה im Vorhergehenden Bewegung.

wohlbekannt, Ibn Mattawejhi bemerkt auch, dass Abû Hâšim dies gethan habe, aber es ist nicht ohne Interesse, diese Beweisführung vollständig vor uns zu haben. Und so können wir, trotzdem uns jetzt schon so wichtige Quellen des alten Kalâm, wie diejenigen, die wir oben gekennzeichnet haben, vorliegen, Jeschu'as theologischen Exkurs in einem wichtigen Punkt als eine Bereicherung unserer Kennntniss des Kalâms und der Art betrachten, wie islâmische und jüdische Mu'taziliten von den Erscheinungen der Welt zu ihrem Urgrunde vorzudringen suchten.

2. Beweise für das Dasein des Schöpfers<sup>1</sup>).

1. Jede geschaffene Eigenschaft muss einen Schöpfer haben. Wenn wir Silber, Gold und Edelsteine besitzen, so muss es ein Wirkendes geben, das sie in unseren Besitz gebracht und einen Schöpfer, der sie ins Dasein gerufen hat. Der Schöpfer geht aber dem Wirkenden voraus. Der Schöpfer kann keine Ursache sein (d. h. kann nicht derselben Art, wie die Ursachen sein), denn dann müsste sein Wirken von Ewigkeit her, also auch die Welt ewig sein. Aus alldem folgt, (nicht nur, dass es einen Schöpfer gibt, sondern auch), dass das Wirkende nach freier Wahl handelt.<sup>2</sup>)

2. Die Körper, deren Geschaffensein schon bewiesen wurde, sind entweder eines Dinges wegen, oder nicht eines Dinges wegen geschaffen. Im ersteren Falle ist dieses Ding entweder eine Ursache, was, wie oben dargelegt wurde, unmöglich ist, oder es ist ein wirkendes Wesen, was eben zu beweisen war. Sind sie aber nicht wegen eines Grundes geschaffen worden, so wäre die Schöpfung nicht etwas, das in einem Zeitpunkte möglich, in einem anderen nichtmöglich ist. Das würde aber zur Annahme der Ewigkeit der Körper führen, die unmöglich ist. Aus alldem folgt, dass die Schöpfung einen Grund haben muss und dieser ist der Schöpfer.

3. Wir wissen, dass wir Werke vollbringen, wir wissen auch, dass diese von uns abhängig sind, der einzige Weg aber, der diese

<sup>1</sup>) Bl. 65a.

<sup>2</sup>) Jeschua's Beweisführung ist hier abrupt und ich gebe deshalb den דext dieses Beweises. Bl. 65a. שאלה בקיום המחדש ית״ש. א״א תנו ראיה על קיומו ית״ש אמרנו אנחנו נדע בבירור כי כל מתחדש מהאשורים וזולתם חוב שיהיה לו מחדש. ולזה לא נקוה שיהיה לנו ככרי כסף וזהב ואבנים יקרים וזולחם מאין מכתים ומחדש אבל תתחדש חחלה מאין מכתים. וכי יתם זה והיתה האבנים מחודשות חוב שיהיה לחם מחדש ולא יעבור שיהיה זה המחדש עלה לפי שמן החוב שהיה כתימתו קדמונה ובזה יהיה העולם קדמון כבר נתחייב שיהיה המכתים עושה על דרך בחירה. Abhängigkeit beweist, ist die Thatsache des Geschaffenseins, denn ihr Nichtsein und ihre Eigenschaften bedürfen keines Schöpfers. Ist aber die Ursache ihrer Abhängigkeit von uns ihr Geschaffensein, so ist zu beachten, dass sie dies mit den Körpern gemeinsam haben, dass sie eine Ursache haben. Daraus folgt aber, dass sie das Merkmal der Ursache ebenfalls haben müssen, dass sie nämlich eines Schöpfers bedürfen<sup>(1)</sup>

3. Die Beweise für die Unkörperlichkeit Gottes.

1. Wir haben schon das Geschaffensein der Körper erkannt, wenn also Gott ein Körper wäre, so müsste er ebenfalls geschaffen sein, wie diese, was aber absurd ist<sup>2</sup>).

2. Ferner wird die Unkörperlichkeit Gottes dadurch bewiesen, dass wenn er ein körperliches Wesen wäre, so würde er den Körpern ebensowenig Existenz verleihen können, wie wir. Denn wir können deshalb keine Körper ins Dasein rufen, weil wir selber Körper und ebenso Gegenstand einer Macht sind, wie andere. Wenn Gott ein Körper wäre, so müssten wir die Ursache mit der Folge als richtig anerkennen, die Ursache wäre nämlich seine Körperlichkeit, die Folge aber, dass er nicht der Schöpfer sein kann. Es kann aber dem gegenüber nicht eingewendet werden, (dass wohl ein Körper einen anderen schaffen kann) dass wir nur desshalb nicht im Stande sind Körper zu schaffen, weil dem irgend ein Hinderniss entgegensteht und wenn dieses nicht vorhanden wäre, so würden wir wohl Körper schaffen können, denn dies führt zu einer grossen Albernheit. Wenn nämlich dies richtig wäre und wir durch ein Hinderniss davon abgehalten würden, so würden wir davon Kenntniss haben, so wie wir wissen, dass wir durch Fesseln oder ein Aehnliches am Gehen gehindert werden. Dies gegen diejenigen, welche behaupten, dass wir zur Schöpfung von Körpern irgend eines Instrumentes bedürften, das uns fehlt<sup>8</sup>).

<sup>2</sup>) Bl. 71ff. Vgl. Ez Chajim, S. 42. Cap. 15 II Beweis.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach dem Kitäb al-tamjiz des Josef al-Başir, das in der hebr. Uebers. den Titel מחכימת פתי führt, gründet sich der Beweis für das Dasein des Schöpfers auf folgende vier Sätze: cod. Warn. 41 Bl. 108b. האי כי יש דברים מוצרכים חדשים, והב׳ כי הם מוצרכים אלינו על חרושם יע׳ לחדשם והג׳ כי העלה שבעבורה הם מוצרכים אלינו היא היותם חרשים יע׳ למען כי הם חדשים והד׳ כי הגוף נתחבר עםם בחרוש וחייב שיתחבר עםם בצורך אל מחדש יע׳ כמו שהם מוצרכים אל מחדש, כך גם הוא יצמרך אל מחדש Prämisse 2. ist zu übersetzen: "Sie bedürfen unser wegen ihres Geschaffenseins."

גע כי וייי יתייש לו היה גוף לא היה יתכן שיעשה הגופים 113b מחכימת פתי (\*

3. Es ist schon nachgewiesen worden, dass kein Körper ohne Raum existiren könne, dies ist eine sichere Erkenntniss. Wenn nun Gott ein Körper wäre, so müsste er nothwendigerweise in einem bestimmten Raume existiren, ohne in einem anderen gegenwärtig zu sein. Daraus aber würde folgen, dass er ein Verursachtes sei, was anfangslos ist, kann aber nicht verursacht sein. Daraus ergibt sich aber seine Unkörperlichkeit<sup>1</sup>).

4. Ein jedes Ding besteht aus einem Atom oder es ist aus mehreren Atomen zusammengesetzt. Das erstere ist mit Bezug auf Gott unmöglich, denn ein Atom ist unmöglich lebend und mächtig, aber auch die zweite Annahme ist unmöglich, denn sie würde in ihm die Zusammensetzung und andere Dinge, deren Geschaffensein erwiesen ist, voraussetzen<sup>3</sup>).

5. Wir wissen, dass es uns unmöglich ist, eine Wirkung auf andere Gegensände auszuüben, ausser, wenn wir den Gegenstand berühren, auf den die Wirkung ausgeübt werden soll, oder einen Gegenstand, der jenen berührt. Es ist aber sicher, dass Gott auch auf den Keim eine Wirkung ausübt, ohne ihn zu berühren<sup>3</sup>).

Wenn aber das richtig ist, was wir angeführt haben, so ist es unrichtig, dass er ein Körper sei und wir müssen die Schriftstellen, aus deren einfachem Wortsinn die Körperlichkeit Gottes nothwendig folgen würde, anders erklären, wie z. B. Exod. 15, 6 Num. 11, 23. Exod. 34, 5 u. dgl."

## 4. Gegen die Lehre vom Demiurg').

Wir wissen, dass es unter den Sectirern der gaonäischen Zeit auch an solchen nicht gefehlt hat, welche ein Mittelwesen zwischen Gott und der Welt angenommen haben, auf das sie die biblischen Anthropomorphismen bezogen und dem sie auch das Werk der Schöpfung zugeschrieben haben. Der hervorragendste

למען כי הגוף יכול ביכולת והיכולת לא יתכן זה המעשה אלא על א׳ מב׳ פנים. הא׳ מבאשרה והב׳ מתולד ופתרון מכאשרה הוא המעשה תמוחחל ביכולת כשהיא בחנייתה בניענוע היר והרומה לו. ופתרון אלמתולד הוא המעשה העשוי בהגרמה מותחל בחנית חיכולת או הגרמתה או הגרמתה הגרמתה והנגיעה היא תנאי על זה וגר.

<sup>1</sup>) Vgl. Ez Chajim, S. 43 VI Beweis. More I 76 III Beweis. Vgl. KJL. S. 55. מחכימת מהי Bl. 113b II Bew.

<sup>2</sup>) More I Cap. 76 I Beweis.

<sup>8</sup>) Ez Chajim, S. 42. III Beweis.

4) BL 72a.



Vertreter dieser Lehre war Benjamin Nehåwendi<sup>1</sup>). Gegen seine Anschauung wandte sich schon Sa'adja, der sie scharf verurtheilt<sup>2</sup>).

Da wir ihr auch bei dem islämischen Mu<sup>4</sup>taziliten Ahmed b. Hå'it begegnen<sup>3</sup>) und Benjamin aus Persien stammt, haben wir Veranlassung anzunehmen, dass diese Anschauung vom Demiurg unter der Einwirkung der persischen Vorstellungen von der Rolle Vôhumâno's entstanden ist, die wieder unter dem Einflusse der gnostischen Lehre vom Demiurg stehen mag<sup>4</sup>).

Gegen diese Lehre wendet sich Jeschu'a in einem besonderen Capitel, ohne ihre Urheber zu nennen<sup>5</sup>). In erster Reihe werden von J. mehrere Schriftstellen angeführt, um zu entscheiden, dass Gott ohne Mittler der Schöpfer der Welt sei, wie: (Gen. 1, 1) "Gott schuf", ferner "Ich habe die Erde gemacht u. s. w." (Jes. 45, 12): "Denn also spricht der Ewige, der Schöpfer des Himmels u. s. w." (Jes. 45, 16): "Du Ewiger, bist es allein", (Jes. 37, 16) u. A." "Wenn nun eingewendet wird: warum dies sich nicht auf den Engel beziehen könnte, der doch ebenfalls mit dem Worte "Elohim" be-

<sup>6</sup>) S. über ihn Pinsker, a. a. O. S. 44 u. ö. Grätz V<sup>3</sup> S. 191 Harkavy, Abû Jûsuf Jakob al-Kirkissânî (russisch) St. Petersburg 1894. S. 267f. und S. 814: wo es heisst: زعم أن زعم ان تفرد به دون النهاوندي، زعم أن نلك الملاك هو الذبي خلق الخالف تعالى أنما خلف ملكًا واحدًا وإن نلك الملاك هو الذبي خلف الخالف تعالى انما خلف ملكًا واحدًا وإن نلك الملاك هو الذبي خلف مالخالف تعالى الما خلف ملكًا واحدًا وإن نلك الملاك هو الذبي خلف الخالف تعالى الما خلف ملكًا واحدًا وإن نلك الملاك هو الذبي خلف الخالف تعالى الما خلف ملكًا واحدًا وإن نلك الملاك هو الذبي خلف معالم الخ und apolog. Lit. S. 385.

والمتاول في ال متدام فهو : Amanat, ed. Landauer 8. 186 heisst es في ال متدام ( معالي المعاني الذي الذين قال فيهم مسر مدرد مسر درم الذين تأولوا قصة للمعاني الذي للباري فأبدع فهو لاحق بالكافرين كالذين تأولوا قصة درست مدرم الني الذي للباري فأبدع فهو لاحق بالكافرين كالذين تأولوا قصة درست مدرم الني الذي العالم وفيهم وفيهم المعاني الذي العالم وفيهم وفيهم المعاني الذي المعاني المعاني المعاني المعاني المعاني فأبدع فهو لاحق بالكافرين كالذين العالم وفيهم وفيهم وفيهم معاني الذي المعاني الذي فاعتقدوا ان ملك خلف ادم وكذلك سائر العالم وفيهم وفيهم وفيهم المعاني الذي المعاني المام وفيهم المعاني المعاني المعاني المعاني المعاني المعاني المعاني المعاني المالي وليهم المعاني المعاني المالي المالم المالي المالي المعاني المعاني المالي المال

\*) Al-Sahr. I S. 64.

4) Darmesteter, Le Zend Avesta III S. LIIIff.

zeichnet wird, so antworten wir, dass wir den einfachen Sinn der Schrift nur in Folge eines Beweises verlassen, wenn aber der Engel "Elohim" genannt wird, so ist das nur metaphorisch zu verstehen und es ist besser, das Wort im buchstäblichen Sinne zu nehmen, wenn ein Hinderniss vorliegt<sup>1</sup>)."

"Wenn gefragt wird<sup>2</sup>), ob wir einen Vernunftbeweis hierfür (für die Schöpfung ohne Mittelwesen) haben, so antworten wir: Gewiss! Denn wenn ein Anderer als Gott die Welt geschaffen hätte, so müsste jener geschaffen sein, da es doch unmöglich ist, dass ein zweites Wesen neben Gott existiren könne, und weil ja schon der Anfang der Frage auf das Gegentheil hinweist. Dieser Schöpfer kann auch kein Nichtseiendes sein aus Gründen, die wir schon früher dargelegt, und weil das Nichtsein einen Zusammenhang ausschliesst. Also können wir nur annehmen, dass dieses Wesen geschaffen sei, dann muss es aber körperlich oder unkörperlich sein. Ein Körper kann es nicht sein, weil die Körper von einem ihnen ähnlichen Körper ebensowenig geschaffen sein können, wie von uns selbst. Es kann auch nicht allmächtig seinem Wesen nach sein, weil es dann ein Genosse Gottes sein müsste, ebenso wie wir es sein müssten, die ebenso Körper sind, wie jenes Wesen<sup>8</sup>). Es ist aber nicht möglich, dass es allmächtig sei aus Gründen, die anderswo auseinandergesetzt sind, und so kann es nur ein wegen einer Ursache Macht besitzendes Wesen sein. Es ist aber nicht möglich, dass durch jene bestimmte Ursache Körper entstehen, weil auch unsere Fähigkeiten, die wohl unter einander verschieden sind, unmöglich dazu hinreichen, mit ihrer Hülfe Körper zu schaffen; es ist aber nicht möglich, dass der Unterschied zwischen jener Ursache und unseren Fähigkeiten ein grösserer sei, als der Unterschied innerhalb der letzteren ist, daraus folgt, dass durch jene ebenfalls keine Körper geschaffen werden können."

"Gegen eine solche Annahme spricht auch, dass die anfängliche Schöpfung nicht innerhalb des Bereiches der menschlichen Fähig-

<sup>1</sup>) D. h. wenn wir einen Grund haben, beim wörtlichen Sinn zu bleiben.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ebenda. ובגלל כי לא יעבור שיהיה כהל לנפשו לחיוב השהתפו עם הקי ולחיוב Ebenda. היוחנו כן להשתתף כאשר אנחנו והוא הגופות ולא יעבור להיותו כהל לאשר נזכר בזולת זה המקום ולא נשאר אלא היוחו כהל לעילה וימחל נפילת הגופות שבעילה ההיא הקצובה זה המקום ולא נשאר אלא היוחו כהל לעילה וימחל נפילת הגופות שבעילה ההיא הקצובה מפני כי יכולותינו עם שהם מתחלפות ימחל בהם עשיית הגופות ולא יעכור שתהיה זו מפני כי יכולותינו עם שהם מתחלפות ימחל בהם עשיית הגופות ולא יעכור שתהיה זו מפני מחולפת ליכולותינו ביותר מחילוף מקצתם למקצתם ואז יתחייב שלא יתם בה לעשות הגופות.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bl. 72b.

keiten stattfinden kann, denn das würde zur Annahme führen, dass in derselben Richtung (im selben Raume) zwei Atome sich befinden (d. h. dass wir im Stande wären, solches zu bewirken.)

"Es ist auch nicht möglich, dass sie auf dem Wege der Erzeugung<sup>1</sup>) stattfindet, denn wenn dem so wäre, so müsste die Erzeugung durch den Widerstand stattfinden; wir sind aber fähig der verschiedenen Arten des Widerstandes<sup>2</sup>), und doch werden durch

<sup>2</sup> ist ein Begriff, über den in den Schulen von Bagdåd und Başra viel gestritten wurde. Der Ausdruck entspricht ohne Zweifel dem aristotelischen το ζοτασδαι. Physik V Cap. 6 heisst es: Έτι δοχεϊ το ζοτασδαι δίλως είναι τι είς τον αύτου τόπον φέφεσδαι ή συμβαίνειν αμα. Wie die Sache von den Mutakallimün aufgefasst wurde, zeigen folgende Stellen: Maså'il 118a. ألاقرب أن أبا القسم يشير بالاعتماد الى اند سكون أو Also Abû al-Kâsim al-Ka'bt

verstand unter اعتبال Ruhe oder Bewegung, und manche von seinen Anhängern leugneten ausdrücklich das I'timåd. Das Wort ist schwer wiederzugeben, am besten können wir es noch mit "Widerstand" übersetzen. Abû Rašîd sagt nämlich weiter: Für die Existenz des "I'timåd" giebt es mehrere Beweise. Vor Allem, dass wir einen Unterschied machen zwischen dem Körper, der zurückstösst und zwischen dem, was nicht zurückstösst, wie die Luft. Ferner dass wir einen Unterschied machen zwischen dem, bei welchem es uns schwer fällt, es in Bewegung zu setzen und zwischen dem, bei welchem dies nicht der Fall ist. Dasjenige, wovon dies bewirkt wird, muss nothwendig die Existenz eines Dinges sein, von dem wir sagen, dass es schwer ist. En dritter Beweis: Wenn zwei einen Strick nach zwei entgegengesetzten Seiten ziehen und ihre Kraft gleich ist, so wird jeder von ihnen bewirken, dass der andere nichts

sie keine Körper erzeugt. Daraus ergiebt sich die Unmöglichkeit der Entstehung der Körper von Seiten dieser Macht, wenn angenommen wird, dass sie eine körperliche sei."

"Ist aber jenes Mittelwesen unkörperlich, so kann es nicht mächtig durch Macht sein, denn ein Wirken durch Macht kann nur stattfinden, wenn diese ein Substrat hat. Da jenes aber kein Körper ist, so ist es auch kein Substrat. Es kann auch nicht durch ein Wirkendes Macht besitzen aus Gründen, die anderswo dargelegt sind.

Also hätten wir dargelegt, dass es unmöglich sei, dass ausser Gott jemand Körper schaffen könnte, und es ist nun erwiesen, dass Gott die Welt ohne die Hülfe eines Mittelwesens geschaffen habe."

thun kann. Dies kann aber nicht durch die "Ruhe" geschehen, weil wenn das Werk des einen von derselben Art wäre, wie das des Anderen, so würde es diesen in seinem Bestreben nicht hindern. Daraus folgt, dass jeder von beiden etwas thut, was die Bewegung nach seiner Richtung hin zur Folge haben würde, wenn die Wirkung das Anderen nicht vorhanden wäre. Zum Schluss

ومنها ان الجسم الثقيل يجب will ich noch folgenden Beweis anführen: ومنها ان

هوید اذا لم یمنعه مانع فلا بد من ان یکون لمعنی اوجب نلک ونلک هو الاعتماد سفلا لان نفس الجوهر محال ان یوجب الحکن

"Der schwere Körper fällt nothwendigerweise herab, wenn er daran durch nichts verhindert wird. Dies geschieht in Folge eines Dinges, wodurch es bewirkt wird und dies ist der "Widerstand nach unten", weil es unmöglich ist, dass das Wesen des Atoms die Bewegung bewirken soll." Dies Alles stimmt zur De-

هو(يعني الاعتماد) المعنى الذي يوجب (ان) finition bei Ibn al-Murtada 32b

Ebenda findet man verschiedene Meinungen يدافع الجسم في احد الجهات

über, Fragen, die mit diesem Begriffe zusammenhängen und welche zeigen, dass die Mutakallimûn keineswegs mit unveränderten Formeln griechischer Philosophen gearbeitet haben. Ibn Sinâ gibt in seiner Risâlat fi-l-hudûd (Const. 1298) S. 65 die Definition, "unter الاعتمان والمبيل sei eine Qualität zu verstehen, in Folge welcher der Körper fortstösst, was ihm an der Bewegung nach einer Richtung hin hindern würde." Jeschu'a will also mit seiner Bemerkung sagen, dass wenn die Schöpfung auf dem Wege der Erzeugung, d. h. nach der Art menschlicher Wirksamkeit stattfinden würde, so müsste sie ebenso wie diese mit Hilfe des "Widerstandes" d. h. von Druck und Gegendruck stattgefunden haben. Wir können aber "Widerstände" schaffen, ohne dass wir die Fähigkeit zu schaffen, besitzen würden. Daraus folgt, dass der Akt der Schöpfung anderer Art sein muss, als die Wirkungen, welche wir hervorbringen können.

# 5. Naturphilosophisches.

Jeschu'a ben Jehuda nimmt auch Veranlassung, naturphilosophische Fragen zu erörtern. Eine Stelle, die ihm hierzu die Gelegenheit giebt, ist Gen. 1, 1. "Und Finsterniss war auf der Fläche des Abgrundes." Die Ansichten, welche Jeschu'a hier darlegt, verdienen um so eher vorgeführt zu werden, weil sie im Kalâm eine grosse Rolle gespielt haben. Wir wissen aus anderen Kalâmwerken, dass es eine Hauptlehre der Aš'ariten war, dass die Substanzen und Accidenzen, also auch die Farben, in einem jeden Augenblick geschaffen werden<sup>1</sup>). Die Anschauung hatte für diese Schule deshalb eine grosse Bedeutung, weil sie daraus dann schliessen konnte, dass also die Werke des Menschen ebenfalls in einem jeden Augenblick geschaffen werden. Die Lehre war also eine Grundlage des orthodoxen Fatalismus. Die Frage hatte aber auch die Mu'taziliten beschäftigt, und sie haben auch hierin den Aš'ariten vorgearbeitet. Für die Kenntniss der Antecedentien der astaritischen Lehre giebt uns nun Jeschu'a hier einen Beitrag. Unter "Finsterniss" ist nach ihm ein Körper zu verstehen, der das Substrat der schwarzen Farbe ist. "Das ist eine richtigere Ansicht als die, nach welcher "Finsterniss" ein Accidens, die Schwärze bezeichnet, die an einem Körper ist. Gott lässt nun beim Eintritt der Nacht die Luft, die das Substrat der Schwärze ist, nach bestimmten Ländern ziehen, oder er schafft die weisse Farbe in den Atomen, welche das Substrat der schwarzen Farbe sind, und in der Nacht schafft er die schwarze Farbe an ihnen<sup>2</sup>)."

Nachdem Jeschu'a die Beweise derjenigen, welche annehmen, dass die Schwärze eine Substanz sei, vorgeführt, behandelt er noch andere Anschauungen<sup>3</sup>) von den Farben, die im Wesentlichen mit den Ansichten der Basrensischen Mu'taziliten übereinstimmen. Er will es dahin gestellt sein lassen, ob die Schwärze eine Substanz ist oder nicht. Dass sie etwas zum Atom Hinzugekommenes ist, scheint ihm unzweifelhaft, die Meinungsverschiedenheit der Ge-

\*) Bl. 74b.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der erste, der diese Ansicht vertreten hat, war al-Nazzâm, Fark 54b.

שאלח מה מענה אמרו והושך. נאמר הגלוי בלשון היות מה צורחו שם לגוף 748 (<sup>2</sup> אשר השחור חל בו. וזה יותר מוב מדבר מי אמר כי תוא שם לאפע והוא השחור התולל בגוף וזה השחור אם שיהיה חל באויר והיה הקביה יעתיק האויר אל מקומות מוסגלות בבוא בגוף הה השחור אם שיהיה חל באויר והיה הקביה יעתיק האויר אל מקומות מוסגלות החללה הלילה אז (ציל או) היה ית״ש ימציא הליבון בחתיכות אשר היה השחור חל בחם והיה יחדש השחור בהם הלילה

lehrten bezieht sich nach ihm nur darauf, ob die Farben Eigenschaften des Atomes seien oder Substanzen ausser demselben.

Die Schwärze ist an allen Gegenständen gleichartig, ihre verschiedenen Abstufungen rühren daher, dass an dem einen Körper unter die schwarzen Atome weisse gemischt sind, am anderen nicht<sup>1</sup>).

Die Farben sind fortdauernde Substanzen<sup>2</sup>), oder nach der Ansicht derjenigen, welche die Accidenzen leugnen, Eigenschaften der Körper<sup>8</sup>), welche nur durch entgegengesetzte Farben entfernt werden können.

لا المعدد و المعدد و المعدد المالة المعرفة المعرفة. المعدد و المعدد و المعدد المعد المعدد المعدد المعدد المعدد المعد المعدد المعدد المعدد الم

<sup>2</sup>) Bl. 74b. الم للمعد المله المله الملاح على دلم الم ولام المراد الم المعد المنا المعد المعم

Die Annahme, dass Gott die Atome in einem jeden Augenblick von neuem erschaffe, wird von J. mit der Begründung abgewiesen, dass wir in diesem Falle eine Methode kennen müssten, nach welcher wir das Gewöhnliche von dem Nothwendigen unterscheiden könnten, (was aber nicht der Fall ist), ferner müsste es auch vorkommen, dass, wenn Gott einmal die Schöpfung der schwarzen Farbe in einem Augenblick unterlässt, der Körper ohne jede Farbe bleibe, wir wissen aber, dass dem nicht so ist<sup>1</sup>).

Die Schwärze kann keine Schwärze erzeugen<sup>2</sup>), wohl aber kann die Farbe zurückkehren nach Ansicht derjenigen, welche Accidenzen annehmen<sup>8</sup>).

Die Farben können ohne Substrat nicht existiren<sup>4</sup>), ebenso kann nicht die nämliche Farbensubstanz auf zweien Substraten sein<sup>5</sup>).

<sup>2</sup>) איא למה לא תאמר כי השחור ווליך (ציל ווליד) מקצחו לקצחו וגוי. Das ist die Ansicht der Basrenser. S. KJL. S. 49 A. 2. Auch hier stimmt die Ansicht Jeschu'as mit den Darlegungen in Maså'il Bl. 56a überein.

\*אם אטר היתם על השחור להשיבו. נ״ל אם על דרך אשר יבערו האפעים [75b] לא. ( מפני כי היא אישורה והאישורים ימחל בהם זה. ואם על דרך אשר יקימו האפעים כי יתם לו להשיבו מפני כי תוא נשאר.

4) BI. 75 b. ניא היעבור מציאת השחור בזולת המוחל אם לא. ניל כי יתקיים על BI. 75 b. לא היעבור מציאת השחור בזולת המוחל אם לא. ניל כי יתקיים על BI. 75 b. בי האשורת ימחל הדרך מבערי האפעים כי היא אשורת יתחייב מחילות מציאתו לא במוחל מפני כי האפעים כי היא אשורת ימחל בחם והחוב לחיותם מחוברות אל אסת קראר באלנפס (בכיי אלאסתקלאל) וכי ימחל בחם והחוב לחיותם מחוברות אל זולתם ותם הגופות. ואשר יקיימו האפעים כבר המחילו גם מציאת השחור לאיותם מחוברות אלאסתקלאל.

\*) Bl. 73a. איא היתם מציאתו בשתי הניות. ניל לא, מפני כי זה יוליך אל התחברו

il for longosting or ling. A de frankre one latore sucher eine role i de flanger er artikenet de Belastische gegrücher, wone or torne. De de de de de gelastische annooring vie die Bare artikenet state. Die de bekannt for ordertet artikenet meter.

Inducen . Le l'antégieuset ne Instant ne Interoriente autoritait înte Internet auguste. voit vit în în i-age adaptiteles. 21 set Internet au autor Internet consiste const. le sat tre fie năgiet. 22 en Interpreparteur voi const constituies. voitaris des voitament meties constru const voitandes st<sup>2</sup>, Kammer 2012 Internetions source.

حداد احد شدد و حدد ع علمه وله المعامة ولا المعام والم الم ال مسئلة في ان علم لاعلا و لا العام الحر علم المراحة الم السيادين يجوز المجتمعيم في المحرّ واحدة العم المراحة الم المحرّ وقد الم الفسم لا يجوز أشكام والدو المار عالم ا م قلو ان عذين العرضين إذا صلح وجود كو واحد مهم في الم المحرّ في نذك الوقت غلا يصار المناهم ولا م مجروا المراحة وجب ان يصلح اجتمعهما فيد لائد أو كن لا يصلح المعامهم الم

Substraten zu, so können sie sich in einem Substrat ebenfalls vereinigen<sup>1</sup>).

"Wenn aber jemand einwendet: "Nach eurer Ansicht ist ja das Leben (als Attribut bei den lebenden Wesen) gleich, und dennoch ist es unmöglich, dass das Leben Rubens und dasjenige Simeons einem Substrat zukomme, warum nehmet ihr nun nicht in der nämlichen Weise an, dass es unmöglich sei, dass zwei Atome der Schwärze auf ein Substrat kommen?" so würden wir ihm darauf antworten, das erstere sei nur deshalb unmöglich, weil sie (das Leben der zwei Menschen) einander ausschliessen wegen eines Dinges, das auf die gegenseitige Ausschliessung ihrer Merkmale zurückzuführen ist, was bei dem Zusammenkommen der zwei Atome der Schwärze nicht der Fall ist, denn hier giebt es nichts, was die gegenseitige Ausschliessung nothwendig machen würde<sup>2</sup>."

Gegen die Annahme, dass zwei Atome der Schwärze auf einem Substrat ruhen können, werden von Jeschu'a noch andere Bedenken angeführt, die ich vollständig übersetzen will, damit der

الذى يحيل نلك ليس الا التصاد او ما يجرى مجرى انتصاد ولا يمكن ان يقال أنّ السوادين متضادّان لانّا قد دللنا على تماثلهما والمثلان لا يجوز ان يكونا ضدّيّن لان التضادّ يتصمن الاختلاف وزيادة ولاّنّه كان يجب ان يكون صفة احد هما بالعكس من صفة الاخر.

<sup>1</sup>) BL 77a. איא ולמה נמחל מציאת שהי התיכות מן השהור מוסגלים בשתי הציות BL 77a. בחנייה איא ולמה נמחל מציאת שהי התיכות מן השהור מוסגל (אולי צ׳ל ימהל) ולא יתחייב כי ימחל הכנס בהנייה אי. ג׳ל כבר ביארנו כי זה לא יעולל (אולי צ׳ל ימהל) ולא יתחייב אי וגרי.

<sup>2</sup>) Bl. 77a. איא הלא עמכם כי החיים כלם והם אלחיאת מתמאתלה מדמות ועם Bl. 77a. איא הלא עמכם כי החיים כלם והם אלחיאת מתמאתלה מדמות ועם 2) Bl. 77a. זה ימחל הכנם חיי ראובן עם חיי שמעון בחנייה האי ולמה לא תשימו הכנם שתי החתיכות זה ימחל הכנם חיי ראובן עם חיי שמעון בחנייה האי ולמה לא תשימו הכנם שתי החתיכות מן היי מסול הנוא לשון ישמעאל פלא אגריתם אגתמאע גזאין מן אמרור בחנייה האי בזו המעלה והוא לשון ישמעאל פלא אגריתם אגתמאע גזאין מן אלסואר פונייה האי בזו המעלה והוא לשון ישמעאל פלא אגריתם אגתמאע גזאין מן אלסואר פו ימחל האי בזו המעלה והוא לשון ישמעאל פלא אגריתם אגתמאע גזאין מן אלסואר פו ימחל ואחר הוא (בכיי חרם) אלמגרי בשער המחילות. ניל לכסוף נבאר כי זה לא נתמחל אלא מפני כי הם במשפט המתעברים (ציל המתבערים) והוא אלמתנאסיין לדבר ישוב אל ביעור משממם והוא תנאסי חכמהא ואין כן שתי חתיכות מן השחור מפני לדבר ישוב אל ביעור משממם והוא תנאסי תכמהע ואין כן שתי חתיכות מן השחור מפני לדבר ישוב אל ביעור משממם והוא תנאסי תכמהע ואין כן שתי חתיכות מן השחור מפני לדבר ישוב אל ביעור משממם והוא גאסי הכמהא ואין כן שתי חתיכות מן השחור מפני לדבר ישוב אל ביעור משממם והוא גאסיות המסוג בשער מפנים לדבר ישוב אל ביעור משממם והוא מנאסי הכמהא ואין כן שתי חתיכות מן השחור מפני לדבר ישוב אל ביעור משממם והוא תנאסי הכמהע ואין כן שתי חתיכות מן השחור מפני זרב שניג לבעור מניה מפונים ומנאים ביור משממם והוא אלתנאסיין לדבר ישוב אל ביעור משממם והוא תנאסי הכמא אניו מני מנאין נוא אני מנאין מנה מניים לאון מניים לדבו מניים מניים לאון אניים מניים ליא גיין שם אשר גוש המנה מניים מניים מניים לימני מניים ליא גיין מני מניים מניים מניים מניים לימניים לימניים בימניים ביור מניים לימניים מניים מניים מניים מניים המניים מניים מני

فلذالك قصينا بان هذين الحكمين يجريان مجرى المتنافيين وان الحياتين يجريان مجرى المتصادين لاجل نلك•

<sup>4</sup> Digitized by Google

Leser von der mu'tazilitischen Speculation über diese Dinge ein Bild bekomme:

 $_{n}$ Zwei Laute, die einander ähnlich, aber durch zwei Zeitpunkte bestimmt sind, können in demselben Augenblick nicht entstehen<sup>1</sup>). Dieses Bedenken ist damit zu beseitigen, dass diese Unmögliekeit darauf zurückzuführen ist, dass jeder Laut durch einen Zeitpunkt bestimmt (specialisirt) ist, er kann also weder vorher entstehen, noch zurückgehalten werden, bei der Schwärze verhält es sich aber nicht so, da sie durch einen Zeitpunkt nicht bestimmt wird. Wenn wir zugegeben hätten, dass sie durch einen Zeitpunkt bestimmt wird, wäre es nothwendigerweise richtig anzunehmen, dass einander ähnliche Theile davon existiren, die durch einen Zeitpunkt bestimmt werden, wir haben aber solches vorher nicht behanptet<sup>2</sup>.")

Ein weiteres Bedenken: "Es wäre eigentlich nothwendig, dass nicht mehr als ein Atom der Schwärze auf einem Substrat sich befinde, denn im Falle, dass noch ein Atom sich dort befinden würde, so müsste die Existenz des letzteren die Folge der Nichtexistenz des ersteren sein, denn man weiss und merkt nichts davon, dass die Zunahme der Schwärze auf das Substrat eine Wirkung ausüben würde". Auch dies ist aber unrichtig, denn das Substrat, da es schwarz ist, bekömmt keine neue Eigenschaft, mit Bezug auf ihre frühere Beschaffenheit (so dass wir also voraussetzen müssten, dass durch das Hinzutreten des neuen Farbenatomes das frühere verschwunden ist), ferner wird es ja thatsächlich durch das Dasein des zweiten Atoms schwärzer, als wenn nur ein Atom der Schwärze daran wäre, was ja dadurch bewiesen wird, dass wir das eine Substrat schwärzer finden als das andere<sup>8</sup>).

<sup>1</sup>) Hieraus wäre also zu schliessen, dass zwei Atome der Schwärze nicht dem einen Substrat zukommen können.

<sup>2)</sup> Bl. 77 a. איא כי שני הקולות אשר הם רומים זה לזה המוסגלים בשני עחים ימחל Bl. 77 a. היותם בעת אי ניל מחילותו ישוב אל כל אי מהם מוסגל בעת אי לא יתם בו להקדים ולעכב היותם בעת אי ניל מחילותו ישוב אל כל אי מהם מוסגל בעת אי לא יתם בו להקדים ולעכב ואין כן צורת השתור מפני כי לא יסגל בעת על כי לא (ציל לו) השלמנו היותו מוסגל בעת היה ואין כן צורת השתור מפני כי לא יסגל בעת על כי לא בעת תומנלים השנים אין מחות מוסגל בעת היה היותם בעת אי ניל מחילותו ישוב אל כל אי מהם מוסגל בעת אי לא יתם בו להקדים ולעכב היותם בעת אי ניל מחילותו ישוב אל כל אי מהם מוסגל בעת אי לא וחותו מוסגל בעת היה היותו מסגל בעת היה היה היותם מסגו היותו מוסגל מחות מסגו בעת אי לא יקדם זה היה היה היום מציאת אלמתלון והם הרברים הדומים מסנו תמוסגלים בעת אי ולא יקדם זה.

<sup>3</sup>) Ebenda, איא הצב שלא יהיה ביכולת יותר מן חתיכה מן השחור בחנייה משום, Ebenda (כ כי היה שם יותר ממנו היה הוב להיות מציאתו באפיסתו מפני כי תוא לא יודע ולא יבין לתוספה השחור בהנייה כתום. ניל זה לא יתם מפני כי החנייה און לו בהיותו שחור אישורה נוספה על מציאת מן בראשית השחור וגם כי חוא יהיה במציאת השני יותר חזק השחור ממנו אילו היה און בו אלא חתיכה אחת וזה יתבאר בעת הראיה נראה א׳ מן ב׳ השחורים יותר חזק שתור כו האתר

"Wenn jemand behaupten würde, dass wir hiernach<sup>1</sup>) als Eigenschaft des Bewegten noch annehmen müssten, dass es das Substrat zweier Bewegungen sein könne, so ist darauf zu erwiedern, dass dies nicht nothwendig sei, denn das Atom durchschneidet mit einer Bewegung einen bestimmten Raum, und wenn eine Million Bewegungen derselben Art in ihm wären, würde es auch keinen grösseren Raum durchschneiden. Denn würde es nothwendig sein, dass es sich wegen der Zunahme der Bewegungen an zweien Orten bewege, so müsste es in demselben Zeitpunkte in verschiedenen Richtungen sich befinden, was absurd ist. Das ist aber bei der Schwärze nicht der Fall, denn es ist etwas, was (am Substrat) schon wahrgenommen worden ist und es giebt nichts, wodurch es unmöglich gemacht würde, (dass das zweite Atom hinzukomme). Bei zweien sich bewegenden Körpern sagt man nur deshalb, dass der eine sich schneller bewege, als der andere, weil beim ersteren die Bewegungen rascher aufeinanderfolgen und durch Pausen nicht unterbrochen werden, wie beim letzteren.<sup>42</sup>).

Nach der Erklärung von Gen. 1,6 lässt Jeschu'a die Frage nach der Ordnung des Weltalls aufwerfen. Er meint, die Astronomen und Mathematiker<sup>3</sup>) hätten viele Ansichten geäussert, die aber alle zu keiner sicheren Erkenntniss führen. Solche Ansichten sind, dass die Himmel die Erde umkreisen und dass diese in ihrer Mitte hängt, wie eine Birne in der Flasche, oder in einem Oelkrug, oder wie der Dotter im Ei.

Zu Gen. 1,9 wird die Frage gestellt, ob die Erde im fallenden oder ruhenden Zustand sich befinde<sup>4</sup>). Jeschu'a schliesst sich der letzteren Ansicht an, für die er auch drei Beweise anführt. Auf den Einwurf, wie es komme, dass die Erde trotz ihrer Schwere

مسئلة جوز شيوخنا ان يجتمع في جسم واحد .Masa'il 104b (<sup>1</sup> حركتان واكثر وامتنع منه ابو القسم والطريقة في نالك هو ما نكرنا في [1068] جواز وجود سوادين في محل واحد

2) Ebenda. איא זה יחייב להוסיף משפט המתנענע כי יחנו בו שני נענועים ניל לא Ebenda. איא זה יחייב להוסיף משפט המתנענע האי יכרת מקום אי ואילו נמצא בו אלף אלפים ממין יתחייב זה מפני כי החתיכה בניענוע האי יכרת מקום אי וגוי.

8) Bl. 81a. אייא בארו תיקון המזלות ותיקון העולם נ״ל כי הקוסמים ובעלי התושיה Bl. 81a. אייא בארו תיקון המזלות ותיקון העולם בזה דרכים הרבה וגו׳ וכלם דברים אין עליהם ראיה וגו׳

4) Bl. 81a unten. שאלה. אם אמר הארץ האויה והיא יוררת לממה או שוכנת. נ"ל Bl. 81a unten. שאלה.

sich nicht abwärts bewege, antwortet er: "Diejenigen, welche die Accidenzen leugnen, behaupten, dass Gott in jedem Augenblick in ihr das Attribut der Ruhe schaffe, die aber das Dasein von Accidenzen annehmen, haben hierfür mehrere Erklärungen. Nach der einen schafft Gott in einem jeden Atom der Erde in jedem Augenblick eine Substanz und das sei die Ruhe. Nach der anderen schafft Gott in den unteren Theilen der Erde einen Widerstand nach oben entsprechend dem Widerstand nach unten in ihren oberen Theilen, deshalb steht sie und fällt nicht hinunter'). Wenn aber jemand sagt, wie ist es möglich dass ein Widerstand stattfindet und dieser doch nicht zur Bewegung führt, so antworten wir: Es gehört nicht zur Natur des Widerstandes zu bewegen, wie eine Ursache die Folge nach sich zieht, die nicht eintreffen kann, ohne dass sie dem Verursachten eine Eigenschaft verleihen würde und deshalb ist es möglich, dass beim Widerstand ein Hinderniss entsteht und er wird durch eine Ursache gehindert. Ist aber das möglich, so schafft Gott Ruhe in der Erde in einem jeden Augenblick nach der ersten Annahme, oder er schafft nach der zweiten Ansicht einen Widerstand nach oben in ihrem unteren Theile, der die Natur des Widerstandes verhindert sich zu äussern und die Erde sich zu bewegen. Also kann die gegenseitige Hinderung eintreten bei zweien die an einem Seil ziehen, so dass es stehen bleibt und nach keiner Richtung sich bewegt.<sup>42</sup>)

<sup>1</sup>) BI, 81b. אם אבור כי הארץ באין פוגה כבידה וכי תחיה אינה יורדת על אשר (<sup>1</sup>) אטרתם איך יתם שתעכוד והיא על כובד עצום. נ"ל מבערי האפעים והם אשר יאמרו כי אין שטרתם איך יתם שתעכוד והיא על כובד עצום. נ"ל מבערי האפעים ועל לא תרד (so) שם אפעים יאמרו כי הקביה [828] ישים אותם עת בעת על אשורת השיכון ועל לא תרד (so) שם אפעים יאמרו כי הקביה (so) ישים אותם עת בעת על אשורת השיכון ועל לא תרד (co) ותוא באשר יחדש לה יהיש בכל עת אשורה וחיא השכינה. ואשר יקיימו האפעים יש להם ותוא באשר יחדש לה יהיש בכל עת אשורה וחיא השכינה. ואשר יקיימו האפעים יש להם ותוא באשר יחדש לה יהיש בכל עת אשורה וחיא השכינה. ואשר יקיימו האפעים יש להם ביה אפנים האיש כינה עת אחר עת והבי נותוא באשר יחדש לה יתישה בכל חתיכה מן הארץ עצם היא שכינה עת אחר עת והבי כי הקביה כבר יעשה בתחתיות הארץ תעמוד למעלה כנגד תעמור ממה בעליונות הארץ כי הקביה כבר יעשה ברתיות הארץ תעמוד למעלה כנגד תעמוד מוה ועל כן תעמוד ולו תרד כי הקביה ולו מתר

مسئلة في علة سكون الأرض ، ذهب شيخنا 50 Masd ( مسئلة في علة سكون الأرض ، ذهب شيخنا 50 Masd ( ابو هاشم ان الأرض يجوز ان يقال في أنّها سكنت لان الله تع اسكنها حالاً بعد حال ويجوز ان يقال ان النصف التحتاني منها يختص باعتماد سفلا وتكافآ الاعتمادان ولمذلك وقفت وقال شيخنا ابو على انما وقفت لاجل ان الله تع سكنها حملت في المركز من الفلك والفلك من سائر جهاتها مرتفع وقد لانها حصلت في المركز من الفلك والفلك من سائر جهاتها مرتفع وقد

Nach einigen Bemerkungen geht Jeschu'a auf die Folgende Frage über, ob die Ruhe der Erde nicht aus der Unendlichkeit der Welt zu erklären wäre. Er beantwortet die Frage mit Aristoteles, dass die Welt endlich sei, er meint auch, dass der ruhende Zustand der Erde durch einen Engel bewirkt sein könne. Kann ja auch der Mensch die Theile seines Körpers in Bewegung setzen oder in den Zustand der Ruhe bringen, es ist also nicht nothwendig, die Ruhe der Erde als ein unmittelbares Werk Gottes zu betrachten.

Jeschu'a spricht sich auch darüber aus, ob die Welt mit Atomen ausgefüllt sei, "wie das viele behaupten oder nicht."1) Er meint, dass es zwischen Himmel und Erde auch einen leeren Raum geben muss, wofür er Beweise anführt. Eine Bewegung ausserhalb der Erde und unabhängig vom Raume hält er für möglich, denn die Bewegung setzt nur die "Lage" (التنحيز) nicht aber die ersteren voraus<sup>2</sup>).

### 6. Das sittliche Urtheil.

Eine der wichtigsten Veränderungen, welche in Folge der Lehre al-Aš'arîs in der Weltanschauung des Islâms stattgefunden haben, war die, welche sich auf die Anschauung vom Charakter des Guten und Bösen bezieht. Hierauf soll hier mit allem Nachdruck hingewiesen werden und darum halte ich es für nöthig, ehe ich die Darlegungen Jeschu'as vorführe, auf die Geschichte dieser Frage hinzuweisen. Die mu'tazilitische Lehre ist die, dass die mensch-

علمنا انه لا يمتنع أن يكون أقوام على الأرض أقدامهم ملاقية لاقدامنا ويكون تحت السماء وفوق الأرض فلو تحركت الأرض سغلا بالأضافة الينا لكانت متحركة صعدا بالأضافة اليهم الخ:

<sup>1</sup>) Bl. 82b. איא התאפרו כי מן הארץ אל השמים תתיכות וכי העולם מלא כאשר Bl. 82b. איא התאפרו כי מן הארץ אל השמים תתיכות וכי העולם מלא על אשר מענו לא היה יתם אפר בזה הרבה מן האנשים. נ״ל לא. ואילו היה העולם מלא על אשר מענו לא היה יתם מסנו להתהלך ולהתנענע מפני כי היה תוב שהמנע אותנו החתיכות אשר תעולם מלא מהם . מלחתהלך ונר

ויישות : התרושש ; מכו

lichen Handlungen an sich gut oder böse seien, so wie die sinnlich wahrnehmbaren Gegenstände ihre Farbe haben und es bedarf nicht erst des göttlichen Gebotes, dass es ihnen ihren Charakter verleihe. Nicht deshalb sind die sittlichen Handlungen gut, wel sie dem Gebote Gottes entsprechen, sondern sie sind von Gout geboten, weil sie gut sind. Daraus folgerten sie auch, dass was nach dem Urtheile der Vernunft sittlich gut ist, auch für Gott Pflicht sei<sup>1</sup>) er darf ebensowenig ein Ungerechtigkeit begehen und lügen wie der Mensch. Dem gegenüber steht die Lehre der Mugbira und später der Aštariten, nach welcher an sich keine That als gut oder böse bezeichnet werden kann, gut ist, was Gott in seinem Buche und der Sunna seines Propheten geboten, schlecht, was er verboten. Das ist die Differenz in der Hauptsache, deren Wandlungen wir vorführen wollen.

Ueber den Ursprung dieser Anschauungen ist schwer etwas Bestimmtes zu sagen. Wohl hat schon Plato im Eutyphron die Frage behandelt, ob das Heilige deshalb heilig sei, weil es von den Göttern gliebt wird, oder ob es von den Göttern deshalb geliebt wird, weil es heilig ist. Es ist aber bisher nicht bekannt, dass dieser Dialog ins Arabische übersetzt worden wäre. Manche Ausführungen Josef al-Başîr erinnern an einzelne Bemerkungen der Nikomachischen Ethik<sup>2</sup>). Der Kundige wird aber nicht verkennen, dass zwischen den Anschauungen, die hier vorgeführt werden sollen, ebenso wie zwischen der Weltansicht der Mu<sup>c</sup>taziliten überhaupt und derjenigen der Aristoteles und der islâmischen Peripatetiker eine ganze Welt liegt, wie denn thatsächlich die Mu<sup>c</sup>taziliten zu jenen in bewusstem Gegensatz gestanden haben.

Im Muhtawî des Josef al-Başîr ist dieser Frage ein Capitel mit der Ueberschrift في تحكام الافعال gewidmet, dessen Inhalt schon von Frankl zum Theil dargestellt worden ist<sup>3</sup>). Nach Josef al-Başîr kommt allen bewussten menschlichen Handlungen ausser dem

<sup>1</sup> الله (1 يجب على الله (1 war der Ausdruck, den Abû Hâšim und al-Ġubbâň hierfür häufig gebrauchten, worüber Ibn Hazm zornig ausruft (Milal II 147 a) وهذا كلام يقشعر منه نوائب المؤمنين ليت شعرى من الموجب نلك . على الله عز وجل الح 8. auch Fihrist I 243.

<sup>3</sup>) Ein mu<sup>4</sup>tazilitischer Kalâm S. 34ff. S. 55 ist in der hebräischen Uebersetzung die erste Hälfte des Capitels mitgetheilt.

Attribut des Werdens keine Eigenschaft zu, in Folge welcher wir sie billigen oder missbilligen<sup>1</sup>). Die Werke, die in die erstere Kategorie gehören, werden in zwei Classen eingetheilt: in erlaubte (مبنه) und Pflichtmässige (مبنه). All diese Werke sind nach Jos. al-Başîr an sich gut oder schlecht und die utilitaristische Beurtheilung der Werke wird von ihm ausdrücklich znrückgewiesen<sup>2</sup>). Höchst merkwürdig sind folgenden Ausführungen Jos. al-Başîrs die ich in wörtlicher Uebersetzung hierhersetze: "Dass man aber das Gute um seiner Güte willen thun solle, und dass das Gute sich selbst genügt, um den Menschen zu sich zu rufen, dafür giebt es viele Beweise. Wir wissen von uns selber, dass wir den Verirrten auf den rechten Weg führen, ohne dass es uns einfiele, dass es uns nützen könnte, dass wir ihn führen<sup>3</sup>). Niemand sonst fordert uns

<sup>1</sup>) Vgl. hierzu Ez Chajim, S. 105 ff.

ونحتاج أن نعلم معنى الحسن ليمكن أن نعلم أنه . Mubt. 68b. (2 بنفسه يدعو الى الفعل فنبطل بذلك قول من قال ان الحسن كانقبيم في الشاهد في انَّهما لا يفعلا في الشاهد الا لاجترار نفع واستدفاع ضرر<sup>،</sup> والذي يدلُّ على أن الحسن يُفعل لحُسنه وأنَّ الحسب، كاف (\* في كونه داعيا إليه أدَّلَهُ ٢ منها ما نعلمه من انفسنا أنَّا نُرْشد الضالُّ من غير أن يخطر ببالنا انتفاعنا بارشاد، فلا داع لنا ألى فلك والحال ما ذكرناه الا ما نعلمه ضرورة من حسنه، ومنها أنا قد نشكر المنعم في قلوبنا من غير أن يعلم بنا أحد فنطلب منه بذلك أن ينفعنا بل لا يخط ببالنا الصانع سبحانه فنلتمس منه به الثواب بل الملحد يشكر في قلبه من انعم عليه ويفصل بينه وبين من اساء اليه، . . . Unter den weiter angeführten Gründen heisst es Bl. 70a: منها إنه سبحانه قد ثبت بما قدمناه استحالة المنافع والمصار عليه وقد خلف العالم ورجة حسنة معلوم فلولا أن الحسن يدعو لم يقع منه نلك Wegen der Wichtigkeit der Sache gebe ich auch die hebräische Uebersetzung dieser Stelle nach Cod. Warn. 41 Bl. 32b. והראיה על כי המוכ לא יעשה אלא היותו מוב. וכי מובתו די לו בחיותו מגרים ומושך וכו ראיות. מהם אשר גדע אותו מנפשנו כי אנו נורה הרועה הוץ שנשים בל או יעלה ברעתנו הועלתנו בהודייתו (ציל הורייתו). ואין סגרים לנו אל זה. והצורה אשר זכרנו אלא אשר גדע אותו בודאי מן שובתו. ומהם כי אנו נשבח המנעים לנו והעושה עמנו מובה נשבה אותו בלבנו מזולת שידע אתר לנו כי אנהנו משבחים

lehrten bezieht sich nach ihm nur darauf, ob die Farben Eigenschaften des Atomes seien oder Substanzen ausser demselben.

Die Schwärze ist an allen Gegenständen gleichartig, ihre verschiedenen Abstufungen rühren daher, dass an dem einen Körper unter die schwarzen Atome weisse gemischt sind, am anderen nicht<sup>1</sup>).

Die Farben sind fortdauernde Substanzen<sup>2</sup>), oder nach der Ansicht derjenigen, welche die Accidenzen leugnen, Eigenschaften der Körper<sup>8</sup>), welche nur durch entgegengesetzte Farben entfernt werden können.

د المستعدد در المعاد محمد الله المعاملة الم الم الم الم الم المعاد ( مسئلة فيما يقع به التماثل والاختلاف اعلم ان الذى 64 الفقط محمد الد يُوثر فى التماثل هو الصفة الذاتية او المقتصاة عن صفة الذات وقد ذكر شيخنا ابو القسم ان المثلين لا بد من (ان) يكونا مشتركين فى سائر الاوصاف ما خلا الزمان والمكان ويريد بتلك ان السواد الموجود فى هذا الوقت يكون مثلا للسواد الذى لا يوجد فى هذا الوقت ويوجد (فى) وقت اخر وان السوادين لا يخرجان من ان يكونا مثلين

Die Annahme, dass Gott die Atome in einem jeden Augenblick von neuem erschaffe, wird von J. mit der Begründung abgewiesen, dass wir in diesem Falle eine Methode kennen müssten, nach welcher wir das Gewöhnliche von dem Nothwendigen unterscheiden könnten, (was aber nicht der Fall ist), ferner müsste es auch vorkommen, dass, wenn Gott einmal die Schöpfung der schwarzen Farbe in einem Augenblick unterlässt, der Körper ohne jede Farbe bleibe, wir wissen aber, dass dem nicht so ist<sup>1</sup>).

Die Schwärze kann keine Schwärze erzeugen<sup>2</sup>), wohl aber kann die Farbe zurückkehren nach Ansicht derjenigen, welche Accidenzen annehmen<sup>8</sup>).

Die Farben können ohne Substrat nicht existiren<sup>4</sup>), ebenso kann nicht die nämliche Farbensubstanz auf zweien Substraten sein<sup>5</sup>).

<sup>1</sup> Bl. 75a. איא למה לא תאמר כי הקב"ה שם המנהג לחרש חתיכות השהור עת Bl. 75a. (<sup>1</sup> בעת ומזה תראו השהור מותמד ימים רבים ואלא השהור יסחל בו לתוחר. נ"ל אלו היה כן הוב להיות לנו דרך נפריד בו בין הדברים החובות ובין אשר הנהיג יח"ש המנהג בהם. והיה יתם בשחור לבמול מן שחרותו לא אל עין אחר באשר לא יעשה הקנ"ה בו שחור מחודש יתם בשחור לבמול מן שחרותו לא אל עין אחר באשר לא יעשה הקנ"ה בו שחור מחודש in Beinahe wörtlich dasselbe wird Masa'il 51 a gesagt: فان قيل أن ألله تع اذ جرى ألعادة بان يخلف فية السواد ما لم يخلف

فيه صدًّا من اصدادا فلذلك لم يحل من هذه الهيئة اذا لم يطرا عليه الصد لأنّ الصدّ أثر في انتفائه قيل له لو كن هذا بالعادة لجاز ان يختلف الحال فيه فمرّةً لا يخلق فيه السواد من غير ان يخلق فيه صدًّا من أصداده فيخلوا من الامرين ومرة يكون بخلافه وقد بيَّنا في غير موضع أنّ كلّ ما كان بالعادة فانه لا يجوز ان يستمرّ الحال فيه على طريقة واحدة ولا يختلف لوجه من الوجوة لأنّ ذلك يوجب ان لا ينفصل ما يكم ن بالعادة مما يكون موجبا

<sup>2</sup>) איא למה לא תאמר כי השחור יוליך (ציל יוליד) מקצחו ונוי. Das ist die Ansicht der Bagrenser. S. KJL. S. 49 A. 2. Auch hier stimmt die Ansicht Jeschu'as mit den Darlegungen in Maså'il Bl. 56a überein.

אם אכור היתם על השתור לחשובו. נ״ל אם על דרך אשר יבערו האפעים [75b] לא. (<sup>3</sup> כסני כי היא אישורה והאישורים יכוחל בהם זה. ואם על דרך אשר יקיכו האפעים כי יתם לו לחשיבו כפני כי הוא נשאר.

4) Bl. 75b. איש היעבור מציאת השחור בזולת המוחל אם לא. ניל כי יתקיים על Bl. 75b. ( דרך מבערי האפעים כי חיא אשורת יתחייב מחילות מציאתו לא במוחל מפני כי האשורת ימחל בהם לעמוד בנפשם והוא אלא סתקראר באלנפס (בכיי אלאסהקלאל) וכי ימחל בהם והחוב להיותם מחוברות אל זולתם והם הגופות. ואשר יקיימו האפעים כבר המחילו גם מציאת השחור להיותם מחוברות אל זולתם והם הגופות. ואשר יקיימו האפעים כבר המחילו אל במוחל בראיות.

\*) Bl. 70a. איא היתם מציאתו בשתי חניות. ניל לא, מפני כי זה יוליך אל התחברו ולים.

Diese Ausführungen Josef al-Başîrs, die in ihrer Schlichtheit an manchen Stellen beinahe den Eindruck des Erhabenen machen. zeigen uns, dass in seinem System das Princip der Moral das absolute sittliche Urtheil ist, welches für den Menschen, wie für Gott das nämliche ist und er hat es auch verstanden, seine Lehre aus den Thatsachen des Gewissens abzuleiten. Wie aus dem oben mitgetheilten Inhalts-Verzeichnisse des Werkes von Ibn Mattawejhi ersichtlich ist, hat auch er mehrere kurze Capitel über denselben Gegenstand, welche an Subtilität Josef al-Başîrs Ausführungen übertreffen, sie lassen aber mit der Einfachheit auch die Erhabenheit der Auffassung vermissen.

1

Diese Lehre war es nun, welche von den Aš'ariten bekämptt und verworfen worden ist<sup>1</sup>). Die Mu<sup>4</sup>taziliten haben Jahrhunderte hindurch gegen sie gekämpft, wie das aus dem Werke Ibn Mattawejhi's hervorgeht und wie wir das aus den Werken Jeschu'as erfahren. Dieser kömmt sowohl im Ber. r. als auch in der Einleitung zum religionsgesetzlichen Werke<sup>2</sup>) hierauf zu sprechen und um Wiederholungen zu vermeiden, wollen wir die Stellen in beiden Büchern hier besprechen. Im letzteren Werke behandelt Jeschu'a die Frage, ob die Schöpfung der Sprache<sup>8</sup>) sittlich berechtigt gewesen sei. Diese eigenthümliche Frage hängt mit dem Streit der islâmischen Dogmatiker darüber zusammen, ob es gestattet sci, von Gott Bezeichnungen zu gebrauchen, welche im Korân und in der Sunna nicht vorkommen. Die orthodoxe Lehre ist, dass die Namen Gottes geoffenbart sind und also neue Bezeichnungen für das Wesen und die Eigenschaften Gottes nicht ersonnen werden dürfen. Manche Aš'ariten folgten hierin der Anschauung der orthodoxen Imâme, die auch von Männern, wie Ibn Hazm<sup>4</sup>) und Ibn Tejmija<sup>5</sup>) vertreten wurde, dass man von Gott nur das aussagen dürfe, "womit er selbst sich benannt hat." Dem gegenüber lehrten die Mu'taziliten, dass es gestattet sei nach Massgabe der Erkenntniss, die der Mensch sich vom Wesen und den Eigenschaften Gottes errungen hat, neue Gottesnamen zu gebrauchen<sup>6</sup>). Diese Frage, die wir weiter unten noch ausführlicher zu erörtern haben werden, ver-

وضع أللغة : חקון הלשון (<sup>3</sup>
 <sup>4</sup>) S. Goldziher, die Zahiriten, S. 144ff.

<sup>6</sup>) Al-Îģî, S. 161 f.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) S. die von mir KJL. S. 56 A. 1 angeführten Stellen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Anhang, S. IXf. Cod. Warn. 41 Bl. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ZDMG. LII, 542 f.

anlasst Jeschu'a zu folgenden Auseinandersetzungen. Die sittliche Berechtigung der 96015 der Sprache kann nur von dem bestritten werden, der da leugnet, dass der Mensch durch die Vernunft zur Erkenntniss des Guten und Bösen gelangen könne, vielmehr sei er hierin ausschliesslich auf die Offenbarung der Propheten angewiesen<sup>1</sup>). Diese Ansicht, welche Jeschu'a für eine höchst verkehrte hält, wird von ihm folgendermassen widerlegt. Eine jede That, von der jemand weiss, dass seine Seele sie will, und er hat von ihr weder in dieser, noch in jener Welt üble Folgen zu befürchten, ist ihm gestattet. Das gilt von allen menschlichen Handlungen, deshalb können wir gehen und stehen an allen Orten, die niemandem gehören. Ebenso dürfen wir das Gras des Feldes, oder das Wasser eines Stromes gebrauchen und dies Alles kann nur von Narren bezweifelt werden. "Was aber die Leute, welche glauben Gott und dem Schöpfer zu dienen, dahin geführt hat, sich aller Thaten, die sie ausführen möchten, zu enthalten, wenn sie vom Propheten ihnen nicht erlaubt werden, ist der Umstand, dass sie sich eines Analogieschlusses zwischen dieser Sache und den Dingen, welche unter den Menschen bestehen, und ihnen bekannt sind, bedienten. Sie irrten sich aber in Betreff der Unterscheidung zwischen dem, was unter uns vorhanden ist und zwischen den Dingen, welche sich auf Gott beziehen, wie wir das darlegen werden. Dennoch meinen diese und geben zu, dass wir von Vernunftwegen das Recht haben, zu athmen, die Augen zu öffnen, Hände und Füsse zu bewegen, aber wenn sie es auch nicht offen sagen, im Wesen ist ihre Ansicht derjenigen gleichzuachten, nach welcher der Mensch von sich selbst gar nichts und alles nur aus den Worten der Propheten wisse, auch dass er die Augen öffnen und dass er riechen dürfe. Es gibt auch andere, welche zwar diesen zwei unsinnigen Ansichten sich nicht anschliessen, aber ebenfalls Irrthümern huldigen, welche auf denselben Fehlern beruhen". Die eigene Ansicht Jeschu'as ist die, dass "wir einen Unterschied zwischen dem Guten und Bösen machen, so wie wir durch unser Auge das Schwarze vom Weissen unterscheiden." Wer das leugnet, ist entweder verrückt oder ein Heuchler.

Eine andere Classe ist der Ansicht, dass ebenso wie es uns nicht gestattet ist, das Eigenthum eines anderen Menschen ohne

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ez chajim S. 100. וויש אומרים כי המוב והרע, המוב לא יהיה מוב רק בעבור. Abron b. Elia folgt Josef al-Başîr. Muht. 60b, 78 aff.

seine Erlaubniss zu benutzen, also dürfen wir auch nicht in der Welt, die das Eigenthum Gottes ist, irgend etwas ohne seine Erlaubniss thun oder zu unserem Gebrauche verwenden. Diese Ansicht haben auch Juden für richtig gehalten, indem sie sagten, dass wenn es in der Schrift nicht heissen würde (Gen. 1, 29): "Und es sprach Gott: Siehe, ich habe alles Kraut, das Samen bringt, euch zum Essen gegeben" so würde es uns nicht gestattet sein, Kraut und Pflanzenkost zu uns zu nehmen." Dies ist eine nichtige Ansicht, meint Jeschu'a, denn die Pflanzen fühlen keinen Schmerz, die Thiere wohl, und nur die Propheten haben es gestattet, sie zu tödten und zu unserem Gebrauche zu verwenden und wir denken, dass Gott ihnen ihre Schmerzen vergelten wird<sup>1</sup>) und darum üben wir auch keine Ungerechtigkeit gegen sie. Gegen Gott üben wir aber kein Unrecht, wenn wir die Dinge zu unserem Nutzen gebrauchen.

Gegenüber dem Einwurf, die Welt sei noch in einem höheren Sinne das Eigenthum Gottes, als irgend ein Besitz das Eigenthum eines Menschen, führt Jeschu<sup>4</sup>a aus, dass das Eigenthum eines Menschen für andere nicht deshalb verboten sei, weil es dessen Eigenthum ist, sondern weil durch die Wegnahme desselben ihm Schmerz verursacht würde. Weiter bemerkt er auch, dass bei der lügnerischen Rede, die Lüge selbst die Ursache dessen sei, dass sie verboten ist, und wenn jemand sie erlauben würde, so würde sie den noch nicht erlaubt sein. Das Zufügen des Schmerzes allein ist nicht die Ursache der Verbote, weil wir dann annehmen müssten, das Gott die Bösewichter nicht bestraten und niemals einen Schmerz zufügen dürfe, "denn eine jede Sache, die wegen einer Ursache verboten ist, bleibt überall, wo die Ursache vorhanden ist, verboten".

Nachher spricht Jeschu'a von einer dritten Ansicht, die wir aber, weil sie sich ausschliesslich auf die Gottesnamen bezieht, hier nicht behandeln wollen.

Die Ansichten Jeschu'as zeigen uns aber, dass die Mu'taziliten dass sittliche Urtheil als eine elementare Thatsache der Vernunft betrachtet haben, die für Gott ebenso giltig ist, wie für den Menschen, eine Thatsache, deren Bedeutung nicht unterschätzt werden dart.

Seine Darlegungen sind auch deshalb von Interesse, weil sie ausführlich die Gründe der mu'tazilitischen Ansichten vorführen, was in den islâmischen Werken über die Uşûl al fikh, in denen

1) S. KJL. S. 29.

dieser Frage stets ein besonderes Capitel gewidmet wird<sup>1</sup>), nicht geschieht.

Dieses Capitel musste auch deshalb vorangeschickt werden, damit wir die Lehre Jeschu'as in Betreff eines anderen Lehrstückes darstellen können, dem in seinem System eine grosse Bedeutung zukommt.

## 7. Gott schafft nicht das Böse.

Dieser Lehrsatz der Mu<sup>4</sup>taziliten wird von Jeschu<sup>4</sup>a, der hierin ebenfalls vielfach von Josef al-Basîr abhängig ist, in weitläufiger Weise behandelt<sup>2</sup>). Der Begründer der Lehre ist al-Nazzâm, der sie in der Weise formulirte, dass Gott das Böse nicht schaffen könne. In dieser Form ist sie von den Basrenischen Mu<sup>4</sup>taziliten abgelehnt worden, vielmehr meinten sie, dass die guten Werke Gottes aus seinem freien Wirken stammen, wodurch dem Menschen die Pflicht auferlegt wird, ihn zu preisen.

Im Allgemeinen hält Jeschu'a diese Lehre erstens deshalb für richtig, da es schon als erwiesen gilt, dass es Lohn und Strafe gibt, daraus folgt, dass Gott das Böse nicht thue, zweitens aber aus dam Grunde, weil der Prophet uns warnt, den Beweis seiner Wunder zu verlassen, würde aber vorausgesetzt, dass Gott das Böse thue, also uns durch Wunder auch irre führen könne, so würden diese für die Wahrheit der prophetischen Verkündigung nichts beweisen.

Jeschu'as weitere Beweisführung geht davon aus, dass wenn auch vorausgesetzt wird, dass Gott nicht selbstgenügsam und bedürfnisslos sei, er dennoch nicht das Böse thut<sup>3</sup>). Wenn der Mensch, der den Unterschied zwischen Gut und Böse erkannt hat und durch eine gute That sein Ziel ebenso erreichen kann, wie durch die schlechte, so wird er die erstere wählen. Um so eher können wir dies von Gott annehmen, der alles Erkennbare weiss und allmächtig ist. In Folge seiner Allmacht wird er stets das Gute wählen können, um seinen Zweck zu erreichen.

Nach Erledigung einiger Bedenken will Jeschu'a zuerst die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) S. meine Abhandlung: Zur Gesch. d. Aš'aritenthums, S. 97. Ibn al-Subki's Gam 'al-Gawami', am R. von Galal al-dîn al-Mahallis Supercom. Kairo 1308, S. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bl. 66 a-70 b.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Bl. 66a. שאלה. אם אמר הנוכל שנדע כי הקב״ה לא יעשה הרע עם שנעביר Bl. 66a. שאלה. אם אמרנו אנחנו נוכל לדעת.

en een jaarleet, marge, jaarleet 🛫 🖾 jaarle WHEN ADDR. MANDE DE ST. : MAR MANNEL 1 AND ALL DESCRIPTION OF A STRATEGY AND A STRATEGY AN men etalle set i men den ster er in i men i The - Second Pat 57 t at starts littler, at its sure binner WE SHOW IN . ANTINE MILLION I THE MARK Mart Marth and a set at att shind the west of the state of the second second nd lander and sets the properties. But a settimate was the state was in fature as Thermore I present the ier ant an ann in int state an i STRUCTURE STR. LARGENET TRUCKER WITH MIL Maria a a parte de las anticidades de Statemente des tera sa e per anti de l'inche manner. I all de A die a male of the 1 m 1 m 1 mm mm mm we at the substitute wat t chart and at second and a star I for that have been i here marrer land. He lister of instants within the summer of the and which a sub-state of the terminate the in a start a start bu second a second a second with the first the state with a state of the المحالي اللاسمان

مستند مي عند حديد الميلو ؟ رض مدتند به ٢ ٢٠ ٢٠٠٠ ؟ توقت بن الملك يحو بن بند عي الله مداس فر ١٠٠٠ ٥ ١٠٠٠ حلا عد حد ينجو بن بند از استند الاحري مره ١٠٠٠٠ متند عص يلتند لليفني بخسر مصد الده ار١٠٠٠ ولدن يتحد كيف لينجد الو عن المد يكان ١٠٠٠ ار، ١٠٠٠ مانيا حال عد حد يفد سبخد الو المحمد الرام الم الااره التيا حسن في لميتر من الملك وللملك عن الدي عمام مر٠٠٠٠

nämlich nichts, was diese Ursache als nothwendig erscheinen liesse Ebenso wenig könnten wir fragen nach der Ursache dessen, weshalb ein Körper nicht schwarz sei, denn wir haben ja keine Veranlassung sie zu setzen. Das ist aber bei der Behauptung von den Seinszuständen nicht der Fall, denn hier werden wir genöthigt einen Grund anzunehmen, weil das Atom richtig in der Richtung nach Rechts und nicht nach Links, oder nach Links und nicht nach Rechts sich befindet.

Auf eine Widerlegung dieses Einwurfes lässt sich Jeschu'a nicht ein und übergeht auf die Beweise für die Unmöglichkeit dessen, dass Gott seinem Wesen nach wollend sei, um dann zu unserem Gegenstande zurückzukehren. Von seiner Argumentation wollen wir aber nur dasjenige hervorheben, was sich auf die Ansichten der Gegner bezieht, weil dieses Stück uns die Art zeigt, in welcher der Mu'tazilismus gegen die siegreiche Lehre al-Aš'arîs und seiner Vorgänger gekämpft hat<sup>1</sup>).

Die Gegner der mu'tazilitischen Lehre behaupten, dass nur beim Menschen davon die Rede sein kann, dass die Gewaltthätigkeit etwas tadelnswerthes sei, es sei aber nicht bewiesen, dass dies auch bei Gott der Fall sei.

Dem gegenüber führt Jeschu'a aus, das die Gewaltthätigkeit und Lüge an sich schlecht seien und daher würde dieses Urtheil auch in Betreff der Werke Gottes nothwendig sein.

Der zweite Einwand lautet: "Die Gewaltthätigkeit und Aehnliches von unserer Seite ausgeübt, sind nur deshalb schlecht, weil wir Knechte, Unterworfene sind, Gott aber ist der Herr und darum ist dies von seiner Seite gut.

Darauf ist zu erwiedern: Nachdem was früher ausgeführt wurde, ist die Schlechtigkeit dieser Dinge, von wem immer sie geübt werden, von uns als nothwendig erkannt, womit ja die Nichtigkeit eurer Ansicht erwiesen ist. Wenn jemand von uns Sklaven kauft, so würde er nach ihrer Ansicht das Recht haben,

lichen Handlungen an sich gut oder böse seien, so wie die sinnlich wahrnehmbaren Gegenstände ihre Farbe haben und es bedarf nicht erst des göttlichen Gebotes, dass es ihnen ihren Charakter verleihe. Nicht deshalb sind die sittlichen Handlungen gut, wel sie dem Gebote Gottes entsprechen, sondern sie sind von Gout geboten, weil sie gut sind. Daraus folgerten sie auch, dass was nach dem Urtheile der Vernunft sittlich gut ist, auch für Gott Pflicht sei<sup>1</sup>) er darf ebensowenig ein Ungerechtigkeit begehen und lügen wie der Mensch. Dem gegenüber steht die Lehre der Mugbira und später der Aš'ariten, nach welcher an sich keine That als gut oder böse bezeichnet werden kann, gut ist, was Gott in seinem Buche und der Sunna seines Propheten geboten, schlecht, was er verboten. Das ist die Differenz in der Hauptsache, deren Wandlungen wir vorführen wollen.

Ueber den Ursprung dieser Anschauungen ist schwer etwas Bestimmtes zu sagen. Wohl hat schon Plato im Eutyphron die Frage behandelt, ob das Heilige deshalb heilig sei, weil es von den Göttern gliebt wird, oder ob es von den Göttern deshalb geliebt wird, weil es heilig ist. Es ist aber bisher nicht bekannt, dass dieser Dialog ins Arabische übersetzt worden wäre. Manche Ausführungen Josef al-Basîr erinnern an einzelne Bemerkungen der Nikomachischen Ethik<sup>2</sup>). Der Kundige wird aber nicht verkennen, dass zwischen den Anschauungen, die hier vorgeführt werden sollen, ebenso wie zwischen der Weltansicht der Mu<sup>c</sup>taziliten überhaupt und derjenigen der Aristoteles und der islâmischen Peripatetiker eine ganze Welt liegt, wie denn thatsächlich die Mu<sup>c</sup>taziliten zu jenen in bewusstem Gegensatz gestanden haben.

Im Muḥtawî des Josef al-Başîr ist dieser Frage ein Capitel mit der Ueberschrift في أحكام الافعال gewidmet, dessen Inhalt schon von Frankl zum Theil dargestellt worden ist<sup>8</sup>). Nach Josef al-Başîr kommt allen bewussten menschlichen Handlungen ausser dem

<sup>1</sup>) الله (ن war der Ausdruck, den Abû Hâšim und al-Gubbâ'i hierfür häufig gebrauchten, worüber Ibn Hazm zornig ausruft (Milal II 147a) وهذا كلام يقشعر منة ذوائب المؤمنيين ليت شعرى من الموجب ذلك . على الله عز وجل الج 2) S. auch Fihrist I 243.

<sup>3</sup>) Ein mu'tazilitischer Kalâm S. 34ff. S. 55 ist in der hebräischen Uebersetzung die erste Hälfte des Capitels mitgetheilt.

Attribut des Werdens keine Eigenschaft zu, in Folge welcher wir sie billigen oder missbilligen<sup>1</sup>). Die Werke, die in die erstere Kategorie gehören, werden in zwei Classen eingetheilt: in erlaubte (مبنه) und Pflichtmässige (مبنه). All diese Werke sind nach Jos. al-Başîr an sich gut oder schlecht und die utilitaristische Beurtheilung der Werke wird von ihm ausdrücklich znrückgewiesen<sup>2</sup>). Höchst merkwürdig sind folgenden Ausführungen Jos. al-Başîrs die ich in wörtlicher Uebersetzung hierhersetze: "Dass man aber das Gute um seiner Güte willen thun solle, und dass das Gute sich selbst genügt, um den Menschen zu sich zu rufen, dafür giebt es viele Beweise. Wir wissen von uns selber, dass wir den Verirrten auf den rechten Weg führen, ohne dass es uns einfiele, dass es uns nützen könnte, dass wir ihn führen<sup>3</sup>). Niemand sonst fordert uns

<sup>1</sup>) Vgl. hierzu Ez Chajim, S. 105ff.

ونحتاج أن نعلم معنى الحسن ليمكن أن نعلم أنه . Mubt. 68b. (2 بنفسه يدعو الى الفعل فنبطل بذالك قول من قال ان الحسن كالقبيم في الشاهد في انَّهما لا يفعلا في الشاهد الا لاجترار نفع واستدفاع ضرر<sup>،</sup> والذي يدلُّ على أن الحسن يُفعل لحُسنه وأنَّ الحسبَّ كاف (8 في كونه داعيا اليه ادلة > منها ما نعلمه من انفسنا أنَّا نرشد الصالُّ من غير ان يخطر ببالنا انتفاعنا بارشاد، فلا داع لنا الى نلك والحال ما ذكرناه الا ما نعلمه ضرورة من حسنه؟ ومنها انا قد نشكر المنعم في قلوبنا من غير أن يعلم بنا أحد فنطلب منه بذلك أن ينفعنا بل لا يخط ببالنا الصانع سبحانه فنلتمس منه به الثواب بل الملحد يشكم في قلبه من انعم عليه ويفصل ببنه وبين من اساء اليه، ... Unter den weiter angeführten Gründen heisst es Bl. 70a: منها أنع سبحانه قد ثبت بما قدمناه استحالة المنافع والمصار عليه وقد خلف العالم ورجه حسنة معلوم فلولا أن الحسن يدعو لم يقع منه نلك Wegen der Wichtigkeit der Sache gebe ich auch die hebräische Uebersetzung dieser Stelle nach Cod. Warn. 41 Bl. 32b. והראיה על כי המוב לא יעשה אלא היותו מוב. וכי מובתו די לו בחיותו מגרים ומושך ובו ראיות. מהם אשר נדע אותו מנפשנו כי אנו גורה התועה תוץ שנשים בל או יעלה ברעתנו הועלתנו בהודייתו (צ׳ל הורייתו). ואין מגרים לנו אל זה. והצורה אשר זכרנו אלא אשר גדע אותו בודאי כן טובתו. וכהם כי אנו נשכה המנעים לנו והעושה עמנו מובה נשבח אותו בלבנו מזולת שידע אחר לנו כי אנחנו משבחים lehrten bezieht sich nach ihm nur darauf, ob die Farben Eigenschaften des Atomes seien oder Substanzen ausser demselben.

Die Schwärze ist an allen Gegenständen gleichartig, ihre verschiedenen Abstufungen rühren daher, dass an dem einen Körper unter die schwarzen Atome weisse gemischt sind, am anderen nicht<sup>1</sup>).

Die Farben sind fortdauernde Substanzen<sup>2</sup>), oder nach der Ansicht derjenigen, welche die Accidenzen leugnen, Eigenschaften der Körper<sup>8</sup>), welche nur durch entgegengesetzte Farben entfernt werden können.

د المستعدد در متعاد متحم الله ملتم مع مع مع مد مد مد ما الله الله الله الله المعاد ( مسئلة فيما يقع بع التماثل والاختلاف اعلم ان الذى 6a الله المعام الله يُوثر فى التماثل هو الصفة الذاتية او المقتصاة عن صفة الذات وقد ذكر شيخنا ابو القسم ان المثلين لا بد من (ان) يكونا مشتركين فى سائر الاوصاف ما خلا الزمان والمكان ويريد بتلك ان السواد الموجود فى هذا الوقت يكون مثلا للسواد الذى لا يوجد فى هذا الوقت ويوجد (فى) وقت اخر وان السوادين لا يخرجان من ان يكونا مثلين

<sup>2</sup>) BI. 74b. الم المعلم المالة الملع ملاحة على دوم مرافر العام (2) BI. 74b. الم للمعلم متعام در معلما معلم المعلم المحل المعلم المحل المعلم المعلم المعلم المعلم المحل المعلم المعلم المحل المعلم المعلم المعلم المعلم المحل المحل المعلم المعلم المحل المعلم المحل المعلم المحل المحل المحل المعلم المحل المحلم المحل المحلم المحلم المحلم المحلم المحلم المحل المحلم المحلم المحل محل محل محل المحلم المحل المحل المحل المحل المحل الم

BL 75a איא למה לא יתם בשהור להאפם בלא כירוש ולא כיוצא בו אבל יגיע BL 75a במציאה אל עת ימחל הותרו. ניל כי עם נפאת אלאעראץ והם החכמים אשר אמרו כי אין במציאה אל עת ימחל הותרו. ניל כי עם נפאת אלאעראץ והם החכמים אשר אמרו כי אין כמציאה אל עת ימחל הותרו. ניל כי עם נפאת אלאעראץ והם החכמים אשר אמרו כי אין כמציאה אל עת ימחל הותרו. ניל כי עם נפאת אלאעראץ והם החכמים אישורות עמהם וני Von denen, welche die Accidenzen leugnen wird Fark 41 a Muhammed b. Kejsân al-aşamm namhaft gemacht. Ibn Hazm, Milal II 200b sagt: נולא ישריה לישריה ניל כי נפולים אל שישר ליא געריה לישריא ליא ליא אין אורא אלאערא געריא געריא געריא געריא אינא אין איז איז אישריה אישורות עמהם וני גיא נישר אמני או געריא געריא איז איז איז איז געריא איז געריא געריא איז געריא געריא

Die Annahme, dass Gott die Atome in einem jeden Augenblick von neuem erschaffe, wird von J. mit der Begründung abgewiesen, dass wir in diesem Falle eine Methode kennen müssten, nach welcher wir das Gewöhnliche von dem Nothwendigen unterscheiden könnten, (was aber nicht der Fall ist), ferner müsste es auch vorkommen, dass, wenn Gott einmal die Schöpfung der schwarzen Farbe in einem Augenblick unterlässt, der Körper ohne jede Farbe bleibe, wir wissen aber, dass dem nicht so ist<sup>1</sup>).

Die Schwärze kann keine Schwärze erzeugen<sup>2</sup>), wohl aber kann die Farbe zurückkehren nach Ansicht derjenigen, welche Accidenzen annehmen<sup>8</sup>).

Die Farben können ohne Substrat nicht existiren<sup>4</sup>), ebenso kann nicht die nämliche Farbensubstanz auf zweien Substraten sein<sup>5</sup>).

فان قيل ان الله تع انجرى العادة بان يخلف فيه السواد ما لم يخلف فيه ضدًّا من اضدادا فلذلك لم يحل من هذه الهيئة اذا لم يطرا عليه الصد لأنّ الصدّ أثر في انتفائه قيل له لو كان هذا بالعادة لاجاز ان يختلف الحال فيه فمرّةً لا يخلق فيه السواد من غير ان يخلف فيه ضدًا من أضداده فيخلوا من الامرين ومرة يكون بخلافه وقد بينا في غير موضع أنّ كلّ ما كان بالعادة فانه لا يجوز ان يستمرّ الحال فيه على طريقة واحدة ولا يختلف لوجه من الوجوه لأنّ ذلك يوجب ان لا ينفصل ما يكم ن بالعادة مما يكون موجبا

<sup>2</sup>) איז למה לא תאמר כי השחור יוליך (ציל יוליד) מקצחו לקצחו וגוי. Das ist die Ansicht der Başrenser. S. KJL. S. 49 A. 9. Auch hier stimmt die Ansicht Jeschu'as mit den Darlegungen in Maså'il Bl. 56a überein.

\*אם אמר היתם על השחור להשיבו. נ״ל אם על דרך אשר יבערו האפעים [75b] לא. ( מפני כי היא אישורה והאישורים ימחל בהם זה. ואם על דרך אשר יקימו האפעים כי יתם לו להשיבו מפני כי הוא נשאר.

4) Bl. 75b. איא היעבור מציאת השחור בזולת המוחל אם לא. ניל כי יתקיים על Bl. 75b. ( דרך מבערי האפעים כי היא אשורת יתחייב מחילות מציאתו לא במוחל מפני כי האשורת ימחל דרך מבערי האפעים כי היא אשורת יתחייב מחילות מציאתו לא במוחל מפני כי האשורת ימחל בהם לעמוד בנפשם והוא אלאסתקראר באלנפס (בכיי אלאסתקלאל) וכי ימחל בהם והחוב להיותם מתוברות אל זולתם והם הגופות. ואשר יקיימו האפעים כבר המחילו גם מציאת השתור לא במחל בראיות.

Bl. 70a. איא היתם מציאתו בשתי הניות. ניל לא מפני כי זה יוליך אל התחברו Bl. 70a.

Es ist auch unmöglich, dass Accidenzen der Farbe als Substrat dienen.

In der Besprechung der Frage, ob die Schwärze ohne Substrat existiren könne, stellt J. die "Leugner der Accidenzen" den Mutakallimûn gegenüber, woraus wir ebenso, wie aus der oben angeführten Aeusserung von Ibn Hazm schliessen können, dass die meisten der letzteren Accidenzen angenommen haben.

Nachdem J. die Unmöglichkeit der Existenz der Farbensubstanz ausserhalb ihres Substrates dargelegt, wird von ihm die Frage aufgeworfen, ob zwei Farbenatome an einem Substrat existiren können. Er hält dies für möglich, da ein Entgegengesetztes oder etwas Aehnliches, wodurch dies verhindert werden könnte, nicht vorhanden ist<sup>2</sup>). Kommen zwei Farbenatome zweien

مسئلة فى أن معادد در مرادد من مساد (درس مساد م درسم درم مر. ( مسئلة فى أن Masa'il 48a. معد در ما سو مسئلة فى أن Masa'il 48a. محمل واحد فن فعب شيوخنا الى أن السوادين يجوز اجتماعهما فى محل واحد فنصب شيوخنا الى أن نلك جائز وقال ابو القسم لا يجوز نلك فوالذى يدل على صحة ما قالو ان هذين العرضين اذا صح وجود كل واحد منهما فى نلك المحل فى نلك الوقت فلا يصاد بينهما ولا ما يجرى مجرى التصاد وجب ان يصح اجتماعهما فيد لانة لو كان لا يصح اجتماعهما لكان

Substraten zu, so können sie sich in einem Substrat ebenfalls vereinigen<sup>1</sup>).

"Wenn aber jemand einwendet: "Nach eurer Ansicht ist ja das Leben (als Attribut bei den lebenden Wesen) gleich, und dennoch ist es unmöglich, dass das Leben Rubens und dasjenige Simeons einem Substrat zukomme, warum nehmet ihr nun nicht in der nämlichen Weise an, dass es unmöglich sei, dass zwei Atome der Schwärze auf ein Substrat kommen?" so würden wir ihm darauf antworten, das erstere sei nur deshalb unmöglich, weil sie (das Leben der zwei Menschen) einander ausschliessen wegen eines Dinges, das auf die gegenseitige Ausschliessung ihrer Merkmale zurückzuführen ist, was bei dem Zusammenkommen der zwei Atome der Schwärze nicht der Fall ist, denn hier giebt es nichts, was die gegenseitige Ausschliessung nothwendig machen würde<sup>2</sup>."

Gegen die Annahme, dass zwei Atome der Schwärze auf einem Substrat ruhen können, werden von Jeschu'a noch andere Bedenken angeführt, die ich vollständig übersetzen will, damit der

الذى يحيل فلك ليس الا التصاد او ما يجرى مجرى انتصاد ولا يمكن ان يقال أنّ السواديْن متصادّان لانّ قد دللنا على تماثلهما والمثلان لا يجوز ان يكونا ضدّيّن لان التصادّ يتصمن الاختلاف وزيادة ولاّنه كان يجب ان يكون صفة احد هما بالعكس من صفة الاخر.

<sup>1</sup>) BL 77a. אייא ולמה נמחל מציאת שתי חתיכות מן השחור מוסגלים בשתי הגיוות BL 77a. (ג בהגייה אי. גיל כבר ביארנו כי זה לא יעולל (אולי ציל ימחל) ולא יתחייב כי ימחל הכנם שתי התיכות מן השחור בחגייה אי ונוי.

<sup>5</sup>) BL 77a. איא הלא עסבם כי החיים כלם והם אלחיאת מתמאתלה מדמות ועם BL 77a. זה ימחל הכנם חיי ראובן עם חיי שמעון ברגייה האי ולמה לא חשימו הכנם שתי התתיכות מן השתור בתגייה האי בזו המעלה והזא לשון ישמעאל פלא אוריתם אותמאע נזאין מן אלסואר פי מחל ואחד הוא (בכיי הרם) אלמורי בשער המרילות. גיל לבסוף נבאר כי אלסואר פי מחל ואחד הוא (בכיי הרם) אלמורי בשער המרילות. גיל לבסוף נבאר כי אלסואר פי מחל ואחד הוא (בכיי הרם) אלמורי בשער המרילות. גיל לבסוף נבאר כי אלסואר פי מחל ואחד הוא (בכיי הרם) אלמורי בשער המרילות. גיל לבסוף נבאר כי זה לא נתמחל אלא מפני כי הם במשמט המוא תנאפין לדבר ישוב אל ביעור משמטם והוא תנאפי חכמענרים (ציל המתבערים) והוא אלמתנאפיין לדבר ישוב אל ביעור משמטם והוא תנאפי חכמא ואין כן שתי התיכות מן השתור מפני לדבר ישוב אל ביעור משמטם והוא תנאפי חכמא ואין כן שתי התיכות מן לדבר ישוב אל ביעור משמטם והוא הנאפי הביעור הוא אלתנאפין מגוד מואר מואר מפגים מאור מפני גיאין שם אשר ינרש הביעור הוא אלתנאפי מגאל תנאפין לא מאר מפג מגים לא מגוד מאר מנא מגער מור מפני געוב מגיין לא המאר מגוד מאר מגוד הא אל מנא גיווא מור מסגי גיאין מני חסול מגוד הוא ממג מגוד המא מגוד מגיין באר מני מני מור מאור מפני געוב מגעון המגייה האין כי היור מאור מגער מיות מנג מיור מור מור מגיים האיז גוד לא געוב מיים אימיר מור מא מנות מני גי מון מויה מגוד מאר מני מוא מור מגוד מגיים המאור מגוי מעור מורילות מגיין מור מאור מני גי מון מוי מורש אור מנור מגיים מאור מגוד מגויים לארג מני מניים לא גער מניים מוויד מווי מגוד מגויים אור מגיים אור מגיין מניגיים לא געור מגיים ביעור הוא אל הנאסור מגיים לא מניים לאור מניים לא מני מגיים לא געור מניים לא מניים לא מניחל מניים לא גער מניים לא גיים לא מניים לגייים לא מניים ל

فلذالک قصینا بان هذین الحکمین یجریان مجری المتنافیین وان الحیاتین یجریان مجری المتصادین لاجل نلک<sup>و،</sup>

zila auf diesem Gebiete kennen wir aber nur aus den Anführungen ihrer Gegner<sup>1</sup>). Dagegen haben wir in der Einleitung des Jeschu'a ben Jehuda ein mu'tazilitisches Werk über die usûl al-fikh, in dem der Verfasser mit den Rabbaniten gar nicht, wohl aber mit den Aš'ariten und sonstigen islämischen Schulen sich auseinandersetzt.

Es ist bekannt, welche Bedeutung die Geschichte der Methodologie des Fikh für die Kenntniss des Islâms hat<sup>2</sup>). Nun ist aber, wie wir schon oben an einem Beispiele gesehen haben, der Kampf um die grossen grundsätzlichen Streitfragen der usûl al-fikh von den Mutakallimûn ausgetragen worden<sup>3</sup>). Ueber diesen Kampf berichten uns wohl auch die aš'aritischen Werke, es dürfte aber nicht ohne Interesse sein, auch einen Mu'taziliten zu hören und einen solchen haben wir in Jeschu'a vor uns.

Das Werk Jeschua's über die verbotenen Verwandtschaftsgrade ist von Jakob ben Simeon übersetzt worden<sup>4</sup>). Er war ohne Zweifel ein Byzantiner, wie das die im Werke vorkommenden griechischen Ausdrücke<sup>5</sup>) beweisen. Seine Uebersetzung ist besser als die des Uebersetzers vom Buche Berêšith rabbå, so dass die Schwierigkeiten der Erklärung eher aus der Sache stammen.

<sup>1</sup>) Ueber das Verhältniss des Kalâms zur Wissenschaft von den usül al-fikh a. Zur Gesch. d. Aš'aritenthums, S. 95 ff.

<sup>2</sup>) S. Goldzihers Bemerkungen, Die Zähiriten, Vorwort.

Al-Ġazâlî sagt in seinem Kitâb al-mustaşfî min 'ilm al-uşûl, cod. كما إن أنفقهاء أتفقوا على أن م أجمع عليد .Gotha, Nr. 925 Bl. 70. المتكلمون في باب الاستطاعة والعجز والاجسام والصد وانخلاف فيو Thatsächlich sind ja die meisten Autoritäten, die wir anch in späteren Uşûl-werken angeführt finden, abgesehen von den alten Imâmen, Mutakallimûn.

<sup>4</sup>) Ueber die ersten Sätze der Einleitung s. Steinschneiders Bemerkungen im Cat. Lugd. S. 190.

Die Einleitung Jeschu'as zu seinem religionsgesetzlichen Werk zerfällt in vier Haupttheile. Der erste handelt von den Gesetzeskategorien, der zweite vom Ursprung der Sprache, vom Begriffe des Guten und Bösen und vom Gebrauche der Gottesnamen, der dritte von der einfachen und metaphorischen Ausdrucksweise und der vierte von der Ausdrucksweise der Propheten. Im Folgenden soll der Inhalt der einzelnen Capitel besprochen und ihre Beziehung zur islâmischen Literatur dargelegt werden.

#### 1. Die Gesetzeskategorien.

Im ersten Theile der Einleitung<sup>1</sup>) wird von Jeschu'a dargelegt, dass es drei Gesetzeskategorien gebe. Die erste bildet alles was durch die Schrift, durch den Analogieschluss und den Consensus sicher verboten ist<sup>9</sup>), in die zweite Kategorie gehört das Erlaubte, das ist nämlich Alles, für dessen Verbotensein jeder Beweis fehlt<sup>3</sup>), die dritte Kategorie bildet dasjenige, bei dem die Wahrscheinlichkeit für dessen Erlaubtsein, oder für dessen Verbotensein spricht<sup>4</sup>). Jeschu'a führt dann Beispiele für diese Kategorien aus dem Gebiete der Bestimmungen in Betreff der verbotenen Verwandtschaftsgrade an. — Den drei Kategorien Jeschu'as begegnen wir auch bei 'Abd al-Gabbâr, während der Imâm al-Harâmejn und al-Gazâlî schon fünf

נفع دلالة التحريم عنه : נשיאת ראית האטור ממנו (\*

<sup>4</sup>) Das ist eine Eintheilung, die auffallend mit der Unterscheidung zwischen الفرض und الغرض der Hanefiten übereinstimmt. S. Goldziher, die Zahiriten, S. 66 A. 1. Ueber الظن heisst es bei Sprenger, Adictionary of the technical terms etc. II S. 939. وهو عند الفقهاء التردد بين رامرين استويا أو ترجيم احدهما على الاخر.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jeschu'as Werk, das wie aus den Worten האריך ימיו ויוסיף על 1) Jeschu'as Werk, das wie aus den Worten שטחיו שטחיו וירחמהו אל hervorgeht, noch zu Lebzeiten des Verf. übersetzt worden ist, beginnt wohl S. I Z. 11 mit den Worten רע כי החלוף ונו׳. – דע כי החלוף ונו׳.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) למען גלר הראיה על האסורו אם סן הכחוב ואם סן דרך ההקש ואם סן הקבוץ <sup>2</sup>) Die Tradition, die von manchen Karäern ebenfalls – nicht im rabbinischen Sinne – anerkannt worden ist, fehlt hier. Es hat auch im Islâm nicht gefehlt an Versuchen, die vier Quellen der theolog. Erkenntniss auf drei zurückzuführen. Ibn al-Subkî, Al-tabakât al-kubrå II S. 338 berichtet über 'Imåd al-dîn b. Jûnus al-Irbilt, er hätte hebauptet: النشرع منحصرة في النص والاجماع.

Kategorien haben. Wir können daraus wohl mit Recht schliessen, dass die Aš'ariten im Laufe der Zeit eine Differenzirung vollzogen haben, während die Mu'tazila hier die ältere Anschauung vertreten.

Ueber den Unterschied zwischen der sicheren Entscheidung und zwischen derjenigen, welche nur auf Grund der Wahrscheinlichkeit getroffen wird, bemerkt J., dass die erstere sich auf sichere Beweise, die letztere aber auf Annahmen stützt, welche bei ihr die Stelle eines Beweises einnehmen<sup>1</sup>).

Zum Schluss sucht Jesch'ua noch die Berechtigung und die Nothwendigkeit dessen nachzuweisen, dass man in gewissen Fällen nach der Wahrscheinlichkeit entscheidet.

### 2. Sprachphilosophisches.

Es ist nur natürlich, dass wir bei den arabischen Philosophen auch Untersuchungen über den Ursprung und die Verschiedenheit der Sprachen begegnen. In den Werken Plato's und Aristoteles', welche ins Arabische übersetzt waren, haben sie zur Genüge Anregung gefunden, um sich mit diesen Problemen zu beschäftigen. Al-Fârâbî hat ein Werk "über die Sprachen"<sup>2</sup>) geschrieben, das ohne Zweifel sprachphilosophischen Inhaltes war. Auch die Ichwân al-şafâ'<sup>3</sup>) haben eine besondere Abhandlung, welche sich mit den Ursachen der Verschiedenheit der Sprachen und Schriftzeichen beschäftigt. Maimonides spricht sogar von "Schriften, welche von den Dingen handeln, welche alle Sprachen betreffen"<sup>4</sup>), er meint also sprachphilosophische Werke.

Die Mu'taziliten sahen sich schon dadurch veranlasst, sich mit der Frage vom Wesen und vom Ursprung der Sprache zu beschäftigen, weil eine ihrer Hauptlehren, die vom Geschaffensein des Gotteswortes eine solche Untersuchung erforderte<sup>5</sup>). Aber sie wurden auch durch andere dogmatische Anschauungen genöthigt, über diese Fragen nachzudenken. Zu diesen gehörte vor Allem die Frage, ob neue, im Korân und in der Tradition nicht vorkommende Gottesnamen gebraucht werden dürfen. Endlich hatten sie auch

- <sup>3</sup>) Ed. Bombay, Bd. III S. 365 ff.
- 4) RÉJ XX 105.
- ) KJL, S. 34.

נא: כא: הגרמה (י

<sup>.</sup> في اللغات (2

bei der Feststellung der Principien der Gesetzeskunde allgemeine Sätze über den Sprachgebrauch aufzustellen. So ist es also gekommen, dass wie einst in Athen die Frage von der ' $o\varrho \vartheta o' \tau \eta \varsigma \tau \omega \nu$ ' $ovo\mu \dot{\alpha} \tau \omega \nu$ , ob nämlich die Benennungen die Dinge richtig  $\varphi \upsilon \sigma \varepsilon s$ , nach wahrer Erkenntniss bezeichnen, oder ob sie die Dinge bloss  $v \dot{\omega} \omega \quad \dot{\varepsilon} \vartheta \varepsilon s \quad \dot{\xi} \upsilon \nu \vartheta \dot{\eta} \varkappa \eta$  benennen, ein Lieblingsgegenstand des Gespräches unter den Gebildeten war '), ist diese Frage in einer anderen Form von Mu'taziliten und Aš'ariten, von Mutakallimûn und Fukahâ' eifrig diskutirt worden. Nachdem sich die Mutakallimûn der Wissenschaft von den usûl al-fikh bemächtigten, fehlte in keinem Werke auf diesem Gebiete der Abschnitt über die Frage vom Ursprung der Sprache<sup>2</sup>).

Und da ist es sehr beachtenswerth, welche Wendung die islâmischen Theologen der Frage, ob die Sprache φύσει oder νόμφ entstanden sei, gegeben haben. Ihnen handelte es sich nicht mehr darum, ob die Sprache das Wesen der Dinge zum Ausdruck bringt, oder nur ein Produkt der Convention sei, sondern ob sie ein göttliches oder menschliches Werk sei. Aus den Grundsätzen des I<sup>4</sup>tizâl folgte, dass seine Anhänger die letztere Ansicht vertraten, und die Sprache ist nach ihnen ein Werk des Joudt den Aš<sup>4</sup>ariten ist die Sprache, ebenso wie alle menschlichen Werke das Werk Gottes, der sie den Adam gelehrt hat (توقيف).

Jeschu'a ben Jehuda beschäftigt sich sowohl im Buche Berêšîth rabbâ, als auch in der Einleitung zu dem religionsgesetzlichen Werke mit der Frage. Ich habe es für zweckmässig gehalten, den Text und die Uebersetzung des betr. Abschnittes aus dem ersteren Werke<sup>5</sup>) hier folgen zu lassen, weil er geeignet ist, die betreffenden Stücke der Einleitung zu ergänzen.

דדיבור בפסוק ויאמר אלהים יהי מאורות. שאלה איא בארו הרבור פי אלמואצעה והיא הורעת השמות של רברים ושאר הלשון אשר יתרברו בו להבין

<sup>8</sup>) Cod. Warn. 41, Bl. 77b-78b.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Steinthal, Gesch. der Sprachwissenschaft bei den Griechen und Römern, I<sup>2</sup> S. 74 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Den Anfang der Stelle aus dem Kitåb al-mustasfi des al-Gazâli habe ich RÉJ, Bd. 21, 105 mitgetheilt. Von späteren Autoren ist Ibn al-Subki, جمع الجوامع S. 276 zu erwähnen. Die zahlreichen Anführungen bei al-Sujütî, Muzhir I S. 5 f. stammen zumeist aus Werken über die usul al-fikh. Auf die letztere Stelle, so wie auf sprachphilos. Bestrebungen in der arab. Literatur überhaupt, hat schon Goldziher in ZDMG, 31, 545 ff. aufmerksam gemacht.

האי שבות האוד השבו. כל השץ באל מיצבע? ליבון המונות הם אלמקאצר ומה לו מקצר הברי לברא יד מיבר לאירה ליקיש לצשיתו. אשוני המשכלים יתק לים ליביע לוולים תערים בלע סליה עם די פקר הוענעו") היוע אשר החיש ספרים לספרים יביי השמת יבעי בם נמינם. הה ימאי עי התעלה באלמואגעה מן היעה היביים ינמוניים אשר לא יום ביום היסוה במי הקביה ההפום ונייצא בי אשר לא ביעיל בהלציו. ואלעבארה כם הא ויהא הרכר הם בה לרצה הפריה הביצאים השרק בן היברי אשר לא הם ברסוה השני כי אלקבארה הא הזר בכיי בז הא ביבים השץ בהב יבים בהלחה וווזר קלה על שי ייצה ליביי ישצי. ייבויבה יעז השץ בה זוב שיהיה יוויף ללמוצבעה יבאי לי אשר השץ באלמואבעה עלי אלעבארה הם יבשי היה הבשבילי בצביביי אלי אלביאדל? אבל הם במשפט הביכוחים אל ות איז ואך יום אלבוצגע? כל אין בייה בי כי היה א אלבואגעין הם שני אנשים הנוברון הרק בצריה, הא בבירה לייזם אלסואצע"ו בעידם, והרעת בסקצר אלניי וים נסיני הילת כבי תתנים עם הגרסות סים הרסיות בסקצת ההתשות בשר כי כבי יייד היכה כי הברונית כביייי בעת הדנייה והשיה דיך איים ישים ירצי כמי כי ש ידע יוכי מן המינית מן הרינור ושים הרכה בצריה האים אל ילה זה שאשר יובן לרכה עש הנסוך בביידר וני חם זה הם לירשה לא שי אלשתאברי ייש שני האנשים הנהברים אל מקצת הקשונות והוא אלבואות ואבר אבי וישני קרבייה אליי והרכור זכי ישבעי ארע דאי יאסר כן וידע כי הוא נסה ברכיי אל הכפארן ההוא. ייאסר אחר האחר אכן כפדע האדר זה יובדה אלה וכן הצריה בשאר היברים ילא יותן עשית אשר ה צווא בעת א אבל בתילי היה אלמיאדעה על הברם משנלים יכל אשר ידליי הזמן חבן להרווק בלשין. אוא בי הא בסני בבר יובן אן האצע ההם על לשון מתרש אם לא המה אלה אבל ילא הע יילה נמת ב ולבר לא תאמר כי עקר אלפואצעה יהיה כלבר הרצה בנסיין גיל כי הא סכני יהם ביאשר נכרה איתי סגני כי הוא עם אשר יואבעה על מיאבעה מערשה ירעים בלשון. והא כי אמר לי על דרך משל ארצה הואצעני על קרואת האבן מן היים יהלאה ליתרון וביוצא בי יהם אם לא ידע אי אלם הואצעין נסיק הא בביייי אבל יספיק בי אלפן. האך כן האשת אלמואנתה משני כי אין מרזה בי מן ומימה ודעת בנמדן לדעת א אלסתואצעין נסיון הא ויזשלם אלמואצעה וליה נאמר בי הוא כבר הם אן יואצעה הקביה עלי אלמואצעה אלשרעיה האם לא ידע נמינו בבידי מצי כי היה כבר נהקיים לשין [78a] אנדני יורעים בי והם מכנו יחיש להעדוק אתה ממנה אל לשון אחר והוא אלשרעיה הבר נחבר לך כי און צריך אל הרמיזה אתר אסתקראר הלשין. איא ירוע כי אנשי הלשרן קד תואצעו על אשר לא יהם בו הרסיוה. וכי תהיה לאשר הצריתי. והוא וארא חצלת למא הרא האלה ואסתקרת אסכן אלתואצע אדר כן על אשר לא תתם כי הישיה ויהיה זה כמו אלמואצעה אלשרעיה על כי כבי הם לימיזה אל וולח הנופות על מקצת האפעים. וכבר נתבאר לך בזה הכלל אופן הצויך ללמאצעה ונתביר לך כי אין

#### .Hs. anatyra (1

מדחה בעיקר אלמוא צעה עליו. שאלה איא היכשר מן המשכילים והם אלעקלא אן יתואצעו על הלשון מן השכל אם יצפרכו בכשרותו אל התורה. ניל לא יצמרך השכל לרעת בכשרות זה אל התורה מפני כי השכל כבר שפט בכשרותו. איא ומניין אלחואנע ואלאצטלאח יכשר עשותו מן השכל. ניל כי הטוב לבד בתשובה עליו השאלה אחר זה באמרוי) הנה נחתי לכם. ואולם אזכור ממנו מעש ואומר כבר נתקיים כי כל מעשה היה לשכל בו קריא ואין בו עליו צררות יירא ממנו מקודם ומאחר כי יכשר ממנו לעשותו ולנשת אליו ואין לאדם למנוע אותו ממנו ולזה כשר ממנו ההליכה במקומות אשר לא היה לזולתנו סנולה. ומי ימרה בזה אין צורתו כצורת המשכילים מפני כי אשר זו צורתו ידוע כשרוחו קודם רעת המורה יתיש ומזה היו הכפרנים בעיקר יודעים זה. וכי יתם זה והיה צורת הדיכור בזה השער כצורת הניענועים יתם מן המשכילים אן יתואצעו אללגה מה לאשי ביארנו מן הגברת הקריא אליו ואין פרק בין מי אשר אמר כי זה רע מדרך השכל ובין מי אמר כי רע ממנו להריח באויר. איא למה לא תאמר כי זה רע מפני כי המשכיל יעבור. יש לו במעשה הפסדה. ניל איך יתם להעביר בו זה עם היותו שוכן הנפש על כשרות וזה יבנה על כי הוא לו היה רע ממנו אלתואצע על הרברים היה מן הקביה כמוהו מפני כי אשר יהיה רע לעלה חייב להיות הקרמון והחדש בו בשוה. וכי יהיה אופן רע אלמוא צעה הוא אפיסת הרשיון ויתחייב בו כמוהו בו יתיש. וכל זה יבאר לך כשרות להחל אלמואצעה מן השכל לאשר בה מן החפצים וכי יהיה באשר לא ימנע מן המלאכים כי הם קד תואצע על דברים ואחר זה דבר עמהם הקביה באשר הם יודעים בו. איא כי אתם כבר אמרתם כי אלמואצעה לא חתם אלא בין שנים ולא נתקיים לכם כי הקביה ברא בתחלה יותר ממלאך א׳ אכל לא נתקיים לכם היות החי הנברא בתחלה שכל. וכי יתם זה מניין כי כבר היה שם מואצעה ואחר זה דיבר הקביה לאשר זו צורתו. ניל כי לא<sup>2</sup>) נכרות על זה אבל אמרנו אותו על דרך קרוב. ואופן הקרוב הוא כי הקביה אמר ויאמר אלהים יהי אור ואמתתו הוא על גלויו. וכי יתכן לקחת האמת הוא יותר מוב [78b] מקחת המעבר אשר הוא ירצה יתאב ומזה היות דיבורנו בזה קרוב על כי לכסוף נבאר אחר זה אופן אחר יקריב אשר אמרנו.

שאלה איא כי הקול לא יתם בו אלמואצעה אלא כי יפול על חלק מן הנויות והוא אדא וקא עלי צרב מן אלתקפיע ופריקה מן אלנפם והוא דרך החיבור וזה ינוש כי אין מדחה בו מן צרב מן אלאחכאם והוא חלק מן התיקון באשר נפילת אשר נתקיים בו התיקון המוסגל. והוא אלאחכאם אלמכצוץ לא מן יודע, (ידוע) ידע<sup>5</sup>) במלות ואיך הם. והוא באלא באלמואצעה, וזה יחייב להיות אלו אצע ללשון וידע<sup>5</sup>) במלות ואיך הם. והוא באלאלפא מו בכיפית הא קודם זה וזה יוליך כי לא יתם מן איש מן המשכילים אן יואצע ללשון אלא והוא יודע בה או בלשון אחרת. ניל מן איש מן המשכילים אן יואצע ללשון אלא והוא יודע בה או בלשון אחרת. ניל כי אשר זכרתו באשר לא יפול המעשה המתוקן אלא מהיודע הוא תמים. וכן יתחייב בלשון אחר תום והוא בעד אם תקר אר באשר הוא לא יתכן היות כמו אשר נפלה עליו אלמואצעה כי יסנל<sup>3</sup>) בחלק מוסנל מן החיבור והוא בצרב מכצוץ מן אלנמם ואלאתלאף אלא מטי כבר נקדם לו הדעת בלשון. ולזה לא יעבור נפילת השיר הטוב ואלאתלאף אלא מטי כבר נקדם לו הדעת בלשון. ולזה לא יעבור נפילת השיר הטוב

.Hs. איזע (4 .Hs. איזע (3 .Hs. ל) (2 .Gen. 1, 29 (1

הגדול מקרה ממי (כבר נקדם לא בדעת בלשון. ולוה לא יעבור נפילת השיר המוב) אינו יורע בלשון והוא בלשון ישמעאל ולהוא לא יגוז וקוע אלקצירה אלכבירה אתפאקא ממן לים הו עארף בלגה אלערבואין כו עת החל בלשוו מפני כי הכהל על הקול. היודע בתומת מציאתו יחכן לו להמציאו על שיעור יקרא הקרוא אליו בעת. וכבר היה לו להמציאו על חילוף זה. וכי ימציאו על איזה מהם ירצה וינמה לשום אותו הקול המוסגל שם לגוף המוסגל או הגדה עליו או זולת זה ואם לא יהיה יודע בלשון אחרת. וכי ידע הוולת מן חאלת אלו אצע אשר זכרנו אותו יתכן לו לדבר עליו. איא והוא כי חבור האותיות<sup>a</sup>) אן נטם אלחרוף על האוסן אשר נסלו עליו ביצרו בלא הכרחה אליו ימנע אלא אם יהיה כבר נתקדם דעתו בו במואצעה ובכיפיה נמס אלאחרף ניל אין אופן לאשר מענת אותו מוו המניעה והוא אלת עדר. מפני כי השכל כבר יעבור ביצרו אשר הוא כהל עליו והקריא אליו הווה. וכבר נחבאר הפרק בין עיקר אל מואצעה וכין אסת קראר הא באשר לא יתם אחר הנחתה והוא אסתקרארהא שיפול מן האדם הדיבור אשר כבר נסגל בחלק מן הצחה והוא צרב אל פצאחה חבור בתחלה ואם יתם ממנו בעיסר אלתואצע לעשות דבור לדברים מוסגלים עם היותו אינו יודע בלשון, העיקר בזה הפרק הוא התיקון לא נתקיים אלא באשר כבר השלים עליו עם ההשלמה ינוש קראצמלה עליה ענר אלאצמלאה ונפילת כמוהו עם שאת ההשלמה ינוש נפילת כמו המחוכם המופנל כמו אשר יודע והוא אליל.

Untersuchung über Gen. 1, 14.

"Wenn jemand fragt: Erklärt uns, wie die Dinge mit Namen bezeichnet worden sind und wie die Sprache, die zur Mittheilung der Absicht der Menschen dient, entstanden sei, so antworten wir: Der Zweck der Sprachschöpfung war die Mittheilung der Absichten<sup>1</sup>). Wenn Gott nur ein sprechendes Lebewesen geschaffen bätte, so würde hierfür kein Bedürfniss<sup>2</sup>) vorhanden gewesen sein. Wenn man nun bemerken würde, die vernünftigen Wesen könnten ihre Absichten einander auch ohne Worte mittheilen und trotzdem ist die Sprache geschaffen worden, so ist diese Thatsache damit zu erklären, dass der Nutzen der Sprachschöpfung war, dass die verborgenen Dinge und diejenigen auf welche nicht hingedeutet werden

a) אן במור אל עארף (

قال ابو الفترج بن جنّى فى الخصائص حدّ .5 Muzhir, I S. 5 السبب فى وضع الالفاظ اللغة أصوات يعبّر بها كل قوم عن اغراضهم .20 السبب فى وضع الالفاظ ان الانسان الواحد وحدة لا يستقل بجميع حاجاته بل لا بد من ان الانسان الواحد وحدة لا يستقل باجميع حاجاته بل لا بد من انتعاون الخ . داع : 97%

kann, wie "Gott" "das Nichtseiende" und dergl. deren Mittheilung sonst nicht möglich gewesen wäre, durch die Sprache mitgetheilt werden können. Auch die Beschreibung, d. h. die Rede, durch welche man die Zustände, Urtheile, den Unterschied zwischen den Dingen mittheilt, kann nicht durch die Hindeutung geschehen. Die Beschreibung ist aber auch ein bequemes Mittel für die Mittheilung einer Absicht.

Der Gebrauch der Schrift ist aber späteren Ursprunges als die Sprachschöpfung. Aus alldem folgt, dass die Absicht mit der Sprachschöpfung die Mittheilung war, die Vernunftwesen ihrer bedurften, ja hierzu genöthigt waren."

Den Vorgang der Sprachschöpfung stellt Jeschu'a folgendermassen dar: Einer von den zwei Menschen, welche die Sprache geschaffen haben, muss die Absicht des Anderen nothwendigrweise sicher gekannt haben. — Die Kenntniss der Absicht des Anderen kann aber durch verschiedene Veranlassungen bestätigt werden: 1. durch die Hindeutung mit Hülfe eines Sinnes, denn häufig können Absichten durch gleichzeitige Hindeutung mitgetheilt werden; 2. durch die Rede; 3. durch das Wissen von den Zuständen des Menschen u. dergl.

Es war also möglich, dass einer von jenen zwei Menschen z. B. auf ein Mineral hingewiesen hat und sagte dabei: "Stein", er wiederholte dann die Geberde und das Wort und als der Andere es hörte, sagte er: Ja! Er wusste nun, dass jener mit dem Worte jenes Mineral meinte, er sagte ihm nach "Stein" und sie blieben beim Gebrauche des Wortes. Dasselbe war der Fall bei anderen Dingen<sup>1</sup>). Solches konnte aber nicht in derselben Zeit geschehen. sondern Anfangs geschah die Sprachschöpfung bei bestimmten Dingen, und im Laufe der Zeit ging man immer weiter. Dagegen kann nun jemand den Einwurf erheben, dass man heute eine neue Sprache schaffen könne, ohne auf den zu bezeichnenden Gegenstand hinzuweisen, ja ohne dass jemand die Absicht des Betreffenden mit Bestimmtheit kennen würde. Es ist aber dem gegenüber darauf hinzuweisen, dass dies heute wohl deshalb möglich sei, weil jeder von uns und derjenige, der den neuen Ausdruck schafft, eine Sprache kennt. Wenn jener also z. B. sagt: "Ich will, dass wir den Stein von jetzt ab "Litrin" nennen, so ist das sehr wohl möglich, wenn der eine die Absicht des Anderen nicht sicher kennt, es genügt dabei

<sup>1</sup>) Vgl. Mushir I S. 7.

die Wahrscheinlichkeit. Das ist aber nicht so am Anfange der Sprachschöpfung, denn hier muss die Vorstellung und die Kenntniss der gegenseitigen Absichten derjenigen, welche die Sprache schaffen, vorhanden sein, nur so ist die Sprachschöpfung möglich. Deshalb meinen wir auch, dass es möglich sei, dass Gott die Sprache des Religionsgesetzes geschaffen habe, wenn auch seine Absicht uns nicht sicher bekannt sei, da schon eine feste Sprache vorhanden ist, die wir kennen, er aber vermag dem Ausdruck eine andere und zwar die religionsgesetzliche Bedeutung zu geben. Daraus ersiehst du, dass es nach der Festigung der Sprache nicht der Hindeutung (auf den Gegenstand) bedarf<sup>u</sup> ....

Ist es recht, dass Vernunftwesen von Vernunftwegen die Sprache schaffen, oder bedürfen sie zur Erkenntniss dessen, dass dies löblich sei, des Religionsgesetzes? Diese Frage wird von Jeschu'a dahin beantwortet, dass es der Billigung von Seiten des Religionsgesetzes nicht bedurfte, dass die Sprache geschaffen werde, da es schon von der Vernunft gebilligt wurde. Dass aber die Sprachschöpfung und die Uebereinkunft (istiläh), ebenfalls von Vernunftwegen zu billigen sei, dafür will er hier kurz einige Bemerkungen machen. "Wir wissen, dass jede That, zu welcher der Nensch durch die Vernunft aufgefordert wird 1) und es sind von ihr weder früher noch später Leiden zu befürchten, gestattet sei, und Niemand darf uns darin hindern, und deshalb ist es auch gestattet, dass wir an jedem Orte uns bewegen, der nicht fremdes Eigenthum ist." Die folgenden Ausführungen sind eine kurze Wiedergabe dessen, was Jeschuta in Betreff des sittlichen Urtheils in der Einleitung zu seinem religionsgesetzlichen Werke ausgeführt hat, weshalb wir sie nicht zu wiederholen brauchen. Dann macht er aber eine Bemerkung, von der wir sehr wohl begreifen, dass sie die Entrüstung Abr. Ibn Dåwûds hervorrufen musste. Er meint nämlich, die Engel hätten möglicherweise eine Sprache geschaffen, in welcher dann Gott zu ihnen gesprochen. "Wenn aber jemand sagt: Ihr habt schon behauptet, dass die Sprachschöpfung nur zu zweien stattfinden kann, ihr habet aber nicht bewiesen, dass Gott zuerst mehr als einen Engel geschaffen habe, ja ihr habet nicht einmal als sicher angenommen, dass das erste lebende Wesen, das geschaffen wurde, vernunftbegabt gewesen sei, woher wisset ihr nun, dass es eine Sprachschöpfung gegeben und Gott zu

. كان للعقل فيد دعوة : m معدد a رجو (1

einem so beschaffenen Wesen gesprochen habe, so antworten wir hierauf, dass wir dies nicht mit Bestimmtheit behaupten, wir behaupten es nur als Wahrscheinlichkeit. Das Wahrscheinliche ist aber, dass wenn die Schrift sagt: "Und es sprach Gott: es werde Licht!" so ist der wahre Sinn der einfache Wortsinn. Wenn man aber den eigentlichen Sinn beibehält, so ist dies besser, als wenn man den metaphorischen Sinn, d. i. "er wollte", "er wünschte" annimmt" Die Auslegung, die hier abgewiesen wird, ist bekanntlich diejenige des Sa'adja und dass die buchstäbliche Auffassung der Worte: "und Gott spricht" von Ibn Dâwûd als eine greuelhafte Lästerung betrachtet wird, ist nur natürlich.

Jeschu'a hat aber noch andere Fragen in Betreff des Ursprungs der Sprache zu beantworten. Die Géois der Sprache durch die Laute kann nur durch die Artikulirung und durch eine gewisse Zusammensetzung der Laute stattfinden, daraus folgt, dass dabei eine bestimmte Ordnung zu beobachten sei. So wie es aber unmöglich ist, dass jemand ohne Kenntniss (der Sache) eine specielle Anordnung treffen könne, so ist es auch unmöglich, dass die Sprachschöpfung ohne diese Kenntniss geschehe. Also musste der Schöpfer der Sprache die Worte und ihre Qualitäten vorher kennen. Diese Frage wird von Jeschu'a folgendermassen gelöst. Es ist wohl wahr, dass ein geordnetes Werk nur von einem Wissenden herrühren kann, das ist auch der Fall bei der Sprache, nachdem sie schon festgestellt ist. Eine bestimmte Art der Zusammensetzung, der Sprachschöpfung entsprechend, kann nur von Seiten dessen stattfinden, der die Sprache kennt. Darum kann ja Niemand, der des Arabischen unkundig ist, zufällig eine grosse Kaşîda dichten. Das ist aber nicht der Fall bei den Anfängen der Sprache, derjenige, der den Laut in seiner Macht hat, der dessen Sinn kennt, konnte nach dem gegenwärtigen Bedürfniss ihn ins Dasein rufen, er hätte es auch anders machen und den speciellen Laut als er ihn ins Dasein gerufen nach Belieben zum Namen eines bestimmten Körpers oder zu einem Prädicate dessen oder zu irgend etwas Anderem machen können, so dass wenn der Andere den erwähnten Zustand des Sprachschöpfers kannte, so konnte er zu ihm sprechen.

Der Einwand, dass nach dem, was dem Menschen einfällt ohne Zwang die Ordnung der Buchstaben unmöglich sei, wenn der Mensch nicht vorher die Sprachschöpfung und die Ordnung der Buchstaben kennt, ist unrichtig, denn die Vernunft besitzt die Macht über das, was ihr einfällt und ein Bedürfniss war dafür vorhanden. Damit ist der Unterschied zwischen der anfänglichen Sprachschöpfung und zwischen ihrem Feststehen dargelegt, dass nämlich nach ihrer Feststellung der Mensch (ohne Kenntniss der Sprache) in beredter Weise sich nicht ausdrücken kann. Was aber die ursprüngliche Zusammensetzung (der Laute) betrifft, so ist es möglich, dass bei der anfänglichen Sprachschöpfung ohne Kenntniss einer Sprache bestimmte Dinge bezeichnet werden. Die Wurzel dieses Unterschiedes ist aber, dass die Ordnung nur nach der Uebereinkunft besteht, das Vorkommen einer dieser ähnlichen Ordnung ohne Uebereinkunft, welch erstere etwas Geordnetes und Bestimmtes zur Folge haben sollte, wie bei dem, der (die Sprache) kennt, ist unmöglich<sup>1</sup>).

Nachher sucht J. darzulegen, dass die Sprachschöpfung nicht durch Gott stattgefunden habe. Diese, meint J., setzt die nothwendige Erkenntniss der Absicht des Sprechenden voraus<sup>3</sup>), da aber eine solche Erkenntniss mit Bezug auf die Absicht Gottes nicht möglich sei, daher kann die Schöpfung der Sprache von ihm nicht ausgegangen sein. Für die Unmöglichkeit dessen, dass Gott die Sprache geschaffen habe, führt J. dann Beweise an, die ihn zu weiteren dogmatischen Untersuchungen führen, welche die mu<sup>c</sup>tazilitischen Grundlagen ebenfalls erkennen lassen.

Die Untersuchungen Jeschu'a in der Einleitung zum myrn berühren sich vielfach mit seinen hier angeführten Aeusserungen über die Sprache. Sie beginnen mit den Worten: "Ueber die Arten des von der Vernunft bestimmten Sprachgebrauchs im Allgemeinen und was damit zusammenhängt<sup>3</sup>). Wisse, dass der Zweck dieses Buches erreicht wird, wenn nur der Weg der religionsgesetzlichen Kunstausdrücke und was daraus folgt, oder nicht folgt, dargelegt wird. Da aber die Abhandlung auf beide, auf die Vernunft sowohl, wie auf die Offenbarung sich stüzt, daher wird sie dadurch klar und sicher, weshalb ich diesen Weg eingeschlagen habe." Ohne Zweifel

ושלת אומשר של מעוב ולשתפנו : הרעת בצרייה על אומן הבירור (\*

•) Anb. 8. III هدم حادد حاط من معرفات علم من معلم العبد معند من علم الله. فصل فی ذکر جملة من طرائف الوضع (Im Original stand etwa Folgendes) فصل فی ذکر جملة من طرائف الوضع. العالی رما يلحف بها.

meint Jeschu'a, dass es wohl genügen würde, wenn er sich nur auf den Ursprung des religionsgesetzlichen Sprachgebrauchs beschränken würde, aber da doch seine Abhandlung sich sowohl auf die Vernunft, als auf die Offenbarung stützt, daher will er den Sprachgebrauch überhaupt untersuchen.

Nun folgen Bemerkungen darüber, dass die Sprache nur ein Produkt des Menschen als eines gesellschaftlichen Wesens sein kann, und dass das Sprechen durch Laute die leichteste Art der Verständigung der Menschen unter einander darstellt. Seine Darlegungen sollen sich auf 7 Punkte erstrecken:

1. dass die Sprache etwas ist, was in den Bereich unserer Macht fällt;

2. dass es etwas giebt, was uns zu ihrer Schöpfung veranlasst;

3. dass die Art, wie diese stattgefunden hat und befestigt worden ist, eine richtige war;

4. "dass der Zusammenhang in welchem die Rede mit dem steht, womit es zusammenhängt, ein Attribut seines Urhebers ist"");

5. dass beim Beginn der Sprachschöpfung die Geberde es war, welche die Verständigung ermöglicht hat;

6. dass die Sprachschöpfung von Vernunftwegen als sittlich gut zu betrachten sei;

7. dass die Sprache zur Mittheilung der Absicht geeignet sei.

Diese dürre Aufzählung der Thesen Jeschu'as führt uns in eine der merkwürdigsten Zeiten islâmischer Religionsgeschichte, denn sie waren ohne Zweifel der Schlachtruf derjenigen, welche eine selbstgewisse und selbstherrliche Weltanschauung gegenüber dem Fatalismus und blinden Autoritätsglauben vertreten haben. Die These: nus und blinden Autoritätsglauben vertreten haben. Die These: irichtet sich gegen die Aš'ariten und soll besagen, dass der Mensch der Schöpfer der Sprache ist. Jeschu'a führt mit Bezug hierauf aus, dass unter der Sprache nur die artikulirten Laute zu verstehen seien, während die Gegner meinten, dass sie etwas Anderes mit den Lauten im Zusammenhang stehendes

<sup>1</sup>) והדי מהם כי חליותו באשר יחלה בו יהיה בו ספור עדשהי (<sup>1</sup> es wahrscheinlich: أَنَّ تَعَلَّقَة بالذي يتعلق به يكون فيه صفة فاعله. Jeschu'a will sagen, dass der Zusammenhang zwischen dem Worte und seinem Inhalt kein wesentlicher ist, sondern vom Sprechenden geschaffen wird. Ueber die Quelle dieser Ansicht s. weiter unten. Die Richtigkeit der zweiten These beweist J. damit, dass er die Sprache mit allem menschlichen Thun in eine Kategorie einreiht. Sowie der Mensch zu diesen durch seine Triebe oder durch die Noth angetrieben wird, so auch zur Schöpfung der Sprache. Ja, es kommen hier noch viel stärkere Antriebe in Betracht, der Nutzen, den sie bringt und die Lieblichkeit, — der Uebersetzer fügt hinzu: worder 'y:  $\eta \delta i \eta \varsigma$ , — der Stimme, was die Entstehung der Sprache erklärt.

Den Inhalt der dritten These von der Zweckmässigkeit der Uebereinkunft in Betreff der Sprache ist uns im Grossen und Ganzen schon aus Berêšith rabbâ bekannt, weshalb wir sie hier übergehen.

Die vierte These: "Wisse, dass die Sprache nicht etwas ist, was mit etwas anderem seinem Wesen nach zusammenhängt, wie die Macht und das Wissen, so dass sie zur Zeit ihrer Existenz entbehren könnte dasjenige, was ihren Zusammenhang bewirkt mit dem, womit sie zusammenhängt<sup>3</sup>), und wodurch sie befestigt wird, denn sie steht ihrer Art nach mit dem, worin sie existirt, in einem Zusammenhange und auch nicht im Zusammenhange. Wenn der Zusammenhang vorhanden ist, so muss in ihm ein Ding existiren, das den Zusammenhang bewirkt, ist dieses Ding nicht vorhanden, so kommt ihr der Zusammenhang nicht in höherem Maasse zu, als das Nichtsein des Zusammenhanges. Die Beweisführung führt zur Annahme des (den Zusammenhang) bewirkenden Dinges<sup>4</sup>)".

#### <sup>1</sup>) Vgl. KJL S, 34.

<sup>3</sup>) Anh. S. VII Aristoteles, de interpr. IITô dè xarà συνθήχην ὅτι φίσει τῶν ὀνομάτων ὀυθέν ἐστιν χ. τ. λ.

וייוד موجب للتعلَّق : pri מחייב לחלייה (י

Der Sinn dieser Beweisführung ist, dass die Sprache, d. h. hier die einzelnen Worte mit ihrer Bedeutung nicht ihrem Wesen nach im Zusammenhange stehen, wenn also ein solcher Zusammenhang dennoch vorhanden ist, so wird er vom Subjekt der Sprache bewirkt. Dies wird dann noch weiter begründet<sup>1</sup>).

Wir übergehen nun die weniger bedeutende fünfte These und denjenigen Theil der sechsten, den wir schon im Capitel über das "sittliche Urtheil" behandelt haben<sup>2</sup>).

Auf die Untersuchung über die Erkenntniss des Guten und Bösen lässt Jeschu'a diejenige über den Gebrauch der Gottesnamen folgen<sup>8</sup>).

"Die Meinungsverschiedenheit, berichtet J., bezieht sich auf alle Arten von Namen und alle Gegenstände, die mit Namen benannt werden, wenn auch manche sie auf die Namen Gottes beschränken, so dass manchmal gesagt wird: "Wer seinem Gott einen Namen giebt, hat eine Hauptsünde begangen"<sup>4</sup>) manchmal aber, dass derjenige, der es unterlässt, Gott einen Namen zu geben, sei ein Ungläubiger, weil dies eine Schädigung seiner Religion sei, oder dass das Richtige das Gegentheil hiervon sei. Manche meinen sogar, dass ein jeder, der irgend einer Sache einen neuen Namen giebt, sei ein Ungläubiger, weil er die Sache in unrichtiger Weise bestimmt, an die unrichtige Stelle gesetzt habe, oder dass der Wille Gottes ein anderer sei und dgl. Das ist aber Alles falsch."

Jeschu'a fasst nun seine oben dargelegte Ansicht über die erlaubten Handlungen zusammen und lässt darauf ein langes Citat aus einer Schrift des Abû 'Alî (al-Gubbâ'i) folgen, in welchem dieser gegen diejenigen polemisirt, welche den Gebrauch von neuen Namen für verboten halten. Aus seinen Darlegungen ersehen wir, mit welcher Consequenz seine Gegner auf die Erstarrung des rcligiösen Lebens im Islâm hinarbeiteten. Ich hebe folgende Sätze hervor: "Ferner behauptet Abû 'Alî, dass wenn die Einführung eines Namens ohne ein ausdrückliches Gebot schlecht wäre, so müsste

<sup>1</sup>) Die Ansicht, gegen welche Jeschu'a hier Stellung nimmt, ist die des 'Abbåd al-Dejmarî, S. Muzhir I 9, 20. Ueber die Frage vom Verhältniss des Namens zum benannten Gegenstand s. die Stellen, Zur Gesch. d. Aš'aritenthums, S. 84.

- <sup>8</sup>) Anh. S. VIII-XIII.
- 4) לאגעים: מעשה גרול (

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) S. oben S. 59 ff.

dies auch von Seiten Gottes schlecht sein, denn Alles was wegen einer Ursache schlecht ist, mass bei Allen, die es than, gleich schlecht sein. Daraus wäre zu schliessen, dass der Gebrauch einer neuen Bezeichnung weder Gott, noch uns gestattet sei. Sie können aber nicht sagen, dass hierbei zwischen uns und Gott ein Unterschied ist, dass der Name von Seiten Gottes einen anderen Zweck habe, als bei uns, denn der Zweck des Namens ist, dass man sich Anderen verständlich mache, das ist aber bei uns genau so der Fall, wie bei Gott<sup>a 1</sup>).

Wir sind in noch höherem Masse darauf angewiesen, von Gott neue Namen zu gebrauchen, als dies bei anderen Wesen der Fall ist, weil Gott durch die Sinne nicht wahrgenommen werden kann.

Jeschu'a sucht dann folgende Einwendungen zu widerlegen. Wenn es richtig ist, dass dem Sprechen durch artikulirte Laute die Geberde, das Hindeuten vorangegangen ist, wie sind dann die Gottesnamen, bei deren Gegenstand ein solches Hindeuten ausgeschlossen ist, entstanden? J. meint, dass nachdem schon Bezeichnungen von Körpern vorhanden waren, sind solche dann von den Accidenzen und von den abstrakten Dingen in metaphorischem Sinne gebraucht worden. Daraus ergiebt sich ihm aber auch die Nothwendigkeit, dass aus einem derartigen Gebrauche von Namen zur Bezeichnung Gottes keine Verähnlichung mit den geschaffenen Dingen folge. Endlich werden diejenigen widerlegt, welche von Religionswegen Bedenken tragen, neue Namen zu gebrauchen<sup>2</sup>), wie auch die, welche solches gar für einen Akt des Unglaubens erklären.

Diese ganze Polemik richtet sich gegen muslimische Anschauungen.

#### 3. Hermeneutische Grandsätze.

Ausser den sprachphilosophischen Untersuchungen, die, wie wir gesehen haben, mit dogmatischen Anschauungen Jeschu'as zu-

<sup>1</sup>) Vgl. Al-İgî, S. 161.

sammenhängen, widmet dieser auch zweien hermeneutischen Fragen mehrere Abschnitte seiner Einleitung. Die erste bezieht sich auf den eigentlichen und metaphorischen Sinn (الحقيقة والعجاز) der Worte<sup>1</sup>). Jeschu'a führt aus, dass das Wort und seine Bedeutung nur in Folge der Absicht des Sprechenden miteinander im Zusammenhange stehen, es sei daher möglich, dass der Sprechende nicht mehr diesen Zusammenhang erhalten wissen will. Wenn nun ein Wort in dem Sinne gebraucht wird, den es zur Zeit der Sprachschöpfung erhalten hat, so wird es im eigentlichen Sinne gebraucht<sup>3</sup>), wird hiervon abgewichen, so tritt der metaphorische Sprachgebrauch ein.

Diese Begriffsbestimmung veranlasst dann Jeschu'a seine Anschauung, dass der Satz im Zusammenhang des Inhaltes desselben entsprechen muss, gegen mehrere Einwürfe zu vertheidigen.

Dann folgen Bemerkungen über die metaphorische Redeweise, von denen wir hervorheben, dass bei einer solchen der Schluss nach Analogie nicht zulässig sei und dass man, so lange es möglich sei, sich an den einfachen Sinn der Schrift halten solle<sup>4</sup>).

<sup>1</sup>) Anh. S. XX—XXIII. Ueber الحقيقة والمجاز s. Al-Sujûţî, Almuzhir fi 'ulûm al-luga I 169. Itkân, II 37 f. Ibn Hagga al-Hamawt S. 436. Zur Gesch. d. Aš'aritenthums, S. 99 A. 3.

<sup>2</sup>) Anh. S. XVII הרברי משמרא מוחד Mark בי אשר יאמר ני אסאר עשה שמרא מוחד (בריא במלימ). Die Ansicht ist die der alten Imâme, s. ZDMG LII S. 530. Goldziher, die Zahiriten S. 144.

العد عنه در متعاد درمار مروز المرام ومن مروز علم مروز علم المرز الحقيقة ما أقرفي :Mushir, ebenda, sagt Ibn Ginnf . سام وضعه في اللغة الحقيقة ما أقرفي Zum Verständniss des Folgenden muss ich zu den folgenden Ausdrücken das arab. Aequivalent angeben : معروط عروط عروط : معروط : معرف العند المعنان المعنى أصل وضعه في اللغة : وجعر مذيد معرف مع مع معرف المعنان المعنى المان المعنى عروط : وتعل : عرصه ; اضاقة . من المنان : معرده ; مقارنة المعنى . مه مقارنة اللامات ; فعل : عرصه ; اضاقة . ما المنان : معرده ; مقارنة المعنى . مه مقارنة اللامات ; فعل : عرصه ; اضاقة . ما المنان : معرده ; مقارنة المعنى . مه مقارنة اللامات ; فعل : عرصه ; اضاقة . من المنان : معرده ; مقارنة المعنى . معرف تقلق النحويون . 18 م المنان : معرده بعد معرده . حرف معر أتفق النحويون . 20 Mafatih I محم ملا معم ددان عمره المعرم . 23 Z. 25 ff. Zu den folgenden Ausführungen Jeschu'as vgl. Muzhir I 174 unten.

) Vgl. hierzu Bacher, Aus der Schrifterklärung des Abulwalid Merwän
b. Ganäh, S. 31. 42. 44.

Im folgenden Abschnitt<sup>1</sup>) wird dargelegt, dass man sich in der Erklärung der Worte der Propheten sich auf den Grundsatz stützen solle, dass Gott nicht das Böse thue, und daher uns nichts befehlen werde, was man nicht im eigentlichen Sinne nehmen muss.

Nachdem er dies ausführlicher begründet, werden von ihm einige hermeneutische Grundsätze erwähnt<sup>2</sup>). Er sucht auch nachzuweisen, und hier berührt er sich wiederum mit mu<sup>c</sup>tazilitischen Lehrern<sup>3</sup>), dass der Sprachgebrauch der religiösen Urkunden dem profanen gefolgt ist und diesen umgebildet hat. Ebenso folgt er ihnen im letzten Abschnitt, in welchem diese Anschauung noch des Näheren erläutert wird.

Die Einleitung Jeschu'as, deren Inhalt hier skizzirt worden ist, zeigt uns, in welche Abhängigkeit die Karäer vom Islâm gerathen sind und wir werden das Urtheil des Renegaten Samau'al b. Jahjâ begreiflich finden, dass die Karäer zur Annahme des Islâms disponirt sind, während bei den Rabbaniten durch die Anhänglichkeit an die Tradition, trotz der innigen Berührung mit der Kultur der islâmischen Völker die Eigenart ihres religiösen Bewusstseins gesichert wurde.

## IV.

## Die Werke Jeschu'as in Spanien.

Der erste jüdische Philosoph in Spanien, Salomon Ibn Gabirol stand unter dem Einfluss des Neuplatonismus<sup>4</sup>), bei seinem Zeitge-

<sup>2</sup>) Anh. S. XXV והלא הוא כלל או סרט או סרט או כלל וגר Es ist offenbar, dass hier mehr die islâmische Gesetzeskunde als die rabbinische auf Jeschu'a eingewirkt hat. Vgl. auch Bacher in Monatsschrift XL S. 76 ff.

<sup>3</sup>) Vgl. Zur Gesch. d. Aš'aritenthums, S. 98ff.

<sup>4</sup>) Es ist bisher nicht gelungen, den Ursprung seiner Lehre vom "Willen" in den neuplatonischen Werken, die ins Arabische übersetzt worden sind, nachzuweisen. S. Horovitz, die Psychologie bei den jüd. Religionsphilosophen des Mittelalters, S. 93f. Für den Ursprung der Lehre dürften folgende Thatsachen von Bedeutung sein. Johannes Philoponus, de aeternitate mundi contra Proclum, spricht mehrere Mal von der  $\mu(\alpha \ \dot{\alpha}\pi\lambda\tilde{\eta} \ \beta o \dot{\nu}\lambda\eta\sigma_{15} \ \varthetaeo\tilde{\nu}$  (ed. Rabe, 616; 19. 617, 19). S. 81  $\mu(\alpha \ o\dot{\nu} x\alpha) \ \dot{\alpha}\pi\lambda\tilde{\eta} \ \dot{\eta} \ \tauo\tilde{\nu} \ \varthetaeo\tilde{\nu} \ \beta o \dot{\nu}\lambda\eta\sigma_{15} \ x\alpha\tilde{\nu} \ \dot{\alpha}\epsilon\lambda\tilde{\eta}$  aut  $\dot{\alpha} \ \dot{\alpha}\lambda\tilde{\eta} \ \dot{\eta} \ to\tilde{\nu} \ \varthetaeo\tilde{\nu} \ \beta o \dot{\nu}\lambda\eta\sigma_{15} \ x\alpha\tilde{\nu} \ \dot{\alpha}\epsilon\lambda\tilde{\eta} \ \dot{\eta} \ to\tilde{\nu} \ \varthetaeo\tilde{\nu} \ \beta o \dot{\nu}\lambda\eta\sigma_{15} \ x\alpha\tilde{\nu} \ \dot{\alpha}\epsilon\lambda\tilde{\eta} \ \dot{\eta} \ to\tilde{\nu} \ \varthetaeo\tilde{\nu} \ \beta o \dot{\nu}\lambda\eta\sigma_{15} \ x\alpha\tilde{\nu} \ \dot{\alpha}\epsilon\lambda\tilde{\eta} \ \dot{\eta} \ to\tilde{\nu} \ \varthetaeo\tilde{\nu} \ \beta o \dot{\nu}\lambda\eta\sigma_{15} \ x\alpha\tilde{\nu} \ \dot{\alpha}\epsilon\lambda\tilde{\eta} \ \dot{\eta} \ to\tilde{\nu} \ \varthetaeo\tilde{\nu} \ \beta o \dot{\nu}\lambda\eta\sigma_{15} \ x\alpha\tilde{\nu} \ \dot{\kappa}\epsilon\lambda \ secondsci \ \delta condsci \ \delta co$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Anh. S. XXIII.

1

nossen, Bachja b. Pakuda kam noch die asketische Literatur der Muslimen hinzu<sup>1</sup>). Der Kalâm hat hier keinen hervorragenden Vertreter gehabt, Juden und Muslime standen ihm aus denselben Gründen feindselig gegenüber<sup>2</sup>).

Das ist auch nach dem Bekanntwerden der Schriften Josef al-Basîrs und Jeschu'a b. Jehuda's in Spanien unter den Rabbaniten nicht anders geworden. Abraham b. Ezra<sup>3</sup>) kannte sehr wohl die Schriften Jeschu'as, und ebenso wie Josef Ibn Zaddik auch die Werke Josef al-Başîrs<sup>4</sup>), aber durch diese Quellen des Kalâms scheinen sie nur gegen denselben eingenommen worden zu sein.

Wenn aber diese mu'tazilitischen Schriften unter den Rab-

arab. Ueberss. aus dem Griechischen, S. 20. 105). Ausser den Pseudo-Empedokleischen Fragmenten (Kaufmann, Studien über Salomon Ibn Gabirol, S. 21. 24) findet sich noch vor Ibn Gabirol die Lehre vom Urwillen bei Abû Tâlib al-Mekki, Kût al-kulûb, der ihn mit dem "Throne Gottes" identificirt (ZDMG LII S. 521 A. 5, vgl. Kaufmann, ebenda, S. 53). Wir wissen auch durch Ibn Hazm, dass Ismå'il b. 'Abdallåh, der zur Schule des Ibn Mejsara gehört bat, gelehrt haben soll, dass der "Thron Gottes der Leiter der Welt und dass Gott selbst zu erhaben sei, als dass ihm irgend eine Thätigkeit zugeschrieben werden könnte". Die Stelle, welche die ausführlichsten Angaben über Ibn Mejsara (od Masarra) und seine Anhänger enthält, habe ich KJL. S. 35ff. mitgetheilt. Ibn Hazms Angaben verdienen um so mehr Berücksichtigung, weil er ein Zeitgenosse und Landsmann Ibn Gabirols war und wir ihm auch sonstige Daten verdanken, welche für das Verständniss Ibn Gabirols in culturhistorischer Beziehung von Wichtigkeit sind. Ueber lbn Masarra vgl. noch Kaufmann, a. a. O. S. 10f. Nach Ibn Gabirol begegnen wir ebenfalls bei islämischen Philosophen und Theologen der Lehre vom "Urwillen" und es ist in manchen Fällen sicher, dass die von ihnen erwähnte Ansicht nicht von Ibn Gabirol stammt. So z. B. finden wir sie erwähnt bei Ibn Sab'in (Zschr. f. hebr. Bibliogr. I 127 Z. 6 v. u.), im Commentar des Abd al-Razzâk al-Kâšanî zum Buche Fuşûş al-hikam, ed. Kairo 1809 S. 4. Ibn al-Kejjim al-Gauzija sagt in seiner Nûnijja, cod. Wetzstein II, 425 in der فصل في مذهب .Darstellung der Ansichten über das Gotteswort Bl. 20. القاتلين باند متعلق بالمشيئة والارادة والقاتلون باند بمشيئة وارادة ايصا فهم صنفن احداهما جعلته خارج فاتد كمشيئة الخلف والاكوان Als die قالوا وصار كلامة باضافة الشريف مثل البيت نبى الاركان •

Vertreter dieser Ansicht nennt er die Gahmija.

<sup>1</sup>) S. KJL. S. 25. - <sup>2</sup>) Ebenda, S. 42.

\*) Geiger, Melo chofnajim, S. 76. Harkavy, ZATW. I, 158.

<sup>4</sup>) Wenn wir die Echtheit des KJL. S. 87 behandelten Schriftchens annehmen. Ueber Jos. b. Zaddik, s. ebenda S. 27.

baniten Spaniens kein Glück hatten, so waren sie um so wichtiger für das Karäerthum in Spanien. Schon Ibn Hazm berichtet, dass es zu seiner Zeit, also in der ersten Hälfte des XI. Jahrhunderts in Andalusien, und zwar in Toledo und Talavera Karäer gegeben habe<sup>1</sup>), aber bis zum Ausgange dieses Jahrhundert scheinen sie sich nicht besonders bemerkbar gemacht zu haben. Erst im zwölften Jahrhundert<sup>2</sup>) scheint ihre Propaganda reger geworden zu sein und es ist wahrscheinlich, dass die karäische Gemeinde in Toledo, von deren Existenz schon Ibn Hazm weiss, dabei die Hauptrolle gespielt hat. Daraus ist es zu erklären, dass eben die drei Toledaner: Jehuda Halewi, Abraham b. Ezra und Abraham b. Dâwûd mit karäischen Dingen am meisten vertraut sind und dass der letzte, der bis zu seinem Lebensende in Toledo blieb, die Karäer am schärfsten bekämpft.

Von den Aeusserungen dieser drei Schriftsteller will ich nur diejenigen Jehuda Halewi's und Ibn Dâwûds hier hervorheben.

Jehuda Halewi erwähnt von den karäischen Schriftstellern nur Anan, Saul und Benjamin (Nehâwendî<sup>5</sup>) es steht aber ausser allem Zweifel, dass er auch andere karäische Schriften gekannt hat. Dies geht schon daraus hervor, dass er ihre Art, dogmatische Fragen zu behandeln, verurtheilt, indem er es ihnen zum Vorwurfe macht, dass sie "ohne Vorbereitung an metaphysische Fragen herantreten"<sup>4</sup>). Damit ist aber die Methode der Mu<sup>4</sup>taziliten gemeint, welche ihre Werke mit der Untersuchung über die Schöpfung der Welt beginnen. Die erwähnten Karäer sind aber keine Dogmatiker im Sinne des Mu<sup>4</sup>tazilismus, J. H. kann also hierbei nur an Jos. al-Başîr oder Jeschu<sup>4</sup>a, deren Kenntniss wie wir schon gesehen, bei seinen Zeitgenossen nachweisbar ist, gedacht haben.

Die Karäer gelten ihm mit Recht als die Ahl al-ra'j walkijâs sowohl in der Dogmatik, als auch in der Gesetzeskunde, die alle Fragen durch selbstständige Untersuchung lösen wollen. J. H. hat hier ebenso die Formel für die Verurtheilung des Karäerthum, wie die Karäer ihre Methode in der Gesetzeskunde dem Islâm entlehnt.

1) S. Monatsschrift f. Gesch. u. Wiss. d. Judenthums 1885, S. 139.

<sup>2</sup>) Ob Jeschu'a schon von Moses Ibn Gikatilla angeführt wird, scheint mir zweifelhaft zu sein. Vgl. Poznanski, Mos. Ibn Chiquitilla, S. 48, 103 und Ibn Ezra zu Joel 3, 1.

<sup>3</sup>) Al-Chazarî III 88.

4) Ebenda, V, 2. Vgl. auch V 21.

Ueber den bekannten Bericht Ibn Dâwûd's über die Karäer in Castilien<sup>1</sup>) will ich nur bemerken, dass ihm Jeschu'a als der wirkungsvollste karäische Autor gilt. Der Pentateuchkommentar Jeschu'as, gegen den Ibn Dawûd ein besonderes Werk geschrieben hat<sup>2</sup>), scheint nicht mit dem Berêšîth rabbâ identisch zu sein<sup>8</sup>), wohl aber ist anzunehmen, dass die Ansichten, welche von I. D. als "grosse Gräuel" bezeichnet werden, im Wesentlichen dieselben sein werden, die oben dargestellt worden sind<sup>4</sup>). Es ist sehr wohl

<sup>1</sup>) Neubauer, Med. Jew. Chron. I 79.81 s. darüber Pinsker, a. a. O. 220. Fürst a. a. O. S. 194f. Grätz VI 94. Gottlober, יארארי הקראיי S. 152.

<sup>2</sup>) Ebenda, S. 81. וכאשר נטצא בהם אחד שחבר ספר חירף וגידף והמיח דברים Ebenda, S. 81. כלפי מעלה כאשר עשה זקן אשמאי אלשיך אבו אלפראג שריי שתחלת ספרו פי אול פראם כלפי מעלה כאשר עשה זקן אשמאי אלשיך אבו אלפראג שריי שתחלת ספרו פי אול פראם. .כל סדר בראשית דבר בו על אלהים תועכות גדולות מעידות על סכלותו וחסרון דעתו וגר.

4) Den von Ibn Dawud hier erwähnten Abu al-Farag mit dem Namensgenossen Jeschu'a's Abû al-Farag Hârûn (s. über ihn RÉJ 30, S. 232. 33, 24. 197) zu identificiren, ist kein Grund vorhanden. Vor Allem würden wir bei Ibn Ezra, dem Landsmann I. D.s Spuren des Pentateuch-Commentars von Abû al-Farag Hârûn finden, denn nach dem Berichte Ibn Dâwûds muss eben dieser Comm. in Castilien einen tiefen Eindruck gemacht haben. Dann aber halte ich es für wahrscheinlich, dass der Abu al-Farag bei Moses b. Ezra Bl. 128b der Oxforder HS. Jeschu'a ist. Die Angaben, die sich auf den Verfasser des Muštamil beziehen (RÉJ. 255) scheinen mir höchst verdächtig. Ein Ibn Ezra will die Karäer nur deshalb nicht zu Tode verurtheilen, weil אין דנין דיני נפשות und nun soll Moses Ibn Ezra von einem Karäer mit den Worten sprechen: רגל גליל .od ותכלם פי דלך אלשיך אבו אלפרג הרון אלמקדסי אלקרא ר״ה אלד אלץ אלי. Das ist doch seltsam. Dazu kommt noch, dass in der Oxforder Hs. des Kitäb al-muhädara rom über der Linie geschrieben steht und wahrscheinlich durch einen Karäer hinzugefügt wurde. Wenn man noch hinzunimmt, dass Jehuda b. Bala'am und Abr. b. Ezra den Namen des Verf. vom Muštamil nicht kennen, so muss doch die Wissenschaft Moses b. Ezra's mit seinem Enthusiasmus für den Karäer höchst auffallend erscheinen. Aus diesen Gründen halte ich die Authentie der von Bacher mitgetheilten Varr. keineswegs für gesichert, vielmehr ist es sehr wohl möglich, dass jene Bezeichnungen, so wie die Eulogie von einem karäischen Abschreiber in den Text hineingeschmuggelt worden sind. Daraus würde aber noch nicht folgen, dass die Angabe, Abû al-Farag Hårûn sei der Verf. des Muštamil, falsch sei. Der Karäer kann aus eigener Kenntniss der Thatsachen sehr gut das Richtige hinzugefügt haben. RÉJ. 33, S. 216 Z. 7 ist für יאלמקדטי – אלמקדט zu lesen. Mit diesen Bemerkungen

begreiflich, dass I. D. mit solcher Schärfe sich gegen die Lehren Jeschu'as ausspricht. Der Gegensatz, in dem er zum karäischen Autor gestanden hat, war ja ein zweifacher. Es spricht aus ihm nicht nur der Rabbanite, der über die Missachtung der Gesetzeslehrer empört ist, sondern auch der Aristoteliker, dem die mu'tazilitische Speculation zuwider ist.

So sehen wir denn, wie die Schriften Jeschu'as, des palästinensischen Karäers nach kurzer Zeit in Spanien bekannt werden<sup>1</sup>) und hier die karäische Propaganda in ausserordentlichem Masse fördern, ein neuer Beweis dafür, wie rege der Verkehr unter den Juden in den Ländern des Islâms war. — Aus der hier gegebenen Darstellung der Anschauungen Jeschu'as ist aber ersichtlich, in welchen kultur- und religionsgeschichtlichen Zusammenhang die Schriften Jeschua's gehören und welcher Hülfsmittel wir uns bedienen müssen, um die Schwierigkeiten zu lösen, welche diejenigen seiner Werke in sprachlicher und sachlicher Beziehung uns bieten, welche nur in hebräischer Uebersetzung auf uns gekommen sind<sup>2</sup>).

halte ich übrigens die Sache keineswegs für erledigt, sondern sie sollen nur darauf hinweisen, dass man durch die Betrachtung der Thatsachen den Eindruck gewinnt, dass der Name Abû al-Farag Hârûns nach Abulwaltd in Spanien unbekannt war und wenn Ibn Dâwûd von einem Abû al-Farag spricht, damit nur Jeschu'a b. Jehuda gemeint sein kann.

<sup>1</sup>) Was Goldziher in ZDMG LIII S. 617 mit Rücksicht auf die literarischen Beziehungen des östlichen Islams zum Magrib hervorhebt, gilt in noch höherem Masse von der zeitgenössischen jüdischen Literatur. Der More nebuchim des Maimonides z. B. ist noch zu Lebzeiten des Verfassers ins Hebräische übersetzt worden und diese Beziehungen des Ostens zum Westen haben gewiss nicht erst am Ende des 12. Jahrhunderts begonnen.

<sup>2</sup>) Ich hoffe, diesen Studien noch eine Ausgabe des Buches Ber. r. nebst einer Untersuchung der hier nicht behandelten Theile des Buches, so wie seiner Beziehungen zu späteren karäischen Schriftstellern folgen lassen zu können.

# Anhang.

## Aus cod. Warner No. 41. Bl. 156a—181a. Jeschu'a b. Jehuda's Einleitung

## ם׳ העריות zu seinem

דע ישכילך האלהים כי שאל יעקב בן שמעון להשיב את דברי הוקן היקר בעל תושיה משביל כל בני גולה ישועה בן יהודה זקן ערת בני מקרא האלהים יאריך ימיו ויוסיף על שנוחיו וירחמהו אל. כי העתיקו מן לשון ערבית אל לשון עברית אל לשון הקרש. והרבור הוא בעריות בסרק<sup>1</sup>) איש איש אל כל שאר בשרו לא תקרבו לנלות ערוה אני ד׳. וזה הספר תקנו על דרך שאלות מסתפקות והתשובה עליהן, ואינו על דרך כסדרן כדרך הפותרים ירחסם אל. אבל זה הספר בנוי הוא על עיקר אחר והתשובה תלויה על שאלות מסתפקות שאל אותם בעריות וזכר הראיות מי שאמר כהם ואשר ילך אחריהם והגרת מה שאמרו הרכנים<sup>2</sup>) בחמש עשרה נשים פומרות צרותיהן וצרות צרותיהן מן החליצה והיכום ומה חסצו במנין הנשים האסורות עם כלל מה שנקרם ועם הרכור כלשון. והתקונים שהם מן התורה יענה קיטשינסונימטא של תורה. קיטשינכיבומטא. דע כי החלות בעריות נתרכה ונתרחב רוחב לחזק הרמיון והפונה במקומות מהם ויתכן כהם המשיבה ולא יעבור מהיות הרכור בזה על ני סנים. האי מהם היא אשר יכרות על אסורו למען נלוי הראיה על האסורו אם מן הכתוב ואם מן דרך ההקש. ואם מן הקיבוץ. והבי מהם היא אשר יחייכ להיות מותר למען נשיאת ראיית האפור ממנו יענה כי אין ראיה על אסורו ויהיה מותר. ולמען כי הכל שוים על זה. יע׳ כי נמצאו דברי הכל בשוה על כי הוא מותר. והני מהם הוא אשר יהיה המוב והעדוף כו האסור. ואשר יהיה העדוף והיחר בו שיהיה נשאר על אשר היה מן הרעת על ההתור. והחלוף יהיה רכ מאר בזה החלק הני ואעים שיהיה בשני החלקים הראשונים שישא על הכתוב מה שלא ישאהו גלויו ופשוטו למען פוגה שנכנסה. או שיפול השבוש בפתרונו ותהיה השווי באסור. והסרבנות על הראיה יען קיטואנדיסטטא [156a] איני על הראיה. וישים אי מכי האומריי ראיית האסור הכתוב, וישים אליו האחר זולתו והיא כלומר כי יאסורו מקצתם אכות כאבות והם הנקראים זקנים ואמהות האמהות והם הנקראות זקנות מן ססוק") ערות אביך וערות אמך לא תגלה וישענו מקצתם על אסור ב החלקים על

1) Lev. 18, 6. 2) Mischna, Jebamoth 1, 1. 3) Lev. 18, 7, gittized by GOOGIC

העלה וזולתה מאשר יתכן להשען עליו ודומה לו הוא אשר יאסרו אנשים מן ססוק מערות אחות אביך לא תגלה ערות אחות אמך לא תגלה מן האחיות החמש והם אשר יהיו מן הכי מן האב ומן האם ואשר תהיה מכל אחד מהם בהסרד. יעי האחות אשר תהיה מן האכ לכרו לא מן האם ואשר תהיה מן האם לכרה לא מן האב. וכת אשת האב ובת בעל האם שהיא מוקשה עליה. ושם נלויו של כתוב מכנים לכלם יחר. יע׳ וכלם חחת גלויו של כתוב ונמגעו אחרים מזה למען כי זכר הכתוב באחות האב והאם מלת שאר ולא יתקיים בזולתם להיותם שאר ואצים ששפשן באסורן מן דרך ההקש על אשר נקדם קיומו והרכור באמיר אשת האכ אחר מיתתו כן והרומה לה. והוא כי אסרו אותה מקצתם בחיים ובמות למען כי היא אשת אב בשני העתים באמת וישענו מקצחם על אסורה בזולת זה הררך ויכמל היותה אשת אב באמת בשני העתים. ואסי׳ שיותמם על הסותר הראשון שיהיו דבריו שוים עם הסותר השני בראיותיו על האסור או במקצתם יע׳ ואפי׳ אנישיניפיקון הראשון עם הב׳ בראית האסור או במקצתם ויתרבה הסרבנות בזה הכלל יע׳ שואנישישטטן וימעש אם יגלה הדבר ככאור פאת עומקי. ומע׳ זה הדבר כי יגלה אם תראה ראיה על הדרך אשר יודע המוראה בה ואם יהיה באשר יתכן בכריתה לכרות עליו על זה הגבול קל והומר שיהיה באשר ישיב אל דבר אשר לו יתרון ועדפנות ואל דברים שהם בראיות יע׳ שהם אורמיש איקמרש ואנחנו נגלה הרבר בזה הכלל על הפרט אשר יבוא מאחרי כן בעזרת האל. ודע כי המָראה עליו [156b] כאשר אין לו עברה מן הידיעה בראייתו ובהתלייתו כי יע׳ כאשר לא יתכן לאיש המראה מן הידיעה מלרעת ראייתו ובדיעת הדבר המוראה עליו כן הדיבר הסבור אשר הוא קווייע שואיפנשיכומשן לא יעבור בלא סונה מן היריעה ברבר שהוא כמו ראייתו. ובהתלייתה בהתליית השמצים שהם איקמדש וכאשר לא יעבור משיהיה מופס נשיאת הרעה ביריעת הראיה ובאשר יתלה ביריעת המוראה עליו. כן לא יעבור משלא יהיה מופס נשיאת היריעה ביריעת הדבר שהוא כראיה ובדבר המסוגל אשר יתלה בה בנשיאת הקווי. ואם יפרדו שני הרברים מן אופן אחר. והוא כי הידיעה העומרת על הראיה לא תהיה ולא תהיה גם הראיה. ואלטן שהוא הקווי יוחמם היוחו עם אפיסת הרבר שהוא מראיה. אם מסני עצור וקשרון לב עושה אלטן שהוא הקווי כרבר שאינו כמו ראיה יע׳ אורמי איקטרש כי הוא כראיה. וואת המלה היא סימן לדבר ויחשוב עם זה או לוולתו כאשר אין לנו צרך להתעסק בו עתה.

ןאישר נגש זה הסרק בין הידיעה ובין הקווי. הוא כי הידיעה תולד מן הראיה והדרישה אשר היא הגרמתה. ולא יתכן היותה והגרמתה זולת הראיה<sup>ו</sup>). יע׳ כי לא יתכן להיות הדעה, והגרמתה לא תהיה כי הם ב׳ דברים לא יסרד אחד מן האחר. והקווי אינו נולד מן הראייה והדרישה בדבר שהוא סימן אשר אמרתי כי הוא כראיה ולכן יהיה הסימן על הדרך והאופן המתמים להיות אלמן שהוא הקווי. ולא יהיה הקווי יע׳ כי יהיה הסימן ולא יהיה הקווי כי לא יכחר לעשותו וזה לא יתכן בידיעה עם הראיה והדרישה בראת הידוע על הדרך אשר תראה.

ואדור שנתקיים הפרק בין הידיעה והקווי יהיה האפן בזה כי היכשר לו שיפנה מן קווי אל קווי בעבור סיטן אחר או למען כי לא יבחר עשיית הקווי או לזולתו לא יהיה מופס. וכבר הותטם בבעל הרעת חזוק חפציו והמשכותיו בטקצת העתים אל עשיית הקווי בעבור חפץ וחזוק המשך לעשותו ויתחלק זה כי יהיה מן עול מצותו

Digitized by GOOGLE

לעשותו [157a] אם לא ישיג כחווק ההמשכות אל גבול הכרח שלא יעשהו לאשר נכנס בו מן הדמיון והספקות. והוא כמבעיר הקוצים וישרף איש ונתרמה משפשו אם נקיש אותו ברוצח בשננה אם במיטב שדהו<sup>1</sup>). ואין הנה מקומו לבארו אבל הנה בעבור הדמיון ונם יצא מהיות מצוה לעשותו לשלום המשך והחשץ אליו אל נבול אשר לא יותטם ממנו שלא יעשהו בהיות שם שלום. יע׳ אם אין שם מניעה. והרעת והתורה בזה הכל שוים. כי כאשר יתחייב הקווי שהוא כמרומה על מקצת הפנים באשר ישוב אל חלוף הרעת יע׳ על דברי הרעת כן יחייב עשיית בדברי התורה. והעת כאשר יגוש המורה והאונס אל עשייתו לרבר אשר הוא בדברי התורה הם כרברי הרעת. וכמו כי יחייב לבעל השכל להפריד הסימנים שהם בראיות הרעת יע׳ איאור מש מונאיקסרון של דעת מאשר אין בסימן יע׳ מאשר אינו בראיה אמתי נחרמה העת ונהייתה הספקה כן יחייב בסימנים העומדים על התורה יעי ברברי התורה שהם רומים ואין אחר מהם יתר וערוף מן האחר וגם כן כי כאשר ראוי לבעל הרעת שיפנה ויטה בהלוליו של דעת של אשר יתרבו עליו הסימנים יע׳ איאורמיש. או יתקיים היות מקצתם חוק מן מקצתם כן יפנה עליו בהלך התורה. וכמו שאמרנו עתה כן יחייב בשמוש ההקש ובקשת העלות לנמות ולסנות אל אשר הוא חוק יותר משתי העלות המועילות מהם. ואם יהיו שוים כ׳ העלות ונתנשאה עדפנות אחת מן האחרת יע׳ כי אין על אחת מהן יתרון אבל הן שוות יחר בלי תוספה על האחרת תהיה האחת אי זה משתיהן תלך על העקרים והיא מרמה עליהם יותר ומן היבה") אליהם מן האחרת ינוש להשען עליה חוץ מזולתה. וכל מה שזכרנו יתחלף צורתו בנלוי ובנסתר יע׳ בדבר אשר הוא גלוי וכאשר הוא נסתר ונסלא ובחוזק ובחלישות יע׳ בדבר שהוא חזק. וכאשר אינו חזק. וכרוב ובמעש יע׳ באשר הוא רכ ובאשר אינו רב. כמרת אשר יהיה עמו מן הסנים [157b]. והעתים והגופות והספורים שהם שוים אל שני הרברים בדבר ההוא יהיה גרול יותר בשופס ומספרו ומניינו יתקשה כי הוא מנוע ווכרתי זה הקצב והשיעור על דרך מקוצר להיות הקדמה לאשר בו אחריו ואם יתפוש אותו הקורא זה הספר יקל בעיניו הלך הביגה וההקש ולהשיב הפרחים אל העקרים של רעת ושל משמע יחר. וראיתי בהסץ שאתקן זה ולחבר אותו ברבר התקונים והתנאים יען כי משיביבוממא קימשינפוניממא של דעת ושל תורה ואשר ביניהם מן הפרק מן הדרך אשר יצמרך אליו למען שיותקן על זה תשובת מה ששאל ממנו.

פרק בזכר כלל מן דרכי התיקונים של דעת ואשר ישיג בהם. דע כי החסץ בזה הססר יושלם בביאור דרך תקון תנאי התורה לבד ואשר יחייב עם זה ואשר לא יחייב. אבל כי כאשר יהיה הדבר בנוי על ב׳ החלקים יחד יע׳ של דעת ושל משמע יהיה נלוי יותר וברור, סניתי אל זה הדרך. ולמען כי זה הסרק בין ב׳ הדברים ישלם בזכר מה שיסנל כל אחד מהם. ואסילו אם יקרה להיות שוים בדרך מן הסנים. וכבר נתקדם כי החסץ בתקוני תנאי הרבור יבינו השומעים יותר לחסצים ולכן לו<sup>8</sup>) היה יססיק ד׳ ית״ש את העולם על חי מדבר אחד לא היה שם מה שימשוך אל התיקונים יע׳ כי לו ברא ד׳ ית״ש בעולם אדם אחד ואין עמו שני לא היה יצמרך לתקן שיביכיזממא לדבר למען שיבינו דבריו כי אין שם זולתו. וכן לו הנהיג את עולמו ית״ש וברא אנשים הרבה חיים שידעו קצתם חסץ מקצתם מכלי דיבור או זולתו אלא היה יעשה בלכם דיעה שידעו ודאי בבירור חסציהם היו יתעשרו עוד מן התיקונים ולא היה יצמרכו בהם. ואלה ב׳ הסנים זכורים על דרך שעור לנלות ולברר

1) Ex. 22,4. 2) so, auch cod. Warn. 25. 3) Hs. x7. Digitized by GOOG

על תסימות הרבר. בין שיתכן להיותם תחת היכולת יע שיהיו יכולים. או לא יתכן שיהיו, וגם לו') היה יושלם בוולת התקונים עם הרמוים והרומה להם מה שיושלם עמהם היה יתכן להתעשר מהם ולא היה יצמרכו בהם. ואעים שיהיה זה העושר סרק עמהם היה יתכן להתעשר מהם ולא היה יצמרכו בהם. ואעים שיהיה זה העושר סרק עמהם היה יתכן להתעשר מסום ולא היה יצמרכו בהם. ואעים שיהיה זה העושר סרק עמהם היה יתכן להתעשר מסום ולא היה יצמרכו בהם. ואעים שיהיה או לא יתכן עמהם היה יתכן התעשר כי זה היה בנמיה מן רבר אשר יעמוד תחתיו והמוקרם אינו כן.

שאלה אם יאטר ולמה פנה אל התקונים על הרבור ורושם מה שיעטור תחת התקון. התשובה כי לו לא היה שם פרק בין ב׳ הרברים אבל היו שוים לא היה יהיה מענה לשאלה על זה הררך למען כי השאלה היתה ההפך לו פנה אל זולת התיקון ולהיותם נושים אליו מזולתו והוא היותו קל יותר מן הרמיזה על מי שיחשרץ לחשץ חפצו ורצונו. וכבר נהקיים. כי אשר נגמר דעתו, אישתי יוכל מן השנת חפצו בדבר שהוא קל. לא יניחהו ויתסוש הרבר הקשה אבל ישה אל הרבר הקל. ולמען כי יהיה עם התקון מן החפץ מה שלא יהיה כזולתו ברבר שאינו לפניך ותחפוץ לשאול בערו ולדעת איך הוא ולהודיע לאחרים ולהגיד בעכור הרבר אם הוא מצאוי ואם אפום ולמען כי הרבור יתכן שיתלה באשר לא יתכן כהרמוה אליו מן הקרמון והאסעים וכל שכן שהם זולת המורגשות. ולמען כי הרכור יהיה במשפש ברבר שאינו ירוע כמו העתים והמשפטים והפרקים שבין הדברים להפריד בין דבר ודבר ולמען כי הדיבור נותן כאילו תלוי בדבר. ישער קיומו ויראה וידרוש בעבורו לו היה מקוים על אשר השעיר אי איםשר להיות בשעור שני עם הקדמון יתיש וכמו שעור ההרנשה וההשארה וזולתם וכל אלו הפנים לא יתקנו על ההרמזה והכתיבה תהיה יריעת החפץ בה אחר החקון ונחנה להיות מקיצה הקנת התיקון יע׳ כי היא תעמוד חחתיו אם יתקשה הדיבור כלומר אם יהיה איש במקום רחוק ולא יוכל לדבר עמו יכתוב אליו כתב וירע חסצו ותהיה הכתיכה תחת הדבור וקבץ זה הכלל חלקים.

האי מהם כי אנהנו יוכלים על מין הדבור. והבי מהם כי יש שם אשר ימשכו אל עשייתו. והג׳ מהם כי נפילתו על הדרך אשר נפל עליו ונתקיים בתקונים יותמם. והד׳ מהם כי תלייתו באשר יתלה בו יהיה כו ססור עושהו. והה׳ מהם כי המתמים לידיעת הנחפץ בדבור בתחלת התקון [158b] הוא הרמיזה. והו׳ מהם כי התקון עליו הוא יפה מן הדעת. והז׳ מהם כי החפץ יתבונן עמו. ואני אזכיר הראיות על תמימות כל אחר מאלה החלקים על דרך מקוצר אחר כן אשוב אל הדבור כאשר ילך אתריהם בעורת האל.

הראיד, על החלק הראשון על כי אנתגו יוכלים על מין הדבור. הוא אשר יהיה בינינו למען כי הדבור מורנש בשמיעה יע׳ נאוימננון איני מן האחן. ואין סונה על בעל דעת כי הוא מרגיש הקול המוסגל הנוסל כמדת החקון כי מי שנתחרש ממנו הוא מדבר. אבל נפל החלוף בקול הבא על דרך אם הוא הדבור. אם הדבור הוא דבר אחר יסמך עם הקול. ואם נתקיים כי הדבור הוא הקול הנחדש על אוסן בראיה כי לו היה זולתו היה יתכן שיתערה ויהיה רק מסנו. עם היותו אותיות כרותות הכריתה המוסגלה אשר הולך אחר התקון על מקצת הסאות וידע כי לא יתכן מציאותו על התנאי הזכור אלא ולא יעבור מהיותו דבור ועשהו מדבר ולא יתכן מציאותו סלהיות הקול הוא הדכור ונתקיים כי אנחנו לא גבין מן השכל דבור יחליף מה שיקדם דברו. ואין לאחר שיאמר כי יתכן מציאת הדבור ערום ריק מן הקול אשר נתקיים בו הכריתה המסוגלה ולא יתכן עזר שיהיה תלוי כל אי מבי הדברים על האתר. לאשר יהיה בו מן השחת. אשר כבר נודע. והתוב אחר כן שיהיה הרבור הוא

Digitized by GOOGLE

1) Hs. x5.

הקול. אם יפול על הנאיו וככר הוחמם על יכלתגו על הקול באשר נחקיים בו יכלתנו על זולתו מן והמעשים התלייתם בנו והוא יתמים מה שהקדמנו. ונם ככר נתקיימה יכלתנו על הגרמתו אשר הוא הכברות. ולא יתכן שלא יהיה הוא יכול לנו למען כי היכול על ההגרמה יחייב שיהיה יכול על המגרים אותו ולכן נחחבר המעשה הנולר למעשה כמוחחל בעמירתו על מקצת השנים על חשץ העושה ולכן לא יתכן והעת עת שלום. והכלי מקוים [159a] נכון אין בו שחות שיחסוץ אחר ממנו אל זריקת האבן והחצי במקום וילך כמקום אחר וזולת זה מאשר יראה עליו ווה ינלה ויברר כי הדבור הוא יכול לבעלי חיים המדברים.

דראיד, על החלק הב׳ כי יש שם מה שימשוך אל עשייתו. דע כי הראיה על זה החלק היא מה שנתקיים כי משפש הקולות והרבור כמשפש כלל הטעשים אשר הוחמם שיצפרכו בעלי הרעת עליהם בעת צרכם וישמרו נפשם עת הכורה והאונס ולא יבין בעל שכל פרק כין הרבור ובין הרחישות בתמימות תליית ההסשכות והחסצים על כולם. אכל כבר הותסם כי שלום ההמשכות אליו יותר מזולתו לאשר יהיה בו מן ההועלות אשר לא יקיץ זולתו הקצתו כדכר ההוא כאשר נקרם זכרו מקדם ונם הותמם מן היות עריבת הקול יעי אידיו שימא בקולות מה שלא יחכן כמוהו על ההרגשות וזולתם מאשר לא יכליל אותו ההרגשה למען כי העריבות והטעם על אשר יותמם הרגשתו והקול מורגש כאשר נקרם. ואשר יותמם עמו העריכות ההמשכות אל עשייתו אם יהיה יכול לנערב יע׳ שואידיבנטנון יתחוקו. ונלוי העת כי שם משך וחפץ אל עשיית הקול ואין לנו צורך להאריך.

הראיה על החלק השלישי. והוא כי נסילתו על הדרך אשר נסל עליו ונתקיים בתקון יותמם. דע כי הראיה יַראה עליו הוא כי מי שירע אשר יתכן התליית יכולתנו בו על דרך הכלל וירצה להשינ חפצו כאשר יעשהו מזה על דרך מן האפנים וכבר הפצו עליו עד שיפילוהו על זה האופן. יצירת הקולות והרחישות וזולתם בזה בשוה. ולו היה מתקן תקון זולתו כי אם ירחישה רחישה מוסגלה חפצו בזה שיביא אליו מקצת הכלים או להרחיק כלי ממנו היה יתכן להיות חפצו בזה השעור מן המעשה. ומשפט הקול אם לא יוסיף על הרחישה בזה לא יחסיר ממנה ונתקיים היות התקון בו אשר יתקן איש בינו ובין חביריו על שיודע כי החפץ.

שאלה. אם יאמר למה סנו אל הקול בכאור החסצים אם יהיה [159b] משפט זולתו משפשו. התשובה יאשר לו כי כבר נתקרמה התשובה על זו השאלה על בי סנים אין מעי לשנות אותה סעם שנית.

שאלה. אם יאשר כי הקול לו היה אצלכם על איזה אופן ימצא. יודע ויתבונן בו החפץ, יהיה אשר אמרתם, אולי היה יתכן שלא ישחת מן פאה אחרת ומן דבריכם כי הוא לא יתבונן בו החפצים. אם ימצא על דרך יע׳ שיהיה כרות באותיות ומחובר בחבור הראוי. ואם ישחת מזה התקון יהיה מציאתו באפן הנחפץ באפיסתו, וזה ינוש שיחקיים כי מה שירמה החקון המחכם המוסגל לא יתכן שיפול מזולת יורע חכם. כן קיום מה שהוא רומה לו לא יתכן מזולת יודע חכם ואתם לא תאמר, הקרמת יריעה כתקון הלשון למען כי היתה תעשיר ממנה ולא הייתם תצטרכו אל התקון. ואמנם השאלה היחה תתקן עוד איך גהיה התקון הראש ולא נתשלשל זה שלשלת היה לא יעבור מן אחרית עד שישינ הלשון אל העקר יתעשר בו. ולא יצמרך אל תקון וזה יקיים דברי מי שאמר כי הלשונות כלם מדי או עקרם כן היה. Digitized by Dogle

בשבה. אני דה או ביוש היה שער צאק שאנו עשר ר הרד הבי או בארקאית האיב האל האב לי אלי ביו אי לא אליאי ההבני ארכי שר יישאר ביאר יובע כי ייכי א אלי יידע ייכנלאפטיו **באות עת עד אישוע ע**ר עד עשר את ועיש ארי ע ידער יעירי ראב האהר האברי אני הוא אבני אי יוער בערי <sub>ל</sub>אלילי אייני ערי א ברה הזבן הם שהשיר ההווע בה עד ששי עק הייה ברכב אין או אי א בע בי אנ יושרי היות בע ביי הביי ייכי שנו בעג אייני עם יהק נווירי ההת שהב עד ה השיעה השנה אער שיתה הייזת ה שעע שונה צוון ישובש בכאר אנאים אורים זה אני שאבש אנר אלי לשך כ' לא ישני בי יכי הא דערב דר בוב של ה שר כביאו ייי בער א אלי אלי ליי אבל אב יישר כי היאל הי לא ייע בר אבר היא אפער לי אלל ליצי יישא באבי האותה אנה. כן הראה, היו הכא שי ששאל בקבות, הרכה בייתר ילשונית בכי די דא א צעין די ביא האבר איי אאר קו

התשביר את השר כאשר שעת שנת שר עשיי ישער אי לי שערי שני כאשר בדי עד בריים שרה שרה שרקה שישבע שי שלא יהיי מיצר שלי לא היה בישע עשיים ישר לי זקר בישב עלי שישבע ביעו בישבת שעיי על הום שיעים בדי בשר בשר שיי שיי בעיישרע עשי עשיי שני טלא יהורכם ארים שאי בשר בשר שני שיי עשי שניי שנוע עשיי שני טלא שניקבה ביהא היה לא יבי שניים משפע החולי שניי ישער עשיי עשיעני שניקבה ביהא היה לא יבי שניים משפע החולי שניי ישער עשיי עשיעני שניקבה ביהא היה לא יבי שניים משפע החולי שניי ישער עשיי עשיעני שניקבה ביהא היה לא יבי שניים משפע עלי ישר עד יוני שניים ביל בבה (100 ביה שניים עלי הני שניי עשיי עשיע עי שניים בילא יבי על יים עלי שניים עלי הני עשיי עלי עעי שני באשר ביה לא יבי עלי בישר בי שני שני עלי אני עעי הבי באשר נוקה עלי ביה עליי בישר בי העי יוני עשיע עשיי עלי עעי דבי באשר נוקה העל יים עלי. השרי בי העי יוני עשיע עשי עלי עעי הנו בוא ביה לא יבי עלי.

האיה אברה. וייא כי לי אסיט כי בי בתיו שאשי ששיי כאיי די לא דיל די אות סום של ורך שאור לאון תכל כל אות כום ליכר בו. לא יויע נוכר Digitized by Degite – VII –

שאחל כל היה הסקור באשר יוגנו כלה שוג הבונה בכלל השוב ונוקרם הית כ. התרגים מחברים אחר שנפל הרגה ביניים יווות השץ כה אל הברים ינקרשים בשברג. זה יבאר שנוכה הבקור, וכ ליווות זה כל היה בקה כל בנת כי האקר הנובב הא אחר שנוקרים זה ובפר כה שנולה בו, ונוש הקן נפולת האקונים כל ידריך הושוץ אליי.

השבור על האלק הי הוארה על האלק הי היאא בי האיש באשר שלה בי היה בי כפר עישוע. הע בי הרבה אני כאשר הלה בולע לנפשר כפר הבלת היהיעה היה העשר בעת סצואני על אשר עש הלייעי באשר הלה בו. הנקרש בי בי הוא בסט בבה שוסצא הלה הילה הלה. האם הלה לא יעבר סהות בי הבי אשר הוא דוב הלוא האם לא לא יהה בהות התלייה לו ערוד יותר סשלא יהי לי. זה הריך עים יבוריבה.

שאלה אם אבר לבה אפרת בי ירבוי לא יתלה בולתי לנפשו עד שבנית על יה קיים בורב להלייה.

התישובה אמר לי כי כבר יהעי כי היבור ישמא ולא יוקיים לי כלום דבר מן המשפשים וולה מצוארג לכר כמו רבור השווה והושן ויתכן שרמנאו לו המשפשים הרדעים לם הוויצ צוי והגרה וויליצ שן הפנים אשר ישנא עליים ולו יהיה יוקיים זה כן זיגא הלוי לשיני הלא תראה כי הירעה א עצור הלב אשר איני ברעה לשע בי [1616] הלה באשר יהלו בי לנמשם לא יתבן שיפיד מציאתם מן התלייה על דיך. האת הדפריה תחיב שה שאפרט. כי אנדני כבר ידעני קום התליית שלת שם האפן בכל מי שיפול עליו זה השם והריך באשר ישוב אל המלת. וכאשר ישוב אל כל כי שנוקיים ההליותי בי איד אלכלא כי שם דבר נכגל בהחלייה בסקנת שנקרא שכם ראוכן וולת מקצתם לא היה שיתלה בו עדוק ויתר מהם בהתליית. האין בזה דרך הדינה וההפיצה ושאר מה שיתלה לנפשר. ווה יקיים מה שהפצע. ינלה לך זה כי כן רבלה יתולת. והכתנה הכתיל בה ישאר. וכן יתכן שותולת הלשון והעהק מן הקין אל הקין. ויהיה המע אהד ונתקיים גם שיהיה הרבר הקראני אחד בשתי הלשננות הביולפית בעת האתר. וכל אלה לא יחקני אם נאפר כי יחלה הריבור בוולתי לשיני לשינן כיב הרברים המהלשים אם יתלו בוולתם לנששם לא יתכן שיתלו ברבר אדר מן דרך אדר ולכן יגזיה תליית הריעה ביכול היכלת לא מן הדרך אשר בו היכולת והראות על זה הרכה זוה השעיר והסדה די. ואס נתקיים זה והיה לא יתכן שידייב לדבור החלייה אשר הרכונו אליה דבר כן כלום הדברים להבשלת תליית הדבר בי על דרך שיבוש לו הייב התלייה ולו יעבור משלא ישוב המשפט אל ספור העישה לרבור מן הוותו תפץ אל זה ואנהנו נרע מנששנו הפצעו בצריה כרכור על נשם וניה ווולהם ונפריד בין הפצינו עם מי שהצדינו בו בדבור ופנינו אליו ובין הסצינו עם וולהנו ונרע כי ארשלא היוהנו הופצים בצריה בו היה הששפש בכל בשוה. ואשר ישוב אל רבר אשר ישצאהג שי שנגשר דעתי שנפשו שן גלוי הרברים ולכן נהקיימי ההקונים ונהיה נבין שנהפוץ בצדייה באושרים ראובן כי הוא נוף מוסגל. ובאמרנו מים או חמור כי הוא ניף אחר וים ומדבר ווולת אלה מן השמות הנקובים מינים מעינים מיפגלים יעי עינות מיפגלות. ואין רכחרת מי שהכחיר החפץ שהוא בצרייה וההפיצה [161b] בסגיעה כזה לסען כי התלינו הרבור כספורי העושה. ולו ידה לכשור שיותקיים לנו זה הספור מבלי דבר היה יושלם החמץ. ואין הכחרת מי Ogle

7

שהכחיד סיפור החופץ במניעה עוד גם הוא כזה למען כי דברנו על הרת הנכון והמקוים מן קיום ספור החופץ אל מוריד. ואפי שיש כאלה מי שלא יכחיד הדרך אשר הרסונו אליו על כל סנים. אכל נתדמה עליו בזולתו מן ספורי העושה והוא לא יטנע כן הננישה לתליית הרבור במקצת סיפורי העושה ואעים שאם נתקיים באשר הקדמנו כי לא יעבור מן מניעה למען התלייה הזכורה ולא יתכן שיהיה כלום דבר לאשר בארנו מקרם. ולא יתכן שישוב אל זולת העושה הדבור לאשר נדע כי אם הוא כן לא יתכן ממנו שנחרש הרבור ואפי׳ אם יתקיים לו המשפשים המוסגלים בזולתינו ולא יהיה תלוי למציאתו בנו וחרושו מלפנינו לאשר הקדמנו ולא למען היותנו מחרשים על כמו זה ולא יעבור מלהיות המניעה כו ספור שלנו ואין מעי שיקשה עלינו על המלות באמרנו כי הספור שלנו ימנע למען כי החפץ ירוע בזו המלה. ואם יחקיים בחלק שהחלקנו אין לנו צרך עתה להוכירו למען שלא יתרחב עתה הדבר בו כי הספור אינו ספור היודע ולא היכול ולא זולתם מן הספורים השבים אל עושה הרבור זולת ספור החופץ יחייכ שישוכ זה המשפט אליו וקצר בו טלחקור זה למען כי החפץ היה כי הרבור כבר יתלה בזולתו בספור לעושהו ויתכן היכול עליו שימצאהו מתוקן ומחוכם כאשר נקדם ויתלה בעת מציאתו במקצת הרברים ויהיה שם שלו או הגרה בעבורו וזולתו וגבאר בזה הכלל הרבור בזה החלק.

והראיה על החלק הה׳ והוא כי המקיים לידיעת הנחפץ ברבור בתחלת התקונים היא ההרמזה ואשר גראה על החלק הזה הוא כי כבר ידענו קיום ידיעת מקצתינו חפצי מקצתגו וזה מאשר אין עלינו בו סונה למען כי זה הדרך הוא מאשר נתקיים שיודע קיום למסופר בו ידיעת [162a] ודאי. ולכן ימצא מי אשר ננמר דעתו בו. ויסריד בין משפטו עמו ובין משפטו עם זולתו מן ספוריו. ואם יתכן שיודע היותו למקצת המסופרים ודאי בכירור בו. יתכן שיודע גם לזולתו. ולא נזכיר זה התקון כי יש לנו צרך אליו בדרך הראיה להראות בו על ספור זולתינו למען כי ידענו וראי היותנו עליו. וידענו לזולתנו כן ודאי גם הוא. אבל זכרנו אותו למען כי ידיעתינו לנפשינו על כמו הספור הוא כמו עיקר לידיעתינו בספור זולתינו. ולו לא היה יתכן שנרע זה ממנו אנחנו על כמה וכמה לא היה יתכן שנרע אותו גם מזולתינו והיריעה כחסצים כבר יתקיים עם הגרמות מהם הרמיזה. וגם הוא מאשר גדע אותו בודאי. יעי כי יודע החפץ בהיות הרמיזה. ואם ירמיז המרמיז באיבריו או במקצם על דבר להודיע או על מקצת הפנים ודרך מוסגלה ירענו חשצו. אכל זה יהיה אחר תקון הלשון יהיה זה הדרך נכון כאשר היה מקודם התקון. וזה ישתמש בו העולם במקצת העתים ולטקצת החפצים והשמוש בזה השעור ככר יתיַפָה ויהיה רע ויתחייב הננאי והשבח כאשר יהיה כדבור הגנאי והשכח למדכר בו יהיה על הרמיזה ואם הרבר כן לא ימנע שירמיז מי שננמר דעתו אל מקצת הדברים ויסמוך עם בו מלה ודבור אשר יודע כה כי החפץ בסלה ההיא אל הדבר המורמז אליו וכל שכן אם יודע זה תשנה פעם שנית הרמיזה וישנה גם הרכור ממנו עד שידע בכרור חפצו הפוגה תכור עם זה על כל פנים. ויהיה המושך לו אל זה המעשה החפץ בתקונים על הרכור בעבור הפנים שנקרם זכרם מקרם, וזה מאשר לא יוכל האדם לדחות אותו. ולמען זה אמרנו כי ההתחלה בתקונים לא יתכן אלא עם הרמיזה למען כי זה הוא הדרך אל הידיעה יעי הרמיזה הוא דרך ידיעת החפץ כי אלמלא הוא לא היה יודע החפץ מן תחלה. וגם לא יחכן שיתחיל ייי יתיש בתקון ולא הקדים תקון זולתו. למען כי חסצו [162b] Digitized by

עם עול המצוה יתקשה לדעת כי ודאי ועל כמו זה בפלנו דברי מי שיאמר לנו מה תנכרו מן תמימות כי יתקן אינשינסונישי עמכם יתיש מותחל על דרך שיברא כלי ויסנה אותו כננד המורמז אליו וימציא בשעתו דבור ויעשה בכם ידיעת ודאי ותדעו

חסצו בברור.

התשובה. יאמר לו כי חפצו יתיש הוא מאשר לא יתכן הידיעה בבירור. יע׳ כי לא יתכן לדעת הפצו ורא׳. ועצמו ית׳ש יהיה ידוע בראיה. ולו היה יתכן זה היה יתעשר בדבור לבד מזולת שיברא הכלי הרמוז בו יע׳ כי לו היה יתקן להוריע לנו חפצו בודאי לא היה יצמרך אל בריאת כלי ולא אל זולתו למען כי היה דאי שימציא הדבור ויודיע לנו חפצו וראי ויתעשר מן הכלי. למען כי אנהנו הצרכנו אל שימציא הדבור ויודיע לנו חפצו וראי ויתעשר מן הכלי. למען כי אנהנו הצרכנו א הרמיזה בכלי משינשיביבשין מקצתינו על מקצתינו למען כי לא יתכן שנדע ודאי הפיץ המדכר בדבור מן תחלה אלא על זה הדרך. ולכן כאשר התעשרנו מן הרמיזה אחר שנתקיים מן התקון מושיניפונון והוכן ידיעת החפץ עמו לא יתחזק אליה חפץ חופץ כי אין בה צורך ואם יהיה ר׳ית׳ש יכול שיודיע לנו חפצו עם דבורו מה הצרך אל הרמיזה וזה דבר נלוי ומבואר.

ודע כי אשר יתקן זולתו על הלשון להוריע לו חסצו ואעים שלא יעבור מלהרמיז אל דבר אשר יתקיים אליו הרמיזה וחסץ במלה לא יחייב שיעמיר שמוש המלה אישמסונישושה עליו והתרתו באשר יהיה כי הקראוי בהיותו כמו זה התנאי למען כי הקורא לא יחסוץ המנלת המלה בו בכל התקונים. והוא מאשר יתנלה בחפץ הקורא. ואם יאמר זה אדם לגוף מוסגל ונתקן זו המלה לו למען היותו בספור ידוע שבו יפרד מן הבהמה כבר יחייב להתיר זה השם בכל מי שנמנל בספור ההוא ואם לא תהיה הרמיזה אליו ויש לזה דומים הרבה ואין כמו זה המשפט בספור ההוא ואם לא תהיה הרמיזה אליו ויש לזה דומים הרבה ואין כמו זה המשפט בספור ההוא ואם לא תהיה הרמיזה אליו ויש לזה דומים הרבה ואין כמו זה המשפט בראובן ושמעון למען כי לא נתקן זה להועלה לכל בני אדם כי אים הסגלה לנוף מוסגל מפני כי לא נתקן זה להועלה לכל בני אדם כי אינו שם הסגלה הסגלה לנוף מוסגל מפני כי לא נתקן זה להועלה לכל בני אדם כי אינו שם הסגלו בראובן ושמעון למען כי הוא ישיג בהסגלת הקרואי השגה שלמה וכן מה יסגלה כל בי אם שם מוסגל. ולמען כי הוא ישיג בהסגלת הקרואי השגה שלמה וכן מה ידוע. ומי שינסה זה המין על אשר אמרנו יתאמת לו ויתקיים בנסשו והוא דאי בחזוק יצא ממנו כלום דבר כמו שני כלום והוא יכליל לכל דבר שהוא ידוע ואשר אינו ירוע. ומי שינסה זה המין על אשר אמרנו יתאמת לו ויתקיים בנסשו והוא דאי בחזוק זה העקר.

הדבור בחלק הששי. אשר יחליף ככשרון התקון על הלשון לא יוכל שיחליף עם הודאתו כי יש שם דברים נתקיים בדיעה כשרונם ואין אנו צריכים בדעת כשרונם אל מקום אחר חוץ מן הדיעה לא מרכרי נכיאים ולא מזולתם. אבל יוכל להחליף בעת שיאטר כי לא נרע מדרך הדעת כשרון מעשה על כל צר ופנה ולא נדע מזה כלום אלא מדברי הנביאים אשר על ידיהם ומפיהם ידענו כל מוב וכל רע לא מרעתנו. והשחתת זה הדבר גלויה עד מאד. ולכן אין אנו צריכי׳ להרבות דברים בכפולן. אבל אנחנו נזכור מה אשר עמו יתנלה הדבר יותר ויבוא בכללו מה שיחוק הספקה ותכפל התשובה עליו כל תואנה. ודע כי אשר הוא מחובר בינה יקח לנפשו דת ודרך עם אולתו וכסילותו כמה שיוליכו אותו אליו מן הדרכים הרעים והדתות שאינו יכול לומר בהם ולא לקבולם על נפשו והוא עם זה יחשוב כלבו שלום רעתו ולא שבושה וכי הוא ממי שיכשר ממנו שישא ויתן על דתו ויעמיד ראיה על דרכו ומה שראה לנסשו ואני אזכור לך מה שיבאר האמת באלו הדברים ואודיעך אחר כן מה שיבוא על דברי סמונות

שאמר בחלופם. ממה שיליך אל כמול הרעת וביאת ההכחשות וההססרות ברברי המחליף בעזרת שרי ברוך הוא. כבר נתקיים כי כל") מעשה היה למי שידע נפשו בו הסין ואין מעשייתו עליו צער ולא מכאוב לא בעולם הזה ולא לעולם הבא. ואם תחפוץ שתאמר ואינו פוחד מן אחריתו לא בזה העת ולא בעת אחר, יש לו לעשות אותו ואין לאדם רשות שימנע [163b] אותו ממנו. וזה אשר אמרנו אינו נסגל במין מן המעשים חוץ מן מין אחר, ולא במקצת מין חוץ מן מקצת, ולכן יכשר ממנו להתהלך על הארץ ולעמוד ולשבת בכל מקום ובכל דרך אינם תחת רשות אדם אחר ולא מוסגלים בו ולא תחת ממשלתו שיקשה עליו וירע בעיניו הליכתינו ועמידתינו ושכינתינו בהם ויצטער מזה ועל כן אין לו ולא לזולתו שיננו אותנו ויקללונו או ימנעונו מאלה המעשים וכיוצא בזה לקיחת העשב מן הארץ ולקיחת המים מן הנהר אשר אינם מוסנלים בזולתינו וכמו אלו המינין הרבה ומי שיאמר כי יש עליו סונה בזה הוא כמי שיאמר כי אין לו דעת הבריות אבל הוא מכלל השוטים ושרעתם משובשת. וקיום זה אשר אמרנו בריעות מקודם שנדע הבורא יתברך שמו. אבל כבר ירענו קיומו בלבר הכפרנים המכחשים לבורא העולם. וכלבר מי שיכמל הנבואה ואם אטר כי יש אלוה ויאמר כי לא יכשר לעולם שיבוא נביא אל בני אדם. וכאשר יהיה אשר דברנו אמת חוב בחלופו שיהיה כשל. ודע כי אשר הוליך אנשים יחשבו כי הם עובדים לאלוה ולבורא אל המניעה מן המעשים אשר להם בהם חפץ אם לא יתיר להם נביא שיעשו ההקשה אשר הקישו זה על רבר הוא קיים בין בני ארם וידוע להם ושעו בדרך ההפררה בין המצואי בינינו וכין הדברים התלויים באלהינו ברוך הוא כאשר נבאר לך. ועם זה אלה יאמרו ויודו כי יכשר ממנו שנכנים הרוח אל אפינו ושנפקח את עינינו ונניף ידינו ורנלינו וכל איברינו מן הרעת ודברי אלו ואם אינם בנלוי, ובמשמעם חשובים כרברי מי שיאמר כי לא ידע מלבו דבר על כל אורות ופנים לא מעמ ולא הרבה אכל לא ידע אפילו בכשרון פקיחת עיניו ולא שיריה הרוח אלא מרברי הנכיאים דברי הכל בפעם ובמענה שוים ואשר יחוייב הם אלו בעבור דבריהם כן יחוייב על אלו. ויש במי שדבריהם [164a] בפלים כי הם חלוף האמת, מי שלא ראה לנסשו שיאמר כאלו הררכים החשכים אשר לשתי הכתות האלו, ואם היה יחוייב עליו מן ההשהתות מה אשר חוייב עליהם. ואני אזכור באלו הדרכים כלל מקוצר יכליל לך חפצך בעזרת האלהים דע כי החפץ בנשיאה ונתינה בדבור גלוי האמת ובאורו. והאמת לא יודע למי שאין לו דעת יפריר בה בין מוב לרע ואמתת הריעה היא חכמות יתקיימו בלב הם העקרים לזולתם אשר הם ענסים להם וזה כנון יריעתנו הפרק בין עושה השוב עושה הרע והאמת והשקר וכל שיוצא בהם ועל זה מי שיאמר כי אלה הרעת יפריד בה בין אלו הרברים איך יסור ממנו שנרבר עמו ונשא ונהן בענפים אשר הם בנויים על אלו העקרים הלא הרבור לא יועיל עמו כלא ספקה ואתה תרע כי אנו נפריד בין המוב והרע כודאי כהפרדתנו בין השחור והלכן במראית העין ואין עלינו בזה סונה ואם יאמר איש כי לא יסריד בין הראשון הלא חוב עליו שלא יפריד בין השני ועל כן אמרנו למי שיאמר כי אינו יודע לא מוב ולא רע אלא טדברי הנביאים חוב עליך שהאמר כי אינך יודע הסרק בין מיני הצביעות ומיני מפעמים ובין החום והקור אלא מדברי הנביאים. ומי שישים בלבו שיפריד בין זה ובין זה לא ימצא הסרדה ואם יקבל הכל על נסשו לא יצא מכי חלקים. אם יהיה מדכר אמת על נסשו חוב שיהיה משוגע ואם יהיה מדכר שקר

והיה בו במול דבריו אשר אמר כי לא ידע דבר מן נסשו. ועל כן נאמר למי שיחליף בענסים אשר הם אמת קכל על נסשך מה שיתחייב עליך שתקבל אותו מן במול העקרים אשר הם ידועים בודאי ובומן שיקבל לא יכשר הדבור עמו. ואם לא יקבל, אמרנו לו הנים(?) הרתות הרעות אשר הוליכו אותך אל זה. ואנחנו אם נניח הדבור עמו נדע בודאי כי הוא מכזב בחלוםו בעקרים ונם הוא ידע מנסשו כי הוא משקר. וידע גם אנתגו יודעים כי הוא מדבר כזב וזה ראי לנו בכמול דברי המועים.

הכת האהרת זו האמר כי ככר ירענו שאינו כשר [164b] ממנו לעשות חסצינו כבית ראובן וככל קנינו וככל מה שהוא ברשותו ולא נאכל מאכלו ולא נלבש מלבושו אלא בהתרתו והרשאתו והעלה שלה נאסר עלינו זה כי הוא קניינו וברשותו ואין פרק בין דבר שהוא ברשות פלוני או ברשות אחר והעולם בתחלה ומה שיש בו ברשות בוראו ותחת ממשלתו ואין לנו רשות לעשות בו דבר אם לא יתיר לנו וזה הררך כחר כה מקצת היהודים יאמרו כי לולי אמרו יתיש ויאמר') אלהים הנה נתתי לכם את כל עשב זורע זרע ונו׳ לא היתה תכשר ממנו לקיחת העשב והרשא וכל שיוצא בהם מן הארץ. וזה רבר כמל כאשר כמלנו בו הרבר הראשון. ואתה תרע כי הרשאים והעשבים אינם מצפערים בלקיחתנו להם ולא יבוא עליהם כאב ולזה לא נאמר כי הם כמו הצאן והבקר ושאר הויות המותרות לאכילה. שאין לנו רשות לשחום אותם ולצור ולאסוף אותם אלא בהרשאה מרברי הנביאים, היינו נאמר בכללה כי המתיר ברוך הוא ישלם להם כדי כאכם בעבור שיצא המעשה משיהיה חמס. הוא ברוך שמו אינו מצמער בלקיחתנו אלו המינים ככני אדם אם גלקח מממונם ולא אם נעזוב אותם ולא נקחם תהיה לו מזה הועלה או ימנע בהם מנפשו רעה וצרה כבני אדם ואנחנו צריכין אליהם מצמערין בעזבם. ואיך נהיה חומסים או צריכין אל רשות סמגו יתי זכי. ולו אטרנו כי אנו צריכין אל רשות היה הרשות הוא אשר הקים יתיש ברעתנו כי כל מעשה שאנו צריכין לעשותו ואין אחר מכני אדם מצפער בו. ולא משאר בעלי חיים כהוציאו מידם מרשותם מותר לנו לעשותו והרכרים המקיימים ברעת יוסיפו על דברי הנביאים ולו אמרנו כי לא יוסיפו. אלא הם הם שוים לא היינו צריכים אל דברי הנביאים מזה המין עם אשר נתקיים ברעתינו. ועוד ידענו כי אין פרק בדיעה בין הנפת האיברים ומשיכת הריח אל אפינו ואל הפה ובין לקיחת העשב מן הארץ והמים מן הנהר אם יאמרו כי האחר אסור עד שתהיה<sup>2</sup>). ועל כן אמרנו מקורם כי זו הדרך [165 a] השנית והדרך הראשונית שוות. ודע כי זו הכת השנית תחזק דבריה באמרה כי אנחנו נדע כי היות מעשה ד' ית' שמו ברשותו תחת קניינו יותר מן היות הממון והנכסים וכל מה שלנו ברשותינו ובקניינינו בעכור כי הם תחת ממשלתו בבריאתו ובהרוש אותם. ואנהנו אין תחת ממשלתנו לא מזו הדרך וכאשר לא יכשר ממנו קחת ממון אחרים שלא ברשותם. כן אין אנו רשאים לקחת קנין אלהינו שלא ברשותו. וזה כלו אפן כי נאמר להם מה הוא הפצכם באמרכם ברשותו הוא. בדבורו. אם יאמרו הין, נאמי להם כבר הלך בשול זה. ואם הסצכם בזכרון רשותו שיוריענו בלא דבורו נאמר כבר עשה ועוד נאמר להם מעוחם בלא ססקה כשחשבתם כי היות הדבר קנין לאחר עלה לאסורו יע׳ תאסור אותו עלינו על כל אודות ולא הוא כן. אכל העלה שלה, נאסר עלינו היותו ברשות מי שיצפער בהוציאו מסנו. ולא היא היותו קניינו בלבד. הלא תראה כי בית ראובן והנותו מותר לנו לשבת בהן ונעמוד ונשכב אם יתיר לנו והתרתו לא הוציאה אותם מהיותם קנינו ולו

<sup>1</sup>) Gen. 1, 29.<sup>2</sup>) So. Wohl zu ergänzen: מותרת.

היה הקנין על כל אודות ופנים עלה לאסור ישיבתינו ושאר המעשים לא היתה מותרת לנו בהתרתו. וכיוצא בו כליו ונכסיו ובנדיו המושאלים הם קנינו, ואם מותר לנו שנלבש אותם ונעשה חסצינו בהם כי לכך שאלנו אותם, יוסיף זה ביאור אשר נאמר בו היות הרבור שקר עלה לאסורו באמנה כי אין שם שקר לעולם אלא והוא אסור אם יועיל ואם לא יועיל, ולו התיר אותו מתיר, לא היה מותר בהתרתו, ועל כן אמרנו למי שיאמר כי היות המעשה צער וכאכ [בכ׳י אלא] עלה לאסורו לו היו דבריך אמת למי שיאמר כי היות המעשה צער וכאכ [בכ׳י אלא] עלה לאסורו לו היו דבריך אמת היה כל צער וכאב רע יאסור ולא היה יכשר ממנו יתברך שינקום מהרשעים ולא יפול ממנו על כל אודות כאב, כי כל דבר שהוא אסור לעלה בכל מקום שתמצא העלה אסורו קיים. ולו היה היות הרבר קנין, עלה לאסור מעשה אחרים לא היה יכשר המעשה לא בהתרו ולא בזולתה וזה במל.

הכת השלישית מאלו. הגלוי מהם [165b] כי חילוסם בשמות של כל המינים וכל קרואי בשם ואם היה מקצתם יעשה אותו מוסגל בשמות ד' יתעלה בלבר ופעם יאמרו מי שמלאו לבו לעשות שם לאלהיו עשה מעשה נדול. ופעם יאמר אשר יתחרל לעשות לבורא שם אינו מאמין מהיות זה השחתה ברתו או כי הפוב וההנאה בדת חלוסו. ופעם יאמרו קציתם כי כל אשר יקרא כל דכר בשם לכתחילה אינו מאמין כי תקן הרבר לא כהונן ועשה אותו לא במקומו או כי הסין י"י ית׳ הילוסו וכיוצא כאלו הרברים. וזה כלו במל. ואשר הקדמנו מי שיכין אותו ויעיין בדעתו כי לא ישאר לו עמו צורך אל תשובה אחרת על אלו הדברים האחרונים אכל אנחנו נשיב על כל דבר ודבר מהם בעבור שיהיו הראיות גלויות. כבר נתקיים באשר הקרמנו כי אין פרק בין הריבור בלשון ובין נענוע האיברים כי כל אחר מאלו המעשים אם יפול דבר צורך על עשייתם או ינרים לאיש שיעשה אותם יש לו לעשותם בכל עת שאין עלה מן העלות הידועות שלהם יהיה המעשה רע כגון היותו המס או שקר וכוב או כפרנות וכיוצא בהם. וכבר נתקיים חזוק החפץ אל היות האחר ממנו מוריע לריעו הפצו ומה שבלבו וכי זה בתקון שפה ולשון ירבר עמו בהם קל בעיניו ממעשים אחרים כנון שירכין בראשו ויניף ידו אבל יוכל שיודיע חפצו בדיבור הפה יוחר ממעשה אחר כאשר נכאר אחר זה ולכן חוב שיכשר ממנו על התנאי אשר זכרנו אבל תקון הלשון מוב מוולתו בעבור אשר אמרנו כי יתקיים בומן החפץ מה שלא יתקיים בשאר הטעשים ולו ידענו להיותו רע עלה. לא היתה העלה מוסנלת בו. עלה היתה עוד קיימת בההרמזה וזולתה והיתה משפט הכל אחר וזה ממה שהקדמנו במולו. וכן אבו עלי חייב על מי אשר אמר באסור החקנות השמות לבעלי שמות במקצת רבורו אסור במניעה מן תקונה ולא ראיתי לו באור ופתרון לזה הדבר, ויכשר שיאמר בחזוקו, כי אם נתקיים כי למעשים עזיבות היא [166a] בחלופם, לא יוכל היכול שיצא מהם, אלא על אלו העזיכות. כי הוא אם לא יעשה השם ויחקן אותו לבעל השם, אין זה אלא בעבור כי התעסק בעשיית חלופו, אשר הוא עויבה לו, וזה המעשה אשר הוא עזיבה לשם. חוב על עקר דת אלו שיהיה רע ואסור. ככל זמן שלא יתיר אותו הבורא ית׳, ובזה הביאור יהיה האיש עושה דבר רע ואסור אם יקרא לדבר שם ואם יניח ולא יתקן שם. ולא נתגלה לנו מדברי אלו, כי המונע נפשו מעשיית השם לבעל השם. צריך אל רשות במניעתו נפשו ממנו, אכל לא חייבו לקיחת הרשות אלא בתקונו בלבד לא כהמניעה ממנו. ויכשר שיחויב עליהם כמו זה מן אופן אחר והוא על דברי מי שיאמר כי העושה יכול שלא יעשה הדבר ולא חלופו אשר הוא עויבתו שאין

יכול שימצא עמו לעולם כי כל אחד מהם יכחיש חברו ויבשל אותו. וזה כשתאמר כי תיקון החי ממנו בנופו ואיבריו ומנהנ ברייתו יחייב נפילת המעשים ממנו בכל עת שהוא בשלום רעתו ובכל דרכיו ואין פרק בין מי שתספיק המעשה אל האבר או אל הלב. אבל תהיה העלה למניעתו ממנו היותו מתעסק בזולתו מן המעשים ולו היה יכול שיכליל הכל ויעשה אותם כיחד היה עושה ופעם תהיה העלה המנעת מן עשות הכל החלוף שבין המעשים אשר כל אחד מהם יכחיש חברו ואין יכול שימצא עמו. ופעם תהיה מה שישוב אל החסצים ואל הכלים הנעשים בהם עם זולת זה ממה שיכול שיהא עלה למניעה וזה אשר אמרנו ינרים לאיש בעת שאינו עושה שם ומתקן אותו לדבר שיהיה מתעסק בדבר אחר משאר המעשים וכאשר אינו רשאי לעשות השם בלא צווי כן אין רשאי לעשות הדבר האחר אשר התעסק בו אלא צווי ועל זה לא יצא מעשות מעשה אסור אם תקון השם ואם זולתו.

והידוע מדרך אלו האנשים ודתם כי הם יתירו הרבה מן המעשים בלא צווי וזה יבמל דבריהם. ועוד אמר [166b] כן אבו עלי לו היה רע ממנו תקון השם אלא בצווי. היה עוד רע ממנו ית׳ שמו בנלל כי כל דבר שהוא אסור לעלה חייב שיהיו כל העושים שוים בו וזה יתויב שלא יהיה מותר ולא כשר תקון השם לא ממנו אנתנו ולא ממנו ית׳ זכ׳. ועוד אמר שלא יוכלו שיפרידו בינינו ובינו ישתבח באמרם כי השם ולא ממנו ברוך הוא בחלוף הפאה שיפול ממנו אנתנו. עליה מחמת כי החפץ בשם יפול ממנו ברוך הוא בחלוף הפאה שיפול ממנו אנתנו. עליה מחמת כי החפץ בשם הכינה והכיאור לאחרים וזה קיים בנו וכן ית׳. ואני דברתי לך חפץ זה האיש החכם מקצתו ברברי פיו ולשונו ומקצתו בדבור אחר והמעם אחר. וזה די לך בזה האופן.

הדבור באופן השני והוא הכשרת עשות שמות לד' ית' שמו ודע כי המענה שיוליכנו ויביאנו לעשות שם לזולתו הוא קיים בו ית' וישחבת. ולו אמרנו כי אנו צריכים לתקן לו שמות יותר מזולתו היה קרוב, מחמת כי אינו נתנשא שמו נראה בעין ולא ידוע בשאר ההרנשות ולכן לא נוכל שנרמיז אליו באבר מאיברינו ואין לנו דרך להודיע לאחרים נפשו ואשורו אלא בדבור הלשון. ואמרם כי זה מליאת לב לפניו וחזוק מצח שהתחילו בעשייתו שמות לזולתו מחמת כי החפין וההרהור שיוליכנו לפניו וחזוק מצח שהתחילו בעשייתו שמות לזולתו מחמת כי החפין והרהור שיוליכנו מקודם הכשרת זה המעשה בכלל בעלי שמות בלא הרשאה ולא צווי וכאשר אין שם מקודם הכשרת זה המעשה בכלל בעלי שמות בלא הרשאה ולא צווי וכאשר אין שם פרק בין השמות שמו יתברך ובין השמות לזולתו חוב שיהיה עשות הכל כשר. ועוד לומר כי אנו צריכים אל חקון השמות לו ישתבח יותר מזולתו בעבור כי אנו צריכים לומר כי אנו צריכים אל חקון השמות לו ישתבח יותר מזולתו בעבור כי אנו צריכים קיום הראיות עליו ואל ההזהרה מעויבת העיון והחפוש והדרישה והחקירה על משפמי מעשיו וזה כלו לא נופל עליו אלא בדבור המה ובתקון הלשון או במה שהוא קיים ועומד אחרי הדבור מן הכתיבה והדבור הוא העקר. [1671]

שאלה. אם יאמר הוריעונו איך יעשה מכם שתוריעו חשצכם בעבורו יתברך בדבור הפה אם תאמר כי ההרמזה אליו במלה והלא זה הדרך תתוץ ותפרוץ מה שקימתם אותו מקודם מן היות ההרמזה היא העקר לדעת החשץ ברבור הפה ולולי ההרמזה לא היינו יכולים לדעת החשץ, ואשר יחליף עליכם, לו חשץ שיעשה זה ראיה אל במול תנת השמות בו יתברך, עשה והיתה ראיה חזקה ואם יתקיים לו יניח הדבור עמכם בהכשרת תקון השמות או אסורו וידבר עמכם בבמולו מכל צד וסנה. ואתם תדעו כי לא יכשר שתאמר בעבורו דבר כי הוא אסור או מותר אלא והוא על תסימות הרבר. בין שיתכן להיותם תחת היכולת יע׳ שיהיו יכולים. או לא יתכן שיהיו, וגם לו') היה יושלם בוולת התקונים עם הרמזים והרומה להם מה שיושלם עמהם היה יתכן להתעשר מהם ולא היה יצמרכו בהם. ואעים שיהיה זה העושר סרק עמהם היה יתכן להתעשר מהם ולא היה יצמרכו בהם. ואעים שיהיה זה העושר סרק עמהם היה יתכן להתעשר מקדם מסני כי זה היה בנמיה מן דבר אל דבר אשר יעמוד תחתיו והמוקרם אינו כן.

שאלה אם יאמר ולמה סנה אל התקונים על הדבור ורושם מה שיעטור תחת התקון. התשובה כי לו לא היה שם פרק בין בי הדברים אבל היו שוים לא היה יהיה מענה לשאלה על זה הררך למען כי השאלה היתה ההסך לו פנה אל וולת התיקון ולהיותם נושים אליו מוזלתו והוא היותו קל יותר מן הרמיוה על מי שיחשרץ לחשץ הפצו ורצונו. וכבר נתקיים. כי אשר ננמר רעתו, אישתי יוכל מן השנת הפצו בדבר שהוא קל. לא יניחהו ויתפוש הרבר הקשה אבל ישה אל הרבר הקל. ולמען כי יהיה עם התקון מן החשץ מה שלא יהיה בוולתו בדבר שאינו לפניך ותחשוץ לשאול בערו ולדעת איך הוא ולהודיע לאחרים ולהגיד בעכור הדבר אם הוא מצאוי ואם אפוס ולמען כי הרבור יתכן שיתלה באשר לא יתכן בהרמוה אליו מן הקדמון והאסעים וכל שכן שהם זולת המורנשות. ולמען כי הרכור יהיה במשפש בדבר שאינו ירוע כמו העתים והטשפשים והפרקים שבין הדברים להפריד בין דבר ודבר ולמען כי הדיבור ניחן כאילו חלוי בדבר. ישער קיומו ויראה וידרוש בעבורו לו היה מקוים על אשר השעיר אי איפשר להיות בשעור שני עם הקרמון יתיש וכמו שעור ההרגשה וההשארה וזולתם וכל אלו הפנים לא יתקנו על ההרמזה והכתיבה תהיה ידיעת החפץ בה אחר התקון ונחנה להיות מקיצה הקנת התיקון יעי כי היא תעמור תחתיו אם יתקשה הריבור כלומר אם יהיה איש במקום רתוק ולא יוכל לדבר עמו יכתוב אליו כתב וירע הפצו ותהיה הכתיכה תחת הרבור וקבץ זה הכלל חלקים.

האי מהם כי אנהנו יוכלים על מין הרבור. והבי מהם כי יש שם אשר ימשכו אל עשייתו. והגי מהם כי נפילתו על הררך אשר נפל עליו ונתקיים בתקונים יותמם. והד׳ מהם כי תלייתו באשר יתלה בו יהיה בו ססור עושהו. והה׳ מהם כי המתמים ליריעת הנחסץ בדבור בתחלת התקון [1580] הוא הרמיזה. והו׳ מהם כי התקון עליו הוא יפה מן הרעת. והז׳ מהם כי החסץ יתבונן עמו. ואני אזכיר הראיות על תמימות כל אחר מאלה החלקים על דרך מקוצר אחר כן אשוב אל הרבור כאשר ילך אחריהם בעזרת האל.

הראיה, על החלק הראשון על כי אנתעו יוכלים על סין הדבור. הוא אשר יהיה בינינו למען כי הדבור מורנש בשמיעה יע׳ נאוימננון איני מן האוזן. ואין פונה על בעל דעת כי הוא מרניש הקול המוסגל הנופל כמדת התקון כי מי שנתחדש ממנו הוא מדבר. אבל נפל החלוף בקול הבא על דרך אם הוא הדבור. אם הדבור הוא דבר אחר יסמך עם הקול. ואם נתקיים כי הדבור הוא הקול הנחדש על אופן בראיה כי לו היה זולתו היה יתכן שיתערה ויהיה רק ממנו, עם היותו אותיות כרותות כי לו היה זולתו היה יתכן שיתערה ויהיה רק ממנו, עם היותו אותיות כרותות הכריתה המוסגלה אשר הולך אחר התקון על מקצת הפאות וירע כי לא יתכן מציאות על התנאי הזכור אלא ולא יעבור מהיותו דבור ועשהו מדבר ולא יעבור בלא פונה מלהיות הקול הוא הדבור ונתקיים כי אנחגו לא נבין מן השכל דבור יחליף מה שיקדם דברו, ואין לאחר שיאמר כי יתכן מציאת הדבור ערום ריק מן הקול אשר נתקיים בו הכריתה המסוגלה ולא יתכן עוד שיהיה תלוי כל אי מב׳ הרברים על האחר. לאשר יהיה בו מן השתות. אשר כבר נודע. והתוב אחר כן שיהיה הדבור הוא

הקול. אם יפול על תנאיו וכבר הותמם על יכלתנו על הקול באשר נתקיים בו יכלתגו על זולתו מן והמעשים התלייתם בנו והוא יתמים מה שהקדמנו. וגם כבר נתקיימה יכלתנו על הנרמתו אשר הוא הכבדות. ולא יתכן שלא יהיה הוא יכול לנו למען כי היכול על ההגרמה יחייב שיהיה יכול על המגרים אותו ולכן נתחבר המעשה הנולד למעשה כמותחל בעמידתו על מקצת הפגים על חפץ העושה ולכן לא יתכן והעת עת שלום. והכלי מקוים [159ª] נכון אין בו שחות שיחפוץ אחד ממנו אל זריקת האבן והחצי במקום וילך במקום אחר ווולת זה מאשר יראה עליו ווה ינלה ויברר כי הדבור הוא יכול לבעלי חיים המדברים.

הראיה, על החלק הבי כי יש שם מה שימשוך אל עשייתו. דע כי הראיה על זה החלק היא מה שנתקיים כי מששש הקולות והדבור כמשפש כלל המעשים אשר הותמם שיצמרכו בעלי הדעת עליהם בעת צרכם וישמרו נפשם עת הכורח והאונם ולא יבין בעל שכל פרק בין הרבור ובין הרחישות בתמימות תליית ההמשכות והחסצים על כולם. אבל כבר הותמם כי שלום ההמשכוח אליו יותר מזולתו לאשר יהיה בו מן ההועלות אשר לא יקיץ זולתו הקצתו בדבר ההוא כאשר מזולתו לאשר יהיה בו מן ההועלות אשר לא יקיץ זולתו הקצתו בדבר ההוא כאשר נקדם זכרו מקדם ונם הותמם מן היות עריבת הקול יעי אידיו טיש א בקולוח מה שלא יתכן כמוהו על ההרגשות וזולתם מאשר לא יכליל אותו ההרגשה למען כי העריבות והמעם על אשר יותמם הרגשתו והקול מורגש כאשר נקרם. ואשר יותמש עשו העריבות ההמשכות אל עשייתו אם יהיה יכול לנערב יעי מואידיבנמנון יתחוקי. ונלוי העת כי שם משך וחפץ אל עשיית הקול ואין לנו צורך להאריך.

הראיה על החלק השלישי. והוא כי נפילתו על הדרך אשר נפל עליו ונתקיים בתקון יותמם. דע כי הראיה יַראה עליו הוא כי מי שירע אשר יתכן התליית יכולתנו בו על דרך הכלל וירצה להשיג תסצו כאשר יעשהו מזה על דרך מן האפנים וכבר חסצו עליו עד שיפילוהו על זה האופן. יצירת הקולות והרחישות ווולתם בזה בשוה. ולו היה מהקן תקון זולתו כי אם ירחישה רחישה מוסנלה חסצו בזה שיביא אליו מקצת הכלים או להרחיק כלי ממנו היה יתכן להיות חסצו בזה השעור מן המעשה. ומשפט הקול אם לא יוסיף על הרחישה בזה לא יחסיר ממנה ונתקיים היות התקון בו אשר יתקן איש בינו ובין חביריו על שיודע כי החסץ.

שאלה. אם יאמר למה פנו אל הקול בבאור החפצים אם יהיה [159b] משסט זולתו משפטו. התשובה, יאשר לו כי כבר נתקרמה התשובה על זו השאלה על בי פנים אין מעי לשנות אותה פעם שנית.

שאלה. אם יאשר כי הקול לו היה אצלכם על איזה אופן יסצא. יודע ויתבונן בו החפץ, יהיה אשר אמרתם, אולי היה יתכן שלא ישחת מן פאה אחרת ומן דבריכם כי הוא לא יתבונן בו החפצים, אם יסצא על דרך יעי שיהיה כרות באותיות וסתובר בחבור הראוי. ואם ישחת מזה התקון יהיה מציאתו באפן הנחפץ באפיסתו, וזה ינוש שיתקיים כי מה שידמה התקון השחכם המוסגל לא יתכן שיפול מוולת יודע חכם. כן קיום מה שהוא דומה לו לא יתכן טזולת יודע חכם ואתם לא תאטר, הקדמת ידיעה בתקון הלשון למען כי היתה תעשיר ממנה ולא הייתם תצמרכו אל התקון. ואמנם השאלה היתה תתקן עוד איך נהיה התקון הראש ולא נתשלשל זה שלשלת היה לא יעבור מן אחרית עד שישינ הלשון אל העקר יתעשר בו. ולא יצטרך אל תקון וזה יעבור מן אחרית עד שישינ הלשון הלם מרי אז עקרם כן היה.

התשובה. יאמר לו כי אשר זכרת מן היות המעשה המתוקן המתוכם המוסגל יצטרך להיות עושהו יודע שיתכן מסנו עשייתו כן הוא נכון וטוב וכן ספור הלשון אצלנו אחר קיום החקון יע׳ אנפישישמתי אישינפונישיש לא יתכן להיות כמו שנפל עליו התקון אם יסגל כדרך בקבוץ אותיות וחבור מוסגל ממי שלא נקרם לו היריעה בלשון אשר חקנו ובנו עליו יע׳ כי לא יתכן שיפול מאיש אשר לא ידע הלשון על זה הררך ולכן לא יכשר עשיית הפייוש השוב השלם על אלף בית או על שם עושהו בלשון הקרש ולא לדבר בלשון מעליא על דרך מקרה ממי שלא ידע תגאי הלשון ותקונו. ואין כן ספור ההתחלה בלשון למען כי היכול על הקול היורע החכם בתמימות מציאתו ממנו יכול שימציאו על גבול ימשוך אותו המושך אליו יע׳ יוליכהו המוליך אליו בעת ואפי׳ אם לא יסגל המוליך במציאותו כן. אכל היה יחכן כחלופו, וירצה לשום המלה המוסגלה שם לנוף מוסגל או להניד בעבורו [1608] שיחבר מלה עם מלה ויחכן למי שיחפוץ להוריעו בזה על אשר חקן ויהיה מחכם אחר כל זאת. וזה מע׳ כי אם יחפוץ להיות בינו ובין חבירו להבין ממנו בעת שירבר עמו יתקן בתחלה בינו לבינו כי אומר לך כן וכן חפצו כן וכן ואם אומר לך כן חפצי כן וכן או אם ידבר עמו יבין הפצו ולא יושלם הרכ ממנו אלא ממי שהודיעו ויורה היוצא ממנו זולת מחכם עם זה השיעור והתקון ואעים שיתכן להיות זה שאינו מחוכם מתוקן ומחוכם בלשון אנשים אחרים וזה אינו מחוכם אצל אלה למען כי לא השינו בו חסץ ולא הבינו בו דבר כלום. ומע׳ זה כמו כי בלשון יהיה בתקון. או יאמר איש אל חבירו אכול לחם ידע ויבין הפצו ממנו. ואם יאמר לו התפלל וצם עוד יבין מה יאמר לו. אבל אם יהפוך לו זה אל זה לא ידע מה יאמר והוא שיאמר לו אכל לחם ויחפוץ ממנו התפלל וצום. וכן להפך. וזה יכמל מה ששאל בעבורו. והדבור בהיות הלשונות כלם מדי יחיש או עקרם היה כן תבוא התשובה עליו מאחר כן.

שאלה אם יאמר כי יזימת מחשבת האותיות על האופן אשר נפל עליו בעליית רעתו מוולת רעת ודאי אל זה הרבר יתקשה וימנע תוץ אם יהיה כי נקרמה ידיעה בו בתקון ואיך יהיה חבורם יע׳ קיפוש נאיני איאפושוטיטון.

התשובה, יאטר כי אשר שענת ואטרת מזה הקשיון והסגיעה אין לוו השענה מע׳ כי אשר נגמר דעתו כבר יתכן שיעלה במחשבתו מה שלא יתלה ביכול שלו ולא יהיה בו חסצו ולא יהיה לו הועלה בו אם יעלה מחשבתו ברעתו בהשבת חסציו קל וחומר שיתקיים כמוהו ביכוליו אשר יהיו בהם ויושלמו עסהם חסציו שכבר נמלאו המוליכים אליהם כאשר ביארנו מקדם והקרוב אם תהיה מסתסק יע׳ אם יבוא עליו ססקות על עברת זה ויתכן שתשים משפט ההתחלה בתקון הלשון כמשפטה אחר שנתקיימה כי הוא רחוק ולא יתכן שיצייר מי שנגמר דעתו התקון המחוכם המוסגל אם יתרבה ויתרחב וישיב אל גבול צחות הלשון והחבור הירוע שיפול מן מתחיל בו גאמר כי לא יתכן זה על דרך מקרה ממי שאינו יורע בו עד שלא יתקשה ולא ימנע נאמר כי לא יתכן זה על דרך מקרה ממי שאינו יורע בו עד שלא יתקשה ולא ימנע נאמר כי לא יתכן זה על דרך מקרה ממי שאינו יורע בו עד שלא יתקשה ולא ימנע עליו בעת עשיית התקון ונסילת כמוהו עם נשיאת התיקון הבנוי ינוש נסילת כמו הדבר קליו בעת עשיית התקון ונסילת כמוהו עם נשיאת התיקון הבנוי ינוש נסילת כמו הדבר הנחכם המוסגל ממי יודע חכם וזה לא יתכן.

ראיה אהורת. והיא כי לו אמרנו כי בי כתות מאשר גנמרו כי באה על כל אחת מהם על רוך שעור לשון תפגל כל אחת מהם לדבר בה. לא היינו נעביר Digitized by שתפול על דרך המקרה כאשר יתקנו עליו שתי הכתות מכלל הפאות. ונתקיים היות ב׳ התקינים מחוברים אחר שנפל התקון ביניהם והיות החשץ בה אל הרברים הנקראים בשמות. וזה יבאר מניעת המקרה. יע׳ להיות זה על דרך מקרה על מנת כי התקון הנחכם הוא אחר שנתקיים וזה יבשל מה שנתלה בו. וינוש תקון נסילת התקונים על הדרך החפוץ אליו.

הדבור על החלק הרי הראיה על החלק הרי והוא כי תלייתו באשר יתלה בו יהיה בו ספור עושהו. דע כי הרבור אינו מאשר יתלה בוולתו לנפשו כמו היכולת והידיעה והיה יתעשר בעת מציאתו על אשר ינוש תלייתו באשר יתלה בו. ונתקיים בו. כי הוא במינו במה שימצא תלוי וזולת תלוי. ואם יתלה לא יעבור מהיות בו דבר אשר הוא חייב התליא׳ ואם לא. לא יהיה בהיות התלייה לו עדוף ויתר משלא יהיה לו. וזה הדרך קיום המחייבות.

שאלה אם יאמר למה אמרת כי הדבור לא יתלה בזולתו לנפשו עד שבנית על זה קיום מחייב לתלייה.

התשובה. יאשר לו כי כבר ידענו כי הדבור ימצא ולא יתקיים לו כלום דבר מן המשפטים זולת מציאתו לבר כמו דבור השווה והישן ויתכן שימצאו לו המשפטים הירועים למ׳ היותו צווי והגרה וזולתו מן הפנים אשר ימצא עליהם ולו יהיה יתקיים זה כן והוא תלוי למינו. הלא תראה כי הידיעה או עצור הלב אשר אינו בריעה למען כי [161a] יתלה באשר יחלו בו לנפשם לא יחכן שיפרר מציאתם מן החלייה על דרך. וזאת ההפרדה תחייב מה שאמרנו, כי אנהנו כבר ידענו קיום התליית מלת שם האסן בכל מי שיפול עליו זה השם והררך באשר ישוב אל המלה. וכאשר ישוב אל כל מי שנתקיים התלייתו בו אחד אלמלא כי שם דבר נסגל בהתלייה במקצת שנקרא שמם ראובן זולת מקצתם לא היה שיתלה בו ערוף ויתר מהם בהתלייה. ואין בזה דרך הידיעה והחפיצה ושאר מה שיתלה לנפשו. ווה יקיים מה שחפצנו. ינלה לך זה כי מן המלה יתחלף. והמענה המועיל בה ישאר. וכן יתכן שיתחלף הלשון ותעתק מן תקון אל תקון. ויהיה המע׳ אחר ונתקיים גם שיהיה הרבר הקראוי אחר בשתי הלשונות המחולפות בעת האחד. וכל אלה לא יתקנו אם נאמר כי יתלה הדיבור בזולתו למינו למען כי ב׳ הדברים המחלפים אם יתלו בזולתם לנפשם לא יתכן שיתלו בדבר אחר מן דרך אחר ולכן תהיה תליית הדיעה ביכול היכלת לא מן הדרך אשר בו היכולת והראיות על זה הרכה וזה השעור והמרה די. ואם נתקיים זה והיה לא יתכז שיחייב לדבור התלייה אשר הרמונו אליה דבר מן כלום הרברים להבמלת תליית הדבר בו על דרך שיבוש לו חייב התלייה ולו יעבור משלא ישוב המשפט אל ססור העושה לדבור מן היותו חופץ אל זה ואנחנו נדע מנפשנו חפצנו בצריה בדבור על נשם ונוף וזולחם ונסריד בין הסצינו עם מי שהצדינו בו כדבור וסנינו אליו ובין חפצינו עם זולתנו ונרע כי אלמלא היותנו הופצים בצריה כו היה המשפט בכל בשוה. ואשר ישוב אל דבר אשר ימצאהו מי שנגמר דעתו מנסשו מן גלוי הרברים ולכן נתקיימו התקונים ונהיה נבין שנחפוץ בצדייה באומרים ראובן כי הוא גוף מוסגל. ובאמרנו סום או חמור כי הוא נוף אחד וים ומדבר וזולת אלה מן השמות הנקובים מינים מעוינים מוסגלים יע עינות מוסגלות. ואין הכחרת מי שהכחיר החפין שהוא בצרייה והחפיצה [161 b] במניעה כזה למען כי התלינו הרכור כספורי העושה. ולו אין הכחרת מי יושלם החפץ. ואין הכחרת מי Ogle היה יושלם החפץ.

7

היה הקנין על כל אודות ופנים עלה לאסור ישיבתינו ושאר המעשים לא היתה מותרת לנו בהתרתו. וכיוצא בו כליו ונכסיו ובנריו המושאלים הם קנינו. ואם מותר לנו שנלבש אותם ונעשה חפצינו בהם כי לכך שאלנו אותם. יוסיף זה ביאור אשר נאמר בו היות הרבור שקר עלה לאסורו באמנה כי אין שם שקר לעולם אלא והוא אסור אם יועיל ואם לא יועיל. ולו התיר אותו מתיר. לא היה מותר בהתרתו. ועל כן אמרנו למי שיאמר כי היות המעשה צער וכאב [בכ״ אלא] עלה לאסורו לו היו דבריך אמת למי שיאמר כי היות המעשה צער וכאב [בכ״ אלא] עלה לאסורו לו היו דבריך אמת היה כל צער וכאב רע יאסור ולא היה יכשר ממנו יתברך שינקום מהרשעים ולא יסול ממנו על כל אודות כאב. כי כל דבר שהוא אסור לעלה בכל מקום שתמצא העלה אסורו קיים. ולו היה היות הרבר קנין. עלה לאסור מעשה אחרים לא היה יכשר המעשה לא בהתרו ולא בזולחה וזה בשל.

הכת השלישית מאלו. הגלוי מהם [165b] כי חילופם בשמות של כל המינים וכל קרואי בשם ואם היה מקצתם יעשה אותו מוסנל בשמות ר׳ יתעלה בלבר ופעם יאטרו מי שמלאו לבו לעשות שם לאלהיו עשה מעשה נרול. ופעם יאטר אשר יתחדל לעשות לבורא שם אינו מאמין מהיות זה השחתה בדתו או כי השוב וההנאה בדת חלופו. ופעם יאמרו קציחם כי כל אשר יקרא כל דבר בשם לכתחילה אינו מאמין כי תקן הרבר לא כהונן ועשה אותו לא במקומו או כי חפץ יי ית חילופו וכיוצא באלו הדברים. וזה כלו במל. ואשר הקרמנו מי שיבין אותו ויעיין בדעתו כי לא ישאר לו עסו צורך אל תשובה אחרת על אלו הדכרים האחרונים אבל אנחנו נשיב על כל דבר ודבר מהם בעבור שיהיו הראיות נלויות. כבר נתקיים באשר הקדמנו כי אין פרק בין הריבור בלשון ובין נענוע האיברים כי כל אחר מאלו המעשים אם יפול דבר צורך על עשייתם או יגרים לאיש שיעשה אותם יש לו לעשותם בכל עת שאין עלה פן העלות הירועות שלהם יהיה המעשה רע כגון היוחו חמם או שקר וכוב או כפרנות וכיוצא בהם. וכבר נתקיים חזוק החפיץ אל היות האחר ממנו מודיע לריעו חפצו ומה שבלבו וכי זה בתקון שפה ולשון ידבר עמו בהם קל בעיניו ממעשים אחרים כנון שירכין בראשו ויניף ירו אבל יוכל שיודיע חפצו בדיבור הפה יותר ממעשה אחר כאשר נבאר אחר זה ולכן חוב שיכשר ממנו על התנאי אשר זכרנו אבל תקון הלשון שוב מזולתו בעבור אשר אמרנו כי יתקיים בומן החפץ מה שלא יתקיים בשאר המעשים ולו ירענו להיותו רע עלה, לא היתה העלה מוסגלת בו, עלה היתה עור קיימת בההרמזה וזולתה והיחה משפט הכל אחר וזה ממה שהקדמנו בטולו. וכן אבו עלי חייב על מי אשר אמר באסור החקנות השמות לבעלי שמות במקצת דבורו אסור במניעה מן תקונה ולא ראיתי לו באור ופתרון לזה הרבר. ויכשר שיאמר בחזוקו. כי אם נתקיים כי למעשים עזיבות היא [166a] בחלופם, לא יוכל היכול שיצא מהם, אלא על אלו העזיבות. כי הוא אם לא יעשה השם ויחקן אותו לבעל השם, אין זה אלא בעכור כי התעסק בעשיית חלופו. אשר הוא עזיבה לו. וזה המעשה אשר הוא עזיבה לשם. חוב על עקר דת אלו שיהיה רע ואסור. ככל זמן שלא יתיר אותו הכורא ית׳, ובזה הביאור יהיה האיש עושה דכר רע ואסור אם יקרא לדבר שם ואם יניח ולא יתקן שם. ולא נתגלה לנו מרברי אלו, כי המונע נפשו מעשיית השם לבעל השם, צריך אל רשות במניעתו נפשו ממנו, אבל לא חייבו לקיחת הרשות אלא בתקונו בלבר לא בהמניעה ממנו. ויכשר שיחויב עליהם כמו זה מן אופן אחר והוא על דברי מי שיאמר בי העושה יכול שלא יעשה הרבר ולא חלופו אשר הוא עויבתו שאין

— IX —

עם עול המצוה יתקשה לדעת כי ודאי ועל כמו זה במלנו דברי מי שיאמד לנו מה תנכרו מן תמימות כי יתקן אינשינפונישי עמכם יתיש מותחל על דרך שיברא כלי ויפנה אותו כנגד המורמז אליו וימציא בשעתו דבור ויעשה בכם ידיעת ודאי ותרעו חפצו בברור.

התשובה. יאמר לו כי חפצו יתיש הוא מאשר לא יתכן הידיעה בבירור. יע׳ כי לא יתכן לרעת חפצו ורא׳. ועצמו יתיש יהיה ידוע בראיה. ולו היה יתכן זה היה יתעשר בדבור לבד מזולת שיברא הכלי הרמוז בו יע׳ כי לו היה יתקן להודיע לנו חפצו בודאי לא היה יצשרך אל בריאת כלי ולא אל זולתו למען כי היה דאי שימציא הדבור ויודיע לנו חפצו וראי ויתעשר מן הכלי. למען כי אנחנו הצרכנו אל הרמיזה בכלי מפינשיביבשין מקצתינו על מקצתינו למען כי לא יתכן שנדע ודאי הרמיזה בכלי מפינשיביבשין מקצתינו על מקצתינו למען כי לא יתכן שנדע ודאי חפץ המרבר ברבור מן תחלה אלא על זה הדרך. ולכן כאשר התעשרנו מן הרמיזה אחר שנתקיים מן התקון מושיניפונון והוכן יריעת החפץ עמו לא יתחזק אליה חפץ חופץ כי אין בה צורך ואם יהיה ר׳יתיש יכול שיודיע לנו חפצו עם רבורו מה הצרך אל הרמיזה וזה דבר נלוי ומבואר.

ודע כי אשר יתקן זולתו על הלשון להודיע לו חסצו ואעים שלא יעבור סלהרסיו אל דבר אשר יתקיים אליו הרסיזה וחזץ בסלה לא יחייב שיעסיד שמוש הסלה אישספונישושה עליו והתרתו באשר יהיה כי הקראוי בהיותו כמו זה התנאי למען כי הקורא לא יחפוץ הסגלת הסלה בו בכל התקונים. והוא מאשר יתגלה בחזץ הקורא. ואם יאסר זה אדם לגוף סוסגל וגתקן זו הסלה לו למען היותו בספור ידוע שבו יפרד מן הבהסה כבר יחייב להתיר זה השם בכל מי שנסגל בספור ההוא ואם לא תהיה הרמיזה אליו ויש לזה דומים הרבה ואין כמו זה המשפט בספור ההוא ואם לא תהיה הרמיזה אליו ויש לזה דומים הרבה ואין כמו זה המשפט בראובן ושמעון למען כי לא נתן זה השם לכל מי שיהיה בספור בני אדם כי אם הסגלה לנוף מוסגל מפני כי לא נתקן זה להועלה לכל בני אדם כי אים הסגלה לנוף מוסגל. ולמען כי הוא ישיג בהסגלת הקרואי השגה שלמה וכן מה לכל כי אם שם מוסגל. ולמען כי הוא ישיג בהסגלת הקרואי השגה שלמה וכן מה יהיהיה להפך ממנו בהיותו שלם על הכלל יעי שיהיה שם כלל יכליל כל דבר ולא יצא ממנו כלום דבר כמו שנ׳ כלום והוא יכליל לכל דבר שהוא ידוע ואשר אינו יצא ממנו כלום דבר כמו שנ׳ כלום והוא יכליל לכל דבר שהוא ידוע ואשר אינו ידוע. ומי שינסה זה המין על אשר אמרנו יתאמת לו ויתקיים בנסשו והוא דאי בחווק זה העקר.

הדבור בהלק הששי. אשר יחליה בכשרון התקון על הלשון לא יוכל שיחליה עם הודאתו כי יש שם דברים נתקיים בדיעה כשרונם ואין אנו צריכים בדעת כשרונם אל מקום אחר חוץ מן הריעה לא מדברי נביאים ולא מזולתם. אבל יוכל להחליה בעת שיאמר כי לא נרע מדרך הרעת כשרון מעשה על כל צד ופנה ולא נדע מזה כלום אלא מדברי הנביאים אשר על ידיהם ומפיהם ידענו כל מוב וכל רע לא מדעתנו. והשחתת זה הנביאים אשר על ידיהם ומפיהם ידענו כל מוב וכל רע לא מדעתנו. והשחתת זה הדבר נלויה עד מאר. ולכן אין אנו צריכי׳ להרבות דברים בבפולן. אבל אנתנו נזכור מה אשר עסו יתנלה הדבר יותר ויבוא בכללו מה שיחזק הספקה ותבפל התשובה עליו כל תואנה. ודע כי אשר הוא מחובר בינה יקח לנפשו דת ודרך עם אולתו וכסילותו במה שיוליכו אותו אליו מן הדרכים הרעים והדתות שאינו יכול לומר בהם וכסילותו במה שיוליכו אותו אליו מן הדרכים הרעים והדתות שאינו יכול לומר בהם ולא לקבולם על נפשו והוא עם זה יחשוב בלבו שלום דעתו ולא שבושה וכי הוא ממי שיכשר ממנו שישא ויתן על דתו ויעמיד ראיה על דרכו ומה שראה לנפשו ואני אזכור לך מה שיבאר האמת באלו הדברים ואודיעך אחר כן מה שיבוא על דברי

שאטר בחלופם. מטה שיליך אל כשול הרעת וביאת ההכחשות וההסטרות ברברי המחליף בעזרת שרי ברוך הוא. כבר נתקיים כי כל") מעשה היה למי שידע נפשו בו חסץ. ואין מעשייתו עליו צער ולא מכאוב לא בעולם הזה ולא לעולם הבא. ואם תחפוץ שתאמר ואינו פוחר מן אחריתו לא בזה העת ולא בעת אחר. יש לו לעשות אותו ואין לאדם רשות שימנע [163b] אותו ממנו. וזה אשר אמרנו אינו נסגל במין מן המעשים חוץ מן מין אחר, ולא במקצת מין הוץ מן מקצת, ולכן יכשר מסנו להתהלך על הארץ ולעמוד ולשבת בכל מקום ובכל דרך אינם תחת רשות אדם אחר ולא מוסגלים בו ולא תחת ממשלתו שיקשה עליו וירע בעיניו הליכתינו ועמידתינו ושכינתינו בהם ויצמער מזה ועל כן אין לו ולא לזולתו שיגנו אותנו ויקללונו או ימנעונו מאלה המעשים וכיוצא בזה לקיחת העשב מן הארץ ולקיחת המים מן הנהר אשר אינם מוסגלים בוולתינו וכמו אלו המינין הרבה ומי שיאמר כי יש עליו פונה בזה הוא כמי שיאמר כי אין לו דעת הבריות אבל הוא מכלל השומים ושרעתם משובשת. וקיום זה אשר אמרנו בריעות מקורם שנרע הבורא יתכרך שמו. אבל כבר ירענו קיומו כלבד הכפרנים המכחשים לבורא העולם. וכלבד מי שיכפל הנבואה ואם אמר כי יש אלוה ויאמר כי לא יכשר לעולם שיבוא נביא אל בני אדם. וכאשר יהיה אשר דברנו אמת חוב בחלופו שיהיה במל. ודע כי אשר הוליך אנשים יחשבו כי הם עובדים לאלוה ולבורא אל המניעה מן המעשים אשר להם בהם חפין אם לא יתיר להם נביא שיעשו ההקשה אשר הקישו זה על דבר הוא קיים בין בני אדם וידוע להם ופעו בדרך ההפרדה כין המצואי בינינו ובין הדברים התלויים באלהינו ברוך הוא כאשר גבאר לך. ועם זה אלה יאמרו ויודו כי יכשר ממנו שנכנים הרוח אל אסינו ושנסקה את עינינו ונניף ידינו ורגלינו וכל איברינו מן הדעת ודברי אלו ואם אינם בנלוי, ובמשמעם חשובים כרברי מי שיאמר כי לא ידע מלבו דבר על כל אודות ופנים לא מעט ולא הרבה אבל לא ידע אפילו בכשרון פקיחת עיניו ולא שיריח הרוח אלא מדברי הנכיאים דברי הכל בשעם ובמענה שוים ואשר יחוייב הם אלו בעבור דבריהם כן יחוייב על אלו. ויש בטי שדבריהם [164a] בשלים כי הם הלוף האמת, מי שלא ראה לנפשו שיאמר באלו הדרכים החשכים אשר לשתי הכתות האלו, ואם היה יחוייב עליו מן ההשחתות מה אשר חוייב עליהם. ואני אזכור באלו הדרכים כלל מקוצר יכליל לך חפצך בעזרת האלהים דע כי החפץ כנשיאה ונתינה ברבור גלוי האמת ובאורו. והאמת לא יודע למי שאין לו דעת יפריד בה בין מוב לרע ואמתת הריעה היא חכמות יתקיימו בלב הם העקרים לזולתם אשר הם ענפים להם וזה כנון ידיעתנו הסרק בין עושה הטוב עושה הרע והאמת והשקר וכל שיוצא בהם ועל זה מי שיאמר כי אלה הדעת יפריד בה בין אלו הדברים איך יסור ממנו שנדבר עמו ונשא ונהן בענסים אשר הם בנויים על אלו העקרים הלא הרבור לא יועיל עמו בלא ספקה ואתה תדע כי אנו נפריד בין המוב והרע בודאי כהפרדתנו בין השחור והלבן במראית העין ואין עלינו בזה פונה ואם יאמר איש כי לא יפריר בין הראשון הלא חוב עליו שלא יפריד בין השני ועל כן אמרנו למי שיאמר כי אינו יודע לא שוב ולא רע אלא מדברי הנביאים חוב עליך שחאמר כי אינך יודע הפרק בין מיני הצביעות ומיני מפעמים ובין החום והקור אלא מרברי הנביאים. ומי שישים בלבו שיפריר בין זה ובין זה לא ימצא הסרדה ואם יקבל הכל על נסשו לא יצא מבי חלקים. אם יהיה מרבר אמת על נפשו חוב שיהיה משונע ואם יהיה מרבר שקר

והיה בו במול דבריו אשר אמר כי לא ידע דבר מן נסשו. ועל כן נאמר למי שיחליף בענפים אשר הם אמת קבל על נפשך מה שיתחייב עליך שתקבל אותו מן במול העקרים אשר הם ידועים בודאי ובומן שיקבל לא יכשר הדבור עמו. ואם לא יקבל, אמרנו לו הנים(?) הדתות הרעות אשר הוליכו אותך אל זה. ואנחנו אם נגיח הרבור עמו נדע בודאי כי הוא מכזב בחלופו בעקרים ונם הוא ידע מנסשו כי הוא משקר. וידע גם אנתנו יודעים כי הוא מדבר כזב וזה דאי לנו בבמול דברי המועים.

הכת האהרת זו תאטר כי כבר ידענו שאינו כשר [164b] טמנו לעשות הסצינו כבית ראובן ובכל קנינו ובכל מה שהוא ברשותו ולא נאכל מאכלו ולא נלבש מלבושו אלא בהתרתו והרשאתו והעלה שלה נאסר עלינו זה כי הוא קניינו וברשותו ואין פרק בין דבר שהוא ברשות פלוני או ברשות אחר והעולם בתחלה ומה שיש בו ברשות בוראו והחת ממשלתו ואין לנו רשות לעשות בו דבר אם לא יתיר לנו וזה הררך בחר בה מקצת היהודים יאמרו כי לולי אמרו יתיש ויאמר') אלהים הנה נתתי לכם את כל עשב זורע זרע ונו׳ לא היחה תכשר ממנו לקיחת העשב והרשא וכל שיוצא בהם מן הארץ. וזה דבר כפל כאשר כפלנו כו הדבר הראשון. ואתה תרע כי הרשאים והעשכים אינם מצפערים בלקיחתנו להם ולא יבוא עליהם כאב ולוה לא נאשר כי הם כמו הצאן והבקר ושאר הויות המותרות לאכילה. שאין לנו רשות לשחום אותם ולצוד ולאסוף אותם אלא כהרשאה מדברי הנביאים, היינו נאמר בכללה כי המתיר ברוך הוא ישלם להם כדי כאבם בעבור שיצא המעשה משיהיה חמס, הוא ברוך שמו אינו מצפער בלקיחתנו אלו המינים ככני אדם אם נלקח מממונם ולא אם נעזוב אותם ולא נקחם תהיה לו מזה הועלה או ימנע בהם מנפשו רעה וצרה כבני אדם ואנחנו צריכין אליהם מצמערין כעזבם. ואיך נהיה חומסים או צריכין אל רשות מסנו יתי זכי. ולו אמרנו כי אנו צריכין אל רשות היה הרשות הוא אשר הקים יתיש ברעחנו כי כל מעשה שאנו צריכין לעשוחו ואין אחד מבני אדם מצמער בו. ולא משאר בעלי חיים בהוציאו מידם מרשותם מותר לנו לעשותו והדברים המקיימים ברעת יוסיפו על דברי הנביאים ולו אמרנו כי לא יוסיפו. אלא הם הם שוים לא היינו צריכים אל דברי הנביאים מזה המין עם אשר נתקיים בדעתינו. ועוד ירענו כי אין פרק בדיעה כין הנסת האיברים ומשיכת הריח אל אסינו ואל הסה ובין לקיחת העשב מן הארץ והמים מן הנהר אם יאמרו כי האחד אסור עד שתהיה"). ועל כן אמרנו מקודם כי זו הררך [165 a] השנית והדרך הראשונית שוות. ודע כי זו הכת השנית תחזק דבריה באמרה כי אנחנו נדע כי היות מעשה ד׳ ית׳ שמו ברשותו תחת קניינו יותר מן היות הממון והנכסים וכל מה שלנו ברשותינו ובקניינינו בעבור כי הם תחת מסשלתו בבריאתו ובחרוש אותם. ואנחנו אין תחת ממשלתנו לא מזו הדרך וכאשר לא יכשר ממנו קחת ממון אחרים שלא ברשותם, כן אין אנו רשאים לקחת קנין אלהינו שלא ברשותו. וזה כלו אפן כי נאמר להם מה הוא חפצכם באמרכם ברשותו הוא, בדבורו, אם יאמרו הין, נאמי להם כבר הלך במול זה. ואם הפצכם בזכרון רשותו שיודיענו בלא דבורו נאמר כבר עשה ועוד נאמר להם מעותם בלא ספקה כשחשבתם כי היות הדבר קנין לאחר עלה לאסורו יע׳ תאסור אותו עלינו על כל אורות ולא הוא כן. אבל העלה שלה, נאסר עלינו היותו ברשות מי שיצפער בהוציאו מסנו. ולא היא היותו קניינו בלבד. הלא תראה כי בית ראובן והנותו מותר לנו לשבת בהן ונעמור ונשכב אם יחיר לנו והתרתו לא הוציאה אותם סהיותם קנינו ולו

<sup>1</sup>) Gen. 1, 29. <sup>2</sup>) So. Wohl zu ergänzen: מותרת.

הה קבר על כל אחת שם עלי לאחר שבתי שאר שעשם לא חיד שיות לכ בהודה. כיצא ב כלי כשר שבר השפאלים ים ענים אם שיות לי שלכם אחם עעשי שאני בים כילי שאלים אים ייטיר יו באר אשי שני בי היה יובר שעי עלי לאחר שעים כי אר שם שעי לעלם אלא הא אשר עלי אם לא יעלי לאחר שיני שיון לא ייי שיי שניש אשר אחר כל אני כא ייני לאחר שיני שיון לא ייי שיי שניש אשר ייכל אבר עי שני על אחר לא ייי כשר על ייי לאחר לי ייי עלי יולל אברור לא ביות עלי כי ייי שיוא אשר לעלי בכל משריע יוסעשי לא ביות לא ביות ייי ביות שיוא אשר לעלי בכל משים לא יוסעשי לא ביות לא ביולה ייי בשלי יוסעשי לא ביות לא ביולה ייי בשלי

הבת האלשה באלי. הכלי ביום (1862) בי הרשו בשות של כל הסנים יכל קראי בשב אם דייי בקצים יעשי איני סיבל בשסיו די הוללי כלבי ופנס אמר מי שמלאי כבי לנשרג שב לארדי נשר בעשר נדול, ופנס אמראשר יהדל לכשה לביש שם אתי כאבר בייות יו רשתר בית או כי ושת יהתאו ברת הליש. ישנם אנורי קברים כי כל אשר קרא כל רבי בשם לכנדילי אני מאבון כי וגך היבי לא כהר, ועשר אינו לא בנקסו או כי ופל יי יו, חיליפו ומוצא סאלי הוברש. די כלי בשל, אושי דערכע כי שכי אות דערן ביעת כי לא ישאר לי כס צריי אל תשבה אדית כל ארי הוביים האדינים אכל ארוני נשב זל כל יבי יובי שים בקביי שייי האית גליתו. כבי נוקים באשי יקישי מי אין פרק בין יריברי בלשך זבין נינוע ואיברים כי כל איזי מאלי רמעשים אם ישל דבי צרך על עשרים אי נרים לארש שעשר ארום יש לי לעשרים בכי עז שאן עלה כן רכלה הריכה שלים יייה הכעשי רע בכן רייע יכב או שקי ככ א כפרניה וניוצא בים. ינבר נהקים דיק רופץ אל דיים דאידי מכני מייוע לייעי חסצר ושה שבלבי וכי יד ביוקר שפה ילשר ידבר קש כים קל בקינה טבקשים אחרים כנון שייבין בראש ייניף ייז אבל ייכל שיייק ופצי בייבוי וופה ייזי כטקשה אדר כאשר נכאר איד זה ולכן יוב שיכשר ככטי על הוגאי אשר וכיני אכל חקה הלשן שם מייליג בעבור אשר אמרני בי יוקיים בימן היפץ פר שלא יוקיים בשאר הבעשים ילי הינו לייתו יע עלי לא הינה יעלי משגלו כי עלה היני עיי קיבת בהירסות ייינתה יייתה משפש הכלאייי ייי פני שרקרפני בצילי, יני אבי עלי חיב על מי אשר אמר באמיר הרקניה רשמית לבעלי שמית במכצת רבייי אסר במניעה כן תקינה ילא ראיתי לי באיר ופתיון ליה הרבר ויכשר שאמר בדייקו מי אם נהקיים כי לסעשים עיביה היא [166a] ברליפם, לא יוכל היכיל שיצא פיים, אלא על אלו העויבות כי היא אם לא יעשה השם יתקי איתי לכעל השם אין יה אלא בעבור כי התעסק בעשיית הליפין. אשר הוא ערבה לו ודה המעשה אשר הוא עויבה לשם. תוב על עקר הת אלו שיהיה רע ואכיר, בכל יצן שלא יתיר אותי הבירא יתי, ובזה הביאור יהוה האדש עישה דבר רע יאסיר אם יקרא לדבר שם ואם ינייז ולא יחקן שם. ולא נהגלה לני פרברי אלי. כי רמינע נפשו מעשיית השם לכעל השם, צריך אל רשות במניעתי נפשו ממני, אבל לא חייבי לקיחת הרשית אלא בתקיני בלבד לא בהסניעה טמנו. ויכשר שיתייב עליהם כמו זה מן אופן אחר יהוא על דברי טי שיאבה כי העושה יכול שלא יעשה הרבר ולא חלופו אשר היא ערבתי שאין

לעשותו [157a] אם לא ישיג בחווק ההמשכות אל גבול הכרח שלא יעשהו לאשר נכנס בו מן הרמיון והספקות. והוא כמכעיר הקוצים וישרף איש ונתרמה משפצו אם נקיש אותו ברוצח בשגנה אם במישב שדהו"). ואין הנה מקומו לבארו אבל הגה בעבור הרסיון ונם יצא מהיות מצוה לעשותו לשלום המשך והחמץ אליו אל נבול אשר לא יותמם ממנו שלא יעשהו בהיות שם שלום. יע׳ אם אין שם מניעה. והדעת והתורה בזה הכל שוים. כי כאשר יתחייכ הקוזי שהוא כמרומה על מקצת הפנים באשר ישוב אל חלוף הדעת יע׳ על דברי הדעת כן יחייב עשיית בדברי התורה. והעת באשר ינוש המורה והאונס אל עשייתו לדבר אשר הוא בדברי התורה הם כדברי הרעת. וכמו כי יחייב לבעל השכל להפריד הסימנים שהם בראיות הרעת יע׳ איאור מש מונאיק סדון של דעת מאשר אין בסימן יע׳ מאשר אינו בראיה אמתי נתרמה העת ונהייתה הספקה כן יחייב בסימנים העומדים על התורה יע׳ ברברי התורה שהם רושים ואין אחד מהם יתר וערוף מן האחר וגם כן כי כאשר ראוי לבעל הרעת שיפגה וישה בהלוליו של דעת של אשר יתרבו עליו הסימנים יע׳ איאורמיש. או יתקיים היות מקצתם חזק מן מקצתם כן יפנה עליו בהלך התורה. וכמו שאמרנו עתה כן יחייב בשמוש ההקש ובקשת העלות לנפות ולפנות אל אשר הוא חוק יותר משתי העלות המועילות מהם. ואם יהיו שוים ב׳ העלות ונתנשאה עדפנות אחת מן האחרת יעי כי אין על אחת מהן יתרון אבל הן שוות יחד בלי תוספה על האחרת תהיה האחת אי זה משתיהן תלך על העקרים והיא מרמה עליהם יותר ומן היבה<sup>2</sup>) אליהם מן האחרת ינוש להשען עליה חוץ מזולתה. וכל מה שוכרנו יתחלף צורתו בנלוי ובנסתר יע׳ ברבר אשר הוא נלוי וכאשר הוא נסתר ונסלא ובחוזק ובחלישות יע׳ ברבר שהוא חזק. ובאשר אינו חזק. וברוב ובמעט יע׳ באשר הוא רב ובאשר אינו רכ. כסדת אשר יהיה עמו מן הסנים [157b]. והעתים והגופות והספורים שהם שוים אל שני הרברים בדבר ההוא יהיה גדול יותר בשופס ומססרו ומניינו יתקשה כי הוא מנוע וזכרתי זה הקצב והשיעור על דרך מקוצר להיות הקדמה לאשר בו אחריו ואם יתפוש אותו הקורא זה הספר יקל בעיניו הלך הבינה וההקש ולהשיב הפרחים אל העקרים של דעת ושל משמע יחד. וראיתי בחפץ שאתקן זה ולחבר אותו בדבר התקונים והתנאים יען כי משיביבוממא קימשיגפוגיממא של דעת ושל תורה ואשר ביניהם מן הפרק מן הדרך אשר יצמרך אליו למען שיותקן על זה תשובת מה ששאל ממנו.

פרק בזכר כלל מן דרכי התיקונים של דעת ואשר ישינ בהם. דע כי החסץ בזה הססר יושלם בביאור דרך חקון תנאי התורה לבד ואשר יחייב עם זה ואשר לא יחייב. אבל כי כאשר יהיה הדבר בנוי על ב׳ החלקים יחד יע׳ של דעת ושל משמע יהיה נלוי יותר וברזר, סניתי אל זה הדרך. ולמען כי זה הסרק בין ב׳ הדברים ישלם בזכר מה שיסנל כל אחד מהם. ואסילו אם יקרה להיות שוים בדרך מן הסנים. וכבר נתקדם כי החסץ בתקוני תנאי הדבור יבינו השומעים יותר להסצים ולכן לו<sup>8</sup>) היה יססיק ד׳ יתיש את העולם על חי מדבר אחד לא היה שם מה שימשוך אל הריקונים יע׳ כי לו ברא ד׳ יתיש בעולם אדם אחד ואין עמו שני לא היה יצטרך לתקן שיביביזממא לדבר למען שיבינו דבריו כי אין שם זולתו. וכן לו הנהיג את עולמו יתיש וברא אנשים הרכה חיים שידעו קצתם חסץ מקצתם מבלי דיבור או זולתו אלא היה יעשה בלכם דיעה שידעו ודאי בבירור הסציהם היו יתעשרו עוד מן התיקונים ולא היו יצמרכו בהם. ואלה ב׳ הסנים זכורים על דרך שעור לגלות ולברר

<sup>1</sup>) Ex. 22,4. <sup>2</sup>) so, such cod. Warn. 25. <sup>3</sup>) Hs. N7.

בנפשו מתאמת לא בשל") ואלא מה היא התשובה. יאמר לו כי זו השאלה אין בו רוחה למי שיחפוץ יפסיר תקון השכות לבורא יתברך מחמת כי הוא דבר ביש ורע אבל אם יהיה ממנו רשות או צווי בעבור כי נאמר לו הודיענו מה עשה עמנו אלהינו הצונו לעשות מעשה יכשר שיעשה ואנו יכולים לעשות אותו או צונו לעשות מה שלא יעשה והוא בנפשו במל. ואם תאמר כי הצווי והרשות עמרו בעשיית הכמל אשר<sup>2</sup>) לו עשה. ולא תבוא לנו מסגו הועלה. היה שחות דברך גלוי אין בו פונה. ואם תאמר כי הצווי והרשות יתקיימו במעשה יכשר שיעשה ואנו יכולים על עשייתו. אטרנו לך ואיך נוכל לו שם יתברך נהנה בו ונעיר לנפשנו ולאחרים עם היות ההרמזה אליו ישתכח אינה מתאמתת ובאי זה תשוכה תשיב ותהיה פובה אנו רוצים בה בעבור שננצל משאלתך. ואם תאמר אני לא שאלתי אתכם זו השאלה אלא שאכפל אמרכם כי ההרמזה היא המכשרת לתקן הלשון ולקחם ההועלה בו וכאשר הוא כן אין לכם שתעשו זה עקר לבטל שאלתי. יאשר לו כבר בארנו מקדם אמתת זה העקר והעמרנו הראיה אליו ואין אנו צריכים אל שנון") הרכר בו ועל קייומו וכוונו אשר בא אחריו. ואם תאמר [167b] אני אשאל אתכם זו השאלה על קיום העקרים אשר לכם בתקון הלשון וזולתו באי זו תשובה תשיבני על זה הדרך. נאמר לך כאשר נתקיים כי אנשי הלשון כבר עשו שמות לו בעבור הסגלתו באשורים ומשפטים ולא הפרידו מקצת אשר הוא כן ממקצת אחר וידענו בראיה קיומו יתברך וכי לו אשורים קיימים כמו לזולתו קראנו אותו בשמות אשר הם לזולתו מחמת שהוא משתתף עמם באשוריהם ולו היה אסור עלינו עשות זה עם עמידת ההועלה בו כי הוא בזולת היה גם כן אסור כמותו כזולתו. וכבר ידעגו חלוף זה והוא יכטל השאלה. ואם אמר אני אעתיק השאלה אל המקום אשר עשיתם אוחו עקר ואומר כי ההרמזה גתכונה אל ראובן מחמת שהוא נוף והאשורים אשר לו לא תתאמת ההרמוה אליה כי אינה גוף ועם זה איך תוכלו לעשותם לה שמות ואיך גוכל שנועיל לזולתנו ידיעתם כרבור חוץ מן ההרמזה אליהם וכל שאלה תבוא על העקר כביאתה עם הענף איך תכשר ההסכמה על אותו העקר התשובה לו כי העקר בשמות שיעשו לכל דבר שהוא ידוע ואלו הרכרים הידועים יחלקו חלק תתאמת ההרמזה אליו בוראי והם הגופות. וחלק אחר לא תתאמת ההרמוה אליו באמת אבל על דרך עובר והם האפעים שיחולו בגופות והם מתחלקי על ב׳ חלקים. יש מהם מורגש. אם ביר ואם בעין ואם באזן ואם כפה ואם באף ויש מהם שאינו מורגש. והמורגש בכל אחת מן ההרגשות גלוי יותר משאינו מורנש. ואחריו שנודע זה אשר אמרנו עשו אנשי הלשון שאינו כלום ואינו ירוע בודאי כמו הירוע והפילו עליו שמות אחרי שירעו תלות השמות בדברים הידועים ועשו זה על דרך עובר והוצרכו אליו בעבור כי ידעו הפרקים בין מין ומין וכין כל אחד ואחר מן המין באשור לזה אינו לזה וחפצו שיודיעו לוולתם מה שירעו ולא היו יכולין למצוא [168a] חפצם אלא בזה הררך והיא שירברו באשורים כמו דבורם באשר הם אשורים להם. הלא תראה כי אשר יראה מיני צביעות יפריד בסראית העין כין מין ומין. וכן הוא יפריד כין שתתאמת ממנו המעשים ובין אשר אינו כן ובעבור זה עשה זה ההפרדה וזה הפרק כמו דבר ותמן לו שם ותקים בנפשו כי הוא כמו דבר תתאמת ההרמזה אליו וזה יוכיח ההצלה מדברי השואל.

1) ואם לא.<sup>2</sup>) לא .Hs. (<sup>1</sup>) ואם לא. <sup>1</sup>

ועוד אמרו מקצת החכמים כי תקון השם לבורא יתברך לו היה אסור עלינו לא היה כשר ממנו ית׳ שיוריענו לו שם כי הררך בשני המקומות אחד וכאשר הוא כשר ממנו ישתבה כך הוא כשר ממנו אנחנו ואין שם פרק. ואם יאמר השואל על זה הדבור כי האלוה יתברך יודע הדרך המובה אשר בה הועלה לנו יותר מסנו לכן הוא כשר ממנו ואם היה אסור עלינו. יאמר לו לא היה הסעשה לא יכשילנו לדרך אחת והיא ההועלה היה דברך קיים מזה האסן. וכי ידענו כי המעשה יכשר לעלות הרבה ואופנים רבים נכמל דבורך. ועוד יאמר לך מה הוא חפצך בזכירת ההועלה היא ההועלה של עולם הבא. או ההועלה של עולם הזה. ואם תאמר הראשון נאמר לך על המעשה יכשר לרברים הרבה זולת זה. ואם תאמר השני נאמר לך והלא כבר בארנו כי יש לנו חפץ גרול בתקון השמות לכל הנקראים בשמות וזה יוכיח כי אין לך שתמנענו סזו הדרך עם הודאחך כי המעשה יכשר לחסצי העולם הזה וצרכיו. ואם יעזוב השואל הרבור בהועלה וישוב אל זכירת ההשחתות יהיה אשר נזכיר אחר זה מכפל רבריו. ורע כי כל אשר יאמר כי עשות שם לד׳ יתיש ויבוא ממנו היותו דומה לזולתו לא יוכל שיאמר בהכשרתו בצוויו משום כי הרמיון קיים עם הצווי שהוא בלא צווי ואינו רשאי לעשות זו הררך ראיה כזו השאלה. ואם יאמר אני אמנע קריאתו בשם על כל אודות ופנים בעבור העלה אשר אמרתם והוא היותו רומה לזולתו. יאמר לו הרברים יהיו דומים [168b] זה לזה כשהיו שוים כאשר ישוב אל נסשם לא בדבר תרץ ממנו כמו בנוסות אשר לכל אחר מהם משוש כמו של אחר כמו השחרות אשר כלו מין אחר וכמו הלכנות וכיוצא בהם. ויהיו מתחלפים כשיפרדו באשור נפשם ואם יהיו מתחברים באשור אחר. ועל זה נאמר כי השחרות והלבנות הם נמצאים והמציאה בהם מין אחר. ועם זה הם מתחלפים במיניהם. ונאמר כי מקצת השחרות מצואי. ומקצתו אינו מצואי. ומין הכל אחר וכן שאר המינין וכן נאמר כי ראוכן ושמעון יודעים ויוכלים וחפצים התחכרו יחד בשם אחד ואם תהיה דעת האחד מהם לא ממין דעת השני מחמת שהוא יודע דבר, והאחר יודע דבר אחר. וכן זה יכול על דבר וזה יכול על זולחו. וכמותם זה יחפוץ דבר וחכרו יחפוץ דבר אחר. וכן התאוה. וכל עת שישתגה הידוע הרעת התלויה בו אינה ממין הרעת התלויה בחברו וכמו אלו המינין הרבה וזה יוכיה כי החלוף והרמות אינם עומרים על השמות ודע כי ככר נתקיים כי כל ידוע לא יצא משיהיה מוסגל באשור יפריד בינו ובין זולתו וזה האשור אינו הווה לו לעלה יוצאה מסנו ולוה כי הוא כן לנפשו. וזה המשפש קיים בכל דבר שהוא ממין אחר ובדברים המתחלפים אין פרק בין היות החלוף שביניהם יחייב הכחשת האחד לחבירו ובין שלא יחייב כן ותקנו אנשי הלשון הישמעאלי מלת שי שהוא בלשון הקרש כלום ודבר משום שהוא ידוע ולא הפרידו בזו המלה בין מין ומין ולא בין מקצת המין ומקצת אחר. ולזה נתחייבה ההפרדה כין אמירתנו גוף ושחרות ולכנות ובין אמירתגו כלום כי מלת גלם ונוף בתקון תוכיה מין מוסגל. ובין מלת שהרות. ואסירתנו כלום אינו כן. ולא הועיל אלו ההועלות ועל זה יתחייב שיהיה הנוף אשר לו משוש ויחפוש בה היותו כן לנפשו. ואין הכלום כלום לנפשו. ועל זה כאשר נתקיים לנו כי יש לעולם בורא וידענו אותו משום שהוא ידוע בנפשו קראנו אותו שי כלום ולא יביא אותנו זה שנאמר כי יש לו מין ולא נאמר כי הוא [169a] רומה לזולתו כשלא הכריחה אותנו קריאתנו לשחרות כלום שנאטר שהוא טמין הנופות ואם היה הגוף כלום אכל אמרגו כי היות זה ממין זה או בחילוף מינו עומר על ראיה

מבתרץ אם הכיח כי ההא מסיני מאסר כי ההא סיני האם לאו נכשל. הה יוכיח כי השם אים סועיל לאשור סוסגל ולא ראיה עלה ולא נהיה סרסים לו יחברך בהלוא בהקן שם לו ועל זה אמרנו למי שיאמר ני הבויא יתי נוף כי יש פרק בין אמירתנו לה ישתבת שי כלהם ובין אסירתני לה נוק. בעביד כי ניק בעקר הלשון לא נעשה לכל שהוא ירוע ולא עיבר בנפשר אין הוא צריך אל בקים אבל נעשה לכל מה שיש לו אורך ורחב ועסק וכלום נעשה לכל מה שיהא ירוע. ועור יותידיב עליהם שלא יכשר מסנו ברוך הוא יקיא לנפשו כלום ולא ירוע ולא ניכר ולא בכל שם שרועיל הועלת אלו השמת בלשונם בעבור שאם יעשה כן יהיה פרמה נפשו בהלחו ברבירו עם עשותו הרך מן הרעה תוכיה כי אין לו רומה אבל הברי הנביאים גם יוכיתו כי אין לו רומה ויבוא מה שבוש כאשר תיאה אבל היתה ההכחשה תכוא בראיות מתקייכות בדרך הרעת ודרך התרה מהמת שקריאת יתני לנפשו כאשר וכרט תחייב דמיוט לשאר הירועות משום כי התוכר עמה בשמות וזה יכחיש אשר נחקיים ברעה מהיווני אין לו רפות. והא יתברך בשל בסקיפות הרבה מדבר הנביאים, שיהא שם הומה לו בדבור המבאר וכשהוא במשפמו. ואפר<sup>1</sup>)אין כמוך באלהים יי וני. ומניעוע יתברך מהיותו ברמת אלהים אחרים שהם ניפית הולחם תחייב כי אינו הופה לפה אשור היא כמחם סן הנופות הולתם תחייב כי אינו רומה אבל כבר אמר <sup>1</sup>)יד אין כמיך. ואמר <sup>2</sup>)ואל מי תרסיון אל. ") ואל מי תרמיוני ואשוה. ואין הפציני באות איך ילקה מאלו המקומות ראיות ועל אי זה ריך תוכיח ותודיע כי אין דמות לבורא ית אבל זכרנו אותה כי הוא תחייב ביאת ההכחשה בראיות שברכרי הנביאים אם יהיה הדבר כאשר אשרנו וזה הכלל יפול אשר נסמכו עליו. ואס יאמר כי זה הרביר מכם יחייב עליכם שתאמר בכל דבר התתבר ברבר [169b] אחר באפן שלו ובעבירו עשו אנשי הלשון השם שיהיה ששו כשמו ואין זה מרבריהם. יאמר לו אם יהיה חשצך בה חיוב אשר אמרת השצינו בחיוב תרוש המשרש לנופות בעת שומצאו או בחווב הכחרת הדבר בעת מציאת חלופי שמכעהנו יבפל אותו ויכחידו אנהגו נמנע מה. ואם יהיה חפצך בחיוכ הוא אשר ישוב אל הפץ עושה השם אשר הביאו בעשיית השם. הוא מאמרינו כי בעכור המחרש הלשון כאשר יקרא שם מקצת המין הפלוני שחרות שיראה אותי שהוא על התאר המוסגל כבר חשץ שילך זה השם אל כל שהוא כמותו ובמראהי וישול עליו ועל זה אין ברבורינו הכחשה ולא נתיצה. ואם תאמר והלא כבר יהיה הנקרא בשם מחמת שהוא מאושר באשור בעינו יפול עליו שני שמות ולא תוכרו אותי אלא באהר מהם חוץ מהשם האחר הה יבשל מאמרכם בחיוב הליכת השם וקיימי בכל מקים כי אם יהיה זה התוב אשר אמרתם אמת למה הלך האחד משני השמות ונפל על הרבי ודין מהבירו הה כמו קריאתכם למי שננמרה דעתו בעל שכל ולא תכשירו לאדם שיאמי כמו זה יתברך בבורא ואם הייתם אומרים כאשורו כי הוא יודע וכל שיוצא כזה המין. יאמר לו כבר הקרמנו כי השם אשר יתקיים להועלה מיסגלה חוב שיהא קיים בכל מקום שתהא אותה ההועלה מתקיימת ואם יהיה השם נעשה לא לאיתה ההיעלה על כל אודות ופנים. אכל לאותה על אפן ועל דרך ואין קיומו חיב בכל מקים. ואתה יודע כי האדם והבהמות והעופות נכראים מן העשר וכשנאמר באדם \*) וייצר יי אלהים את האדם עפר מן האדמה ונאמר כבהמות ובעופות \*)וייצר ייי אלהים כל חית השרה ואת כל עוף השמים ונקרא שם אדם אדם ולא נקרא שם זולתו אדם וכיוצא בו. וכן המנהג ביודע ובעל שכל תקנו אותו למי שידע על דרך ועל אפן ועל זה נפל יודע <sup>1</sup>) I Chr. 17, 20. <sup>2</sup>) Jes. 40, 18. <sup>3</sup>) Jes. 40, 25. <sup>4</sup>) Gen. 2, 7. <sup>5</sup>) Gen. 2, 19.

על כל בעל דעה תוץ מבעל שכל. ועל זו הדרך נאמר כי לבעל השכל מאשור היודע אין חקר ולא יקרא שמי איש שכל בעבורה ולא יקרא שמה היא שכלות בסי כל שהוא מבין וידע מה [1708] יאמר. ואין אתה תושש לדבר מקצת החשוכים מעמי הארץ שיאמר כי שבעל שכל לא ינמר שכלו לעולם מחמת שהוא בכל יום ויום יוסיף דעות לנסשו מדעת האומנות וכל שיוצא בה ויחשוב כי כל אלו הרעות מן השכל וזה יבאר לך במול השאלה.

ודברי אשר יאטר כי אסור עשות שם לרבר מיזכת שהוא סוחר משיהא שיחות בדין דבריו כמלים. בעכור כי חוב על אשר ישען על זה שלא יעשה שום דבר מצרכיו והפציו מחמת שאינו מאמין על זו הררך שיהא שהות ברין. ואם יקבל זה על נפשו יהיה אשר זכרנו מקדם מן הראיות על התר כל מה שלנו בו השץ ואין בו דרך רעה ולא עלה תאשור אותו עלינו יבשל דבריו. ואש יאסר כי היות המעשה שחות עלה לאסורו והוא מזו הררך כמו החמס והכוב וכאשר אין אנו רשאים לעשות כל מה שנעביר היותו שתות ברין. נאמר לו היות המעשה חמס נוכל שנדע אותו מלבנו ומדעתנו וכן היותו כזב וכל שיוצא בהס והיותו שחות בדין אינו כן אבל לא נדע אותו אלא מדברי הנביאים וזה יוכיח הסרק ביניהם. ואס יאמר מן מנהגכם שתאמרו כי העברת עלת האסור כמו הרעת בודאי לעלת האסור כי הכל יחייב עלינו שנמנע מן הסעשה ועל זה נאמר לכם כי אתם ואם לא תרעו היות המעשה שחות הוא העלה להיותו אסיר. וזה יחייב עליכם שלא תעשו אותו אלא על מנת כפול זה העברה. נאמר לו כל מי שננמרה דעתו ידע בודאי כי כל מה שלו בו חפץ ואינו יודע בו קיום עלה לאסורו ולא יפחד בעשותו צער לא מוקדם ולא מאוחר כבר יכשר ממנו עשותו ואנחנו כבר בארנו כי אין דרך מן הרעה תוכיח כי המעשה הפלוני שחות ברין. וזה יחייב כי מותר לנו לעשותו אם ינצל מהיותו רע לעלה אחרת. וכל מי שירע אלהיו יתברך וחכמתו וכי כאשר יעשה איש מצווה מובא באסור ובהתר חוכ שיצליח לו בחובו בציווי ויודיעו כל מה שהשחית אותו כעשיית רצונו וחסצו ויקיים לו דרך על כל אלה הרברים ולא יעזוב [170b] לה מצוה תואנה ולא עלה הוא ידע בלא ספקה כי לו היה המעשה הפלוני שחות היה יעמיד לו ראיה על זה וכל עת שלא יקים לו ראיה על היות שחות ידע כי הוא מותר. ודע כי זאת השאלה לא יוכל ישאל אותה מי שיאמר בהתר דבר מן הרעה. ועוד נאמר כי נתקיים כי כל מעשה שהוא אסור לעלה תוב שיהא מותר בכל זמן שאין קיימה בו על התנאים המבוארים מקודם וזה יחייב כי כאשר נדע אם מן הדעת אם מדברי הגביאים כי אין שהות שם בתקון השמות כי מותר לנו ומוב ממנו תקונם ואלו האנשים ימנעו מזה כאשר יוכיח משמע דבריהם. ואם יראן אותנו כי הם יעשו העלה היותו שהות. וכבר נתקיים לנו כי כל המעשים אינם מותרים לעלת עשה. ואינם אסורים לעלת לא תעשה. היו אלו המעשים תקון לשון או זולתו ועל זה לא יצאו דברי האומר כי תקון הלשון לא יכשר אלא בהתר על ירי הנביאים משני חלקים האחד מהם כי יאמר כי זה ההתר הוא המקיים הכשרתו והוא עלת ההכשרה וזה בשל מושחת לדברים אין אנו צריכים השעה שנוכור אותם. והשני כי יאמר כי ההתר הוא ראיה על כשרותו ואנחנו כבר כמלנו זה בארנו מקורם ברברים אין שם פנים לשנונם. ואשר אמרו כי ההצלחה וההועלה בחלופו ועשו זה עלה לאסורו הוא במל בגלל שקיום ההצלחה וההוגאה בדבר אינו עלה לאסור דכר אחר מחמת שנתקיים לנו כי המעשה יכשר לעלות הרכה אשר יהיה אסור כן לא יבוא מזה הרבר יותר ממה שיהיה כל מעשה יש בו הצלחה Ogle והנאה כעשות רצון אלהינו הוב ותקון הלשון יכשר ואין בו הצלחה להסצי העולם הזה וצרכיו ואינו הוב ולא אסור ולא נתקיים בו עלה לאסורו. ואין זה הרבור אלא בדברי מי שיאמר אסורה עלי האכילה והשתייה והמקח והמתן אסורים נמי אכל שיהיה הכנסת הרוח אל הפה מחמת כי הצלחתי והנאתי לחוב ולהקריב ובפול זה הרבור גלוי. ועור יתחייב עליהס רבורם זה שיהיה שלום הנשיון והשבת הסקרון אם קיום התנאים המחייבים להם אסור [1718] מחמת שושם הצלחה בזולתם ואין להם רוחה אם יסמכו על הוזיוב שבהם תרץ מן המקום האחר בגלל כי אם יעבירו אסור המעשה שנשתלמו תגאי הכשרתו מחמת שוולתו הצלחה בדין חוב עליהם שיעבירו אסורו המעשה ששלמו תנאי חיובו לזה הדרך וכל מי שלו כינה ידע כי הפרק שביניהם בה חיוב לא יועיל כלום הנה וזה די לו. ואשר אמרו כי העושה השם בלא התר אינו מאמין משיהיה עושה המעשה לא בסקומו הוא דבור רך חלש עד למאר ואיך יהיה זה ואנחנו ביארנו כי בתקון הלשון וחבור המלות חפצים הרבה אבל ההנאה שבהם תוסיף על זולתם וזה יוכיח כי אם יתחייב מה אשר אמרו בתקון הלשון בקל וחמר שיהיה חוב כזולתו. ואם יקבלו הכל על נפשם יהיה אשר זכרנו יבשל אותו. ועוד יתחייב על זה האומר שלא יאמין עם מציאת ההתר משיהיה העמיד הרבר לא במסומו יעשה אותו כראוי מחמת כי מי שיאמר כי הוא אויל במעשים המותרים מן הרעת ולא ידע שוב ולא כשר מקל וחמר שיהיה משפשו כמעשים המותרים מרכרי הנביאים ואיך יהיה מה שהוא כמותו יודע בוראו אם יהיה מרבר אמת על נפשו ואיך יוכל שידע חכמת בוראו. ועור חוב עליהם שלא יחכו מאלהיהם התרה לתקון השמות בעת שיהיו צריכים אליהם מחמת כי אינם מאמינים שיהיו עושים הרבר לא בסקומו ולא כמשפמו. ועוד הוב עליהם שלא יעבירו ביאת התר כי אינם מאמינים שיהיו בזו העברה עושים הדכר לא כראוי ואין להם שיאמרו אל זה הדבר כי הספקות אינה מעשה יאמר בעבורו כי הוא מוב או רע כי הוא ואם אינה מעשה ולא מעני על דת אנשים מן החכמים הוא כמו מעשה ולכן יאמר חוב על האיש שישאר תחת הספקות ככל מה שאין עליו ראיה לא על קיומו ולא על במולו המאושרים והאשורים והמשפטים. ועוד יאמר כי הספקות אסורה בכל עת שתהא הרעה חובה וזה יבאר לך מה שסמכו עליו בזה האופן. ואשר דברו כי אינו מאמין [171b] שיהא הסץ ייי ית׳ זולתו הוא מושחת בדברים קרובים מאשר הקדמנו והוא באשר יהסוץ יתברך רבר חוב שיהא זולתו אסור. הלא תראה כי הוא ישתבח לא יהפוץ ממנו עשיית המבוקר אבל יחפוץ ממנו עשות המעשים שיש לנו עליהם שכר אם יהיה המעשה חוב ואם יהיה נרכה חוץ מן המכקרות ועם זה אינם רעים ממנו ולא אסורים עלינו. ולא יהיו המעשים אשר לנו בהם הפץ נרול פהותים מן המבקרות. וכאשר היותו יתברך חסץ לזולת המובקרות לא יאסור עלינו עשיית הסכקרות כמותו נמי לא יחייב עלינו הפצו בזולת תקון הלשון שנאסור אותו עלינו. ואם יאמרו לא יכשר ממנו עשות מה שלא יחפוץ אותו יתברך ממנו. יאמר להם כי משמע נסמכתם עליו תחלה יחליף אשר אמרתם בזה המקום. ועליו באה התשובה ואם היה אשר זכרתם הגה מושחת בעבור כי כבר נתקיים הכשרת לקיחתנו המובקר והנאחינו בו עם היותו אינו נחפץ היפני סחמת שבחירתו לא תועיל ואין בה מעם וזה בעבור שיריעתנו כהנאה לנו בו ואין שם צער ולא מכאוב על זולתנו כו ואין אסן להיותו רע ממנו ולא אסור עלינו תוכיח כי יש לנו לעשותו אם יחפוץ אותו ממנו חופץ ואם לא

יחפוץ. ואם יאמר כי בפול בחירתו יתע׳ והיותו אינו חופץ מכם הוא עלה לאסורו עליכם ובכל עת שיתירו אוחו לכם במאמר יהיה זה ראיה על היותו חופץ לו. יאמר לו כבר הקדמנו בבשול כמו זה הרבור מה אשר הוא דאי. ולו היה חוב עלינו לרעת חסצו יחעי בכשרון המעשה לא היה שם פנים להסגלת חסצו יחברך חוץ מדרישת הפץ זולתו. ואם יאמר יש להפצו מן המשפש מה שאינו לחפץ זולתו מחמת שהוא חכם ועל זה יתחייב עלינו אשר אמרתם. יאמר לו זכירתך חכמתו ישתבח בזה המקום אין לה פנים ולא מעם ואתה תרע כשרון מעשים מלבך כי פשומ דברך ומשמעו יחייב זה ומי שלא ידע הדברים שהם ידועים מן הדעת לא ידע הדברים אשר הם עומרים על הראיות ועם זה איך תתקיים הרעה בחכמתו. ועור [172 a] יאמר לו אם יהיה הפצך בזכירת ההכרה כי הפצו ית׳ ראיה על כשרון המעשה ומנלה כי אינו אסור יתחייב מזה כי כשרונו נתקיים לזולת חפצו והוא אשר נאמר כי הוא אמת וכי המעשה יהיה מוסגל במה אשר יחייב המכתו וכאשר ידע החכם אותו כן . ויהיה שם מה שיוליך אותו אל היותו חפץ לו יתאמת ממנו שיחפוץ אותו ויבחר בי. ואם יהיה הפצך בזכירת החכמה כי הוא תחייב המכתו ותקיימו ככר ביארגו מקרם בפולו אבל אילולי נאמר כי הוא בחילוף דבריך היה כש׳ בעבור כי בעל החכמה לא יחפוץ מה שלא ידע כי הוא מוב וכשר ובחירתו למעשה חוב שתתאחר על רעתו בהכשרתו ולא יתכן זה אלא כאשר אמרנו כי בתחלה יהיה שוב לעלה אם מוקדמת על בחירתו לו אם יכשר שתהא מוקדמת. וכבר נתקיים כי כל נמר דעה יידע הכשרתו מה שתחקיים בו התנאים אשר הקדמנו זכרה במקומות ואם לא יעלה על לבו חסץ הופץ לו על כל אורות אכל המתחיל בחיפוש לבו לבעבור שירע אותו יתברך ידע הכשרת זה החפוש וזה הררישה אכל חיוכה על התגאים שלה ומי אשר זה אשורו לא נתקדמה לו רעת בוראו יתע׳ ולא רעת חפץ אלוהו. בעבור כי לו היה זה ירוע לו לא היה צריך אל חפוש ודרישה וחקירה. וכן כל מה שהוא חוץ מן החפוש והדרישי מסה שיצטרך אליו כי הוא יכשר ממנו ויתחייכ מקדם שידע חפצו ישתבח וכבר נתקיים כי המינים והכפרנים בלכם כי יש שם בורא חכם כי הוא חופץ מהם כלום מכל מיני המעשים והדרך בכל מתקרבת ולכן הרבות המשלים תגלה הרבור וחבאר אותו וזה הכלל יגלה לך חלישות אלו הדרכים שישענו אלו עליהם ולהוכיח בפולם וכל מה שיזכרו אותו ממה שהוא רומה להם תהיה התשובה עליו קלה בעיניך אם תבין את העקרים שוכרנו ותשמור התשובות אשר שכרנו בהם דכריהם. ודע כי הרעת יכול שתנמר ותתחייב החקירה והררישה והפלפול [172b] ואם אין שם תקון על שפם ולשון. ואם יאמר לנו אתם תאמרו כי הפלפול והררישה בלב לא יתקיים חייובם אלא עם הרעיון העולה על הלב המקיץ על מה שיסחירנו ומן עויבתם ויתקיים לנו כעבורו סברת הצער והכאב ואם חאמרו כי זה הרעיון יכול שתהא כתיכה יאמר לכם כבר נתקיים במאמריכם כי הכתיבה תתאחר על חקון הלשון וכאשר אין הנה לשון מרובר בו לא יתכן שנדע בה כתיבה המתאחרת עליו כלום ובזה הרעיון לא ישאר לה מצוה עלה ולא תואנה בחייוב החקירה והחפוש. יאמר לו כי כל מי שיאמר רעיון כי הוא קשרון הלב לא תבוא עליו השאלה הזאת מחמת כי יכשר שיפרד מעזיבת החפוש ויסבור הצער בעובו אותו וידע חיוכו ולא תשאר לו תואנה. ואם אין שם לשון ושפה ומי שיאמר כי זה הרעיון לא יהיה אלא דבור יש לו לומר בתשובת השאלה הזאת כי אין אנו צריכין אל תקון ששה מחמת כי הרעיון תתחייב מציאותו

שאמר בהלופם. ממה שיליך אל במול הרעת וביאת ההכחשות וההפסדות ברברי הסחליף בעזרת שדי ברוך הוא. כבר נתקיים כי כל") מעשה היה למי שידע נפשו בו הסץ, ואין מעשייתו עליו צער ולא מכאוב לא בעולם הזה ולא לעולם הבא. ואם תהפוץ שתאמר ואינו פוחר מן אחריתו לא בזה העת ולא בעת אחר. יש לו לעשות אותו ואין לאדם רשות שימנע [163b] אותו ממנו. וזה אשר אמרנו אינו נסנל במין מן המעשים חוץ מן מין אחר. ולא במקצת מין הוץ מן מקצת. ולכן יכשר ממנו להתהלך על הארץ ולעמור ולשבת בכל מקום ובכל דרך אינם תחת רשות אדם אחר ולא מוסנלים בו ולא תחת ממשלתו שיקשה עליו וירע בעיניו הליכתינו ועמידתינו ושכינתינו בהם ויצפער מזה ועל כן אין לו ולא לזולתו שיננו אותנו ויקללונו או ימנעונו מאלה המעשים וכיוצא בזה לקיחת העשב מן הארץ ולקיחת המים מן הנהר אשר אינם מוסנלים בוולתינו וכמו אלו השינין הרבה ומי שיאשר כי יש עליו פונה בזה הוא כמי שיאמר כי אין לו דעת הבריות אכל הוא מכלל השושים ושדעתם משובשת. וקיום זה אשר אמרנו בדיעות מקודם שנדע הבורא יתברך שמו. אבל כבר ירענו קיומו בלבד הכפרנים המכחשים לבורא העולם. וכלבד מי שיבפל הנבואה ואם אמר כי יש אלוה ויאמר כי לא יכשר לעולם שיכוא נכיא אל בני אדם. וכאשר יהיה אשר דברנו אמת חוב כחלופו שיהיה במל. ודע כי אשר הוליך אנשים יחשבו כי הם עוברים לאלוה ולכורא אל המגיעה מן המעשים אשר להם בהם חזץ אם לא יתיר להם נביא שיעשו ההקשה אשר הקישו זה על דבר הוא קיים בין כני אדם וידוע להם ושעו בדרך ההפרדה בין המצואי בינינו ובין הדברים התלויים באלהינו ברוך הוא כאשר נכאר לך. ועם זה אלה יאמרו ויודו כי יכשר ממנו שנכנים הרוח אל אפינו ושנפקה את עינינו ונניף ידינו ורגלינו וכל איברינו מן הדעת ודברי אלו ואם אינם בגלוי, ובמשמעם חשובים כדברי מי שיאמר כי לא ידע מלבו דבר על כל אודות ופנים לא מעם ולא הרבה אבל לא ידע אפילו בכשרון פקיחת עיניו ולא שיריח הרוח אלא מדברי הנביאים דברי הכל בשעם ובמענה שוים ואשר יחוייב הם אלו בעכור דבריהם כן יחוייב על אלו. ויש במי שדבריהם [164a] בפלים כי הם הלוף האמת, מי שלא ראה לנפשו שיאמר באלו הדרכים החשכים אשר לשתי הכתות האלו, ואם היה יחוייב עליו מן ההשחתות מה אשר חוייב עליהם. ואני אזכור באלו הדרכים כלל מקוצר יכליל לך הפצך בעזרת האלהים דע כי החפץ בנשיאה ונתינה בדבור נלוי האמת ובאורו. והאמת לא יודע למי שאין לו דעת יפריד בה בין מוב לרע ואמתת הדיעה היא חכמות יתקיימו בלב הם העקרים לזולתם אשר הם ענסים להם וזה כנון ידיעתנו הסרק בין עושה המוב עושה הרע והאמת והשקר וכל שיוצא בהם ועל זה מי שיאמר כי אלה הרעת יסריד בה בין אלו הדברים איך יסור ממנו שנדבר עמו ונשא ונחן בענפים אשר הם בגויים על אלו העקרים הלא הרבור לא יועיל עמו בלא ספקה ואתה תרע כי אנו נפריד בין המוב והרע בודאי כהפרדתנו בין השחור והלבן במראית העין ואין עלינו בזה פונה ואם יאמר איש כי לא יפריד בין הראשון הלא חוב עליו שלא יפריד בין השני ועל כן אמרנו למי שיאמר כי אינו יודע לא מוב ולא רע אלא מדברי הגביאים חוב עליך שתאמר כי אינך יודע הפרק בין מיני הצביעות ומיני מפעמים ובין החום והקור אלא מרברי הנביאים. ומי שישים בלכו שיפריד בין זה ובין זה לא ימצא הפרדה ואם יקכל הכל על נפשו לא יצא מבי חלקים. אם יהיה מדבר אמת על נפשו חוב שיהיה משונע ואם יהיה מרבר שקר

והיה בו במול דבריו אשר אמר כי לא ידע רבר מן נפשו. ועל כן נאמר למי שיחליף בענפים אשר הם אמת קבל על נפשך מה שיתחייב עליך שתקבל אותו מן במול העקרים אשר הם ידועים בוראי ובומן שיקבל לא יכשר הדבור עמו. ואם לא יקבל, אמרנו לו הנים (?) הדתות הרעות אשר הוליכו אותך אל זה. ואנחנו אם נניח הדבור עמו נרע בוראי כי הוא מכזב בחלוםו בעקרים וגם הוא ידע מנסשו כי הוא משקר. וידע נם אנתנו יודעים כי הוא מרבר כזב וזה דאי לנו בכמול דברי המועים.

הכת האהרת זו תאמר כי כבר ידענו שאינו כשר [164b] ממנו לעשות הסצינו כבית ראובן ובכל קנינו ובכל מה שהוא ברשותו ולא נאכל מאכלו ולא נלבש מלבושו אלא בהתרחו והרשאתו והעלה שלה נאסר עלינו זה כי הוא קניינו וברשותו ואין פרק בין דבר שהוא ברשות פלוני או ברשות אחר והעולם בתחלה ומה שיש בו ברשות בוראו וחחת ממשלתו ואין לנו רשות לעשות בו דבר אם לא יתיר לנו וזה הדרך בחר כה מקצת היהודים יאמרו כי לולי אמרו יתיש ויאמר') אלהים הנה נתתי לכם את כל עשב זורע זרע ונו׳ לא היתה תכשר ממנו לקיחת העשב והרשא וכל שיוצא בהם מן הארץ. וזה דבר כפל כאשר בפלנו בו הדבר הראשון. ואתה תדע כי הרשאים והעשבים אינם מצפערים בלקיחתנו להם ולא יבוא עליהם כאב ולזה לא נאמר כי הם כמו הצאן והבקר ושאר הויות המותרות לאכילה. שאין לנו רשות לשחום אותם ולצור ולאסוף אותם אלא בהרשאה מרברי הנביאים, היינו נאמר בכללה כי הסתיר ברוך הוא ישלם להם כדי כאכם בעבור שיצא המעשה משיהיה חמס, הוא ברוך שמו אינו מצפער בלקיחתנו אלו המינים כבני אדם אם נלקח מממונם ולא אם נעזוב אותם ולא נקחם חהיה לו מוה הועלה או ימנע בהם מנפשו רעה וצרה כבני אדם ואנחנו צריכין אליהם מצמערין בעזבם. ואיך נהיה חומסים או צריכין אל רשות מסגו יתי זכי. ולו אמרנו כי אנו צריכין אל רשות היה הרשות הוא אשר הקים יתיש ברעתנו כי כל מעשה שאנו צריכין לעשוחו ואין אחד מכני אדם מצמער בו. ולא משאר בעלי חיים בהוציאו מידם מרשותם מותר לנו לעשותו והרברים המקיימים בדעת יוסיפו על דברי הגביאים ולו אמרנו כי לא יוסיפו. אלא הם הם שוים לא היינו צריכים אל דברי הנביאים מזה המין עם אשר נתקיים בדעתינו. ועוד ידענו כי אין פרק בדיעה בין הנפת האיברים ומשיכת הריח אל אפינו ואל הפה ובין לקיחת העשב מן הארץ והמים מן הנהר אם יאמרו כי האחד אסור עד שתהיה<sup>2</sup>). ועל כן אמרנו מקודם כי זו הררך [165a] השנית והדרך הראשונית שוות. ורע כי זו הכת השנית תחזק רבריה באמרה כי אנחנו נדע כי היות מעשה ד׳ ית׳ שמו ברשוחו תחת קניינו יותר מן היות הסמון והנכסים וכל מה שלנו ברשותינו ובקניינינו בעבור כי הם תחת ממשלתו בבריאתו ובחרוש אותם. ואנחנו אין תחת ממשלתנו לא מזו הררך וכאשר לא יכשר ממנו קחת ממון אחרים שלא ברשוחם. כן אין אנו רשאים לקחת קנין אלהינו שלא ברשותו. וזה כלו אפן כי נאמר להם מה הוא חפצכם באמרכם ברשותו הוא. ברכורו, אם יאמרו הין, נאמי להם כבר הלך בפול זה. ואם חפצכם בזכרון רשותו שיוריענו בלא דבורו נאמר כבר עשה ועוד נאמר להם מעוחם בלא ספקה כשחשבתם כי היות הדבר קנין לאחד עלה לאסורו יע׳ תאסור אותו עליגו על כל אודות ולא הוא כן. אבל העלה שלה, נאסר עלינו היותו ברשות מי שיצפער בהוציאו מסנו. ולא היא היותו קניינו בלבר. הלא תראה כי בית ראובן והנותו מותר לנו לשבת בהן ונעמוד ונשכב אם יתיר לנו והתרתו לא הוציאה אותם מהיוחם קנינו ולו

<sup>1</sup>) Gen. 1, 29. <sup>2</sup>) So. Wohl zu ergänzen: מוחרת.

היה הקנין על כל אודות ופנים עלה לאסור ישיבתינו ושאר המעשים לא היתה מותרת לנו בהתרתו. וכיוצא בו כליו ונכסיו ובנדיו המושאלים הם קנינו. ואם מותר לנו שנלבש אותם ונעשה חסצינו בהם כי לכך שאלנו אותם. יוסיף זה ביאור אשר נאמר בו היות הדבור שקר עלה לאסורו באמנה כי אין שם שקר לעולם אלא והוא אסור אם יועיל ואם לא יועיל. ולו התיר אותו מתיר. לא היה מותר בהתרתו. ועל כן אמרנו למי שיאמר כי היות המעשה צער וכאב [בכיי אלא] עלה לאסורו לו היו דבריך אמת למי שיאמר כי היות המעשה צער וכאב [בכיי אלא] עלה לאסורו לו היו דבריך אמת היה כל צער וכאב רע יאסור ולא היה יכשר ממנו יתברך שינקום מהרשעים ולא יפול ממנו על כל אודות כאב. כי כל דבר שהוא אסור לעלה בכל מקום שתמצא העלה אסורו קיים. ולו היה היות הדבר קנין. עלה לאסור מעשה אחרים לא היה יכשר המעשה לא בהתרו ולא בזולתה וזה בשל.

הכת השלישית מאלו. הגלוי מהם [165b] כי חילופם בשמות של כל המינים וכל קרואי בשם ואם היה מקצתם יעשה אותו מוסנל בשמות ר׳ יתעלה בלבר ופעם יאטרו מי שמלאו לבו לעשות שם לאלהיו עשה מעשה נדול. ופעם יאטר אשר יתחרל לעשות לכורא שם אינו מאמין מהיות זה השחתה בדתו או כי הטוב וההנאה בדת חלופו. ופעם יאמרו קציתם כי כל אשר יקרא כל דבר בשם לכתחילה אינו מאמין כי תקן הרבר לא כהונן ועשה אותו לא במקומו או כי חסץ ייי ית חילוסו וכיוצא באלו הרברים. וזה כלו בשל ואשר הקרמנו מי שיבין אותו ויעיין בדעתו כי לא ישאר לו עמו צורך אל תשובה אחרת על אלו הרברים האחרונים אכל אנחנו נשיב על כל דבר ודכר מהם בעבור שיהיו הראיות גלויות. ככר נתקיים באשר הקדמנו כי אין פרק בין הריבור בלשון ובין נענוע האיברים כי כל אחר מאלו המעשים אם יפול דבר צורך על עשייתם או יגרים לאיש שיעשה אותם יש לו לעשוחם בכל עת שאין עלה מן העלות הידועות שלהם יהיה המעשה רע כגון היותו המס או שקר וכוב או כפרנות וכיוצא בהם. וכבר נתקיים חזוק החפץ אל היות האחר ממנו מודיע לריעו הסצו ומה שבלבו וכי זה בחקון שפה ולשון ירבר עמו כהם קל בעיניו ממעשים אחרים כנון שירכין בראשו ויניף ידו אבל יוכל שיודיע חפצו בדיבור הפה יותר ממעשה אחר כאשר נכאר אחר זה ולכן חוב שיכשר ממנו על התנאי אשר זכרנו אבל תקון הלשון פוב מזולתו בעבור אשר אמרנו כי יחקיים בומן החפץ מה שלא יתקיים בשאר המעשים ולו ידענו להיותו רע עלה. לא היתה העלה מוסנלת בו, עלה היתה עור קיימת בההרמזה וזולתה והיתה משפט הכל אחד וזה ממה שהקרמנו בטולו. וכן אבו עלי חייב על מי אשר אמר באסור התקנות השמות לכעלי שמות במקצת דבורו אסור במניעה מן תקונה ולא ראיתי לו באור ופתרון לזה הדבר, ויכשר שיאמר בהווקו, כי אם נתקיים כי למעשים עויבות היא [166a] בחלופם, לא יוכל היכול שיצא מהם, אלא על אלו העזיבות. כי הוא אם לא יעשה השם ויתקן אותו לבעל השם. אין זה אלא בעבור כי התעסק בעשיית חלופו. אשר הוא עזיבה לו. וזה המעשה אשר הוא עזיבה לשם, הוב על עקר דת אלו שיהיה רע ואסור, ככל זמן שלא יתיר אותו הכורא ית׳, ובזה הביאור יהיה האיש עושה דבר רע ואסור אם יקרא לרבר שם ואם יניח ולא יחסו שם. ולא נתגלה לנו מרברי אלו. כי המונע נפשו מעשיית השם לבעל השם, צריך אל רשות במניעתו נפשו ממנו, אבל לא חייבו לקיחת הרשות אלא בתסונו בלבר לא בהסניעה ממנו. ויכשר שיחויב עליהם כמו זה מן אופן אחר והוא על דברי מי שיאמר כי העושה יכול שלא יעשה הדבר ולא חלופו אשר הוא עויבחו שאיו

יכול שימצא עמו לעולם כי כל אחר מהם יכחיש חברו ויבשל אותו. וזה כשהאמר כי תיקון החי ממנו בנופו ואיבריו ומנהנ ברייתו יחייב נפילת המעשים ממנו בכל עת שהוא בשלום דעתו ובכל דרכיו ואין פרק בין מי שתספיק המעשה אל האבר או אל הלב, אבל תהיה העלה למניעתו ממנו היותו מתעסק בזולתו מן המעשים ולו היה יכול שיכליל הכל ויעשה אותם ביחר היה עושה ופעם תהיה העלה המנעת מן עשות הכל החלוף שבין המעשים אשר כל אחד מהם יכחיש חברו ואין יכול שימצא עמו. ופעם תהיה מה שישוב אל החפצים ואל הכלים הנעשים בהם עם זולת זה ממה ופעם תהיה מה שישוב אל החפצים ואל הכלים הנעשים בהם עם זולת זה ממה שיכול שיהא עלה למניעה וזה אשר אמרנו יגרים לאיש בעת שאינו עושה שם ומתקן שיכול שיהא עלה למניעה וזה אשר אמרנו יגרים לאיש בעת שאינו עושה שם ומתקן אותו לדבר שיהיה מתעסק בדבר אחר משאר המעשים וכאשר אינו רשאי לעשות השם בלא צווי כן אין רשאי לעשות הדבר האתר אשר התעסק בו אלא צווי ועל זה לא יצא מעשות מעשה אסור אם תקון השם ואם זולתו.

והידוע מדרך אלו האנשים ודחם כי הם יתירו הרבה מן המעשים בלא צווי וזה יבמל דבריהם. ועוד אמר [166b] כן אבו עלי לו היה רע ממנו תקון השם אלא בצווי. היה עוד רע ממנו ית׳ שמו בגלל כי כל דבר שהוא אסור לעלה חייב שיהיו כל העושים שוים בו וזה יחויב שלא יהיה מותר ולא כשר תקון השם לא ממנו אנחנו ולא ממנו ית׳ זכ׳. ועוד אמר שלא יוכלו שיפרידו בינינו ובינו ישתבח באמרם כי השם ולא ממנו ית׳ זכ׳. ועוד אמר שלא יוכלו שיפרידו בינינו ובינו ישתבח באמרם כי השם יפול ממנו ברוך הוא בחלוף הפאה שיפול ממנו אנחנו. עליה מחמת כי החסץ בשם הבינה והביאור לאחרים וזה קיים בנו וכן ית׳. ואני דברתי לך חפץ זה האיש החכם מקצתו ברברי פיו ולשונו ומקצתו בדבור אחר והמעם אחר. וזה די לך בזה האופן.

הדבור באופן השני והוא הכשרת עשות שמות לד' ית' שמו ודע כי המענה שיוליכנו ויביאנו לעשות שם לזולתו הוא קיים בו ית' וישתכת. ולו אמרנו כי אנו צריכים לתקן לו שמות יותר מזולתו היה קרוב, מחמת כי אינו נתנשא שמו נראה בעין ולא ידוע בשאר ההרגשות ולכן לא נוכל שנרמיז אליו באבר מאיברינו ואין לנו דרך להודיע לאחרים נפשו ואשורו אלא בדבור הלשון. ואמרם כי זה מליאת לב לפניו וחזוק מצח שהתחילו בעשייתו שמות לזולתו מחמת כי החפץ וההרהור שיוליכנו לפניו וחזוק מצח שהתחילו בעשייתו שמות לזולתו מחמת כי החפץ וההרהור שיוליכנו מקודם הכשרת זה המעשה בכלל בעלי שמות בלא הרשאה ולא צווי וכאשר אין שם סקודם הכשרת זה המעשה בכלל בעלי שמות בלא הרשאה ולא צווי וכאשר אין שם פרק בין השמות שמו יתברך ובין השמות לזולתו חוב שיהיה עשות הכל כשר. ועוד לזמר כי אנו צריכים אל חקון השמות לו ישתבח יותר מזולתו בעבור כי אנו צריכים לזמר כי אנו צריכים אל חקון השמות לו ישתבח יותר מזולתו בעבור כי אנו צריכים קיום הראיות עליו ואל ההזהרה מעויבת העיון והחפוש והדרישה והחקירה על מציאתו ועל שאר אשריו ואל ההפרדה בין מעשיו ובין מעשה זולתו ועל זכירת משפטי מעשיו וזה כלו לא נופל עליו אלא בדבור המה ובתקון הלשון או במה שהוא קיים ועומד אחרי הדבור מן הכתיבה והדבור הוא העקר. [1678].

שאלה. אם יאמר הודיעונו איך יעשה מכם שתוריעו חפצכם בעכורו יתברך בדבור הפה אם תאמר כי ההרמזה אליו במלה והלא זה הדרך תתוץ ותפרוץ מה שקימתם אותו מקודם מן היות ההרמזה היא העקר לדעת החפץ ברבור הפה ולולי ההרמזה לא היינו יכולים לדעת התפץ, ואשר יחליף עליכם, לו חפץ שיעשה זה ראיה אל במול תנת השמות בו יתברך, עשה והיתה ראיה חזקה ואם יתקיים לו יניח הדבור עמכם בהכשרת תקון השמות או אסורו וידבר עמכם בכמולו מכל צד ופנה. ואתם תדעו כי לא יכשר שתאמר בעכורו דבר כי הוא אסור או מותר אלא והוא בנסשו מתאמת לא בשל<sup>1</sup>) ואלא מה היא התשובה. יאמר לו כי זו השאלה אין בו רוחה למי שיחסוץ יססיר תקון השכות לבורא יתברך מחמת כי הוא דבר ביש ורע אבל אם יהיה ממנו רשות או צווי בעבור כי נאמר לו הודיענו מה עשה עמנו אלהינו הצונו לעשות מעשה יכשר שיעשה ואנו יכולים לעשות אותו או צונו לעשות מה שלא יֵעשה והוא בנפשו במל. ואם תאמר כי הצווי והרשות עמדו בעשיית הבמל אשר<sup>2</sup>) לו עשה. ולא תבוא לנו ממנו הועלה. היה שחות דברך גלוי אין בו פונה. ואם תאמר כי הצווי והרשות יתקיימו כמעשה יכשר שיעשה ואגו יכולים על עשייתו. אטרנו לך ואיך גוכל לו שם יתברך גהנה בו ונעיר לנפשנו ולאחרים עם היות ההרמזה אליו ישתכה אינה מתאמתת וכאי זה תשובה תשיב ותהיה טוכה אנו רוצים בה בעבור שננצל משאלתך. ואם תאמר אני לא שאלתי אתכם זו השאלה אלא שאבשל אסרכם כי ההרמזה היא המכשרת לתקן הלשון ולקחם ההועלה בו וכאשר הוא כן אין לכם שתעשו זה עקר לבמל שאלתי. יאמר לו כבר בארנו מקרם אמתת זה העקר והעמרנו הראיה אליו ואין אנו צריכים אל שנון") הרבר בו ועל קייומו וכוונו אשר בא אחריו. ואם תאמר [167b] אני אשאל אתכם זו השאלה על קיום העקרים אשר לכם בתקון הלשון וזולתו באי זו תשוכה תשיבני על זה הדרך. נאמר לך כאשר נתקיים כי אנשי הלשון כבר עשו שמות לו בעבור הסגלתו באשורים ומשפטים ולא הפרירו מקצת אשר הוא כן ממקצת אחר וידענו כראיה קיומו יתברך וכי לו אשורים קיימים כמו לזולתו קראנו אותו בשמות אשר הם לוולתו מחמת שהוא משתתה עמם באשוריהם ולו היה אסור עלינו עשות זה עם עמידת ההועלה בו כי הוא בזולת היה גם כן אסור כמותו בזולתו. וכבר ידענו חלוף זה והוא יבשל השאלה. ואם אטר אני אעתיק השאלה אל המקום אשר עשיתם אותו עקר ואומר כי ההרמזה. נתכונה אל ראובן מחמת שהוא גוף והאשורים אשר לו לא תתאמת ההרמזה אליה כי אינה גוף ועם זה איך תוכלו לעשותם לה שמות ואיך נוכל שנועיל לזולתנו ידיעתם בדבור חוץ מן ההרמזה אליהם וכל שאלה תבוא על העקר בביאתה עם הענף איך תכשר ההסכמה על אותו העקר התשובה לו כי העקר בשמות שיעשו לכל דבר שהוא ידוע ואלו הרברים הידועים יחלקו חלק תתאמת ההרמזה אליו בודאי והם הגופות. וחלק אחר לא תתאמת ההרמזה אליו באמת אבל על דרך עובר והם האפעים שיחולו בנופות והם מתחלקי על בי חלקים. יש מהם מורגש. אם כיר ואם בעין ואם באון ואם בפה ואם באף ויש מהם שאינו מורנש. והמורנש ככל אחת מן ההרנשות גלוי יותר משאינו מורגש. ואחריו שנודע זה אשר אמרנו עשו אנשי הלשון שאינו כלום ואינו ידוע בוראי כמו הידוע והפילו עליו שמות אחרי שירעו תלות השמות בדברים הידועים ועשו זה על דרך עובר והוצרכו אליו בעבור כי ידעו הפרקים בין מין ומין ובין כל אחר ואחר מן המין באשור לזה אינו לזה וחפצו שיודיעו לוולתם מה שידעו ולא היו יכולין למצוא [168a] חפצם אלא בזה הדרך והיא שירברו באשורים כמו דבורם באשר הם אשורים להם. הלא תראה כי אשר יראה מיני צביעות יפריד במראית העין בין מין ומין. וכן הוא יפריד בין שתתאמת ממנו המעשים ובין אשר אינו כן ובעבור זה עשה זה ההפרדה וזה הפרק כמו דבר ותמן לו שם ותקים בנסשו כי הוא כמו רבר תתאמת ההרמזה אליו וזה יוכיח ההצלה מרברי השואל.

(<sup>1</sup> ואם לא. <sup>2</sup>) לא .Hs. (<sup>1</sup> ואם לא. <sup>1</sup>

ועוד אמרו מקצת החכמים כי תקון השם לכורא יתברך לו היה אסור עלינו לא היה כשר ממנו ית׳ שיודיענו לו שם כי הדרך בשני המקומות אחר וכאשר הוא כשר ממנו ישתבה כך הוא כשר ממנו אנחנו ואין שם פרק. ואם יאמר השואל על זה הדבור כי האלוה יתברך יודע הדרך השובה אשר בה הועלה לגו יותר שמנו לכן הוא כשר ממנו ואם היה אסור עלינו. יאמר לו לא היה המעשה לא יכשילנו לדרך אחת והיא ההועלה היה דברך קיים מזה האפן. וכי ידענו כי המעשה יכשר לעלות הרכה ואופנים רכים נכמל דבורך. ועזר יאמר לך מה הוא חפצך כזכירת ההועלה היא ההועלה של עולם הבא. או ההועלה של עולם הזה. ואם תאמר הראשון נאמר לך על הטעשה יכשר לדברים הרכה זולת זה. ואם תאמר השני נאמר לך והלא כבר בארנו כי יש לנו חפץ גרול בתקון השמות לכל הנקראים בשמות וזה יוכיח כי אין לך שתמנענו מזו הדרך עם הודאתך כי המעשה יכשר לחסצי העולם הזה וצרכיו. ואם יעזוב השואל הרבור בהועלה וישוב אל זכירת ההשהתות יהיה אשר נוכיר אחר זה מבשל רבריו. ודע כי כל אשר יאמר כי עשות שם לד׳ יתיש ויבוא ממנו היותו דומה לזולתו לא יוכל שיאמר בהכשרתו בצוויו משום כי הרמיון קיים עם הצווי שהוא בלא צווי ואינו רשאי לעשות זו הדרך ראיה כזו השאלה. ואם יאמר אני אמנע קריאתו בשם על כל אורות ופנים בעבור העלה אשר אמרתם והוא היותו דומה לזולתו. יאמר לו הרברים יהיו רומים [168b] זה לוה כשהיו שוים באשר ישוב אל נסשם לא בדבר הרץ ממנו כמו בגופות אשר לכל אחד מהם משוש כמו של אחד כמו השחרות אשר כלו מין . אחר וכמו הלבנות וכיוצא בהם. ויהיו מתחלפים כשיפרדו באשור נפשם ואם יהיו מתחכרים באשור אחר. ועל זה נאמר כי השחרות והלכנות הם נמצאים והמציאה כהם מין אחד. ועם זה הם מתחלפים כמיניהם. ונאמר כי מקצת השחרות מצואי. ומקצתו אינו מצואי. ומין הכל אחר, וכן שאר המינין וכן נאמר כי ראובן ושמעון יודעים ויוכלים והפצים התחברו יחר בשם אחר ואם תהיה דעת האחר מהם לא ממין דעת השני מחמת שהוא יורע דבר, והאחר יורע דבר אחר. וכן זה יכול על דכר וזה יכול על זולתו. וכמותם זה יחפוץ דבר וחברו יחפוץ דבר אחר. וכן התאוה. וכל עת שישתנה הירוע הרעת התלויה כו אינה ממין הרעת התלויה בחכרו וכמו אלו המינין הרבה וזה יוכיח כי החלוף והרמות אינם עומרים על השמות ורע כי כבר נתקיים כי כל ירוע לא יצא משיהיה מוסגל באשור יפריד בינו ובין זולתו וזה האשור אינו הווה לו לעלה יוצאה ממנו ולוה כי הוא כן לנפשו. וזה המשפט קיים בכל רבר שהוא ממין אחר וברברים המתחלפים אין פרק בין היות החלוף שביניהם יחייב הכחשת האחד לחבירו וכין שלא יחייב כן ותקנו אנשי הלשון הישמעאלי מלת שי שהוא בלשון הקדש כלום ודבר משום שהוא ידוע ולא הסרידו כזו המלה בין מין ומין ולא בין מקצת המין ומקצת אחר. ולזה נתחייבה ההפרדה בין אמירתנו נוף ושחרות ולבנות ובין אמירתנו כלום כי מלת גלם ונוף בתקון תוכיח מין מוסגל. ובין מלת שחרות. ואמירתגו כלום אינו כן. ולא הועיל אלו ההועלות ועל זה יתחייב שיהיה הנוף אשר לו משוש ויתפוש בה היוחו כן לנפשו. ואין הכלום כלום לנפשו. ועל זה כאשר נתקיים לנו כי יש לעולם בורא וידענו אותו משום שהוא ידוע בנפשו קראנו אותו שי כלום ולא יביא אותנו זה שנאמר כי יש לו מין ולא נאמר כי הוא [169a] רומה לזולתו כשלא הכריחה אותנו קריאתנו לשחרות כלום שנאמר שהוא ממין הנופות ואם היה הגוף כלום אבל אמרגו כי היות זה ממין זה או בחילוף מינו עומד על ראיה

מבתוץ אם הוכיח כי הוא מסינו נאמר כי הוא מינו ואם לאו נבשל. וזה יוכיח כי השם אינו מועיל לאשור מוסגל ולא ראיה עליו ולא נהיה מדמים לו יתברך בזולתו בתקון שם לו ועל זה אטרנו למי שיאטר כי הבורא ית׳ נוף כי יש פרק בין אטירתנו לו ישתבה שי כלום ובין אסירתנו לו ניף. בעבור כי נוף בעקר הלשון לא נעשה לכל שהוא ירוע ולא עימר בנפשו אין הוא צריך אל מקום אבל נעשה לכל מה שיש לו אורך ורחב ועמק וכלום נעשה לכל מה שהוא ירוע. ועור יתחייב עליהם שלא יכשר ממנו ברוך הוא יקרא לנפשו כלום ולא ידוע ולא נוכר ולא בכל שם שיועיל הועלת אלו השמות בלשונם בעבור שאם יעשה כן יהיה מדמה נפשו בזולתו ברבורו עם עשותו דרך מן הרעה תוכיח כי אין לו דומה אכל דברי הגביאים גם יוכיחו כי אין לו דומה ויבוא מזה שכוש כאשר תראה אכל היתה ההכחשה תבוא כראיות מתקיימות בדרך הדעת ודרך התורה מחמת שקריאתו יתני לנפשו כאשר זכרנו תחייב דמיונו לשאר הירועות משום כי התחבר עמה בשמות וזה יכחיש אשר נתקיים ברעה מהיותו אין לו דמות. והוא יתברך כפל במקומות הרבה מדבר הנביאים. שיהא שם דומה לו בדבור הטבאר וכשהוא במשפשו. ואמר 1) אין כמוך באלהים יי ונו. ומניעתו יתברך מהיותו כרמות אלהים אחרים שהם נופות וזולתם תחייב כי אינו רומה למה אשור הוא כמותם מן הנופות תולתם תחייב כי אינו רומה אבל כבר אמר <sup>1</sup>) ייי אין כמוך. ואמר <sup>2</sup>) ואל מי תרמיון אל. ")ואל מי תרמיוני ואשוה. ואין הפצינו באות איך ילקח מאלו המקומות ראיות ועל אי זה דרך תוכיח ותודיע כי אין דמות לבורא ית׳ אבל זכרנו אותה כי הוא תחייב ביאת ההכחשה בראיות שברברי הנביאים אם יהיה הרבר כאשר אמרנו וזה הכלל יפול אשר נסמכו עליו. ואם יאמר כי זה הרבור מכם יחייב עליכם שתאמר בכל רבר התחבר ברבר [169b] אחר באפן שלו ובעבורו עשו אנשי הלשון השם שיהיה שמו כשמו ואין זה מרבריהם. יאמר לו אם יהיה חפצך כה חיוב אשר אמרת חפצינו בחיוב חרוש המשוש לגופות בעת שימצאו או בחיוב הכחדת הדבר בעת מציאת חלופי שממנהגו יבשל אותו ויכחידו אנחנו נמנע מזה. ואם יהיה חפצך בחיוכ הוא אשר ישוב אל הפץ עושה השם אשר הכיאו בעשיית השם. הוא מאמרינו כי בעבור המחרש הלשון כאשר יקרא שם מקצת המין הפלוני שחרות שיראה אותו שהוא על התואר המוסגל כבר חסץ שילך זה השם אל כל שהוא כמותו וכמראהו ויפול עליו ועל זה אין בדבורינו הכחשה ולא נתיצה. ואם תאמר והלא כבר יהיה הנקרא בשם מחמת שהוא מאושר באשור בעינו יפול עליו שני שמות ולא תזכרו אותו אלא באחר מהם חוץ מהשם האחר וזה יכמל מאמרכם בחיוב הליכת השם וקיומו בכל מקום כי אם יהיה זה החוב אשר אמרתם אמת למה הלך האחד משני השמות ונפל על הרבר חוץ מחבירו וזה כמו קריאתכם למי שננמרה דעתו בעל שכל ולא תכשירו לאדם שיאמר כמו זה יתברך בבורא ואם הייתם אומרים באשורו כי הוא יודע וכל שיוצא בזה המין. יאמר לו כבר הקרמנו כי השם אשר יתקיים להועלה מוסגלה חוב שיהא קיים בכל מקום שתהא אותה ההועלה מתקיימת ואם יהיה השם נעשה לא לאותה ההועלה על כל אודות ופנים. אבל לאותה על אפן ועל דרך ואין קיומו הוב ככל מקום. ואתה יודע כי האדם והבהמות והעופות נבראים מן העפר וכשנאמר באדם \*) וייצר ייי אלהים את האדם עפר מן האדמה ונאמר כבהמות וכעופות 5)וייצר ייי אלהים כל חית השדה ואת כל עוף השמים ונקרא שם אדם אדם ולא נקרא שם זולתו אדם וכיוצא כו. וכן המנהג ביודע ובעל שכל תקנו אותו למי שידע על דרך ועל אפן ועל זה גפל יודע <sup>1</sup>) I Chr. 17, 20. <sup>2</sup>) Jes. 40, 18. <sup>8</sup>) Jes. 40, 25. <sup>4</sup>) Gen. 2, 7. <sup>5</sup>) Gen. 2, 19.

על כל בעל דעה תרץ מבעל שכל. ועל זו הררך נאמר כי לכעל השכל מאשור היודע אין חקר ולא יקרא שמו איש שכל בעבורה ולא יקרא שמה היא שכלות בסי כל שהוא מבין וידע מה [1708] יאמר. ואין אתה חושש לדבר מקצת החשוכים מעמי הארץ שיאמר כי שבעל שכל לא ינמר שכלו לעולם מחמת שהוא בכל יום ויום יוסיף דעות לנסשו מדעת האומנות וכל שיוצא בה ויחשוב כי כל אלו הרעות מן השכל וזה יבאר לך בסול השאלה.

ודברי אשר יאמר כי אסור עשות שם לרבר מיזכת שהוא פוחר משיהא שיחות ברין דבריו בשלים. נעכור כי חוב על אשר ישען על זה שלא יעשה שום רבר מצרכיו והפציו מחמת שאינו מאמין על זו הררך שיהא שהות ברין. ואם יקבל זה על נפשו יהיה אשר זכרנו מקרם מן הראיות על התר כל מה שלנו בו הפץ ואין בו דרך רעה ולא עלה תאמור אותו עלינו יבשל דבריו. ואם יאשר כי היות המעשה שחות עלה לאסורו והוא מזו הדרך כמו החשם והכזב וכאשר אין אנו רשאים לעשות כל מה שנעביר היותו שתות ברין. נאמר לו היות המעשה חמס נוכל שנדע אותו מלבנו ומרעתנו וכן היותו כוב וכל שיוצא בהם והיותו שחוח בדין אינו כן אבל לא נדע אותו אלא מרברי הנביאים וזה יוכיח הפרק ביניהם. ואם יאסר מן מנהגכם שתאמרו כי העברת עלת האסור כמו הרעת בודאי לעלת האסור כי הכל יחייב עלינו שנמנע מן המעשה ועל זה נאמר לכם כי אתם ואם לא תרעו היות המעשה שחות הוא העלה להיותו אסיר. וזה יחייב עליכם שלא תעשו אותו אלא על מנת בשול זה העברה. נאמר לו כל מי שננמרה דעתו ידע בודאי כי כל מה שלו בו חסץ ואינו יודע בו קיום עלה לאסורו ולא יפחד בעשותו צער לא מוקדם ולא מאוחר כבר יכשר ממנו עשותו ואנחנו כבר בארנו כי אין דרך מן הדעה תוכיח כי המעשה הפלוני שחות ברין. וזה יחייב כי מותר לנו לעשותו אם ינצל מהיותו רע לעלה אחרח. וכל מי שירע אלהיו יתברך וחכמתו וכי כאשר יעשה איש מצווה מובא באסור ובהתר חוב שיצליח לו בחובו בציווי ויודיעו כל מה שהשחית אותו בעשיית רצונו וחפצו ויקיים לו דרך על כל אלה הרברים ולא יעזוב [170b] לה מצוה תיאנה ולא עלה הוא ירע כלא ספקה כי לו היה המעשה הפלוני שחות היה יעמיד לו ראיה על זה וכל עת שלא יקים לו ראיה על היות שחות ידע כי הוא מותר. ודע כי זאת השאלה לא יוכל ישאל אותה מי שיאמר בהתר דבר מן הדעה. ועוד נאמר כי נתקיים כי כל מעשה שהוא אסור לעלה חוב שיהא מותר בכל זמן שאין קיימה בו על התנאים המבוארים מקודם וזה יחייב כי כאשר נדע אם מן הדעת אם מרברי הגביאים כי אין שחות שם בתקון השמות כי מותר לנו ומוב ממנו תקונם ואלו האנשים ימנעו מזה כאשר יוכיח משמע דבריהם. ואם יראו אותנו כי הם יעשו העלה היותו שחות. וכבר נתקיים לנו כי כל המעשים אינם מותרים לעלת עשה. ואינם אסורים לעלת לא תעשה. היו אלו המעשים תקון לשון או זולתו ועל זה לא יצאו דברי האומר כי תקון הלשון לא יכשר אלא בהתר על ידי הנביאים משני חלקים האחר מהם כי יאמר כי זה ההתר הוא המקיים הכשרתו והוא עלת ההכשרה וזה בשל מושחת לדברים אין אנו צריכים השעה שנזכור אותם. והשני כי יאמר כי ההתר הוא ראיה על כשרותו ואנחנו כבר בשלנו זה בארנו מקודם בדברים אין שם פנים לשנונם. ואשר אמרו כי ההצלחה וההיעלה בחלופו ועשו זה עלה לאסורו הוא בטל בגלל שקיום ההצלחה וההונאה בדבר אינו עלה לאסור דכר אחר מחמת שנתקיים לנו כי המעשה יכשר לעלות הרבה כאשר יהיה אסור כן לא יבוא מזה הרבר יותר ממה שיהיה כל מעשה יש בו הצלחה כל מעשה יש בו הצלחה והנאה כעשות רצון אלהינו חוב וחקון הלשון יכשר ואין בו הצלחה לחפצי העולם הזה וצרכיו ואינו הוב ולא אסור ולא נתקיים בו עלה לאסורו. ואין זה הרבור אלא בדברי מי שיאמר אסורה עלי האכילה והשתייה והמקח והמתן אסורים נמי אבל שיהיה הכנסת הרוח אל הפה מחמת כי הצלחתי והנאתי לחוב ולהקריב ובפול זה הרבור גלוי. ועוד יתחייב עליהם רבורם זה שיהיה שלום הגשיון והשבת הפקרון אם קיום התנאים המחייבים להם אסור [171a] מחמת ששם הצלחה בוולתם ואין להם רוחה אם יסמכו על החזיוב שבהם חוץ מן המקום האחר בנלל כי אם יעבירו אסור המעשה שנשתלמו תנאי הכשרתו מחמת שזולתו הצלחה בדין חוב עליהם שיעבירו אסורו המעשה ששלמו תנאי חיובו לזה הדרך וכל מי שלו בינה ידע כי הפרק שביניהם כה חיוב לא יועיל כלום הגה וזה די לו. ואשר אמרו כי העושה השם בלא התר אינו מאמין משיהיה עושה המעשה לא במקומו הוא דבור רך חלש עד למאד ואיך יהיה זה ואנחגו ביארגו כי בתקון הלשון וחבור המלות חפצים הרבה אכל ההנאה שכהם תוסיף על זולתם וזה יוכיח כי אם יתחייב מה אשר אמרו בתקון הלשון בקל וחמר שיהיה תוב בזולתו. ואם יקבלו הכל על נפשם יהיה אשר זכרנו יבשל אותו. ועור יתחייב על זה האומר שלא יאמין עם מציאת ההתר משיהיה העמיד הרבר לא במקומו יעשה אותו כראוי מחמת כי מי שיאמר כי הוא אויל במעשים המותרים מן הדעת ולא ידע טוב ולא כשר מקל וחמר שיהיה משפטו כמעשים המותרים מרברי הנביאים ואיך יהיה מה שהוא כמותו יורע בוראו אס יהיה מרבר אמת על נפשו ואיך יוכל שירע חכמת בוראו. ועור חוב עליהם שלא יחכו מאלהיהם התרה לתקון . השמות בעת שיהיו צריכים אליהם מחמת כי אינם מאמינים שיהיו עושים הדבר לא במקומו ולא כמשפשו. ועוד חוב עליהם שלא יעבירו ביאת התר כי אינם מאמינים שיהיו בזו העברה עושים הרבר לא כראוי ואין להם שיאמרו אל זה הרבר כי הספקות אינה מעשה יאמר בעכורו כי הוא שוב או רע כי הוא ואם אינה מעשה ולא מעני על דת אנשים מן החכמים הוא כמו מעשה ולכן יאמר חוב על האיש שישאר תחת הספקות בכל מה שאין עליו ראיה לא על קיומו ולא על בפולו המאושרים והאשורים והמשפשים. ועור יאמר כי הספקות אמורה בכל עת שתהא הדעה חובה וזה יבאר לך מה שסמכו עליו בזה האופן. ואשר דברו כי אינו מאמין [171b] שיהא הפץ ייי ית׳ זולתו הוא מושחת בדברים קרובים מאשר הקדמנו והוא כאשר יהפוץ יתברך דבר הוב שיהא זולתו אסור. הלא תראה כי הוא ישתבח לא יחפוץ מסנו עשיית הסבוקר אבל יחפוץ מסנו עשות המעשים שיש לנו עליהם שכר אם יהיה המעשה חוב ואם יהיה נדבה חוץ מן המכקרות ועם זה אינם רעים ממנו ולא אסורים עלינו. ולא יהיו המעשים אשר לנו בהם חפץ נדול פחותים מן המבקרוח. וכאשר היותו יתברך חפץ לזולת המובקרות לא יאסור עלינו עשיית המכקרות כמותו נמי לא יחייב עלינו הפצו בזולת תקון הלשון שנאסור אותו עלינו. ואס יאמרו לא יכשר ממנו עשות מה שלא יהפוץ אוחו יחברך ממנו. יאמר להם כי משמע נסמכתם עליו תחלה יחליף אשר אמרחם בזה המקום. ועליו באה התשובה ואם היה אשר זכרתם הנה מושחת בעבור כי כבר נתקיים הכשרת לקיחתנו המובקר והנאתינו בו עם היותו אינו נחפץ הימני מחמת שבחירתו לא תועיל ואין כה מעם וזה בעבור שידיעתנו כהנאה לנו בו ואין שם צער ולא מכאוב על זולתנו בו ואין אפן להיותו רע ממנו ולא אסור עלינו תוכיה כי יש לנו לעשוחו אם יהסוץ אוחו ממנו הוסץ ואם לא

יחפוץ. ואם יאמר כי בפול בחירתו יתע׳ והיותו אינו חופץ מכם הוא עלה לאסורו עליכם ובכל עת שיתירו אותו לכם במאמר יהיה זה ראיה על היותו חופץ לו. יאמר לו כבר הקרמנו ככשול כמו זה הרבור מה אשר הוא ראי. ולו היה חוב עלינו לרעת חפצו יחעי בכשרון המעשה לא היה שם פנים להסגלת חפצו יתברך חוץ מררישת הפץ זולתו. ואם יאמר יש להפצו מן המשפש מה שאינו לחפץ זולתו מהמת שהוא חכם ועל זה יתחייב עלינו אשר אמרתם. יאמר לו זכירתך חכמתו ישתבח בזה המקום אין לה פנים ולא פעם ואתה תדע כשרון מעשים מלכך כי פשוט דברך ומשמעו יחייב זה ומי שלא ידע הרברים שהם ירועים מן הרעת לא ירע הרכרים אשר הם עומרים על הראיות ועם זה איך תתקיים הרעה בחכמתו. ועוד [172 a] יאמר לו אם יהיה הפצך בזכירת ההכרה כי הפצו ית׳ ראיה על כשרון המעשה ומגלה כי אינו אסור יתחייב מזה כי כשרונו נתקיים לזולת חפצו והוא אשר נאמר כי הוא אמת וכי הפעשה יהיה מיסגל כמה אשר יחייב השבתו וכאשר ידע החכם אותו כן ויהיה שם מה שיוליך אותו אל היותו חזץ לו יתאמת ממנו שיחזוץ אותו ויבחר בי. ואם יהיה הפצך בזכירת החכמה כי הוא תחייב המכתו ותקיימו ככר ביאינו מקרם בפולו אבל אילולי נאסר כי הוא בחילוף דבריך היה כשי בעכור כי בעל החכמה לא יחפוץ מה שלא ידע כי הוא מוכ וכשר ובחירתו למעשה חוב שתתאחר על רעתו בהכשרתו ולא יתכן זה אלא כאשר אמרנו כי בתחלה יהיה פוכ לעלה אם מוקרמת על בחירתו לו אם יכשר שתהא מוקרמת. וכבר נתקיים כי כל נמר דעה יידע הכשרתו מה שתתקיים כו התנאים אשר הקרמני זכרה במקומות ואם לא יעלה על לבו חפץ חופץ לו על כל אודות אבל המתחיל בחיפוש לבו לבעכור שירע אותו יתברך ידע הכשרת זה החסוש וזה הררישה אבל חיובה על התנאים שלה ומי אשר זה אשורו לא נתקדמה לו דעת בוראו יתע׳ ולא דעת חפץ אלוהו. בעבור כי לו היה זה ידוע לו לא היה צריך אל חפוש ודרישה וחקירה. וכן כל מה שהוא חוץ מן החפוש והדריש׳ ממה שיצמרך אליו כי הוא יכשר ממנו ויתחייב מקרם שידע הפצו ישתבח וכבר נתקיים כי המינים והכפרנים בלכם כי יש שם בורא חכם כי הוא חופץ מהם כלום מכל מיני המעשים והדרך בכל מתקרבת ולכן הרבות המשלים תגלה הרבור וחבאר אותו וזה הכלל יגלה לך חלישות אלו הדרכים שישענו אלו עליהם ולהוכיח בפולם וכל מה שיזכרו אותו ממה שהוא רומה להם תהיה התשובה עליו קלה בעיניך אם תבין את העקרים שזכרנו ותשמור התשובות אשר שברנו בהם רבריהם. ודע כי הרעת יכול שתנמר ותתחייב החקירה והררישה והפלפול [172b] ואם אין שם חקון על שפם ולשון. ואם יאמר לנו אחם תאמרו כי הפלפול והררישה בלכ לא יתקיים חייובם אלא עם הרעיון העולה על הלב המקיץ על מה שיפחירנו ומן עויבתם ויתקיים לנו בעבורו סברת הצער והכאב ואם תאמרו כי זה הרעיון יכול שתהא כתיבה יאמר לכם כבר נתקיים בסאמריכם כי הכתיכה תתאחר על תקון הלשון וכאשר אין הנה לשון מרובר בו לא יתכן שנדע בה כתיבה המתאחרת עליו כלום ובזה הרעיון לא ישאר לה מצוה עלה ולא תואנה בחייוב החקירה והחפוש. יאפר לו כי כל מי שיאפר רעיון כי הוא קשרון הלב לא תבוא עליו השאלה הואת מחמת כי יכשר שיפרר מעויבת החפוש ויסבור הצער בעזבו אותו וידע חיובו ולא תשאר לו תואנה. ואם אין שם לשון ושפה ומי שיאמר כי זה הרעיון לא יהיה אלא דבור יש לו לומר בתשובת השאלה הזאת כי אין אגו צריכין אל תקון שסה מחמת כי הרעיון תתחייב מציאותו

אם לא יתחיל האיש מנפשו ויחפש וכאשר יעשה החפוש בלבו תחלה אינו צריך אל הרעיון העולה על לבו והפצינו שנכאר כי יכול שתנטר הרעת ויתחייב הפלפול חוץ טן רעיון ודברים יעלו על הלב וכבר נתאמת זה על האפן שאמרנו. ודע כי ראיתי שאוכור אלו הדברים אחרי הרברים שהקרמתי ואם אינם מטינים בעבור כי אשר יכול שישאלו השאלות המוקרמות כן יכול שתשאל זאת השאלה. וכבר נתקדם לנו דבור כי החפץ בקיום הלשון שנודיע חפצנו לזולתנו ואין זה מונע שיתקין האיש בנפשו שפה ידבר בקיום הלשון שנודיע חפצנו לזולתנו ואין זה מונע שיתקין האיש בנפשו שפה ידבר בקיום הלשון שנודיע חפצנו לזולתנו ואין זה מונע שיתקין האיש בנפשו שפה ידבר בקיום הלשון שנודיע חפצנו לזולתנו ואין זה מונע שיתקין האיש כנפשו שפה ידבר בקיום הלשון שנודיע חפצנו לזולתנו ואין זה מונע שיתקין האיש בנפשו שפה ידבר בקיום הלשון שנודיע חפצנו לזולתנו ואין זה מונע שיתקין האיש בנפשו שפה ידבר בקיום הלשון שנודיע חפצנו לזולתנו ואין זה מונע שיתקין האיש בנפשו נו הלשון בלבו יזהירו הרעיון הבא על לבו במה שיתקן בלבו מן השפה ונשלם החפץ וכיוצא בלבו יזהירו הרעיון הבא על לבו במה שיתקן בלבו מן השפה ונשלם החפץ וכיוצא נוינין דברי בוראו ויתחייב עליו שיעשה במשמע הדבר ששמע מאלוהו כאשר יתחייב עליו אחרי שתקן לו לשון עם אחרים וזה אשר אמרנו ואם הרבות והיה המנהג כי זה התקון יהיה בין שנים וכי הצרך יתחוק [1738] אל זה התקון להודיע אחרים ועל זה יתנהג המאמר בזה השער ואראה שאזכור אחריו דבר יתלה בהאמת והעובר כי הוא עקר ינלה בו מה שישוב אל תקון שפה בדברי הנבים.

פרק באמתת האמת והעובר ומה הוא החוב עמם וכל שהוא תולה בהלז. כבר נתקדם במה שהקדמנו כי השם יהיה שם לדבר בחפץ המדבר ויתלה באשר יתלה בו בהפצו ונתקיים הפרק בין הדבור בתלותו בזולתו. ובין הרעה והחפץ בתלותם בזולתם וכי הרבור אם יפרד מן הפץ המדבר לא יתלה אבל אם קיום תקון הלשון יכול שימצא מן הרבור מה אשר פשומו עשוי לשעם ויפרד מן החפץ ולא יתלה ברבר וכאשר יתחבר עמו ההפץ יתלה ובא מזה כי משפמו בתחלת התקון ואחרי קיום התקון שוה וזה יחייב שיהא האפת כי הוא זה וכאשר יהיה ירוע כי המרבר רמה כרבורו אל דבר על זה האופן והתלה חפצו בו חוב היותו אמת בו אם יהיה מועיל הועלה בדבר המרובר בו כי האמת והעובר לא יבואו בשמות אשר אינם מועילות ועל זה יהיה הרבור ואם אינו תלוי ברבר שיתלה כו לנסשו כנון הדברים אשר יתלו בזולתם לנסשם ולזה תהיה ההנרה על הדבר בקשרון הלב לו שוים בתלוחם בו ולא גדע להיותה אמת מעם יותר ממה שוכרנו וזה הוא האמת. ולא יתחייב באשר נאמר בשם כי הוא מועיל וכן באשור שיהא החפץ שלם ואם יפרד מקצת מן מקצת מחמת שרעת החפץ לא תחקיים בההפרדה אבל אם בהסמכת שם אל שם או מעשה אל שם כי המודיע מניד וההגדה תתקיים בהסמכת המעשה אל השם או בהסמכת השם אל השם כגלל שההגדה בעבור המעשה במלה. וזה יחייב אשר זכרנו ולא יהיה הדבור מועיל על זולת זו הדרך אלא אם יהיה קריאה אינה מסין ההגדה ואדין יכשר בהסמכת האות ומה אשר הוא כמותו אל השם באמרה בלשון ישמעאל יא זיר ובמקומו בלשון הקודש <sup>1</sup>) הוי ציון המלמי [173b] <sup>2</sup>) הוי בונה ביתו בלא צדק<sup>8</sup>) הוי בונה עיר ברמים. וכיוצא בה. ולשון הקורש אין בה יא פלוני לכן נעשה בסקום יא הוי. ואם יאמר אם תעשו ההגדה בעבור הדבר כמו קשרון הלב בהתלאתו בדבר ולזה בכל עת שיהא זה הקשרון\*), דעת יחייב המשפטים ואתם לא תאמרו כי הדבור יחייב במה שיתלה בו אבל זה מקצת מה תשענו עליו להעברת שנוי שנקרא לשון כי אנו בכל זמן שנקרא שם המין הפלוני שחרות תכשר חוץ מזה קריאתו לבנות בין מקדם תקון השם הראשון בין מאחריו ולו היה זה השם יקבע בו לא היה יכשר שנויו אלא ער אשר ישתנה אשר הוא שם לו מברייתו ויצא מצורתו הקבועה לו וכבר גורע כי זה כפל והוא יחייב <sup>1</sup>) Zach. 2, 11. <sup>2</sup>) Jer. 22, 13. <sup>8</sup>) Habak. 2, 12. <sup>4</sup>) Hs. newer

עליכם שתפרירו בין ההגדה ובין קשרון הלב. יאמר לו. לו הפרדנו ביניהם לא מנע אותנו מביאור האמת בדבור ואמתתו וכי פעמה מה שזכרנו ולא היתה עשייתנו ההגדה כמו הקשרון מצר לחפץ לנו מכפלת חפצינו כי בראשון דיינו. לו היה אשר עשינו וחנרנו מהם משחת מחמת ששחות היותו שוים בזה הדרך לא יחייב שחות דתינו אשר אמרנו ואיך כי אנו נאמר כי אשר עשינו עשוי ואשר אמרנו אמת אינו מושחת בגלל כי הקשרון על ררך האמת אינו מקביע כרבר שהוא תלוי בו ולא מרשם לו אשור ולא מקיים לו משפט ולא דכר היה זה הקשרון הכמה ודעת או לא הוא כן ואשר הוא ממשפט מקצת הקשרון שיתלה בדבר כאשר הוא בחלוף היכולת אשר היא תקיים ליפול אישור. ואם יאמר אנו נדע הפרק בין המתוקן מן המעשה ובין אשר אינו מתוקן ולא היה זה הפרק אלא בדעה ואיך תאמר כי אין לדעה עשייה ולא רשום באשר תתלה בו. יאמר לו לו אמרנו כי אמרך אמת במתוקן מן המעשים לא יצא מזה כי לרעה קביעה ורישום ולא יחייב אשור לאשר אינו מתוקן כי אין שם דבר יכול שיאמר כי הדעה הקבוע אותו ומקל וחומר באשר יהיה המתקן בחילוף אשר אטרת כי הדעה תרשים אשור או דבר בדבר אשר היא תלויה בו ותוב בכל פרק שיתקיים שישיב אל אשורים יהיה [174a] הפצך בקביעה וברשום זה כי אנו גדע הפרק בין היות החתיכה הקפנה מן הגוף מופרדת במקומה ובינה אם תתחבר עמה אחרת כמותה ואם לא נשתנה לה אשור וכן מנהנ המתוקן מן המעשה. ועוד גאסר כי לו היה שם אשור לא היה חוב עלינו שנשים אותה אל הרעה ואם היה האשור יתקיים עם מציאת הרעה בעבור כי הדבר יתקיים עם מציאת זולתו ויהיה הוא המרשם אותו ויתקיים עמו ואם אינו מרשם אותו אבל יהיה הוא תנאי לקיומו ויודע כל אחר מהם בראיתו. וכבר נתקיים לנו, כי חבור הגוף נתקיים דיכול והתנאי בהיותו מחוכם מתוקן היות היודע וזה יוכיח כשרון אשר זכרנו מקדם בההגדה ובקשרון הלב וכי הם שוים ואין אנו צריכים שנאריך בחזוק זה הדרך כי הוא בא בכלל הרבר. והדבור") בעובר כי הוא יבוא אחרי שנתקיים האמת מחמת שלא יורע ולא יכשר

חוץ מן האמת וחוב שיהיה בין האמת והעובר פרק לולא הוא לא היה לאמרגו אמת ועובר פעם ולא פנים ובאשר חשב השם המועיל הועלה אשר אינו שם ברכש ולא שם כלי ולא שם נכסים והרומים לאלו לא יכשר הרבור בו אלא באשר יבוא בו אות ההועלה עד שלא יהיה המדבר בו משקר או כמו משקר ולוה לא יתכן מסנו שנלך אחרי אנשי הלשון בשמות המוקדם זכרם ולא ידענו חפצם בהם ואין אנו צריכין לעשות כן ברבור אשר הוא על דרך עובר כי אלולי היה כמו זה חוב לא היה שם פעם לאמרינו עובר מחמת שלא ימצא פרק אם יהיה כן כין העובר והאמת ולזה נאמר כי העובר בחלוף האמת מדרך כי אנו צריכין לדעת אמתת הדבור אשר הוא עובר כי הוא כמשפם אשר הוא עומר לו במקומו. אבל הוא כמשפט המועתק מן עקר תקונו בלשון ולכן היה האמת הוא העקר והעובר הולך ולזה יבוא הפחות והיותר והתוספה והחסרה והיה כשר ממנו הדבור כו כי הוא כמו המקויים לדבר אשר דברנו בעבורו [174 b] בו והפלנו אותו עליו על דרך עובר ונודע זה מחפץ המדבר בו או המתחיל בו ודע כי בעבור אשר זכרנו באמתת האמת ובמשפמה חיוב נפילת השם ממנו או על מה שתתקיים בו ההועלה המוסגלה והפרק שבינה ובין העובר בזה בפלה הליכת העובר אל כל מקום כמו האמת ובפלה ההקשה עליו ולוה כאשר הנהיר לשון הקדש שיאמר חמור לחם לא יכשר שנקיש עליו איש לחם ונחפוץ כי הוא נושא לחם כמו החמור וכמותו כאשר

1) Hs. 12.

נאמר דברה לשוני שמעה אזני ועיני ראו שנעשהו כמו שמע ראשי וראה ורומהו. וכמותו ברבור הישמעאלים אמירת האיש שאל המדינה והקיריה והדירה הל אלקריה ואלראר. שנקיש על זה שאל הספר והפנקם. ויהיה החפץ שאל הכותב אותו או המתחיל בתקונו כמו החפץ באמרו שאל הרירה. ואין לאדם רשות שיאמר שאל הספר ויהיה השצו כותבו אלא והוא כמו מתחיל בתיקון לא נדע אותו והוב עליו שיבאר ולא יעווב מכשול. ואין לאמר שיאמר כי המדבר על דרך עובר אמר שאל העיר והקריה וחוב שיהא הפצו מן העברות ואתם לא תצאו משתעבירו לנו הרבור כגון זו המלה בזולת אותה העיר או לא תעבירו. ואם תעבירו אותו בכל עיר ועיר תהיו מכפלים אשר אמרתם כי העובר לא נקיש עליו ויהיה העובר כמו האמת בהליכתו אל כל מקום. ואם לא תעבירו ותמנעו ממנו תהיו הולכים על העקר שלכם ואם הוא מושחת מחמת שאנו יודעים הכשרת הליכת זה הדבר אל כל קריה וקריה ומדינה ומדינה. יאמר לו האמת שאל הקריה אין חפצו הקריה מוסגלה לא זולתה אלא הפצו כי אין קריה אלא ויכול שיאמר בעבורה כמו זה וכאשר יודע זה מחפץ המדבר לא יוכל ארם שיבשל בו דברינו ולא יוציאו זה מהיותו עובר בעבור כי לא יתקיים שעם הדבור וההועלה בו במשמעו אלא עם תוספה והוא שיאמר שאל אנשי הקריה והאמת אינו צריך אל תוספה מחמת שאינו לא פתות ולא מהוסר ולא [175a] מוסף עליו. ואם יאמר כי אתם אם אינכם משכיחים בההועלה ברבור אשר הוא עובר ולא רואים אותם יתחייב עליכם ברבור שהוא אמת כמותו ויוליך אתכם אל במול הפרק ביניהם. כי עובדי גלולים קראו שמותם אלהים והם מכלל הנקסאות והמתחדשות ואם תקראו ייי יתיש אלהים הודיעוני אם יהיה על דרך עובר בעבור כי ההועלה לא נתקיימה. ואם תאמר כי קריאתו אלהים על דרך אמת עם בשול ההועלה העומרת בגלולים יכחיש זה מה שאמרתם מקדם מחזוב קיום ההועלה שלא תהיה ההגרה שקר. יאמר לו השם לא יהיה אטת אלא בחפץ המרבר כו אשר עשה אותו לו ותקן אותו עליו וההפצים מבעלי הדעות ילך אחרי קשרון לכם או מברותם ולוה עיבדי הגלולים כאשר יקשרו בלכם כי הגלולים העבודה ראויה להם מחמת שנתקיים בהם מן האשורים מה שיחייב להם העבודה לא יבצר מהם שיקראו שמיתם אלהים על דרך אמת הוליך אותם אל עשות זה השם להם מה שקשרו כלכם ואנו כאשר נדע בראיות כי אשר קשרו בלכם כעבורם קיים בוולתם הוץ מהם נקרא שמו יתברך אלהים באמת ותהיה קריאתם אחר זה אלהים על דרך עובר בעבור שפעם הרבור אינו קיים בס וזה יבשל שאלת השואל. ואשר אמר כי לא חכשר ההקשה על העובר המפל עליו יתברך כן הוא ולכן נאמר כי אין כשר ממנו שנקיש על אמרו וירד ד' בענן המרוצה והנענוע וכל שיוצא בהם בעבור כי עשיתנו כן תניח אותנו חשודים כי אנו כפרנים מחמת כי לא ילך אל דעת השמע הסצנו בעת הרבור כי לא תקננו עמו שנדבר עמו ולא הודענו אותו החסץ שלנו בהעלותו על סינו כי לא נשמע מסי הנביאים וכמו זה המנהג בשאר המקומות אשר דבר הכתוב בהם על דרך עובר. אבל מקצת החכמים גם לא ראו שיקישו על האמור מפי הגביאים וירד ייי וילך ייי שיאמר הם ברברים שלהם כמו זה הרבור ואמרו [175b] כי הוא ית׳ דבר עמנו בזה הלשון כאשר ראה בהצלחתנו והועלתינו בין שתהא ההועלה קיימת בו בלבד בין שתהא בו ובחילופו ויש לו יתיש שיסור מזו הדרך אל הררך האחרת ומהדרך האחרת לזו הררך. ולו אמרנו כי הוא ישתבה העמיד לבני אדם ספקה כיים להם דרך לכפולה וחסצו שיתענו בה ויהיה להם על זה שכר נדול בבאור

האמת והפסדת הבפל וכמו זה אינו קיים בדבורנו ופשומו יחייב. הכפרנות היה יכשר ועל זה חוב עלינו שנרחק ממנו. והדבור הבא ממנו ית׳ לו יצא משיהיה לו משמע יכול שיודע החפץ כמשמעו לא בתוספה ולא בחסרון או שיהא בחלוף זה. ואם יהיה מן החלק הראשון חוב עלינו שנתחזק כפשומו בעת שאין שם ראיה על חלופו כי מן החלק הראשון חוב עלינו שנתחזק כפשומו בעת שאין שם ראיה על חלופו כי הכפתו ית׳ תחייב חפצו לפשומו ואם יהיה מן השני לא יצא משיהא נורע כי בעלי הלשון דברו בו על דרך עובר ונתקיים זה ביניהם. ונודע בו החפץ מחמת שהוא העשוי הרבה או אינו כן. ואם יהיה החלק המוקדם חוב לקיחתו על העשוי כי הוא העשוי הרבה או אינו כן. ואם יהיה החלק המוקדם חוב לקיחתו על העשוי כי הוא מזה הפאה כמו האמת. ואם אינו שזה לה באפן אשר הוא מוסגלו בו. ואם יהיה מזה הפאה כמו האמת. ואם אינו שזה לה באפן אשר הוא מוסגלו בו. ואם יהיה החלק המאמר חוב שיהיה התחלת תקון יקים יתברך ראיה על החפץ בדבור באשר יאמר מאחר כן. ועל זה הדרך מנהג זה השער. וכאשר נשתלם הדבר בתקון הלשון יאמר מאחר כן. ועל זה הדרך מנהג זה השער. וכאשר נשתלם הדבר בתקון הלשון החפץ ורע כי האמירה נרבתה בתקונו ומשפטו בזה הספר נהיה יכול זכירת מקצתו בלבד אבל כאשר לקחנו בדבור בו נתלה מקצת הדבר במקצת על כן זכרנו בו מה שוכרנו לנלות תלויות בחפצינו הנה ובמקומות אחרים. ודע כי הדבר כאשי יהיה מבואר הוא מוב.

פרק. בכאור התקון השב אל רברי הגביאים ומשפטו ומה הוא החוב עלינו בשמעו ומה אשר אינו דוכ אבל אסור וכל מה שהוא תלוי בזה. דע כי חוב שנתחיל בהתחלת זה השער בדבור במשפטי הרכרים הנשמעים ממנו יתעלה וכאור סה הוא החוב בהם בשמעם מחמת כי [176a] אם לא נדע זה לא נוכל לדעת החפץ במעם ענין הפרק מזה בעבור כי דעת החפץ בתקון הלשון הנלקח מפי הנביאים עומדת על הפתרון אשר יפתרו בו דבריהם. וחוב שיהיה לזה הפתרון משמע עליו החפץ ברבור בסשומו ואינו צריך זולתו וחוב עלינו ביאורו. ואני אזכיר בזה כלל קצור תוכל עמו לדעת החסץ בעורת שדי. כבר נתקיימה הכמת ייי יתברך וכי הוא לא יעשה מעשה רע על כל אודות וזה יחייב כי כאשר ידבר עמנו בלשון תקנו אותו לנו לדבר ולא יסמוך אל דברו מה שנדע בו כי חפצו חלוף פשומו שנתעשק במשמעו ונקח אותו על פשומו וזה הרין המשפט קיים בינינו כי הארון ירבר עם אשר הוא תחת ממשלתו ברבור יש לו משמע יחייב כל שהוא מה שהוא מקויים לו ומתוקן בלשון כבר נתחייב עליו שיתלה במשמעו ויתעסק בו ואם לא יעשה מנונה מאדונו ומזולתו ואם יעבור עליו המרמה בדבריו. ומקל ותומר הבורא ית׳ אשר אין ברבריו לא שוא ולא מרמה. וכבר גודע כי הארון לא הוכיח עברו וגגה אותו בגלוי על") עשותו מה הייב אותו משמע דברו ואמר לו היה חוב עליך שתעביר בי הפצי בדברי זולת מה השיבות<sup>2</sup>) היה האדון מנוגה מפי בעלי הדעות אשר ידעו זה ממנו. אבל לו יצא זה ונתגלה בפל משפט הצווי כעשה ולא תעשה עם כל הגדה אם לא נרע חפץ המדבר ברבור כוראי וכבר נתקיימה הכשרת המעשה והמקח והמתן וחייוב קבלת הצווי ואם אין הרעה אשר אמרגו קימה. ואם אמי תעבירו שיהא חוב עליכם שתקחו הרבר הבא ממנו יתעלה אשר לו משמע על פשומה כאשר היה כמו זה חוב עליכם עם בני אדם ואם אינכם מאטינים כי החפץ מבני אדם בו הוא הבא במשמעו יאמר לו החיוב בשני המקומות היה יכשר שיהיה בדברך לו היינו לא נדע חסצו יתברך בדבריו ואנחנו כבר אמרנו כי חוב שנדע אותו אחרי שידענו חכמתו ואנהנו

1) Hs. y. 2) So in beiden Hss.

העברנו כמו זה בדברי בני אדם כי החכמה [176b] לא נתקיימה בהם כמו קיומה בו העברנו כמו זה בדברי בני אדם כי החכמה המרמה בו יתעלה ולכן באה המרמה בדבריהם ולזה אמרנו כאשר הקדמנו.

ואם יאמר מאין כי המרמה וחפוי הדברים אינם באים בדבריו יתעלה. יאמר לו כי סאמרו ית׳ ראיה. והעברת מה שוכרת במקצת הראיות יחייב העברתו בכל הראיות. וזה יחייב שלא נאמין באחת מהן ובפול זה גלוי. ואם יאמר כי הראיות על שני חלקים אחד מן הדעת ואחד מן המשמע ויהיה הפצכם באמרכם כי לא נאמין באחת מהם היא הראיות שככתב יש לנו לקכל אותו כי שאלתנו בעבורו. ואם יהיה הפציכם הראיות אשר בדעת יש לנו שנפריד בין שני החלקים. ונאמר כי הראיות שבדעת תראה ותוכיח ליתוש בין הראיה ובין אשר היא ראיה עליו אינו עומד על חפץ חופץ ותחתו תלויה כו לא בעשיית עושה והראיות אשר הם דברי הנביאים ועקרם ישוב על תקון לשון המקיים לו החפץ ואיך יכשר שתעשו הכל שוה עם זה הפרק יאמר לו הראיות אשר מן הרעת ואשר מדברי הנכיאים ואין ביניהם הפרק אשר אמרת הם נכללים בהיותם ראיות יודע בהם אשר הם ראיות עליהם ולו היה יכול שלא במקצתם עם קיומו על האופן אשר ממשפטו כאשר יהיה עליו יהיה ראיה יכול שלא נאמין במקצת אחר ואם יהיו שוות בזה לא יועיל הפרק ביניהם מצד אחר וזה יבאר אשר הקדמנו. ואם אמר אני אחליף כדבור ואומר לא נתקיים על האופן אשר יהיה עמו ראיה על החפץ ועל זה לא יתחייב על אשר אמרתם. יאמר לו הרכור כאשר יהיה בעשייתו חפץ כשי למדבר המבין ונתקיים כי החפץ בו הבנת אחרים חוב בחכמה שיעשה אותו עושהו לזה החפץ ואלא") היה אינו מועיל. ואם אמר כי אנו לא גרע הפצו ית׳ ברבורו כמו יריעתנו הפץ מקצתנו ועם זה איך יכשר מה שאמרתם. נאמר לו ההפרדה באפן אשר הרמות אליו לא תפסיד ותכמל חפצינו ומחמת כי החפץ ככר נתקיים והוא ידיעתנו חפץ המרכר אחר היתה זאת הרעה בודאי לאחר היתה בראיה ולו נתקיים [177a] בנו מן החכמה כאשר נתקיים בו ית׳ היה משפמנו שוה והיה הרבור ממנו ראיה על הפצינו ולו נתאמת ממנו ית׳ שיוריענו הסצו בודאי בזמן היותנו מצווים היה יכול שנדע חפצו בעת דבורו על המנהג שנתסיים בגו בלא פרק ואם יכול שיעשה אותה ית׳ בלא דבור אבל לו חפץ ית׳ שיודיענו הפץ מקצתו בודאי הוץ מרבור ומהרמזה היה יכול יתאמת ממנו עשותו ואם היה מקצת החכמים ימנע מזה והשיב אשר אמרנו וכל זה יבאר אשר הפצנו. ואם אמר כי נפילת המעשה מן היודע תחייב כי לא יצא משיהיה לו אליו חפץ ומאין נדע כי אין חפץ ברבור אלא מה שיוכיח משמעו חוץ מזולתו יאמר כבר הקרמנו באמרנו כי החפץ בדבור אם לא יהיה מה שתקנו אותו לו בעלי הלשון היה חפוי ומרמה וזה לא יכשר. ויאמר לו כי זה אשר תוכור אותו יוליך אל היותו יתעלה לו חפץ שיודיענו חפצו בדבורו לא היה יכול ואין שם עלה נדע אותה למניעתו ממנו. ורע כי המופת אשר הוא ראיה על דברי הגביא כי הם אמת לא יוסיף על שיאמינו שולחו בדבורו ויעיד לו כי דברו אמת. וכאשר לא נאמין בדבור ונעביר כי אין הסצו יתעלה בו מה חייב אותו פשומה ומקל וחומר שלא נאמין במופת ואם יקבל השואל זה על נפשו נפסיד אותו כאשר הקרמנו. ועוד אין לשואל שיאמר כי הוא יתי חפץ בדבורו חלוף פשומו משיאמר כי לא חפץ בו כלום. ואם אמר כי חכמתו ית׳ תביאו שיעשה אותו לחפץ. ויאמר לו וגם הכמתו תביאו שיעשה אותו לאופן אשר הוא מתוקן לו. ואתה אם תעביר חלוף זה יחייב עליך שתעביר מאשר אמרנו והפלנו

Digitized by

עליך. ואם יאמר כי זה אשר השלכתם עלי וחייבתם יוליך אל נפיצת מה שנורע מהיות המבין למעשיו היודע בהם לא יעשה אלא לחפץ והוא ית׳ כבר נתקיים כי הוא יודע וזה יחייכ בו אשר אמרנו ואין כמו זה כאשר אמרתם. יאמר לו כאשר נתקיים מה אמרת כן גם נתקיים כי מי שהוא יודע בדעת ובבינה ובחכמה [177b] באשר ידבר דבור יש לו משמע ואין הפצו משמעו ולא יסמיך אל דבורו מה שינלה הפצו יחשב פשוט והריום לא חכם ומכין וזה יחייב שלא נעביר בדבורו ישתבה כמו זה אבל הוא כן מקל וחומר ואם אמר זה אשר אמרתם כלו בגוי על עקר והוא כי הוא ית׳ ככר דבר וחדש מה ששמו דכור ויש לו שאומר מאין כי הוא מדכר עד שתחייבו עלי מה אמרתם וכמה תכמלו כי הוא עשה מן המין אשר כמותו יהיה דבור. ואם היה אינו מדבר ואין אתם יכולים לומר כי ידעתם בוראי כי הוא מדבר כאשר ידעתם בודאי ככני אדם כי הם מדכרים עמכם ומפנים הרבור אליכם. יאמר לו אנו נדע כראיה כמו שוכרנו מקדם כי חפצו כדבורו אותנו אנחנו כי כאשר יאמר הוי אנשים הוי חכמים הוי נבורים הוי מצווים וכיוצא בזה. יהיה זה הרבור נעשה בלשון להפועלה מוסגלה חוכ שתהיה חפצו ית׳ ואם אינו כן יבוא החפוי בדבריו. אבל חוב על מי שישמע כי השלים והמלך דבר כמו זה המין ולא ידע חשצו בוראי בדבורו שיקח דברו על משמעו על המנהג שאמרנו מקדם.

ודע כי זה העקר כאשר יתקיים לא ישאר חלוף אלא משאות אחרות והוא היש לרבור משמע ילקח עליו או אינו כן. והלא הוא כלל או פרט. או פרט או כלל או הוא תנאי בדבור או אינו כן. או מוציא מן הרבור מקצתו או אינו כן. או הוא מוכלל או אינו כן או הוא מתקון התורה והכתוב או אינו כן או הוא מוכלל או אינו כן. או יבוא תחתיו כל המין כגון הנונע במת הנואף והגואפות. או אינו כן. או הפרט אשר יביא אחר הכלל הוא החפץ בכלל לבר או הוא וזולתו. או הוא על דרך אטת או על דרך עובר. ואם יהיה הדבור מתקון התור׳ ויש לו עקר בלשון הוא הדבר המוסגל שיאמר או אינו כן או הוא עלה או אינו כן וכל שיוצא באלה המינים משיכול שיביא לו חלוף וכל זה לא יחייב נתיצת מה שאמרנו. אבל החוב עלינו החפוש והפלפול והחקירה וביאור האמת מן הבמל. וכבר נתנלה בזה הכלל מה חפצנו והרבור [178a] בתקון השב אל התורה אין למנעו ממנו אם יתקדם עליו זולתו כי אנו כבר ביארנו כי ההתחלה בו נמנעת וכאשר נתקיים התקון מבעלי הלשון על הרברים שירברו בהם יכשר אחר כן תקון לשון בכתכ ובדברי הנביאים כגון שיאמר המחייב התורה ית׳ בכל עת שארבר עמכם בכן וכן חפצו כי כן וכן ואין משפטו יתברך בזה אלא כמשפטנו כאשר יחכן מן האחד ממנו שיאמר לזולתו כאשר אומר לך תן לי הסיף חפצי בו הרומה וכמו זה יתאמת ממנו ישתבח שיתקן בתורה. ואם יאמר מה הוא שיצריך אל זה ויכול שנדע הפץ המצוה בתורה יתעי כדברו עמנו בלשוננו והלא הדבור בלשון אחר על זה הדרך יהיה כמו תוספה אין בה ממש. יאמר לו דבריך אשר דברת היה יכול שנדע הסץ המצוה בתורה ברור הוא אם ידבר עמנו בלשונינו אינו כאשר אמרת מחמת שאין בלשונינו שם נדע בו המעשים אשר ביאר אותה הכתוב בבהמה אשר קרא שמה עולה בעבור אותם המעשים ואיך נוכל לדעת חסצו יתברך בזה השם ואנשי הלשון לא ידעו מעני זה השם בתקונם כאשר ידעו שעמו והחפץ בומן התורה אכל זו ההועלה לא עלתה על לבם. ולכן אין להם חפץ לעולם שיתקנו לה זה השם כאשר ירעו ההועלות בכל השמות אשר יריעתם בהם הנרימה אותם הצריכה אל תקון השמות אשר ידיעתם בהם לכל בעלי השמות כנון Digitized by GOOGLE

אוכל ושותה וזולתם. כי המעשים אשר הכליל אותם שם עולה מן הסמיכה והשחימה וזולתם. ההועלה בהם לא תשוב העולם הזה. אבל היא מן הצלחת הצווי לכן היתה הקריאה בזה השם עומרת על חפץ המצוה חוץ מחפץ אנשי הלשון אשר היתה קריאתם לבעל השם. כשם אשר בחרו אותו לו עומרות על מה שידעו בו או מן ההנאה השבה אל העולם הזה. וו היא תשובת השואל. אם יהיה הפצו באמרו היה יכול שנדע חפץ המצוה בתורה ית׳ אם ידבר עמנו בלשונינו כי ידבר במלה מן הלשון תועיל בהועלה במלה אשר בתקן התורה. ואם אין זה חפצו אבל יחפוץ [178b] כי יכול דעת הפצו ית׳ ואם לא יזכור לנו על כל אודות מלה מתקון התורה אלא יפרט לנו מה שנעשה בבהמה הנקרא שמה עולה במלות בלשוננו וכנון שיאמר הביאו הבהמה הפלונית אל מקום הפלוני ועשו ידיכם על ראשה והוציאו רוחה ממנה על דרך כן וכן וישלים שאר הציווי כה על זה המנהג אשר לא ישאר עמו צריך אל קריאה עולה. נאמר לו כי המצוה יתברך כבר עשה כן ולולי עשותו זה לא ידענו מעם עולה מה הוא ואם היה ישתבח ראה בחכמתו שיקרא שמה אחר אלו המעשים אשר פרש אותם בשם ותקן אותו לך יועיל כל אלו המעשים שלא נהיה צריכים בשאר המקומות אל זה הסרוש והיה ברוך הוא בזה המין מקצר הדברים ולכן תראה אותו אחר אשר נתקיים זה התקון יזכיר על דרך הסמכה אל השם הגלמד מהמקרא כמשפט הרמזה אל מקום ההתחלה כלמוד ויזכור אותו על דרך חזוק. ודע כי עם זה אשר זכרנו היה יכשר שיעשה יתברך השם הנלמר מן המקרא אשר יכליל המעשים המוסגלים בכלל הרבור אשר אינו מועיל בלשון כעשיית אנשי הלשון כתקון השמות בתחלה מחמת כי הם מתחברים ברברים אחר. אכל ואם לא עשה כן אלא תקן לו שם אחר כאשר ראה בחכמתו מן ההצלחה לנו לא עשאו ריס מרמיון בינו לבין השם השב על הלשון. הלא תראה אל קריאתו הכהמה הנשרפה כלה עולה בעכור הסמכת ההועלה בשם הנלקח מן הלשון והוא העליה אל הועלתו הנלקחה מן המקרא והוא המעשים המוסגלים בו. והרבור בהמאת ובאשם וזולתם על זה המנהג. ויאמר כמו בזבה וגדה וגדר וכל שיוצא בהם כי הם מן השמות הנלמדות מן התורה ואם יהיה כן יהיה משפט הכל אחר. והוא אשר הקרמנו ואם לאו אבל היא מן השמות הנודעות מן התורה והיה החלק הראשון כאשר וכרנו ממשפמו. וזה החלק קרוב ממנו ממקצת הפאות. ובאור הפרק בין אלו השמות ובין השמות המוקרמות הוא כמו לא יתכן שיאמר בשמות הירועות כלשון כי הוא מתקון הלשון בלא [179a] באור כן לא יאמר בשמות הידועות מעמן בתורה כי היא מתקון התורה על דרך שלוח אבל בכאור. הלא תראה כי חוב בתחלת התקון בין אנשי הלשון שיהיה ביניהם קיום בההרמזה והדומה לה על קריאת מקצת מה שתוליר אותו העוף ומקצת רמש הארץ ביצים וכשהיה ירוע בין אנשי הלשון הסגל הזה השם אם יהיה הדבור בו משולח לא מוסמך אל היולר בלא ביצים של תרגנולים חוץ מזולתם מן העופות ומן הרמש לא יהיו צריכים שיאמר מקצתם למקצת או ירמיו אליו במה מעמו באשר אומר לך קנה לי בצים הפצי מכל שיפול עליו זה השם הם ביצי התרננולים. וכן השם הנלמר מן המקרא והשם אשר נורעה הועלתו בכתב או החלק הראשון נפל סמנו ית׳ דומה בתקון עם המצווים בצווי בו בהודעתם קיום ההועלה כו ואז תהיה הקריאה כו ראויה לו באמרו אחרי פירוש הועלתו עולה היא אשה הוא מנחה היא. חשאת היא. ונדה ונזיר אינם כמו זה כי הכתוב לא פרט הועלתם וזבר כסוף מה שיחייכ נפילת השם עליהם ולא אמר גדה היא גזיר הוא וזה ההפרדה היא Digitized by GOOSIC

אשר חייבה שיאמר בהם כי הקרוב היותם מן השמות הירועות מן המקרא. ועל כל אודות היות זה קרוב או הוא קרוב ורדוק. אם הוא רחוק לא ישחית דבר ממה שרמינו נוכור אותו. וכבר אטרנו מקדם כי הסבות והפונות יבואו ברבור השב אל הלשון יחקיים מפאות והמקום אשר אנו מדברים בו כמותו ויכול שיאמר אומר כי ממא ומהור מתקון הלשון ויאסר זולתו אין הוא אלא מתקון שרעי והוא הכתב. ואשר יוליך אל זה הססקה על מי שלא ישוב אל לבו הוא תקון הכתב רומה לתקון הלשון ממקצת האופנים כאשר אמרנו מקדם ויחשב מסי שזכרנו או כי המלה מהלשון מחמת כי עולה בעקור הלשון יפול על אשה עולה ובהמה עולה וזולתם אי זו עלייה היתה ונאמר כבהמה ובעוף העדשים על המזבח עולה ונתקיים בהם המעם אשר כלשון והוסיף הכתי [179b] אשורים אחרים אם לא יחקיימו בהם לא יהיו ראויים לזה השם על מנהג הכתב ולו עלתה הבהמה על השמים לא נאמר בה בלמוד המקרא עולה. הרבור בהחפאת ילך על זה מחמת שהיא תלויה בחמא ממקצת הפאות וכן האשם. וכאשר היתה האשה הוכה מרוחקת מן המהורים נקרא שמה נדה אשר הנדוי כפעם הרחוק. ואין תוב שילך זה השם אל כל מי שהוא מורחק מן המהורים ויפול על בעלת מת אשר הוא רחוקה מהם כרחוק הגדה למה שיוכור אותו כי כל שהוא סזה המין אין הליכתו אל כל מקום חובה אלא נשמור בו מה שתתקיים עליו הראיה ונזיר עקרו נמי המניעה ועשה אותו הכתב על מגיעה מוסגלה. ונם הוא מתחלק בכתב ואין הובה הליכתו אל כל מקום שנמנע ממנו ולכן מי שימנע מהליכת הים והמדבר לא יקרא שמו נזיר וכל שיוצא בו ולזה אשר המצוה יתברך בתקון המלות אשר בכתב כנון אשר אסרנו יכשר ויש בו הועלה ואינו רע לעלה אחרת. ולא זכרנו זה הררך בה חפץ בתקון השם המקרא בעבור שנעשה הדבור קצור עליו אבל יתאמת כו זולת זה ויכול שיהיה כו הפצים הרכה ואחר קיום זה התוכ עלינו כאשר ידבר יתברך בדבור אשר אמרנו וידיעתנו בחפצו על מנת אותו שנתחוק בו ונשפוט לו מזו הפאה כמשפט הידוע מן הלשון ולא נניח זה המנהג אלא בראיה מחמת כי הוא מזה האפן כמו דכרי אנשי הלשון וכאשר חוב עליט שנתחזק בפשוט ועל סנת שאין ראיה על חלופו כן חוב בדבור הכתב ולולא כי הוא כאשר אמרנו היתה הספקה תבוא עלינו בפתרון לתקון הכתב ולא יכשר ממנו שנעזוב נפשנו על זו הספקה מחמת כי זו הפתרון ראיה על חפץ הפותר יחברך כי לא גרע הפצו בודאי אבל בראיה וכבר אמרנו מקודם כי הדבור שהוא על דרך עובר ואם לא נעשה שיועיל בפשומו הוא מחמת שנודע בו החפץ ואם אינו במשמעו חוב עלינו שלא נבמל הפעם שלו והוא מזו הפאה כמו האמת והתקון [180a] הכתבי מקל וחמר שיהיה כן מחמת שמשפטו כמשפט תקון הלשון והיה הפתרון לו ברבור המבואר כלשון אשר נודע בו החפץ כמו ההרמזה כתחלת תקון הלשון יהיה מזו הסיאה אין בינו ובין הדבור האמת בלשון פרק ואנו אמרנו מקדם כי הדבור המתוקן אמת בלשון לדבר היה יכול שיהיה כחילופו אבל יכול שתהא המלה האחת אמת בשני דברים מתחלפים וזה יוכיח אשר חפצנו באור ונשאר עלינו הדבור המבאר שאין אפן נקיש על זה התקון הכתבי ואין חוב לקיחת עלה ממנו ונשפום בעבורה למקומות אחרים ואנחנו נזכור שבוה שבעזרת שדי. פרק בו דע הדבור המועיל על שני חלקים ממנו מועיל בנפש התקון ונתחלפה הועלתו פעם תהיה מוסגלה. ופעם תהיה מכללת. ואם תלך ההועלה אל מקומות הרבה ותכליל יהיה הרבור אשר בו אותה ההועלה כלל. ואם תהיה ההועלה מקוצרה אשר הולכת ולא מכללת היה הדבור מוסגל מקוצר ואלו המשפמים אינם Digitized by

לרבור לא למינו ולא לצורתו אבל בגלל התקון כאשור בארנו וזה הוא האמת להליכתו. אחר הועלתו אם יהיה משלח אין עמו ראיה תתניא אותו ממשמעו וההקשה תכשר בזה והוא שנשפום לרבור בכל מקום שתהא ההועלה קימה במשפם אחר. ומן הרבור מה שהוא מועיל במציאתו על דרך מוסגלה ומנהג ידוע וההועלה בו עומרת על זה לא עקר התקין ווה המין אין שם פנים להליכתו אל כל מקום. אבל יודע החפיץ בו כאשר אמרנו חה הוא העובר ואין פנים לההקשה עליו כמו ההקשה על האמת. ולולי זה הסרק היו שווים וזה החלק השני. ואם היה כשר שילך אל סקומות כשר נמי שיעמוד במקום אחר ואנו צריכים לדעת איך דרך הדבור בו ועל איזה מנהג ידברו בו המדברים ולחקור בוה מחמת כי עקר התקון בו אינו דאי לנו כמו האמת ואם היה האמת יכול שישתנה מההליכה אל ההסגלה וידכרו בו על זה המנהג ויהיה לכן כסשפם העובר מזה האפן ונהיה צריכין בו אל חקירה יתירה וכאשר [180b] היה האמת מזה האפן כמותו היה סשפט הכל אחר. ואחר זה לא ימנע שיהא השנוי במלה הרץ מזולתה ובה אם תהיה על אפן הרץ מזולתו והוב שיהא שם מעני יוליך אל זה השנוי בעבור חוכ שיהא צריך בתחלה אל תקוז השמות והאשורים ויבוא בזה השער היות הרבור נורע ברבר מופנל מחמת שהצורך אליו חוק אם בהיותו מופנל אם בהיותו כלל אם בהיות הרבור תלוי במה אשר הוא מוסגל באשור או באשורים הרבה או בעבור כי נמצא על פנים. או בעבור כי נתחייב בנללו משפט מן המשפטים וכבר כא בזה הכלל תקון המלות הירועות מן הכתב. והמתקן אותם יתברך ואם לא הפצים לא יתכן שיתקיימו אלא כאשר זכרנו היה דברו ותקונו כמו תקונינו ודברינו ונפל השנוי בדבור מאפן אל אפן והעתקתו ממקומו על הדרך שתחייב אותו החכמה והועיל אחר כן בראיות ובפתרון ולו היה מצאוי על מנהנו בלשון בלא שנוי לא היה מתקון התורה ולא מועתק מעקרו ולא אמרנו כי הוא כמו העובר אשר הוא מוצרך אל ראיה בחלוף האמת ולא אמרנו כי הוא כמו הנורע אלערף אללנוי בלשון אשר הוא מוצרך אל חקירת מנהג הדבור ועל זה חוב שיהא תקון הכתי עומד על מה שיוכיח על החפץ בו ועל ראיה תראה אותנו אם הוא מוסגל על דרך. אם הוא מכליל על דרך. בחלוף האמת הנודע בלשון אשר אינו צריך אליה כלו ולכן אמרנו כי כמו לא נקיש על העובר כן לא נקיש על תקון הכתב כי הם מתחברים באשר אמרנו ונתקיים הסרק בין השמות הנקראות במקרא בתקון המקרא ובין וולתה הבאות על דרך הלשון בלתי אם יהיו לשניות שבמקרא משפטי הרבור האמת בראיות קיימות עם זה יהיה הכל שוה בעבור הראיות בלבר. ואשר זכרנו עתה הוא החלוק העומד בריעה בין שהוא כן בתורה ובמקרא בין שאינו כן והדרישה בכתוב תוכיח זה או זה. ואנחנו גרבר אחר זה בשאלות מה שינלה לך מקצת זה הכלל בעזרת שרי וכאשר נשלם עד הנה הרבור בתקון הלשונות נשוב אחר זה אל באור מה אנו צריכין [1813] אליו ממה שאמרנו כי אלו הדברים הקרמות להם ומקילים אותם ונתחיל בעזרת הראיות אשר נסמכו אליהם אנשים בהיות האיש והאשה בעריות כמו גוף אחר וארם אחר ומה הוציאו מזה מן האסורים וגבאר האמת מן הכפל והקרוב מן הרחוק בעזרת אלהינו.

## Inhalt.

|                     |                                                |          |           | •••               |        |              |     |      |     |     |     | Seite       |
|---------------------|------------------------------------------------|----------|-----------|-------------------|--------|--------------|-----|------|-----|-----|-----|-------------|
| Jeschu'a ben Jehuda |                                                |          |           |                   |        |              |     |      |     |     |     | 3           |
| I.                  | Zur                                            | Geschie  | chte des  | 3 Mu <sup>4</sup> | azili  | 8 <b>m</b> 1 | 15  | •    | •   | •   | •   | 5           |
| II.                 | Das                                            | Buch R   | erêsîth   | rabbi             | ì.     |              | •   | •    |     | •   | •   | 25          |
|                     | 1.                                             | Die Sch  | nöpfung   | der W             | Telt   | •            | •   | •    |     | •   | •   | 26          |
|                     | 2.                                             | Beweise  | für das   | <b>Das</b> e      | in de  | s S          | chč | ipfe | ers |     | •   | 38          |
|                     | 3. Die Beweise für die Unkörperlichkeit Gottes |          |           |                   |        |              |     |      |     |     | es  | 39          |
|                     | 4.                                             | Gegen    | die Lehr  | e von             | 1 Der  | niur         | g   |      |     |     |     | 40          |
|                     | 5.                                             | Naturph  | ilosophi  | sches             |        |              | •   |      | •   |     | •   | 45          |
|                     | 6.                                             | Das sitt | liche Ur  | theil             |        |              |     |      | •   | •   |     | 53          |
|                     | 7.                                             | Gott sc  | hafft nic | ht das            | Böse   | e .          |     |      |     |     | •   | 61          |
| ш.                  | Jesc                                           | hu'a b.  | Jehuda    | 's Ei             | nleitı | ing          | ZI  | m    | B   | acł | 1e  |             |
|                     | von                                            | den ve   | rbotene   | n Ver             | wand   | itsc         | ha  | fts  | gra | ade |     | 68          |
|                     | 1.                                             | Die Ge   | setzeskat | egorie            | n.     |              |     |      | •   |     | •   | 71          |
|                     | 2.                                             | Sprachpl | hilosophi | isches            |        |              |     |      |     |     |     | 72          |
|                     | 3.                                             | Hermen   | eutische  | Grun              | dsätze | • •          | •   | •    |     |     | •   | 84          |
| <b>IV.</b>          | Die                                            | Werke    | Jeschu    | 'as in            | Spar   | nier         | 1   |      | •   | •   |     | 8 <b>6</b>  |
| Anhang              | • •                                            | • • •    | • • •     | ••                | ••     | •            | •   | •    | •   | I   | -XX | <u>viii</u> |

-



## Berichtigungen.

S. 3, Z. 16 "polemischen Schriften" 1. "einer polemischen Schrift". --S. 18, A. 1, Z. 3 l. "auf diese Zeit". - Ebenda Z. 2 v. u. "Rabbi" l. "Rab". - S. 14, A. 1 vgl. Berachoth 61 a. - S. 29 A. l. cod. Warn. 5. - S. 37. Z. 15 "seinen" l. "einen". - S. 40, Z. 15 "Gegensände" l. "Gegenstände". -S. 44, Z. 2 v. u. l. "Körper zu schaffen". - S. 51, Z. 28 "Birne" l. "Linse". - S. 54, Z. 8 "ein" l. "eine". - Ebenda Z. 22 l. "Josef al-Başîrs". --S. 55, Z. 1 "keine" l. "eine". - Ebenda Z. 7 l. "folgende". - S. 56, Z. 19 v. u. الشواب الشواب . – S. 59, Z. 17 l. "ausdrücklich erlaubt werden". --S. 62, A. 1 gehört zu Z. 1 v. o. - S. 77, Z. 6 "ein bequemes" l. "das bequemste". - S. 78, Z. 12 l. "Haben Vernunftwesen von Vernunftwegen das Recht". - S. 79, Z. 12 "der dessen Sinn" l. "dessen Sein (richtige Natur) konnt". -- Ebenda Z. 1 v. u. "besitzt die Macht etc." l. "hat Kenntniss von dem, über was sie Macht besitzt". - S. 85, Z. 13 "der Satz im Zusammenhang" l. "dem Satz ein Zusammenhang". - Ebenda Z. 7 v. u. "רהסכמת, " L "zenoncen" zweimal. - S. 89, A. 4, Z. 9 ist nach Med. Jew. Chron. I, S. 79, Z. 15 u. 81, S. 1 ff. zu berichtigen. - Anhang, S. I, Z. 2 l. "Bl. 155 b".

S. 38-40 und ebenso die letzten Absätze von S. 77 und S. 79 enthalten keine Analyse, sondern eine wörtliche Uebersetzung der betreffenden Stücke von Ber. r.

## Bericht

des

## Curatoriums.







Das verflossene Jahr brachte uns, nach dem im vorigen Berichte erwähnten tiefschmerzlichen Trauerfalle. auch sein Freudenfest: die Feier des achtzigsten Geburtstages des hochverdienten Vorsitzenden des Curatoriums unserer Anstalt, Herrn Sanitätsraths Dr. S. Neumann, am 22. Oktober 1899. Ein Freudenfest um so mehr, als der Jubilar es in voller, fast jugendlich zu nennender Rüstigkeit und Frische des Körpers und des Geistes begehen konnte. Die unermüdliche und schöpferische Thätigkeit, die Herr Dr. Neumann als Arzt, in der Stadtverwaltung, auf dem Gebiete der Statistik und ganz besonders zur Förderung, Stärkung und Hebung des Judentums nach vielen Seiten hin entfaltet hat, fand durch siebzehn Deputationen und zahlreiche Adressen laute und glückwünschende Anerkennung von Seiten mannigfacher Behörden, Vereine und Anstalten, sowie berufenster und hervorragender Persönlichkeiten. Im Namen der Lehranstalt begrüssten ihn das Curatorium, das Comité einer neu begründeten Neumann-Stiftung, das Lehrerkollegium sowie eine Abordunng der jetzigen und früheren Hörer. Die geist- und gemütvolle Weise, in der der Jubilar die Ansprachen und Adressen beantwortete, lässt uns ein noch langes segensreiches Wirken des verehrten Vorsitzenden an unserer Anstalt Herr Dr. Neumann hat die bereits 35000 Mark beerhoffen. tragende Stiftung, die seinen Namen führt, für die allgemeinen Zwecke unserer Lehranstalt bestimmt. Hier, wo zur weiteren Entwickelung der Lehrthätigkeit noch so viel zu thun ist, öffnet sich für die Freunde des Jubilars, sowie für die Förderer der Wissenschaft des Judenthums ein weites Feld der Bethätigung. Hoffentlich werden sie ihr Interesse für den Mann und für die Sache durch umfassende Betheiligigung an der Neumann-Stiftung kund thun.

Dr. M. Philippson, Stellvertretender Vorsitzender. Bei Gelegenheit dieses Jubiläums haben Herr Sanitätsrath Dr. Neumann und der ihm eng befreundete Herr Bernhard C. Croner der Bibliothek der Lehranstalt das werthvolle und höchst dankenswerthe Geschenk von 405 hebräischen Werken aus der Landshut-Sammlung zugewendet: eine kostbare Bereicherung unserer Bücherei, insbesondere aus dem Gebiete der synagogalen Poesie. Und wie die Trauerfeier für unseren unvergesslichen Steinthal zeitlich nur wenig dem Jubelfeste Neumanns vorherging, so sind beider hochverdienter Männer Namen auch in der Bereicherung unseres Bücherschatzes verbunden: Frau Professor Steinthal schenkte uns 150 Bücher und Broschüren bibelexegetischen und literar-historischen Inhalts aus dem Nachlasse ihres verewigten Gatten.

Der frühere Vorsitzende des Curatoriums, Herr Geheimer Regierungsrath Prof. Dr. M. Lazarus, feierte am 30. Nov. 1899 die fünfzigste Wiederkehr des Tages seiner Doktorpromotion. Curatorium und Lehrercollegium der Lehranstalt übersandten ihm dazu ihre aufrichtigen Glückwünsche.

Curatorium In der ordentlichen General-Versammlung (am 30. April 1899) sind nach Erstattung des Verwaltungsberichtes und Ertheilung der Decharge die nach dem Turnus ausscheidenden Mitglieder des Curatoriums Sanitätsrath Dr. S. Neumann, Dr. Heinrich Meyer-Cohn und Georg Meyer wiedergewählt worden; ausserdem wurde, an Stelle des ausgeschiedenen Herrn Rechtsanwalts Dr. Felix Landau, Herr Max Weiss neugewählt.

Hörer Die Frequenz der Lehranstalt ist aus folgenden Daten ersichtlich:

Die Zahl der ordentlichen Hörer hat betragen:

- Im Sommersemester 1899 23 (16 Deutsche, 7 Reichsausländer — 5 aus Oesterreich-Ungarn, 2 aus dem russischen Reiche —).
- Im Wintersemester 1899/1900 26 (18 Deutsche, 8 Reichsausländer – 5 aus Oesterreich-Ungarn, 2 aus dem russischen Reiche, 1 aus Amerika ––).

Sämmtliche Hörer waren Maturi.

Von den derzeitigen Hörern gehören der Lehranstalt an seit 1893, 1; 1895, 1; 1896, 1; 1897, 9; 1898, 7; 1899, 7 Hörer

Ausserdem wurde die Anstalt von 9 Hospitanten (2 Deutsche und 7 Ausländer) besucht.

Die Rabbinatsprüfung hat bestanden: Herr Dr. E. Hof-Von früheren, bereits im Predigtamte befindmann. die Herren Rabbiner lichen Hörern sind berufen worden: Dr. L. Blumenthal aus Danzig nach Berlin, Rabbiner Dr. E. Kalischer aus Pasewalk nach Stolp, Dr. N. Steinhart aus Kojetein nach Brünn in Mähren; ferner sind neu berufen worden: Die Herren Rabbiner Dr. L. Lucas nach Glogau, Rabbiner Dr. H. Malter als Docent an das Hebrew Union College in Cincinnati, Dr. B. Kellermann nach Konitz, Dr. D. Künstlinger als Religionslehrer an höheren Lehranstalten nach Krakau, Dr. M. Rachmuth nach Waidhofen a. Thaya in Oesterreich, Dr. M. Warschauer nach Berlin, Dr. M. Worms nach Neustettin in Pommern und der akad. gebildete Lehrer S. Sachs als Religionslehrer an höheren Lehranstalten nach Breslau.

Die sabbatlichen Uebungspredigten der Hörer in den Berliner Gemeindesynagogen sind unverändert fortgesetzt worden. - Mit dem Predigtamte für Festtagsgottesdienste sind von der hiesigen jüdischen Gemeinde 1899 acht Hörer betraut gewesen.

Der Preis aus der Moritz-Meyer-Stiftung ist am Todestage des sel. Stadtrath Moritz Meyer vom Lehrercollegium dem Hörer S. Fuchs zugesprochen worden.

An dem Lehrcursus zur Ausbildung von akademisch ge- Lehrcurse bildeten Lehramtskandidaten und Lehrerinnen für den Religionsunterricht haben theilgenommen:

für den Religionsunterricht

- Im Sommer-Semester 1899 5 Lehramtskandidaten und 5 Lehrerinnen.
- Im Winter-Semester 1899/1900 4 Lehramtskandidaten und 4 Lehrerinnen.

Die im Berichtsjahre gehaltenen Vorlesungen sind in der Anlage A, - die unserer Bibliothek zugewendeten Geschenke in der Anlage B enthalten.



Die Einnahmen und Ausgaben der Lehranstalt im Berichtsjahre 1899 werden in der Anlage C nachgewiesen. In den Einnahmen sind auch enthalten die Geschenke, welche wir im Jahre 1899 empfangen haben; wir sagen den verehrten Gebern für die der Lehranstalt bewiesene Theilnahme unseren aufrichtigen Dank.

Es sind eingegangen:

#### Für den eisernen Fonds: Α. 1. Von Herrn' Julius Rotholz zur Erwerbung der immerwährenden Mitgliedschaft Mk. 600.— 2. Von den Geschwistern v. Bleichröder zum Andenken an ihren sel. Vater Gerson von Bleichröder . . . . . . . 1000.— " 3. Von Herrn Bernhard C. Croner anlässlich seiner silbernen Hochzeit . . . 1000.-4. Von Frau Stadtrath Nanny Meyer 1000.— \* 5. Von einem Ungenannten durch Herrn Sanitätsrath Dr. S. Neumann . . . 500.-37 6. Von Herrn Commerzienrath C. B. Simon 300.---B. Für laufende Ausgaben: Der jährliche Beitrag der Jüdischen Gemeinde hier . . . Mk. 5000.— . . . . . . Bei der Stipendien-Kasse (Anlage D) sind folgende Gaben Stipendien-Kasse eingegangen: 1. Von der Jacob Hirsch Brandenburg-Stiftung Mk. 802. -2. Von Herrn Rabbiner Dr. Rosenzweig 15. --" 3. Von Herrn Landtagsabgeordneten Dr. Max Hirsch . . . . . . . . . . . . 20.--99 4. Rückzahlung von einem früheren Stipendiaten 10.----Aus den Montags-Vorlesungen sind der Stipendienkasse in diesem Jahre zugeflossen . . . . 1418.51 Vorträge haben in diesem Jahre gehalten: Herr Rabb. Dr. Porges aus Leipzig: "Jüdische Erwerbsu. Vermögensverhältnisse im XIII. Jahrhundert." Herr Syndicus Dr. Georg Minden: "Das Volksmärchen von der bösen Rabbinerin". Herr Rabb. Dr. Paul Rieger aus Potsdam: "Das Judenthum an der Wende des Jahrhunderts".

- Herr Dr. Martin Schreiner: "Die Sittenlehre des Islâm und ihre Beziehungen zum Judenthum".
- Herr Karl Emil Franzos: "Aus einem ungedruckten Roman".
- Herr Landtagsabgeordneter Dr. Max Hirsch: "Ein Stück soziale Frage, mit Rücksicht auf die Bibel".

Im Jahre 1899 waren 19 Stipendiaten vorhanden (aus Deutschland 10, Reichsausländer 9).

Die David Herzog'sche Freitisch-Stiftung hat an David durchschnittlich 12 Hörer 3446 Tischmarken verteilt und hat Freitischhierfür Mk. 2584,50 verwendet.

Wir wollen auch diesen Bericht nicht schliessen, ohne die Darlehnskasse der Hörer dem Wohlwollen unserer Gönner und Freunde dringend zu empfehlen.

BERLIN, im April 1900.

## Das Curatorium

### der Lehranstalt für die Wissenschaft des Judenthums.

Dr. S. Neumann, Vorsitzender. Dr. M. Philippson, stellvertr. Vorsitzender. Georg Meyer, Schriftführer. Dr. Heinrich Meyer Cohn, Rendant. Berthold Simon, Controleur.

Ludwig Max Goldberger. Dr. M. Lazarus. Dr. Paul Meyer. Max Weiss.



## Verzeichniss der im Berichtsjahre gehaltenen Vorlesungen.

### Im Sommer-Semester 1899:

- Herr Dr. Baneth: 1) Talm. stat: (Jeruschalmi und Babli) P'sachim Cap. II, 4 St.
  2) Talmud Babli cursorisch: Baba Mesi'a Cap. IV (Fortsetzung), 4 St.
  3) Jore De'a (Tur und Schulchan 'Aruch) XXXV-XXXIX 2 St.
  4) Eban ha-ezer Hil. Gittin (Fortsetzung), 1. St. 5) Mischne Tora, III. Buch, 2 St. 6) Einleitung in den Talmud (Fortsetzung), 1 St.
  7) Talmud Babli stat: Hullin Cap. VII priv. 4 St.
- Herr Dr. Maybaum: 1) Lektüre des Bereschith rabba, 1 St. 2) Homiletische Uebungen, 2 St.
- Herr Dr. Schreiner: 1) Alte Pentateuchcommentare, 2 St. 2) Erklärung der 12 kleinen Propheten, 2 St. 3) Einleitung in die heilige Schrift, 2 St. 4) Historische Uebungen, 1 St. 5) Erklärung von Saadja's Emunoth wedeoth, 2 St. 6) Geschichte der Juden, 2 St.

### Im Winter-Semester 1899/1900:

- Herr Dr. Baneth: 1) Talm. stat.: (Jeruschalmi und Babli) P'sachim Cap. II. (Fortsetzung), 4 St. 2) Talmud Babli stat.: Hullin Cap. VII (Forts.)
  3) Talmud Babli cursorisch: Baba Meşi'a, Cap. V, 4 St. 4) Jore De'a (Tur und Schulchan 'Aruch) XL-L, 2 St. 5) Eben ha-'ezer Hil. Gittin (Fortsetzung), 1 St. 6) Mischne Tora, III. Buch (Fortsetzung), 2 St. 7) Der jüdische Kalender, 1 St.
- Herr Dr. Maybanm: 1) Lektüre des Bereschith rabba, 1 St. 2) Homiletische Uebungen, 2 St.
- Herr Dr. Schreiner: 1) Alte Pentateuchcommentare, 2 St. 2) Erklärung des Buches Ezechiel, 2 St. 3) Einleitung in die semitische Religionsgeschichte, 2 St. 4) Erklärung des More Nebuchim des Maimonides, 2 St. 5) Geschichte der Juden, 2 St. 6) Historische Uebungen, 1 St.

# Verzeichniss der für Lehramtscandidaten gehaltenen Vorlesungen.

### Im Sommer-Semester 1899:

- Herr Dr. Baneth: 1) Pentateuch, 2 St. Hebr. Grammatik, 1 St.
- Herr Dr. Maybaum: Bibelkunde, 1 St.
- Herr Dr. Schreiner: Geschichte der Juden, 1 St.

### Im Winter-Semester 1899/1900:

- Herr Dr. Baneth: 1) Lektüre der Propheten, 2 St. 2) Uebersetzung und Erklärung der Gebete, 1 St.
- Herr Dr. Maybaum: Geschichte des Gottesdienstes, 1 St.
- Herr Dr. Schreiner: Geschichte der Juden, 2 St.

Unsere Bibliothek hat in diesem Berichtsjahre ausser den durch Ankauf erworbenen Büchern einen bedeutenden Zuwachs durch Schenkungen erfahren, für die wir den nachbenannten Geschenkgebern hiermit unseren verbindlichsten Dank aussprechen.

Alliance Isralitélite universelle in Paris: 1) Dembo, L'abattage de boucherie; 2) D. Hoffmann, der Schulchan Aruch II. Aufl; 3) Oeuvres complètes de R. Saadia ben Josef, I u. III; 4) M. Rawicz, der Tractat Kethuboth II. Th. - Anonymus: 1) H. S. Hirschfeld, Ueber Wesen und Ursprung der Religion; 2) 3 Gebetbücher. - Justizrath Dr. E. Apolaut: unno ed. Heidenheim. - Prof. Dr. W. Bacher in Budapest: Publicationen der isr. ungar. Literaturgesellschaft XI. - Dr. Baerwald in Frankfurt a. M.: Programm der Realschule 1900. - Dr. E. Baneth: Ursprung der Sadocäer und Boetosäer. -Dr. J. Berditschewski: 1) איכע (ג מכית ומחוץ, 20 - Dr. S. Bernfeld: סיכאל זאקש. - Prof. Dr. L. Blau in Budapest: 1) Kaufmann David. Emelekébeszed; 2) Magyar-Szidó Szemle 1899; 3) Wahrmann Sandor. – Bankier Julius Bleichröder: Quellen zur Geschichte d. Juden in Deutschland II u. III. - Salomon Buber in Lemberg. 1) טדרש איכה רכה (2; ילקום המכירי על ס׳ תהלים. -- Centralverein deutsch. Staatsbürger jüd. Glaubens: Im deutschen Reiche 1899. - Prof. Dr. D. Chwolson in Petersburg: 1) Catalog der hebr. Bücher in der Bibliothek des D. Chwolson; 2) ראשית מעשה הדפוס. — Dr. B. Cohn in Strassburg i. E.: Tabellen, enthaltend die Zeitangabe f. den Beginn der Nacht und des Tages. -Frl. Cohn: 1) כרית חדשה; 2) Gebetbücher; 3) Herxheimer, Pentateuch; 4) יסודי הדת 5) Johlson, שרשי הדת. – Dr. H. M. Cohn: 1) Jüd. Presse 1899; 2) Oesterr. Wochenschrift 1899. - J. Cohn: המגיד 1899. - Bernhard C. Croner und San.-Rath Dr. S. Neumann: 405 hebräische Werke aus der Landshuth-Sammlung. - Deutsch-Israel. Gemeindebund: 1) A. Berliner, Geschichte der Juden in Rom; 2) Mittheilungen No. 50,51; 3) Statistisches Jahrbuch des D. I. G. B. 1899. - Prof. Dr. G. Deutsch in Cincinnati: Jear Book of the Central Conference of Amerikan Rabbis. - Rabb. Dr. A. Eckstein in Bamberg: 1) Nachträge zur Geschichte d. Juden im ehem. Fürstbistum Bamberg; 2) 1 Festpredigt und 10 Trauerreden. - Dr. J. Elbogen in Florenz: Der Tractatus de intelectus emendatione u. seine Stellung z. Philosophie Spinozas. - Feldmann : תניך. - Landgerichtsdirektor Dr. Felisch: 1) Die Fürsorge für die schulentlassene Jugend; 2) Vereins-Mittheilungen u. d. 3. Bericht d. Freiwill. Erziehungsheirat f. schulentl. Waisen. -Gesellschaft f. Sammlung u. Conservierung von Kunst u. histor. Denkmälern des Judenthums: II. Jahresbericht. - Rabb. Dr. L. Hannes in Konstanz a. B.: Predigt. - Dr. M. Hildesheimer: Berichte der Religionsschule der Adass Jisroël 1896 - 1900. - Israelit.-theol. Lehranstalt in Wien: Jahresbericht 1899 nebst d. wissenschaftlichen Beilage. - H. Itzkowski: משניות mit deutsch. Uebers. Lief. 29. -- Prediger Dr. J. Jelski: Ueber Offenbarung (Predigt). --Jüd. theol. Seminar in Breslau: Jahresbericht 1899 nebst d. wissenschaftl, Beilage. - Grand Rabb. Zadoc Kahn in Paris: La Bible I. - Rabb. Dr A. Kaminka in Essegg: החכמוני. - Dr. Gustav Karpeles: 109 Bücher und Broschüren aus d. Gebiete der Wissensch. d. Judenthums. - Dr. Klee in Bonn: J. Rülf, Was wir sollen und wollen (Vortrag). - M. Kraus: 36 Werke aus dem Gebiete der jüd. Geschichte u. Lit. - Dr. D. Künstlinger in Krakau: 1) Flöckner, Steinthals Hypothese über Simson; 2) das Buch Hiob u. d. salom. Schriften; 3) H. Ginal. Ahns pract. Lehrgang d. engl. Sprache; 4) Ed. v. Hartmann, Kirchmanns erkenntnistheor. Realismus; 5) W. Irving, Geschichte der Kalifen; 6) A. Mirski, המקרים u. דוליפות החיים; 7) 8 Nummern der ביבליותיקה עברית. 8) H. Sike, Euangelinm Infantiae. — Landes-Rabbinerschule in Budapest: Jahresbericht 1889 nebst d. wissenschaftl. Beilage. - Rechtsanw. Dr. F. Landau: 1) Allgem. Zeitung d. Judenth., II. Jhrg.; 2) A. Frank, die Kabbala; 3) M. Loewenthal, Hiob; 4) Pentateuch. - Dr. M. Lefkowits in Nasville: Staatslehre auf kantischer Grundlage. - Prediger Dr. D. Leimdörfer in Hamburg: Kohelethrätsel. - Prediger Dr. M. Levin: Lehrbuch jüd. Gesch. u. Lit. 3. Ausg. - Landesrabb. Dr. A. Levinsky in Hildesheim: 1) Festpredigt; 2) Trauerrede. — Rabb. Dr. Maybaum: 1) S. Holdheim, Predigten III. Th.: 2) cd. Heidenheim; 3) H. Strack, Das Blut im Glauben u. Aberglauben der Menschheit (2 Ex.); 4) ההלים mit deutsch. Uebers. - Cl. Monteflore in London: The Jewish Quarterly Review (Forts.). — Rudolf Mosse: Allgem. Zeitung des Judenthums 1899. — Frau Dr. Joël Müller: Herders sämmtliche Werke, Wien u. Prag 1813-19. (16 Theile.) — San. Rath Dr. S. Neumann: Der babyl. Talmud ed. L. Goldschmidt Bd. II. 1. u. 2. Lief., III. 6. u. 7. Lief. - Dr. L. Neustadt in Breslau: Jüd. Volksblatt 1899. - Rabb. Dr. F. Perles in Königsberg: Samuel Kraus' griech. u. lat. Lehnwörter (Recension). - Rabbiner-Seminar hier: Jahresbericht 1897/98. - Dr. Z. Rabbiner: 1) Beiträge zur hebr. Synonymik im Talmud u. Midrasch: 2) J. L. Gordon, אישעיה אורות יהודה ליב גארדאן I.; 3) Malbim, יישעיה. — Dr. M. Rachmuth in Waidhofen: 1) Geiger, Nachgelassene Schriften V.; 2) M. Rosenbaum, סי תעלומות חכמה I. u. II. – Oberrabb. Dr. Ritter in Rotterdam: 1) mit niederdeutsch. Uebers.: 2) Schepp, Honderd Gezegden en Verhallen onzer Rabbyner. - Dr. M. Schreiner: Beiträge zur Geschichte der theologischen Bewegung im Islâm. — Dr. E. Silberstein: Conrad Pellicanns. — Th. Simon: Eine Anzahl hebr., griech. u. lat. Werke. — Societé des Études Juíves in Paris: Revue des Études Juives (Forts.). - Dr. Leopold Stein: Proverbios morales von Santob de Carrion. - Prof. Dr. L. Stein in Bern: Die sociale Erage im Lichte der Philosophie. - Frau Prof. Steinthal: Aus dem Nachlasse ihres sel. Gatten, des Prof. Dr. H. Steinthal, 150 Bücher u. Broschüren aus dem Gebiete der biblichen Wissenschaften u. der jüd. Gesch. u. Lit. - Universität in Gottingen: Programm 1899. — Universität in Heidelberg: 1) H. Osthoff, Vom Supletivwesen der indogerm. Sprachen; 2) Robert Wilhelm Bunsen. Ein acad. Gedenkblatt. ---Universität in Prag: Ordnung der Vorlesungen. — Verein zur Abwehr des Antisem.: Mittheilungen 1899. - Verein Schomer Israel in Lemberg: Israelit 1899. - Rabb. Dr. H. Vogelstein in Königsberg: 33. Bericht über den Religionsunterricht d. Synagogengem. z. Königsb. i. Pr. - Zuckermandel in Breslau: Nachtrag zu meiner Tosefta-Ausgabe. — Zunz-Stiftnng: 1) W. Bacher, Agada der palästinensischen Amoräer III; 2) S. Kraus, Griechische und lateinische Lehnwörter im Talmud, Midrasch u. Targum I; 3) Luncz, Estori ha-Parchi, קפתור ופרח Th. II. —

- 11 -

Anlage C.

# Rechnungs-Abschluss für das Jahr 1899.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                           |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                         | _                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | M.                                                                        | •                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | M                                                                                       | *                                                |
| Kassenbestand am                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 9156                                                                      | 50               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                         |                                                  |
| 1. Januar 1899 .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 9100                                                                      | 50               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                         |                                                  |
| Einnahmen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                           |                  | Ausgaben.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                         |                                                  |
| Jährliche Beiträge .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 10536                                                                     |                  | Local, Miethe etc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1829                                                                                    | 35                                               |
| Zinsen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 7931                                                                      | 70               | Honorare                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 13050                                                                                   |                                                  |
| Immerwährende Mit-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                           |                  | Allgemeine Verwal-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                         |                                                  |
| gliedschaft und Ge-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                           |                  | tungskosten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 2093                                                                                    | 15                                               |
| schenke                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 4400                                                                      | -                | Bibliothek                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1274                                                                                    | 20                                               |
| Coupons aus der Dr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                           |                  | Angekaufte M.7500                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                         |                                                  |
| Moritz Kirschstein-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 105                                                                       |                  | Königsberger 4%                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 7512                                                                                    | 65                                               |
| Stiftung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 105                                                                       |                  | Stadt-Oblig<br>Prämie aus der Mo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 7513                                                                                    | 65                                               |
| Zuwendung zur Mo-<br>ritz Meyer-Stiftung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 400                                                                       |                  | ritz Meyer-Stiftung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 35                                                                                      |                                                  |
| Zuschuss des D.I.G.B.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | +00                                                                       | _                | Kassenbestand                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 7633                                                                                    | 85                                               |
| zur Honorirung der                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                           |                  | Rassenbestand                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 7000                                                                                    | 00                                               |
| Lehrkurse für Re-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                           |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                         |                                                  |
| ligionsunterricht.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 900                                                                       | -                | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                         |                                                  |
| 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 33429                                                                     | 20               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 33429                                                                                   | 20                                               |
| Activa.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | B                                                                         | Bile             | anz.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Passiv                                                                                  | va.                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                           |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                         |                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | M                                                                         | *                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Mi                                                                                      | 4                                                |
| Kassenbestand                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>м</b><br>7633                                                          | -                | Eiserner Fonds                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>м</b><br>179690                                                                      | <b>*</b><br>20                                   |
| Hypothek Linden-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 7633                                                                      | -                | Eiserner Fonds<br>Für laufende Aus-                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                         | 1 . •                                            |
| Hypothek Linden-<br>strasse 60/61                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                           | -                | Für laufende Aus-<br>gaben verwendbar                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                         | 1 . •                                            |
| Hypothek Linden-<br>strasse 60/61<br>Mark 1500 3 1/2 %                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 7633<br>120000                                                            | -                | Für laufende Aus-<br>gaben verwendbar<br>Reserve zu Propa-                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 179690<br>11205                                                                         | 20                                               |
| Hypothek Linden-<br>strasse 60/61<br>Mark 1500 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Cons. Anl.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 7633                                                                      | -                | Für laufende Aus-<br>gaben verwendbar<br>Reserve zu Propa-<br>gandazwecken.                                                                                                                                                                                                                                                                   | 179690<br>11205<br>350                                                                  | 20<br>50                                         |
| Hypothek Linden-<br>strasse 60/61<br>Mark 1500 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Cons. Anl.<br>Mark 2000 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>0</sup> / <sub>0</sub>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 7633<br>120000                                                            | -                | Für laufende Aus-<br>gaben verwendbar<br>Reserve zu Propa-<br>gandazwecken .<br>Isidor Gebert-Stiftg.                                                                                                                                                                                                                                         | 179690<br>11205                                                                         | 20<br>50                                         |
| Hypothek Linden-<br>strasse 60/61<br>Mark 1500 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Cons. Anl.<br>Mark 2000 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Centralbod                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 7633<br>120000<br>1500                                                    | -                | Für laufende Aus-<br>gaben verwendbar<br>Reserve zu Propa-<br>gandazwecken.<br>Isidor Gebert-Stiftg.<br>Joseph Lachmann-                                                                                                                                                                                                                      | 179690<br>11205<br>350<br>1500                                                          | 20<br>50                                         |
| Hypothek Linden-<br>strasse 60/61<br>Mark 1500 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Cons. Anl.<br>Mark 2000 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss Centralbod<br>Credit-Pfandbriefe.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 7633<br>120000                                                            | -                | Für laufende Aus-<br>gaben verwendbar<br>Reserve zu Propa-<br>gandazwecken.<br>Isidor Gebert-Stiftg.<br>Joseph Lachmann-<br>Stiftung                                                                                                                                                                                                          | 179690<br>11205<br>350                                                                  | 20<br>50                                         |
| Hypothek Linden-<br>strasse 60/61<br>Mark 1500 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Cons. Anl.<br>Mark 2000 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Centralbod<br>Credit-Pfandbriefe .<br>Mark 17500 3 <sup>0</sup> / <sub>0</sub>                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 7633<br>120000<br>1500<br>2000                                            | 85               | Für laufende Aus-<br>gaben verwendbar<br>Reserve zu Propa-<br>gandazwecken .<br>Isidor Gebert-Stiftg.<br>Joseph Lachmann-<br>Stiftung<br>Moses Mendelssohn-                                                                                                                                                                                   | 179690<br>11205<br>350<br>1500<br>5000                                                  | 20<br>50<br>—<br>—                               |
| Hypothek Linden-<br>strasse 60/61<br>Mark 1500 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Cons. Anl.<br>Mark 2000 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Centralbod<br>Credit-Pfandbriefe .<br>Mark 17500 3 <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Consols .                                                                                                                                                                                                                                                               | 7633<br>120000<br>1500                                                    | -                | Für laufende Aus-<br>gaben verwendbar<br>Reserve zu Propa-<br>gandazwecken .<br>Isidor Gebert-Stiftg.<br>Joseph Lachmann-<br>Stiftung .<br>Moses Mendelssohn-<br>Stiftung .                                                                                                                                                                   | 179690<br>11205<br>350<br>1500<br>5000<br>2376                                          | 20<br>50<br>—<br>—<br>05                         |
| Hypothek Linden-<br>strasse 60/61<br>Mark 1500 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Cons. Anl.<br>Mark 2000 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss Centralbod<br>Credit-Pfandbriefe .<br>Mark 17500 3 <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Consols .<br>Mark 15000 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Consols .                                                                                                                                                                   | 7633<br>120000<br>1500<br>2000                                            | 85               | Für laufende Aus-<br>gaben verwendbar<br>Reserve zu Propa-<br>gandazwecken .<br>Isidor Gebert-Stiftg.<br>Joseph Lachmann-<br>Stiftung .<br>Moses Mendelssohn-<br>Stiftung .<br>Dr. Frankl-Stiftung                                                                                                                                            | 179690<br>11205<br>350<br>1500<br>5000                                                  | 20<br>50<br>—<br>—                               |
| Hypothek Linden-<br>strasse 60/61<br>Mark 1500 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Cons. Anl.<br>Mark 2000 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Centralbod<br>Credit-Pfandbriefe .<br>Mark 17500 3 <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Consols .<br>Mark 15000 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>0</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Consols .                                                                                                                                                                  | 7633<br>120000<br>1500<br>2000<br>15948                                   | 85<br><br><br>60 | Für laufende Aus-<br>gaben verwendbar<br>Reserve zu Propa-<br>gandazwecken .<br>Isidor Gebert-Stiftg.<br>Joseph Lachmann-<br>Stiftung .<br>Moses Mendelssohn-<br>Stiftung .<br>Dr. Frankl-Stiftung<br>Moritz Meyer-Stiftg.<br>Dr. Moritz Kirsch-                                                                                              | 179690<br>11205<br>350<br>1500<br>5000<br>2376<br>1338<br>1440                          | 20<br>50<br><br>05<br>70<br>80                   |
| Hypothek Linden-<br>strasse 60/61<br>Mark 1500 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>9</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Cons. Anl.<br>Mark 2000 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>9</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss Centralbod<br>Credit-Pfandbriefe .<br>Mark 17500 3 <sup>9</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Consols .<br>Mark 15000 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>9</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Consols .<br>M. 3500 3 <sup>9</sup> / <sub>0</sub> Reichs-<br>anleihe (Dr. Kirsch-                                                                                          | 7633<br>120000<br>1500<br>2000<br>15948<br>15340                          | 85<br>           | Für laufende Aus-<br>gaben verwendbar<br>Reserve zu Propa-<br>gandazwecken .<br>Isidor Gebert-Stiftg.<br>Joseph Lachmann-<br>Stiftung .<br>Moses Mendelssohn-<br>Stiftung .<br>Dr. Frankl-Stiftung<br>Moritz Meyer-Stiftg.<br>Dr. Moritz Kirsch-<br>stein-Stiftung .                                                                          | 179690<br>11205<br>350<br>1500<br>5000<br>2376<br>1338                                  | 20<br>50<br><br>05<br>70<br>80                   |
| Hypothek Linden-<br>strasse 60/61<br>Mark 1500 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>9</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Cons. Anl.<br>Mark 2000 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>9</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss Centralbod<br>Credit-Pfandbriefe .<br>Mark 17500 3 <sup>9</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Consols .<br>Mark 15000 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>9</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Consols .<br>M. 3500 3 <sup>9</sup> / <sub>0</sub> Reichs-<br>anleihe (Dr. Kirsch-<br>stein-Stiftung) .                                                                     | 7633<br>120000<br>1500<br>2000<br>15948                                   | 85<br>           | Für laufende Aus-<br>gaben verwendbar<br>Reserve zu Propa-<br>gandazwecken .<br>Isidor Gebert-Stiftg.<br>Joseph Lachmann-<br>Stiftung<br>Moses Mendelssohn-<br>Stiftung<br>Dr. Frankl-Stiftung<br>Moritz Meyer-Stiftg.<br>Dr. Moritz Kirsch-<br>stein-Stiftung .<br>Ludwig Philippson-                                                        | 179690<br>11205<br>350<br>1500<br>5000<br>2376<br>1338<br>1440<br>3798                  | 20<br>50<br>—<br>—<br>05<br>70<br>80<br>50       |
| Hypothek Linden-<br>strasse 60/61<br>Mark 1500 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>9</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Cons. Anl.<br>Mark 2000 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>9</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss Centralbod<br>Credit-Pfandbriefe .<br>Mark 17500 3 <sup>9</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Consols .<br>Mark 15000 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>9</sup> / <sub>0</sub><br>Preuss. Consols .<br>M. 3500 3 <sup>9</sup> / <sub>0</sub> Reichs-<br>anleihe (Dr. Kirsch-<br>stein-Stiftung)<br>M. 51000 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> <sup>9</sup> / <sub>0</sub> | 7633<br>120000<br>1500<br>2000<br>15948<br>15340<br>3500                  | 85<br>           | Für laufende Aus-<br>gaben verwendbar<br>Reserve zu Propa-<br>gandazwecken .<br>Isidor Gebert-Stiftg.<br>Joseph Lachmann-<br>Stiftung<br>Moses Mendelssohn-<br>Stiftung<br>Dr. Frankl-Stiftung<br>Moritz Meyer-Stiftg.<br>Dr. Moritz Kirsch-<br>stein-Stiftung .<br>Ludwig Philippson-<br>Stiftung                                            | 179690<br>11205<br>350<br>1500<br>5000<br>2376<br>1338<br>1440                          | 20<br>50<br>—<br>—<br>05<br>70<br>80<br>50       |
| Hypothek Linden-<br>strasse $60/61$ Mark $1500 \ 3^{1/2} \ 9'_{0}$<br>Preuss. Cons. Anl.<br>Mark 2000 $3^{1/2} \ 9'_{0}$<br>Preuss. Centralbod<br>Credit-Pfandbriefe .<br>Mark $17500 \ 3^{9}_{0}$<br>Preuss. Consols .<br>Mark $15000 \ 3^{1/2} \ 9'_{0}$<br>Preuss. Consols .<br>Mark $15000 \ 3^{1/2} \ 9'_{0}$<br>Preuss. Consols .<br>M. $3500 \ 3^{9}_{0}$ Reichs-<br>anleihe (Dr. Kirsch-<br>stein-Stiftung)<br>M. $51000 \ 3^{1/2} \ 9'_{0}$<br>Ostpreuss. Pfandbr.                                                                                                        | 7633<br>120000<br>1500<br>2000<br>15948<br>15340                          | 85<br>           | Für laufende Aus-<br>gaben verwendbar<br>Reserve zu Propa-<br>gandazwecken .<br>Isidor Gebert-Stiftg.<br>Joseph Lachmann-<br>Stiftung<br>Moses Mendelssohn-<br>Stiftung<br>Dr. Frankl-Stiftung<br>Moritz Meyer-Stiftg.<br>Dr. Moritz Kirsch-<br>stein-Stiftung .<br>Ludwig Philippson-<br>Stiftung<br>Reservirtzum Zweck                      | 179690<br>11205<br>350<br>1500<br>5000<br>2376<br>1338<br>1440<br>3798                  | 20<br>50<br>—<br>—<br>05<br>70<br>80<br>50       |
| Hypothek Linden-<br>strasse 60/61 Mark 1500 $3 \frac{1}{2} \frac{9}{0}$<br>Preuss. Cons. Anl.<br>Mark 2000 $3 \frac{1}{2} \frac{9}{0}$<br>Preuss Centralbod<br>Credit-Pfandbriefe .<br>Mark 17500 $3 \frac{9}{0}$<br>Preuss. Consols .<br>Mark 15000 $3 \frac{1}{2} \frac{9}{0}$<br>Preuss. Consols .<br>Mark 15000 $3 \frac{1}{2} \frac{9}{0}$<br>Preuss. Consols .<br>M. 3500 $3 \frac{9}{0}$ Reichs-<br>anleihe (Dr. Kirsch-<br>stein-Stiftung)<br>M. 51000 $3 \frac{1}{2} \frac{9}{0}$<br>Ostpreuss. Pfandbr.<br>M. 7500 $4 \frac{9}{0}$ Königs-                               | 7633<br>120000<br>1500<br>2000<br>15948<br>15340<br>3500<br>50665         | 85<br>           | Für laufende Aus-<br>gaben verwendbar<br>Reserve zu Propa-<br>gandazwecken .<br>Isidor Gebert-Stiftg.<br>Joseph Lachmann-<br>Stiftung<br>Moses Mendelssohn-<br>Stiftung<br>Dr. Frankl-Stiftung<br>Moritz Meyer-Stiftg.<br>Dr. Moritz Kirsch-<br>stein-Stiftung .<br>Ludwig Philippson-<br>Stiftung<br>Reservirtzum Zweck<br>der Lehrkurse für | 179690<br>11205<br>350<br>1500<br>5000<br>2376<br>1338<br>1440<br>3798<br>16301         | 20<br>50<br>—<br>—<br>05<br>70<br>80<br>50<br>35 |
| Hypothek Linden-<br>strasse 60/61 Mark 1500 $3 \frac{1}{2} \frac{9}{0}$<br>Preuss. Cons. Anl.<br>Mark 2000 $3 \frac{1}{2} \frac{9}{0}$<br>Preuss Centralbod<br>Credit-Pfandbriefe .<br>Mark 17500 $3 \frac{9}{0}$<br>Preuss. Consols .<br>Mark 15000 $3 \frac{1}{2} \frac{9}{0}$<br>Preuss. Consols .<br>Mark 15000 $3 \frac{1}{2} \frac{9}{0}$<br>Preuss. Consols .<br>M. 3500 $3 \frac{9}{0}$ Reichs-<br>anleihe (Dr. Kirsch-<br>stein-Stiftung)<br>M. 51000 $3 \frac{1}{2} \frac{9}{0}$<br>Ostpreuss. Pfandbr.                                                                  | 7633<br>120000<br>1500<br>2000<br>15948<br>15340<br>3500<br>50665<br>7506 | 85<br>           | Für laufende Aus-<br>gaben verwendbar<br>Reserve zu Propa-<br>gandazwecken .<br>Isidor Gebert-Stiftg.<br>Joseph Lachmann-<br>Stiftung .<br>Dr. Frankl-Stiftung<br>Moritz Meyer-Stiftg.<br>Dr. Moritz Kirsch-<br>stein-Stiftung .<br>Ludwig Philippson-<br>Stiftung .<br>Reservirt zum Zweck<br>der Lehrkurse für<br>Religionsunterricht       | 179690<br>11205<br>350<br>1500<br>5000<br>2376<br>1338<br>1440<br>3798<br>16301<br>1093 | 20<br>50<br>—<br>—<br>05<br>70<br>80<br>50<br>35 |
| Hypothek Linden-<br>strasse 60/61 Mark 1500 $3 \frac{1}{2} \frac{9}{0}$<br>Preuss. Cons. Anl.<br>Mark 2000 $3 \frac{1}{2} \frac{9}{0}$<br>Preuss Centralbod<br>Credit-Pfandbriefe .<br>Mark 17500 $3 \frac{9}{0}$<br>Preuss. Consols .<br>Mark 15000 $3 \frac{1}{2} \frac{9}{0}$<br>Preuss. Consols .<br>Mark 15000 $3 \frac{1}{2} \frac{9}{0}$<br>Preuss. Consols .<br>M. 3500 $3 \frac{9}{0}$ Reichs-<br>anleihe (Dr. Kirsch-<br>stein-Stiftung)<br>M. 51000 $3 \frac{1}{2} \frac{9}{0}$<br>Ostpreuss. Pfandbr.<br>M. 7500 $4 \frac{9}{0}$ Königs-                               | 7633<br>120000<br>1500<br>2000<br>15948<br>15340<br>3500<br>50665         | 85<br>           | Für laufende Aus-<br>gaben verwendbar<br>Reserve zu Propa-<br>gandazwecken<br>Isidor Gebert-Stiftg.<br>Joseph Lachmann-<br>Stiftung<br>Dr. Frankl-Stiftung<br>Moritz Meyer-Stiftg.<br>Dr. Moritz Kirsch-<br>stein-Stiftung<br>Ludwig Philippson-<br>Stiftung<br>Reservirtzum Zweck<br>der Lehrkurse für<br>Religionsunterricht                | 179690<br>11205<br>350<br>1500<br>5000<br>2376<br>1338<br>1440<br>3798<br>16301         | 20<br>50<br>                                     |

Anlage D.

# Stipendienkasse.

|                                                                                                                                 | M.                                        | * |                                      | M                     | 4  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|---|--------------------------------------|-----------------------|----|
| Kassenbestand am<br>1. Januar 1899 .                                                                                            | 7390                                      | _ |                                      |                       |    |
| Einnahmen.                                                                                                                      |                                           |   | Ausgaben.                            |                       |    |
| Jährliche Beiträge .<br>Einmalige Beiträge .<br>Zinsen<br>Montagsvorlesungen<br>Rückzahlung eines<br>früheren Stipendia-<br>ten | 1401<br>837<br>279<br>1569<br>10<br>11486 |   | Bezahlte Stipendien<br>Kassenbestand | 3370<br>8116<br>11486 | 55 |

Ferner Mk. 75 3 1/3 % Pommersche Pfandbriefe.



## Verzeichniss der Wohlthäter

der Lehranstalt für die Wissenschaft des Judenthums.

(§ 9 des Statuts.)

### I. Stifter.

Gebr. Eltzbacher, Cöln. Dr. Moritz Kirschstein. Frau Johanna Levy geb. Salomon.\* Frau Stadträthin Nanny Meyer.\* Dr. Paul Meyer. Generalconsul Franz Philippson in Brüssel. Geh. Commerzienrath Louis Simon.

Stadtrath Burchardt.

Dr. Bernh. Ginsberg. B. H. Goldschmidt, Frankfurt a. M. Moritz B. Goldschmidt, Frankfurt a. M. David Herzog. Joseph Lachmann. Stadtrath Moritz Meyer. John B. Oppenheimer in Leipzig. Dr. Ludwig Philippson, Bonn. Albert Salomon. Commerzienrath Caesar Wollheim.

II. Immerwährende Ehrenmitglieder.

Frau Fanny Oppenheimer, Leipzig.\*

Frau Prof. Sarah Lazarus, Berlin. Frau Bertha Oppenheimer, Leipzig.

III. Immerwährende Mitglieder.

Julius Alexander. Jüdische Gemeinde Braunschweig. Siegfried Brünn\* Stadrath Friedländer, Frankfurt a. M. Benedict Moritz Goldschmidt, Frankfurt a. M. Marcus Moritz Goldschmidt, Frankfurt a M. Israelit. Tempelverband, Hamburg. Synagogen-Gemeinde Königsberg i. Pr. Geh. Commerzienrath B. Liebermann. Albert Philipp Meyer. Dr. S. Neumann. Jacob Plaut, Leipzig. Julius Rotholz. E. Rothschild, Stadtoldendorf. Siegmund Saller. Comm.-Rath Carl Berthold Simon. Theodor Stern. Frankfurt a. M. Arnold Weiss.

Siegfried Beschütz. Senator J. R. Bischoffsheim, Brüssel. Geheimer Commerzienrath G. v. Bleichröder. Geheimer Commerzienrath Meyer Cohn. H. Demuth. Commerzienrath Theodor Jacob Flatau. Hermann Friedländer, Hamburg. Isidor Gebert. Adolf Ginsberg. Abraham Goldschmidt. Hermann B., H. Goldschmidt, Brüssel. Commerzienrath Jacob Israel. Isaac Koenigswarter, Frankf. a. M. Heinrich Kraft.

| Geh. Commerzienrath Salomon<br>Lachmann.<br>Director Joseph Lehmann. | Frau Zerline Meyer.<br>Jacob Nachod, Leipzig.<br>J. Nenmann. |
|----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| Frau Sarah Lehrs.                                                    | N. Oppenheim.                                                |
| Albert Lessing.                                                      | Louis Perl.                                                  |
| Moritz Levy.                                                         | Eugen Riess.                                                 |
| Louis Liebermann.                                                    | Louis Riess.                                                 |
| Frau Philippine Liebermann, geb.                                     | Adolf Abr. Russ.                                             |
| Haller.                                                              | General-Consul William Schönlank.                            |
| Adolph v. Liebermann-Wahlendorf.                                     | Commerzienrath Isaak Simon.                                  |
| Dr. Moritz Loevinson.                                                | Geh. Commerzienrath Mor. Simon,                              |
| Geh. Commerzienrath V. Mann-                                         | Königsberg i. Pr.                                            |
| heimer.                                                              | Siegmund Sulzbach, Frankfurt a. M.                           |
| Martin J. Meyer.                                                     | Ritter Joseph von Wertheimer,                                |
| Geh. Commerzienr. JoelWolf Meyer.                                    | Wien.                                                        |
| Stud. jur. Adolf Salomon Meyer.                                      | Stadtrath Alexander Wolff.                                   |

### IV. Beitragende Mitglieder.

Emil Abel.\* Markus Adler. Carl Arnheim. Leopold Aron. Dr. Paul Arons. Herrmann Auerbach Louis M. Bamberger. Philipp Berg. Adolf Biram. Julius Bleichröder. Geh. Sanitätsrath Dr. J. Boas. Benno Braun. Fritz Chrumbach, Dresden. Eduard Cohen, Frankfurt a. M. Alexander Meyer Cohn. Carl Cohn. Rechtsanw. Dr. Heinr. Meyer Cohn. Geh. Sanitätsrath Dr. Croner. Bernhard C. Croner. R. Demuth. Theodor Demuth. M. D. Feilchenfeld. Dr. F. Feilchenfeld. Benno Fiegel. S. Fleischer, Leipzig. H. Frenkel. Commerzienrath Martin **Julius** Friedländer. Eduard Gaudchau.

Morirz Gaudchau. Frau Commerzienrath Louis Gerson. Dr. J. Ginsberg. Felix Glaserfeld. Heinrich Philipp Goldschmidt.\* Julius Goldschmidt. Dr. Otto Goldschmidt. Geh. Commerzienrath Ludwig Max Goldberger. Julius Grünwald Director Maximilian Herrmann. Hermann Herz. Paul Herz. Geh. Com.-Rath Wilhelm Herz. Josef Heymann. Emil Heymann. Hugo Heymann. Moritz Heymann. Jacob, Hirschberg. Albert Hirschland. Louis Imberg.\* Leopold Isaak. Isidor Itzig. Emil Jacob. Leopold Jacobi. Alphons Jacobsohn, Leipzig. Adolf Jacoby. Ernst Jacoby. Gustav Jacoby.

Hermann Jacoby, Potsdam. Julius Jacoby. Julius Jacoby, Dresden. Sanitätsrath Dr. Jastrovitz. Julius Joelsohn. Paul Jüdel. Gebrüder Katz. Berthold Kirstein. Kraft & Levin. Geh. Sanitätsrath Dr. Kristeller. Rechtsanwalt Dr. Felix Landau. Prof. Dr. Leopold Landau. Hermann Landsberger. Commerzienr. Jacob Landsberger.\* Louis Landsberger. Theodor Lassally. Emil Latz. Geheimr. Prof. Dr. Lazarus, Meran.\* Adolf Levy. Alexander Levy, Benas Levy. Martin Levy. Moritz Lewin. Rechtsanw. Ad. Lewinsky, Frau Anna Liebermann. Prof. Dr. Felix Liebermann. Victor Lilienfeld, Leipzig. Jacob Lippmann, Aachen. Hermann Loewenherz. Harry Loewenstein. Selmar Loewenstein. Willibad Loewenthal. Max Löwy. Commerzienr. Emanuel Lohnstein. Frau Comm.-Rath Hermann Markwald.\* Theodor Marcus. Geh. Sanitätsrath Dr. Marcuse. Simon Mayer.

Emanuel Meyer. Ernst Meyer. Fritz Meyer. Georg Meyer. Justizrath S. Meyer. Dr. Ludwig Meyer. August J. Meyer Max H. Mever. Moritz Monasch. Gustav Mosler. Rudolf Mosse. Fritz Nachod, Leipzig. Moritz Nast. Fran Julius Nelke. Moritz Neufeld. Frau Julie Neumann, geb. Rathenau. Consul Georg Oppenheim. Prof. Dr. Gustav Oppert. Prof. Dr. M. Philippson. S. Pincson. Ferdinand Reichenheim. Eugen Rosenstiel. Edgar Rosenthal. Ludwig Russ. Gustav Sachs. Rechtsanwalt Hugo Sachs. Louis Sachs. Julius Schüler. L. J. Siesskind. Dr. Herm. Veit Simon. B. Simon, Hamburg. Consul A. M. Simon, Hannover. Louis Simon. Theodor Simon. Speyer Ellissen, Frankfurt a. M. G. Traube. Max Weiss. Wilhelm Weisstein. Joseph Zielenziger.

### Jährliche Beiträge zur Stipendienkasse zahlen die mit einem \* bezeichneten Wohlthäter, sowie ferner:

Geh. Sanitätsrath Dr. Abraham. Jüdische Gemeinde in Berlin. Moritz Mannheimer. Rechtsanwalt Dr. Felix Makower. Milde Stiftung der Familie Philipp Veit.

#### · - (,



•

· ·



BM 1.B4 v.18 C.1 Studien uber Jeschua ben Jehud Stanford University Libraries 3 6105 038 598 830

## Stanford University Libraries Stanford, California

|   | DATE DUE |  |
|---|----------|--|
|   |          |  |
|   |          |  |
| _ |          |  |
|   |          |  |
|   |          |  |
|   |          |  |
|   |          |  |
|   |          |  |
|   |          |  |
|   |          |  |
|   |          |  |

