

Heluctinis) Nach brisch des bestihmetere Water das 1458 (viele schlurs) endrien n. aum 6.2. 1459; Sans vertramed wirde, Brithash finging!

© The Warburg Institute. This material is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 3.0 Unpo

Clande Adner Helvetins

DE

L'ESPRIT. A
217

..... Unde animi constet natura videndum, Quà fiant ratione & quâ vi quæque gerantur In terris.

LUCRET. de rerum natura. Lib. I.



A PARIS,

CHEZ DURAND, LIBRAIRE, RUE DU FOIN.

M. DCC. LXXVI.

AVEC APPROBATION ET PRIVILEGE DU ROI.

( Helvetius)

### PRÉFACE.

L'OBJET que je me propose d'examiner dans cet Ouvrage, est intéressant; il est même neus. L'on n'a, jusqu'à présent, considéré l'esprit que sous quelques-unes de ses faces. Les grands Ecrivains n'ont jetté qu'un coup d'œil rapide sur cette matiere; & c'est ce qui m'enhardit à la traiter.

La connoissance de l'esprit, lorsqu'on prend ce mot dans toute son étendue, est si étroitement liée à la connoissance du cœur & des passions de l'homme, qu'il étoit impossible d'écrire sur ce sujet, sans avoir, du moins, à parler de cette partie de la Morale commune aux hommes de toutes les Nations, & qui ne peut avoir, dans tous les Gouvernements, que le bien public pour objet.

Les principes que j'établis sur cette matiere, sont, je pense, conformes à l'intérêt général & à l'expérience. C'est par les faits que j'ai remonté aux causes. J'ai cru qu'on devoit traiter la Morale comme toutes les autres Sciences, & faire une Morale comme une Physique expérimentale. Je ne me suis livré à cette idée que par la persuasion où je suis que toute Morale, dont les principes sont utiles au Public, est nécessairement conforme à la Morale de la Religion, qui n'est que la persection de la Morale humaine. Au reste, si je m'étois trompé, & si, contre mon attente, quelques-uns de mes principes n'étoient pas conformes à l'intérêt général, ce seroit une erreur de mon esprit, & non pas de mon cœur; & ie déclare d'avance que je les désavoue.

Je ne demande qu'une grace à mon Lecteur, c'est de m'entendre avant que de me condamner; c'est de suivre l'enchaînement qui lie ensemble toutes mes idées; d'être mon juge, & non ma partie. Cette demande n'est pas l'estet d'une sotte consance; j'ai trop souvent trouvé mauvais le soir, ce que j'avois cru bon le matin, pour avoir une haute opinion de mes lumieres.

Peut-être ai-je traité un sujet au-dessus de mes forces : mais quel homme se connoît assez lui-même pour n'en pas trop présumer ? Je n'aurai pas, du moins, à me reprocher de n'avoir pas sait tous mes essorts pour mériter l'approbation du Public. Si je ne l'obtiens pas, je serai plus affligé que surpris : il ne suffit point, en ce genre, de desirer, pour obtenir.

Dans tout ce que j'ai dit, je n'ai cherché que le vrai, non pas uniquement pour l'honneur de le dire, mais parce que le vrai est utile aux hommes, ci je m'en suis écarté, je trouverai dans mes erreurs même des motifs de consolation. Si les hommes, comme le dit Mr. de Fontenelle, ne peuvent, en quelque genre que ce soit, arriver à quelque chose de raisonnable, qu'après avoir, en ce même genre, épuisé toutes les sottises imaginables; mes erreurs pourront donc être utiles à mes Concitoyens: j'aurai marqué l'écueil par mon naus agent Que de sottises, ajoute Mr. de Fontenelle, ne dirions-nous pas maintenant, si les Anciens ne les avoient pas déja dites avant nous, & ne nous les avoient, pour ainsi dire, enlevées!

Je le répete donc : je ne garantis de mon Ouvrage que la pureté & la droiture des intentions. Cependant, quelque affuré qu'on soit de ses intentions, les cris de l'envie sont si favorablement écoutés, & fes fréquentes déclamations sont si propres à séduire des ames plus honnêtes qu'éclairées, qu'on n'écrit, pour ainsi dire, qu'en tremblant. Le découragement dans lequel des imputations, souvent calomnieuses, ont jetté les hommes de génie, semble déja présager le retour des fiecles d'ignorance. Ce n'est, en tout genre, que dans la médiocrité de set talents qu'on trouve un asyle contre les poursuites des envieux. La médiocrité devient maintenant une protection; & cette protection, je me la suis vraifemblablement ménagée malgré moi.

D'ailleurs, je crois que l'envie pourroit difficilement m'imputer le desir de blesser aucun de mes Concitoyens. Le genre de cet Ouvrage, où je ne considere aucun homme en particulier, mais les hommes & les Nations en général, doit me mettre à l'abri de tout soupçon de malignité. l'ajouterai même qu'en lisant ces Discours, on s'appercevra que j'aime les hommes, que je desire leur bonheur, sans hair ni

mépriser aucun d'eux en particulier.

Quelques-unes de mes idées paroîtront peut-être hafardées. Si le Lecteur les juge fausses, je le prie de se rappeller, en les condamnant, que ce n'est qu'à la hardiesse des tentatives qu'on doit souvent la découverte des plus grandes vérités; & que la crainte d'avancer une erreur, ne doit point nous détourner de la recherche de la vérité. En vain des hommes vils & lâches voudroient la proscrire, & lui donner quelquesois le nom odieux de licence; en vain répetent-ils que les vérités sont souvent dangereurées. En supposant qu'elles le sussent quelquesois, à quel plus grand danger encore ne seroit pas exposée la Nation qui consentiroit à croupir dans l'igno-

rance? Toute Nation fans lumieres, lorsqu'elle cesse d'être fauvage & féroce, est une Nation avilie, & tôt ou tard subjuguée. Ce sut moins la valeur que la Science militaire des Romains, qui triompha des Gaules.

Si la connoissance d'une telle vérité peut avoir quelques inconvénients dans un tel instant; cet instant passé, cette même vérité redevient utile à tous les

fiecles & à toutes les Nations.

Tel est enfin le sort des choses humaines : il n'en est aucune qui ne puisse devenir dangereuse dans de certains moments; mais ce n'est qu'à cette condition qu'on en jouit. Malheur à qui voudroit, par ce mo-

tif, en priver l'humanité.

Au moment même qu'on interdiroit la connoisfance de certaines vérités, il ne seroit plus permis d'en dire aucune. Mille gens puissants & souvent même mal intentionnés, fous prétexte qu'il est quelquefois fage de taire la vérité, la banniroient entiérement de l'univers. Aussi le Public éclairé, qui seul en connoît tout le prix, la demande fans cesse : il ne craint point de s'exposer à des maux incertains, pour jouir des avantages réels qu'elle procure. Entre les qualités des hommes, celle qu'il estime le plus est cette élévation d'ame qui se refuse au mensonge. Il fait combien il est utile de tout penser & de tout dire; & que les erreurs même cessent d'être dangereuses, lorsqu'il est permis de les contredire. Alors elles sont bientôt reconnues pour erreurs; elles se déposent bientôt d'elles-mêmes dans les abymes de l'oubli, & les vérités feules furnagent sur la vaste étendue des siecles.

#### TABLE SOMMAIRE.

#### DISCOURS L.

#### DE L'ESPRIT EN LUI-MÉME.

'OBJET de ce Discours est de prouver que la Sensibilité physique & la mémoire sont les causes productrices de toutes nos idées; & que tous nos faux jugements sont l'effet, ou de nos passions, ou de notre ignorance.

CHAPITRE PREMIER,

page L

Exposition des principes.

CH. II. Des Erreurs occasionnées par nos passions, 12

CH. III. De l'Ignorance,

On prouve, dans ce Chapitre, que la seconde source de nos erreurs confiste dans l'ignorance des faits de la comparaison desquels dépend, en chaque genre, la justesse de nos décisions.

CH. IV. De l'Abus des Mots,

Quelques exemples des erreurs occasionnées par l'ignorance de la vraie fignification des mots.

Il résulte de ce Discours, que c'est dans nos passions & notre ignorance que sont les sources de nos erreurs; que tous nos faux jugements sont l'effet des causes accidentelles, qui ne supposent point dans l'esprit une faculté de juger distincte de la faculté de sentir.

#### DISCOURS IL

#### DE L'ESPRIT PAR RAPPORT A LA SOCIÉTÉ.

N se propose de prouver, dans ce Discours, que le même intérêt, qui préside au jugement que nous portons sur les actions, & nous les fait

- CHAPITRE PREMIER, page 37
  Idée générale.
- CH. II. De la Probité, par rapport à un Particulier, 41
  CH. III. De l'Esprit, par rapport à un Particulier, 46
  On prouve, par les faits, que nous n'estimons, dans les autres, que les idées que nous avons intérêt d'estimer.
- CH. IV. De la nécessité où nous sommes de n'estimer que nous dans les autres,

On prouve encore, dans ce Chapitre, que nous fommes, par la pareffe & la vanité, toujours forcés de proportionner notre eftime pour les idées d'autrui, à l'analogie & à la conformité que ces idées ont avec les nôtres.

- CH. V. De la Probité, par rapport à une Société particuliere, 60
  - L'objet de ce Chapitre est de montrer que les sociétés particulières ne donnent le nom d'honnéres qu'aux actions qui leur font utiles : or, l'intérêt de ces sociétés se trouvant souvent opposé à l'intérêt public, elles doivent souvent donner le nom d'honnères a des actions réellement nuisibles au Public, elles doivent donc, par l'éloge de ces actions, souvent séduire la prebité des plus honnétes gens, & les détourner, à leur insu, du chemin de la vertu.
- CH. VI. Des moyens de s'assurer de la Vertu, 63
  On indique, en ce Chapitre, comment on peut repousser les infimations des sociétés particulières, résister à leurs séductions, & conserver une vertu inébranlable au choc de mille intérêts particuliers.

- CH. VII. De l'Esprit, par rapport aux Sociétés particulieres,
  - On fait voir que les fociérés pefent à la même balance lo mérite des idées & des actions des hommes. Or, l'intérêt de ces fociérés n'étant pas toujours conforme à l'intérêt général, on fent qu'elles doivent, en conféquence, porter, sur les mêmes objets, des jugements très-différents de ceux du Public.
- CH. VIII. De la différence des jugements du Public, & de ceux des sociétés particulieres, 76
  - Conséquemment à la différence qui se trouve entre l'intérêt du Public & celui des sociétés particulieres, on prouve, dans ce Chapitre, que ces sociétés doivent attacher une grande estime à ce qu'on appelle le bon ton & le bel usage.
- CH. IX. Du bon ton & du bel ufage, 81

  Le Public ne peut avoir, pour ce bon ton & ce bel usage,
  la même estime que les sociétés particulières.
- CH. X. Pourquoi l'homme admiré du Public, n'est pas toujours estimé des gens du monde, 89
  - On prouve qu'à cet égard la différence des jugements du Public & des fociétés particulières, tient à la différence de leurs intérêts.
- CH. XI. De la Probité, par rapport au Public, 96
  En conféquence des principes ci-devant établis, on fait voir que l'intérêt général préfide au jugement que le Public porte fur les aétions des hommes.
- CH. XII. De l'Esprit par rapport au Public , 97

  Il s'agit de prouver, dans ce Chapitre, que l'estime du Public pour les idées des hommes, est toujours proportionnée à l'intérêt qu'il a de les estimer.
- CH. XIII. De la Probité, par rapport aux Siecles & aux Peuples divers,
  - L'objet qu'on se propose, dans ce Chapitre, c'est de montrer que les Peuples divers n'ont, dans tous les siecles & dans tous les Pays, jamáis accordé le nom de vertueuses, qu'aux actions, ou qui étoient, ou, du moins, qu'ils croyoient utiles au Public. C'est pour jetter plus de jour sur cette matiere, qu'on distingue, dans ce même Chapitre, deux différentes especes de vertus.

- tus . On entend, par vertus de préjugé, celles dont l'exacte observation ne contribue en rien au bonheur public; &, par vraies vertus, celles dont la pratique affure la félicité des Peuples. Conséquemment à ces deux différentes especes de vertus, on distingue, dans ce même Chapitre, deux différentes especes de corruption de mœurs ; l'une religieuse, & l'autre politique : connoissance propre à répandre de nouvelles lumieres fur la science de la Morale.
- CH. XV. De quelle utilité peut être, à la Morale, la connoissance des principes établis dans les Chapieres précédents, 125
  - L'objet de ce Chapitre est de prouver que c'est de la législation meilleure ou moins bonne que dépendent les vices ou les vertus des Peuples; & que la plupart des Moralistes, dans la peinture qu'ils font des vices, paroiffent moins inspirés par l'amour du bien public, que par des intérêts personnels, ou des haines particulieres.
- CH. XVI. Des Moralistes hypocrites, Développement des principes précédents.
- CH. XVII. Des avantages qui résultent des principes ci-desfus établis,
  - Ces principes donnent aux Particuliers, aux Peuples, & même aux Législateurs, des idées plus nettes de la vertu, facilitent les réformes dans les Loix, nous apprennent que la science de la Morale n'est autre chose que la science même de la Législation, & nous fournissent, enfin, les moyens de rendre les Peuples plus heureux & les Empires plus durables.
- CH. XVIII. De l'Esprit, considéré par rapport aux Siecles & aux Pays divers, Exposition de ce qu'on examine dans les Chapitres sui-
- CH. XIX. L'estime pour les différents genres d'Esprit, est, dans chaque siecle, proportionnée à l'intérêt qu'on a de les estimer, ibid.
- CH. XX. De l'Esprit, considéré par rapport aux differents Pays, 160

#### TABLE SOMMA RE

- Il s'agis, conformément au plan de ce Discours, de montrer que l'intérêt est, chez tous les Peuples, le dispensateur de l'estime accordée aux idées des hommes; & que les Nations, toujours fidelles à l'intérêt de leur vanité, n'estiment, dans les autres Nations, que les idées analogues aux leurs.
- CH. XXI. Le mépris respectif des Nations tient à l'intérêt de leur vanité,
  - Après avoir prouvé que les Nations méprisent, dans les autres, les mœurs, les coutumes & les usages différents des leurs; on ajoute que leur vanité leur fait encore regarder, comme un don de la nature, la supériorité que quelques-unes d'entre elles ont fur les autres : supériorité qu'elles ne doivent qu'à la constitution politique de
- CH. XXII. Pourquoi les Nations mettent au rang des dons de la nature, les qualités qu'elles ne doivent qu'à la forme de leur Gouvernement, 175
  - On fait voir, dans ce Chapitre, que la vanité commande aux Nations comme aux Particuliers; que tout obeit à la loi de l'intérêt; & que, fi les Nations, conféquemment à cet intérêt, n'ont point pour la Morale l'estime qu'elles devroient avoir pour cette Science, c'est que la Morale, ençore au berceau, semble n'avoir, jusqu'à présent, été d'aucune utilité à l'univers.
- CH. XXIII. Des Causes qui, jusqu'à présent, ont retardé les Progrès de la Morale, 180
- CH. XXIV. Des Moyens de perfectionner la Morale, 185
- CH. XXV. De la Probité, par rapport à l'univers, 195
- CH. XXVI. De l'Esprit, par rapport à l'univers, 197
  - L'objet de ce Chapitre est de montrer qu'il est des idées utiles à l'univers; & que les idées de cette espece sont les seules qui puissent nous faire obtenir l'estime des

La conclusion générale de ce Discours, c'est que l'intérêt, ainsi qu'on s'étoit proposé de le prouver, est l'unique dispensateur de l'estime & du mépris attachés aux actions & aux idées des hommes,

Pour résoudre ce problème, on recherche, dans ce Discours, si la nature a doué les hommes d'une égale apitude à l'esprit, ou si elle a plus savorisé les uns que les autres; & l'on examine si cous les hommes, communément bien organisés, n'auroient pas en eux la puissance physique de s'élever aux plus hautes idées, lorsqu'ils ont des motifs suffisants pour surmonter la peine de l'application.

CHAPITRE PREMIER, page 203

On fait voir, dans ce Chapitre, que, fi la nature a donné
aux divers hommes d'inégales difpoîtions à l'esprit, c'est
en douant les uns, préférablement aux autres, d'un peu
plus de sînesse de sens, d'étendue de mémoire, & de
capacité d'attention. La quession réduite à ce point simple, on examine, dans les Chapitres suivants, quelle infiluence a sur l'esprit des hommes, la différence, qu'à cer
égard, la nature a pu mettre entre eux.

CH. II. De la finesse des Sens, 208
CH. III. De l'étendue de la Mémoire, 210

CH. IV. De l'inégale Capacité d'attention; 218

On prouve, dans ce Chapitre, que la nature a doué tous les hommes, communément bien organifés, du degré d'attention nécessaire pour s'élever aux plus hautes idées: on observe ensuite, que l'attention est une fatigue & une peine à laquelle on se souhariet toujours, si l'on n'est animé d'une passin propre à changer cette peine en plaisse; qu'ainsi la question se réduit à favoir si tous les hommes sont, par leur nature, susceptibles de passions affez fortes pour les douer du degré d'attention aisquel est artachée la supériorité de l'esprit. C'est pour parvenir à cette connositance, qu'on examine, dans le Chapitre suivant, quelles sont les forces qui nous meuvent.

TABLE SOMMAIRE. xiii

CH. V. Des Forces qui agissent sur notre ame, 233

Ces forces se réduisent à deux : l'une, qui nous est communiquée par les passions fortes; & l'autre, par la haine de l'ennui. Ce font les essets de cette derniere force qu'on examine dans ce Chapitre.

CH. VI. De la Puissance des Passions, 239
On prouve que ce sont les passions qui nous portent aux

actions héroiques, & nous élevent aux plus grandes idées,

CH. VII. De la supériorité d'Esprit des gens passionnés sur les gens sensés, 245

CM. VIII. On devient stupide, dès qu'on cesse d'être pas-

Après avoir prouvé que ce font les passions qui nous atrachent à la paresse ou à l'inertie, & qui nous douent de cette continuité d'attention nécessaire pour s'élever aux plus hautes idées; il saut ensuite examiner si tous les hommes sont susceptibles de passions & du degré de passion propre à nous douer de cette espece d'attention. Pour le découvrir, il faut remonter jusqu'à leur origine.

CH. IX. De l'Origine des Passions, 258

L'objet de ce Chapitre est de faire voir que toutes nos paffions prennent leur fource dans l'amour du plaisir, ou dans la crainte de la douleur, &, par conséquent, dans la sensibilité physique. On chositir, pour exemples en ce genre, les passions qui paroissent les plus independantes de cette sensibilité; c'est-à-dire, l'avarice, l'ambition, l'orgueil & l'amité.

CH. X. De l'Avarice,

On prouve que cette passion est sondée sur l'amour du plaisir

& la crainte de la douleur; & l'on fait voir comment,
en allumant en nous la fois des plaisirs, l'avarice-peu

ch. XI. De l'Ambition,

Application des mêmes principes, qui prouvest que les mêmes principes.

Application des mêmes principes, qui prouvest que les mêmes motifs, qui nous font desirer les richesses, nous font rechercher les grandeurs.

CH. XII. Si dans la poursuite des grandeurs, son ne cherche qu'un moyen de se soustraire à la douleur,

#### TABLE SOMMAIRE.

ou de jouir du plaisir physique; pourquoi le plaisir échappe-t-il si souvent à l'ambitieux?

On répond à cette objection, & l'on prouve qu'à cet égard il en est de l'ambition comme de l'avarice.

CH. XIII. De l'Orgueil,

L'objet de ce Chapitre est de montrer qu'on ne desire d'ètre estimable que pour être estimé; & qu'on ne desire d'être estimé que pour jouir des avantages que l'estime procure; avantages qui se réduisent toujours à des plaifirs physiques.

CH. XIV. De l'Amitié,

Autre application des mêmes principes.

CH. XV. Que la crainte des peines ou le desir des plaifirs physiques peuvent allumer en nous toutes sortes de passions.

Après avoir prouvé, dans les Chapitres précédents, que toutes nos passions tirent leur origine de la sensibilité phyfique ; pour confirmer cette vérité , on prouve , dans ce Chapitre, que, par le secours des plaisirs physiques, les Législateurs peuvent allumer dans les cœurs toutes sortes de passions. Mais, en convenant que tous les hommes font susceptibles de passions, comme on pourroit supposer qu'ils ne sont pas du moins susceptibles du degré de passion nécessaire pour les élever aux plus hautes idées, & qu'on pourroit apporter en exemple de cette opinion. l'infensibilité de certaines Nations aux passions de la gloire & de la vertu; on prouve que l'indifférence de certaines Nations, à cet égard, ne tient qu'à des causes accidentelles, telles que la forme différente des Gouvernements.

CH. XVI. A quelle cause on doit attribuer l'indifférence de certains Peuples pour la vertu.

Pour réfoudre cette question, on examine, dans chaque homme, le mêlange de ses vices & de ses vertus, le jeu de ses passions, l'idée qu'on doit attacher au mot vertueux ; & l'on découvre que ce n'est point à la nature, mais à la légiflation particuliere de quelques Empires, qu'on doit attribuer l'indifférence de certains Peuples pour la vertu. C'est pour jetter plus de jour sur cette mariere, que l'on considere, en particulier, & les Gouvernements despotiques, & les Etats libres, & enfin les différents effets que doit produire la forme différente de ces

#### TABLE SOMMAIRE.

Gouvernements. L'on commence par le despotifine; &, pour en mieux connoître la nature, on examine quel motif allume dans l'homme, le desir effréné du pouvoir arbitraire.

- CH. XVII. Du desir que tous les hommes ont d'être Despotes, des moyens qu'ils employent pour y parvenir, & du danger auquel le despotisme expose les Rois.
- CH. XVIII. Principaux effets du Despotisme, On prouve, dans ce Chapitre, que les Visirs n'ont aucun intérêt de s'instruire, ni de supporter la censure; que ces Visirs, tirés du corps des Citoyens, n'ont, en entrant en place, aucuns principes de justice & d'administration, & qu'ils ne peuvent se former des idées nettes de la
- CH. XIX. Le mépris & l'avilissement où sont les Peuples, entretient l'ignorance des Vifirs; second effet du Despotisme .
- CH. XX. Du Mépris de la vertu, & de la fausse estime qu'on affecte pour elle ; troisieme effet du Des-

On prouve que, dans les Empires despotiques, on n'a réellement que du mépris pour la vertu, & qu'on n'en honore que le nom.

CH. XXI. Du renversement des Empires soumis au pouvoir arbitraire; quatrieme effet du Despotisme .

Après avoir montré, dans l'abrutissement & la bassesse de la plupart des Péuples soumis au pouvoir arbitraire, la cause du renversement des Empires despotiques, l'on conclut, de ce qu'on a dit fur cette matiere, que c'est uniquement de la forme particuliere des Gouvernements que dépend l'indifférence de certains Peuples pour la vertu : &, pour ne laisser rien à desirer sur ce sujet, l'on examine, dans les Chapitres suivants, la cause des effets contraires.

CH. XXII. De l'amour de certains Peuples pour la gloire & la vertu,

On fait voir, dans ce Chapitre, que cet amour pour la gloire & pour la vertu, dépend, dans chaque Empire,

#### xvj TABLE SOMMAIRE.

de l'adresse avec laquelle le Législateur y unit l'intérée particulier à l'intérêt général; union plus facile à faire dans certains Pays que dans d'autres.

- CH. XXIII. Que les Nations pauvres ont toujours été plus avides de gloire, & plus fécondes en grands hommes, que les Nations opulentes,
  - On prouve, dans ce Chapitre, que la production des grands hommes eft, dans tout Pays, l'effer néceffaire des récompenfes qu'on y affigne aux grands talents & aux grandes vertus; & que les talents & les vertus ne font, nulle part, aufir récompenfés que dans les Républiques pauvres & guerrieres.
- CH. XXIV. Preuve de cette Vérité, 336
  - Ce Chapitre ne contient que la preuve de la propofition énoncée dans le Chapitre précédent. On en tire cette conclusion : c'est qu'on peut appliquer à toute espece de passions ce qu'on dit, dans ce même Chapitre, de l'amour ou de l'indifférence de certains Peuples pour la gloire & pour la vertu: d'où l'on conclut que ce n'est point à la nature qu'on doit attribuer ce degré inégal de passions, dont certains Peuples paroissent insceptibles. On consirme cette vérité, en prouvant, dans les Chapitres suivants, que la force des passions des hommes est toujours proportionnée à la force des moyens employés pour les exciter.
- CH. XXV. Du rapport exact entre la force des paffions & la grandeur des récompenses qu'on leur propose pour objet,

Après avoir fait voir l'exactitude de ce rapport, on examine à quel degré de vivacité on peut porter l'enthousiafine des passions.

- CH. XXVI. De quel degré de passion les hommes sont susceptibles,
  - On prouve, dans ce Chapitre, que les passions peuvent s'exalter en nous jusqu'à l'incroyable; & que tous les hommes, par conséquent, sont susceptibles d'un degré de passion plus que suffisant pour les faire triompher de leur paresse, & les douer de la 'continuité d'atrention à laquelle est attachée la supériorité d'esprit : qu'ainsi la grande inégalité d'esprit qu'on apperçoit entre les hommes dépend, & de la différente éducation qu'ils reçoivont, & de l'enchainement inconnu des diverses circons-

TABLE SOMMAIRE. xvij

tances dans lesquelles ils se trouvent placés. Dans les Chapitres suivants, on examine si les saits se rapportent aux principes.

- CH. XXVII. Du rapport des faits avec les principes ci-dessus établis,
  - Le premier objet de ce Chapitre est de montrer que les nombreuses circonstances, dont le concours est absolument nécessaire pour former des hommes illustres, se trouvent fi rarement réunies, qu'en supposant, dans tous les hommes, d'égales dispositions à l'esprit, les génies du premier ordre seroient encore aussi rares qu'ils le sont. On prouve de plus, dans ce même Chapitre, que c'est uniquement dans le moral qu'on doit chercher la véritable cause de l'inégalité des esprits ; qu'en vain on voudroit l'attribuer à la différente température des climats; & qu'en vain l'on effayeroit d'expliquer, par le phyfique, une infinité de phénomenes politiques qui s'expliquent trèsnaturellement par les causes morales. Telles sont les conquêtes des Peuples du Nord, l'esclavage des Orientaux, le génie allégorique de ces mêmes Peuples; & enfin la fupériorité de certaines Nations dans certains genres de Sciences ou d'Arts.
- CH. XXVIII. Des Conquêtes des Peuples du Nord, 355 Il s'agit, dans ce Chapitre, de faire voir que c'est uniquement aux causes morales qu'on doir attribuer les conquêtes des Septentrionaux.
- CH. XXIX. De l'Esclavage, & du Génie allégorique des Orientaux, 363

Application des mêmes principes.

- CH. XXX. De la supériorité que certains Peuples one eue dans divers genres de Sciences, 370
  - Les Peuples qui se sont le plus illustrés par les Arts & les Sciences, sont les Peuples chez lesquels ces mêmes Arts & ces mêmes Sciences ont été le plus honorées : ce n'est donc point dans la dissérente température des climats, mais dans les causes morales, qu'on doit chercher la cause de l'inégalité des esprits.

La conclusion générale de ce Discours, c'est que tous les hommes, communément bien organisés, ont en eux la puissance physique de s'élever aux plus

#### xviij TABLE SOMMAIRE.

hautes idées; & que la différence d'esprit qu'on remarque entre eux, dépend des diverses circonstances dans lesquelles ils se trouvent placés, & de l'éducation différente qu'ils reçoivent. Cette conclusion fait sentir toute l'importance de l'éducation.

#### DISCOURS IV.

#### DES DIFFÉRENTS NOMS DONNÉS A L'ESPRIT.

Pour donner une connoissance exacte de l'espria & de sa nature, on se propose, dans ce Discours, d'attacher des idées nettes aux divers noms donnés à l'espria.

| 381  |
|------|
| 389  |
| 403  |
| 406  |
| ndu, |
| 419  |
| 426  |
| 431  |
| 439  |
|      |

On prouve, dans ce Chapitre, que, dans les queftions compliquées, il ne fuffit pas, pour bien voir, d'avoir l'efprit juste; qu'il faudroit encore l'avoir étendu; qu'en général les hommes font sujess à s'enorgueillir de la justesse de leur esprit, à donner à cette justesse la justesse de leur esprit, à donner à cette justesse la fight périeurs aux gens à talents; croyent, dans cet aveu, simplement se rendre justice, & ne s'apperçoivent poine qu'ils sont entrainés à cette erreur par une méprife de fentiment commune à presque tous les hommes; mé-

#### TABLE SOMMAIRE. xix

prise dont il est, sans doute, utile de faire appercevoir les causes.

- CH. IX. Méprise de sentiment, 446
  - Ce Chapitre n'est proprement que l'exposition des deux, Chapitres suivants. On y montre seulement combien il est difficile de se reconnoître soi-même.
- CH. X. Combien l'on est sujet à se méprendre sur les motifs qui nous déterminent,

  Développement du Chapitre précédent,
- CH. XI. Des Conseils, 456
  - Il s'agit d'examiner, dans ce Chapitre, pourquoi l'on est fi prodigue de conseils, si aveugle sur les motifs qui nous déterminent à les donner; & dans quelles erreurs enfin l'ignorance où nous sommes de nous-mêmes à cet égard peut quelquesois précipiter les autres. On indique, à la fin de ce Chapitre, quelques-uns des moyens propres à nous faciliter la connoissance des moyens propres à nous faciliter la connoissance de nous-mêmes.
- CH. XII. Du bons Sens, 464
- CH. XIII. De l'Esprit de conduite, 468
- CH. XIV. Des Qualités exclusives de l'esprit & de l'ame, 476
  - Après avoir effayé, dans les Chapitres précédents d'atracher dès idées nettes à la plupart des noms donnés à l'efprit, il est utile de consoirre quels sont, & les talents de l'esprit, qui, de leur nature, doivent réciproquement s'exclure, & les talents que des habitudes contraires rendent, pour ainsi dire, inalliables. C'est l'objer qu'on se propose d'examiner dans ce Chapitre & dans le Chapitre suivant, où l'on s'applique plus particulièrement à faire sentir toute l'injustice dont le Public use, à cet égard, envers les hommes de génie.
- CH. XV. De l'Injussice du Public à cet égard, 486 On ne s'arrête, dans ce Chapitre, à considérer les qualités qui doivent s'excluter réciproquement, que pour éclairer les hommes sur les moyens de tirer le meilleur pari-

CH. XVI. Méthode pour découvrir le genre d'étude auquel l'on est le plus propre, 497

possible de leur esprit.

Cette méthode indiquée, il femble que le plan d'une ex-

#### TABLE SOMMAIRE.

cellente éducation devroit être la conclusion nécessiaire de cet Ouvrage : mais ce plan d'éducation, peut-être facile à tracer, seroit, comme on le verra dans le Chapitre suivant, d'une exécution très-difficile.

#### CH. XVIII. De l'Éducation,

XX

50

On prouve, dans ce Chapitre, qu'il feroit, fans doute, très-utile de perfectionner l'éducation publique; mais qu'il n'est rien de plus difficile, que nos mœurs actuelles s'opposent, en ce genre, à toute espece de réforme; que, dans les Empires vastes & puissants, on n'a pas toujours un besoin urgent de grands hommes; qu'en conféquence, le Gouvernement ne peut arrêter long-tempe se regards sur cette partie de l'administration. On observe cependant, à cet égard, que dans les Etats monarchiques, tels que le nôtre, il ne seroit pas impossible de donner le plan d'une excellente éducation; mais que cette entreprise seroits des bolument vaine dans des Empires soumis au despotisme, tels que ceux de l'Orient.





# DE L'ESPRIT. DISCOURS I.

DE L'ESPRIT EN LUI-MÊME.

#### CHAPITRE PREMIER.



N dispute tous les jours sur ce qu'on doit appeller Esprit: chacun dit son mot; personne n'attache les mêmes idées à ce mot, & tout le monde parle sans s'entendre.

Pour pouvoir donner une idée juste & précise de ce mot Esprit, & des différentes acceptions dans lesquelles on le prend, il faut d'abord

confidérer l'esprit en lui même.

Ou l'on regarde l'esprit comme l'effet de la faculté de peuser, (& l'esprit n'est, en ce sens, que l'assemblage des pensées d'un homme) ou on le considere comme la faculté même de penser.

Pour favoir ce que c'est que l'esprit, pris dans cette derniere fignification, il faut connoître quelles sont les causes productrices de nos idées.

Nous avons en nous deux facultés, ou, si je l'ose dire, deux puissances passives, dont l'existence est généralement & distinctement reconnué.

L'une est la faculté de recevoir les impressions différentes que font sur nous les objets extérieurs : on la nomme sensibilité physique.

L'autre est la faculté de conserver l'impression que ces objets ont faite fur nous : on l'appelle mémoire, & la mémoire n'est autre chose qu'une fensation continuée, mais affoiblie.

Ces facultés, que je regarde comme les causes productrices de nos penfées, & qui nous sont communes avec les animaux, ne nous occasionneroient cependant qu'un trèspetit nombre d'idées, si elles n'étoient jointes en nous à une certaine organisation extérieure.

Si la nature, au lieu de mains & de doigts flexibles, eût terminé nos poignets par un pied de cheval, qui doute que les hommes sans arts, sans habitations, sans défense contre les animaux, tout occupés du soin de pourvoir à leur nourriture & d'éviter les bêtes féroces, ne sussent encore errants dans les forêts comme des troupeaux fugitifs? (a)

l'ame des bêtes; on leur a, tour- outil & pour faire aucune des à-tour, ôté & rendu la faculté de penser, & peut-être n'at-on pas affez scrupuleusement cherché, dans la différence du physique de l'homme & de l'animal, la cause de l'infériorité de ce qu'on appelle l'ame des

1º. Toutes les pattes des animaux sont terminées ou par de la corne, comme dans le bœuf & le cerf, ou par des ongles, comme dans le chien & le loup, ou par des griffes, comme dans le lion & le chat. Or, cette différence d'organisation, entre nos mains & les pattes des animaux, les prive non-seulement, comme le dit Mr. de Buffon, des rufes pour surprendre leur presque en entier du sens du proie. tact, mais encore de l'adresse

(a) On a beaucoup écrit fur nécessaire pour manier aucun découvertes qui supposent des

> 2º. La vie des animaux, en général, plus courte que la nôtre, ne leur permet ni de faire autant d'observations, ni, par conféquent, d'avoir autant d'idées que l'homme.

3º. Les animaux, mieux armés, mieux vêtus que nous par la nature, ont moins de befoins, & doivent, par conféquent, avoir moins d'invention : fi les animaux voraces ont, en général, plus d'esprit que les autres animaux, c'est que la faim, toujours inventive, a dû leur faire imaginer

4°. Les animaux ne forment

Or, dans cette supposition, il est évident que la police n'eût, dans aucune société, été portée au degré de perfection où maintenant elle est parvenue. Il n'est aucune

qu'une société fugitive devant comme les enfants, dans un l'homme, qui, par le secours mouvement perpétuel, même fort d'entre eux.

mal le plus multiplié fur la terre : il naît, il vit dans tous les climats, lorsqu'une partie des autres animaux, tels que les lions, les éléphants & les thinocéros ne se trouvent que fous certaine latitude.

Or, plus l'espece d'un animal, fufceptible d'obfervation, est multipliée, plus cette espece d'animal a d'idées & d'esprit.

Mais, dira-t-on, pourquoi les finges, dont les pattes font, à peu près, aussi adroites que nos mains, ne font-ils pas des progrès égaux aux progrès de l'homme? C'est qu'ils lui restent inférieurs à beaucoup d'égards; c'est que les hommes sont plus multipliés fur la terre; c'est que, parmi les différentes especes de finges, il en est peu dont la force soit comparable à celle de l'homme ; c'est que les finges font frugivores, qu'ils ont moins de besoins, &, par conféquent, moins d'invention que les hommes; c'est que d'ail- justes. Il n'est pas nécessaire leurs leur vie est plus courte, d'avoir recours au bon mot qu'ils ne forment qu'une fo- du P. Mallebranche, qui, lorsciété fugitive devant les hom- qu'on lui foutenoit que les animes & les animaux tels que maux étoient fenfibles à la les tigres, les lions, &c.; c'est douleur, répondoit en plaisanqu'enfin la disposition organi- tant, qu'apparemment ils avoiens

des armes qu'il s'est forgées, après que leurs besoins sont sas'est rendu redoutable au plus tissaits, les singes ne sont pas fusceptibles de l'ennui qu'on L'homme est d'ailleurs l'ani- doit regarder, ainsi que je le prouverai dans le troisieme Difcours, comme un des principes de la perfectibilité de l'efprit humain.

C'est en combinant toutes ces différences, dans le physique de l'homme & de la bête, qu'on peut expliquer pourquoi la fenfibilité & la mémoire, facultés communes aux hommes & aux animaux, ne font, pour ainsi dire, dans ces derniers, que des facultés stériles.

Peut-être m'objectera-t-on que Dieu, fans injustice, ne peut avoir foumis à la douleur & à la mort, des créatures innocentes, & qu'ainfi les bêtes ne font que de pures machines : je répondrai à cette objection, que l'Ecrirure n'ayant dit nulle part que les animaux fussent de pures machines, nous pouvons fort bien ignorer les motifs de la conduite de Dieu envers les animaux, & supposer ces motifs que de leur corps les tenant, mangé du foin défendu,

Nation, qui, en fait d'esprit, ne sût restée fort inférieure à certaines Nations sauvages qui n'ont pas deux cents id es, (b) deux cents mots pour exprimer leurs idées. & dont la langue, par conséquent, ne fût réduite, comme celle des animaux, à cinq ou fix fons ou cris (c) fi l'on retranchoit de cette même langue les mots d'arcs, de fleches, de filets, &c. qui supposent l'usage de nos mains. D'où je conclus que, fans une certaine organifation extérieure, la fensibilité & la mémoire ne seroient en nous que des facultés stériles.

Maintenant il faut examiner si, par le secours de cette organisation, ces deux facultés ont réellement produit

toutes nos pensées. Avant d'entrer, à ce sujet, dans aucun examen, peutêtre me demandera-t-on si ces deux facultés sont des modifications d'une substance spirituelle ou matérielle. Cette question, autrefois agitée par les Philosophes, (d) & renouvellée de nos jours, n'entre pas nécessairement dans le plan de mon Ouvrage. Ce que j'ai à dire de l'esprit s'accorde également bien avec l'une & l'autre de ces hypotheses. J'observerai seulement à ce sujet, que, si l'Eglise n'eût pas fixé notre croyance sur ce point. & qu'on dût, par les seules lumieres de la raison, s'élever jusqu'à la connoissance du principe pensant, on ne pourroit s'empêcher de convenir que nulle opinion en ce genre n'est susceptible de démonstration; qu'on doit pefer les raifons pour & contre, balancer les difficultés, se déterminer en faveur du plus grand nombre de vraifemblances, &, par consequent, ne porter que des jugements provisoires. Il en seroit, de ce problème, comme d'une infinité d'autres qu'on ne peut résoudre qu'à l'aide du calcul des probabilités (e). Je ne m'arrête donc

fi fimples, fi faciles à acquérir, & vers lesquelles le be- ,, licieusement dans le palais foin nous porte fans cesse, sont ,, de l'espérance ; je m'y assufi prodigieusement bornées dans ", rois de l'immortalité de mon certaines Nations, qu'on en ,, ame; mon imagination, doutrouve qui ne peuvent comp- " cement échauffée par les dister que jusqu'à trois, & qui ,, cours de quelques grands n'expriment les nombres qui "hommes, ne doutoit déja plus vont au-delà de trois, que par " de cette immortalité qu'ils

Dampierre trouva dans une Îsle " çois à me déplaire à moi-mêqui ne produisoit ni arbre ni ar- ", me, je méprisois les restes buste, & qui, vivant du poif- "d'une vie malheureuse, je fon que les flots de la mer jet- "m'ouvrois, avec délices, les toient dans les petites baies de " portes de l'éternité. Votre l'Isle, n'avoient d'autre langue "lettre arrive : je me réveilqu'un gloussement semblable à "le; & d'un songe si amusant, celui du coq-d'Inde.

que fût Sénegue, il n'étoit pas

(b) Les idées des nombres, "mal-à-propos : lorsque je l'ai , recue, je me promenois déle mot de beaucoup. ,, promettent plus qu'ils ne la (c) Tels font les Peuples que " prouvent; déja je commen-"il me reste le regret de le (d) Quelque Stoicien décidé ,, reconnoître pour un songe.,,

Une preuve, dit Mr. Deflantrop affure de la spiritualité de des dans son Histoire critique de l'ame. " Votre lettre, écrit-il la Philosophie, qu'autrefois on , à un de ses amis, est arrivée ne croyoit ni à l'immortalité mi à l'immatérialité de l'ame, c'est sa toute-puissance, ne peut-il que, du temps de Néron, l'on fe plaignoit à Rome que la doc- mes impressions qu'y exciteroit trine de l'autre monde, nouvellement introduite, énervoit Dieu le peut, comment affule courage des foldats, les rendoit plus timides, ôtoit la principale confolation des malheureux, & doubloit enfin la mort, en menaçant de nouvelles fouffrances après cette vie.

tenir à l'axiôme de Descartes, ce des objets, comment prou-& de n'aquiescer qu'à l'éviden- ver que notre vie n'est pas un ce. Si l'on répete tous les jours long rêve? cet axiôme dans les Ecoles, c'est qu'il n'y est pas pleinement l'existence des corps, mais seuentendu ; c'est que Descartes ment montrer que nous en somn'ayant point mis, si je peux mes moins assurés que de nom'exprimer ainsi, d'enseigne à tre propre existence. Or, coml'hôtellerie de l'évidence, cha- me la vérité est un point indicun fe croit en droit d'y loger visible, qu'on ne peut pas dire son opinion. Quiconque ne se d'une vérité qu'elle est plus ou rendroit réellement qu'à l'évi- moins vraie, il est évident que, dence, ne feroit guere affuré fi nous fommes plus certains de que de sa propre existence. Com- notre propre existence que de ment le feroit-il, par exemple, celle des corps, l'existence des de celle des corps? Dieu par corps n'est, par conféquent,

pas faire fur nos fens les mêla présence des objets? Or, si rer qu'il ne fasse pas, à cet égard, usage de son pouvoir, & que tout l'Univers ne foit un pur phénomene? D'ailleurs, fi dans les rêves nous fommes affectés des mêmes fenfations que (e) Il seroit impossible de s'en nous éprouverions à la présen-

Non que je prétende nier

pas davantage à cette question; je viens à mon sujet; & je dis que la sensibilité physique & la mémoire, ou.

qu'une probabilité : probabilité fentiment que par l'impossibilirités se réduisent à des proba- ment leurs idées ; puisqu'ils bilités, quelle reconnoissance pourroient, pour m'exprimer ne devoit-on pas à l'homme de ainfi, toujours rapporter leurs genie qui se chargeroit de con- opinions à quelques-uns des duire des Tables phyfiques, numéros de ces Tables de prométaphysiques, morales & po- babilités. litiques, où feroient marqués avec précision tous les divers est toujours lente, & les dédegrés de probabilité, &, par couvertes dans les Sciences conséquent, de croyance qu'on

exemple, feroit placée dans les fois construites, on n'y feroit Tablés physiques comme le premier degré de certitude; on v détermineroit enfuite ce qu'il y a à parier que le Soleil se vertes, à augmenter ou dimilevera demain, qu'il se levera dans dix, dans vingt ans, &c. Dans les Tables morales ou politiques, on y placeroit pareillement, comme premier degré de certitude, l'existence de Rome ou de Londres, puis celle des héros, tels que Céfar ou Guillaume le Conquérant; l'on descendroit ainfi, par l'échelle des probabilités , jusqu'aux faits les moins certains, & enfin jufqu'aux prétendus miracles de Mahomet, jusqu'àces prodiges atteftés par tant d'Arabes, & dont la fausseté, cependant, est encore très-probable ici-bas, où les menteurs sont si communs, & les prodiges firares. Alors les hommes, qui, le

plus souvent, ne different de

qui fans doute est très-grande, té où ils font de trouver des & qui, dans la conduite, équi- fignes propres à exprimer les vaut à l'évidence ; mais qui n'est divers degrés de croyance qu'ils cependant qu'une probabilité. n'attachent à leur opinion, se Or, si presque toutes nos vé- communiqueroient plus facile-

Comme la marche de l'esprit presque toujours éloignées les doit affigner à chaque opinion? unes des autres, on fent que L'existence des corps , par les Tables de probabilités une que des changements légers & fuccessifs, qui consisteroient, conféquemment à ces décounuer la probabilité de certaines propositions que nous appellons vérités , & qui ne sont que des probabilités plus ou moins accumulées. Par ce moven . l'état de doute, toujours insupportable à l'orgueil de la plupart des hommes, seroit plus facile à foutenir : alors les doutes cefferoient d'êtres vagues; foumis au calcul, &, par conféquent, appréciables, ils fe convertiroient en propositions affirmatives : alors la secte de Carnéade, regardée autrefois comme la Philosophie par excellence, puifqu'on lui donnoit le nom d'élective, seroit purgée de ces légers défauts que la querelleuse ignorance a reprochés avec trop d'aigreur à cette

pour parler plus exactement, que la sensibilité seule produit toutes nos idées. En effet, la mémoire ne peut être qu'un des organes de la fenfibilité phyfique : le principe qui sent en nous doit être nécessairement le principe qui se ressouvient; puisque se ressouvenir, comme je vais le prouver, n'est proprement que sentir.

Lorsque, par une suite de mes idées ou par l'ébranle. ment que certains sons causent dans l'organe de monoreille, je me rappelle l'image d'un chêne; alors mes organes intérieurs doivent nécessairement se trouver à-peuprès dans la même fituation où ils étoient à la vue de ce chêne. Or, cette fituation des organes doit incontestablement produire une sensation : il est donc évident que se ressouvenir, c'est sentir.

Ce principe posé, je dis encore que c'est dans la capacité que nous avons d'appercevoir les ressemblances ou les différences, les convenances ou les disconvenances qu'ont entre eux les objets divers, que confistent toutes les opérations de l'esprit. Or, cette capacité n'est que la sensibilité physique même : tout se réduit donc à sentir.

Pour nous affurer de cette vérité, confidérons la nature. Elle nous présente des objets; ces objets ont des rapports avec nous & des rapports entre eux; la connoissance de ces rapports forme ce qu'on appelle l'Esprit : il est

Philosophie, dont les dogmes dans son ame on laissat toujours étoient également propres à éclairer les esprits, & à adoucir les mœurs.

à ses principes, n'admettoit point de vérités, elle admettoit du moins des apparences, vouloit qu'on régiat sa vie sur ces apparences, qu'on agit lorfqu'il paroiffoit plus convenable d'agir que d'examiner, qu'on délibérat mûrement lorsqu'on ne entre les hommes. Il ne s'aavoit le temps de délibérer; qu'on se décidat, par consé- lées, qui sont des vérités d'un quent, plus sûrement, & que autre ordre.

aux vérités nouvelles une entrée que leur ferment les dogmatiques. Elle vouloit de plus, Si cette fecte, conformément qu'on fût moins persuadé de ses opinions, plus lent à condamner celles d'autrui, par conféquent plus fociable : enfin, que l'habitude du doute, en nous rendant moins fenfibles à la contradiction , étouffat un des plus féconds germes de haigit point ici des vérités révéplus ou moins grand, selon que nos connoissances en ce genre sont plus ou moins étendues. L'esprit humain s'éleve jusqu'à la connoissance de ces rapports; mais ce sont des bornes qu'il ne franchit jamais. Aussi tous les mots qui composent les diverses langues, & qu'on peut regarder comme la collection des fignes de toutes les penfées des hommes, nous rappellent, ou des images, tels sont les mots, chêne, Ocean, foleil; ou défignent des idées, c'est-à-dire, les divers rapports que les objets ont entre eux, & qui font, ou fimples, comme les mots, grandeur, petitesse; ou composés, comme, vice, vertu; ou ils expriment enfin les rapports divers que les objets ont avec nous, c'est-à-dire, notre action sur eux, comme dans ces mots, je brise, je creuse, je souleve; ou leur impression sur nous, comme dans ceux-ci, je suis blesse, ébloui, épouvanté.

Si j'ai refferré ci-dessus la signification de ce mot, idée, qu'on prend dans des acceptions très-différentes, puisqu'on dit également l'idée d'un abre & l'idée de veru, c'est que la signification indéterminée de cette expression peut faire quelquesois tomber dans les erreurs qu'occasionne toujours l'abus des mots.

La conclusion de ce que je viens de dire, c'est que, si tous les mots des diverses langues ne désignent jamais que des objets ou les rapports de ces objets avec nous & entre eux, tout l'esprie, par conséquent, consiste à comparer & nos sensations & nos idées, c'est-à-dire, à voir les ressemblances & les différences, les convenances & les disconvenances qu'elles ont entr'elles. Or, comme le jugement n'est que cette appercevance elle-même, ou, du moins, que le prononcé de cette appercevance, il s'ensuit que toutes les opérations de l'esprit se réduisent à juger.

La question rensermée dans ces bornes, j'examinerai maintenant si juger n'est pas sentir. Quand je juge la grandeur ou la couleur des objets qu'on me présente, il est évident que le jugement porté sur les disférentes impressions que ces objets ont faites sur mes sens, n'est proprement qu'une sensation; que je puis dire également: Je juge ou je sens que, de deux objets, l'un, que j'appelle toise, fait sur moi une impression différente de celui que j'appelle pied; que la couleur que je nomme rouge, agit sur mes yeux différemment de celle que je nomme jaune; & j'en conclus qu'en pareil cas, juger n'est jamais que sentir. Mais, dira-t-on, supposons qu'on veuille savoir si la force est préférable à la grandeur du corps, peut on affurer qu'alors juger soit sentir ? Oui , répondrai-je : car , pour porter un jugement sur ce sujet, ma mémoire doit me tracer successivement les tableaux des situations différentes où je puis me trouver le plus communément dans le cours de ma vie. Or, juger, c'est voir dans ces divers tableaux, que la force me fera plus fouvent utile que la grandeur du corps. Mais, repliquera-t-on, lorsqu'il s'agit de juger si, dans un Roi, la justice est présérable à la bonté, peut-on imaginer qu'un jugement ne foit alors qu'une sensation?

Cette opinion, fans doute, a d'abord l'air d'un paradoxe: cependant, pour en prouver la vérité, supposons dans un homme la connoissance de ce qu'on appelle le bien & le mal, & que cet homme fache encore qu'une action est plus ou moins mauvaise, selon qu'elle nuir plus ou moins au bonheur de la société. Dans cette supposition, quel art doit employer le Poète ou l'Orateur, pour faire plus vivement appercevoir que la justice, présérable, dans un Roi, à la bonté, conserve à l'Etat plus de Citoyens?

L'Orateur présentera trois tableaux à l'imagination de ce même homme : dans l'un , il lui peindra le Roi juste qui condanne & sait exécuter un criminel; dans le second, le Roi bon qui sait ouvrir le cachot de ce même criminel, & lui détache ses sers; dans le troisieme, il représentera ce même criminel, qui, s'armant de no poignard au sortir de son cachot, court massacrer cinquante Citoyens : or, quel homme, à la vue de ces trois tableaux, ne sentira pas que la justice, qui, par la mort d'un seul, prévient la mort de cinquante hommes, est, dans un Roi, présérable à la bonté? Cependant ce jugement n'est réellement qu'une sensations. En esset, si par l'habitude d'unir certaines idées à cer-

tains mots, on peut, comme l'expérience le prouve, en frappant l'oreille de certains fons, exciter en nous à-peu-près les mêmes fensations qu'on éprouveroit à la présence même des objets; il est évident qu'à l'exposé de ces trois tableaux, juger que, dans un Roi, la justice est présérable à la bonté, c'est sentir & voir que, dans le premier tableau, on n'immole qu'un Citoyen, & que, dans le troisieme, on en massacre cinquante: d'où je conclus que tout jugement n'est qu'une sensations.

Mais, dira-t-on, faudra-t-il mettre encore au rang des sensations les jugements portés, par exemple, sur l'excellence plus ou moins grande de certaines méthodes, telles que la méthode propre à placer beaucoup d'objets dans notre mémoire, ou la méthode des abs-

tractions, ou celle de l'analyse?

Pour répondre à cette objection, il faut d'abord déterminer la fignification de ce mot méthode : une méthode n'est autre chose que le moyen dont on se sert pour parvenir au but qu'on se propose. Supposons qu'un homme ait deffein de placer certains objets ou certaines idées dans sa mémoire, & que le hasard les y ait rangés de maniere que le ressouvenir d'un fait ou d'une idée lui ait rappellé le souvenir d'une infinité d'autres faits ou d'autres idées, & qu'il ait ainsi gravé plus facilement & plus profondément certains objets dans sa mémoire : alors, juger que cet ordre est le meilleur, & lui donner le nom de methode, c'est dire qu'on a fait moins d'efforts d'attention, qu'on a éprouvé une sensation moins pénible, en étudiant dans cet ordre que dans tout autre: or, se resfouvenir d'une sensation pénible, c'est sentir; il est donc évident que, dans ce cas, juger est sentir.

Suposons encore que, pour prouver de la vérité de certaines propositions de Géométrie, & pour le faire plus facilement concevoir à ses disciples, un Géometre se soit avisé de leur faire considérer les lignes indépendamment de leur largeur & de leur épaisseur alors juger que ce moyen ou cette méthode d'abstraction est la plus propre à faciliter à ses éleves l'intelligence de certaines propositions de Géométrie, c'est

dire qu'ils font moins d'efforts d'attention, & qu'ils éprouvent une sensation moins pénible, en se servant de cette méthode que d'une autre.

Supposons, pour dernier exemple, que par un examen séparé de chacune des vérités que renserme une proposition compliquée, on soit plus facilement parvenuà l'intelligence de cette proposition: juger alors que le moyen ou la méthode de l'analyse est la meilleure, c'est pareillement dire qu'on a fait moins d'esforts d'attention, & qu'on a par conséquent, éprouvé une sensation moins pénible, lor squon a considéré en particulier chacune des vérités rensermées dans cette proposition compliquée, que lor squ'on les a voulu saisir toutes à la fois,

Il résuite de ce que j'ai dit, que les jugements portés sur les moyens ou les méthodes que le hasard nous présente pour parvenir à un certain but, ne sont proprement que des sensations, & que dans l'homme, tout

fe réduit à fentir.

Mais dira-t-on, comment, jusqu'à ce jour, a-t-on supposé en nous une faculté de juger distincte de la faculté de sentir? L'on ne doit cette supposition, répondrai-je, qu'à l'impossibilité où l'on s'est cru jusqu'à présent d'expliquer d'aucune autre maniere certaines erreurs de l'esprit.

Pour lever cette difficulté, je vais, dans les Chapitres fuivants, montrer que tous nos faux jugements & nos erreurs fe rapportent à deux causes, qui ne supposent en nous que la faculté de sentir; qu'il seroit, par conséquent, inutile & même absurde d'admettre en nous une faculté de juger qui n'expliqueroit rien qu'on puisse expliquer sans elle. J'entre donc en matiere, & je dis qu'il n'est point de faux jugement qui soit un effet, ou de nos passions, ou de notre ignorance.



#### CHAPITRE II.

### Des Erreurs occasionnées par nos passions.

Es paffions nons induisent en erreur, parce qu'elles fixent toute notre attention sur un côté de l'objet qu'elles nous présentent, & qu'elles ne nous permettent point de le considérer sous toutes ses faces. Un Roi est jaloux du titre de Conquérant : La victoire, dit-il, m'appelle au bout de la terre; je combattrai, je vaincrai, jebriferai l'orgueil de mes ennemis; je chargerai leurs mains de fers, & la terreur de mon nom, comme un rempart impénétrable, défendra l'entrée de mon Empire. Enivré de cet espoir, il oublie que la fortune est inconstante, que le fardeau de la misere est presque également supporté par le vainqueur & par le vaincu; il ne sent point que le bien de ses Sujets ne sert que de prétexte à sa fureur guerriere, & que c'est l'orgueil qui forge ses armes & déploye fes étendards: toute son attention est fixée sur le char & la pompe du triomphe.

Non moins puissante que l'orgueil, la crainte produira les même effets: on la verra créer des spectres, les répandre autour des tombeaux, & dans l'obscurité des bois les offrir aux regards du voyageur effrayé, s'emparer de toutes les facultés de son ame, & n'en laisser aucune de libre pour considérer l'absurdité des motifs d'une terreur si vaine.

Non-seulement les passions ne nous laissent considérer que certaines faces des objets qu'elles nous présentent; mais elles nous trompent encore, en nous montrant souvent ces mêmes objets où ils n'existent pas. On fait le conte d'un Curé &t d'une Dame galante; ils avoient oui dire que la Lune étoit habitée, ils le croyoient; &t, le téclope en main, tous deux tâchoient d'en reconnoître les habitants. Si je ne me trompe, dit d'abord la Dame, j'apperçois deux ombres; elles s'inclinent l'une vers l'autre : je

n'en doute point ; ce sont deux amants heureux ... Eh! fi donc. Madame, reprend le Curé, ces deux ombres que vous voyez, sont deux clochers d'une Cathédrale. Ce conte est notre histoire; nous appercevons le plus souvent dans les choses que ce que nous desirons y trouver : sur la terre, comme dans la lune, des passions différentes nous y feront toujours voir ou des amants ou des clochers. L'illusion est un effet nécessaire des passions, dont la force se mefure presque toujours par le degré d'aveuglement où elles nous plongent. C'est ce qu'avoit très-bien senti je ne sais quelle femme, qui, surprise par son amant entre les bras de son rival, osa lui nier le fait dont il étoit témoin: Quoi! lui dit-il, vous poussez à ce point l'impudence .... Ah, perfide! s'ecria-t-elle, je le vois, tu ne m'aimes plus; tu crois plus ce que tu vois que ce que je te dis. Ce mot n'est pas seulement applicable à la passion de l'amour, mais à toutes les passions. Toutes nous frappent du plus profond aveuglement. Lorsque l'ambition, par exemple, met les armes à la main à deux Nations puissantes, & que les Citoyens inquiets se demandent les uns aux autres des nouvelles : d'une part, quelle facilité à croire les bonnes! de l'autre, quelle incrédulité sur les mauvaises! Combien de fois une trop fotte confiance en des Moines ignorants n'a-t-elle pas fait nier à des Chrétiens la possibilité des Antipodes? Il n'est point de siecle, qui, par quelque affirmation ou quelque négation ridicule, n'apprête à rire au fiecle suivant. Une folie passée éclaire rarement les hommes sur leur folie présente.

Aureste, ces mêmes passions, qu'on doit regarder comme le germe d'une infinité d'erreurs, sont aussi la source de nos lumieres. Si elles nous égarent, elles seules nous donne la force nécessaire pour marcher; elles seules peuvent nous arracher à cette inertie & à cette paresse roujours prête à faisir toutes les facultés de notre ame.

Mais ce n'est pas ici le sieu d'examiner la vérité de cette proposition. Je passe maintenant à la seconde cause de nos erreurs.

to thomas bordant sain and a substitution courseft of

avare enferme dans les gouffres des mers, dans les abymes de la terre, ou qu'elle tient éparses dans mille climats divers. Voilà, je pense, à peu près le point de vue fous lequel le luxe se présente à ceux qui le considerent comme utile aux Etats.

DE L'ESPRIT.

Examinons maintenant l'aspect sous lequel il s'offre aux Philosophes qui le regardent comme funeste aux Nations.

Le bonheur des Peuples dépend, & de la félicité dont ils jouissent au-dedans, & du respect qu'ils inspirent audehors.

A l'égard du premier objet, nous pensons, diront ces Philosophes, que le luxe & les richesses qu'il attire dans un Erat n'en rendroient les Sujets que plus heureux, si ces richesses étoient moins inégalement partagées, & que chacun pût se procurer les commodités dont l'indigence le force à se priver.

Le luxe n'est donc pas nuisible comme luxe; mais simplement comme l'effet d'une grande disproportion entre les richesses des Citoyens. (a) Aussi le luxe n'est-il jamais extrême.

extrême, lorsque le partage des richesses n'est pas trop inégal; il s'augmente à mesure qu'elles se rassemblent en un plus petit nombre de mains; il parvient enfin à son dernier période, lorsque la Nation se partage en deux classes, dont l'une abonde en superfluités, & l'autre manque du nécessaire.

Arrivé une fois à ce point, l'état d'une Nation est d'autant plus cruel, qu'il est incurable. Comment remettre alors quelque égalité dans les fortunes des Citoyens? L'homme riche aura acheté de grandes Seigneuries : à portée de profiter du dérangement de ses voisins, il aura réuni, en peu de temps, une infinité de petites propriétés à son domaine. Le nombre des propriétaires diminué, celui des journaliers fera augmenté: lorsque ces derniers seront assez multipliés pour qu'il y ait plus d'ouvriers que d'ouvrage, alors le journalier suivra le cours de toute espece de marchandise, dont la valeur diminue lorsqu'elle est commune. D'ailleurs, l'homme riche, qui a plus de luxe encore que de richesses, est intéressé à baisser le prix des journées, à n'offrir au journalier que la paye absolument nécessaire pour sa subsistance : (b) le besoin

gent ; il le retire des coffres où je viens de dire que cette inél'avarice pourroit l'entaffer : c'est donc le luxe, disent quelques gens, qui remet l'équilibre entre les fortunes des Citoyens. Ma réponse à ce raifonnement, c'est qu'il ne produit point cet effet. Le luxe suppose toujours une cause d'inégalité des richesses entre les Ciroyens. Or, cette cause, qui fait les premiers riches, doit, lorsque le luxe les a ruinés, en reproduire toujours de nouveaux : si l'on détruisoit cette cause d'inégalité de richesses, le luxe disparoîtroit avec elle. Il n'y a pas de ce qu'on appelle luxe dans les Pays où les foreunes des Citoyens sont à peu nées à l'usage commun des hom-

(a) Le luxe fait circuler l'ar- près égales. J'ajouterai à ce que galité de richesses une fois établie, le luxe, lui-même, en est partie caufe de la réproduction perpéruelle du luxe. En effer, tout homme qui se ruine par fon luxe, transporte la plus grande partie de fes richesses dans les mains des artisans du luxe; ceux-ci, enrichis des dépouilles d'une infinité de diffipareurs, deviennent riches à leur tour, & se ruinent de la même maniere, Or, des débris de tant de fortunes, ce qui reflue de richesses dans les campagnes n'en peut être que la moindre partie, parce que les productions de la terre, destimes, ne peuvent jamais excéder un certain prix.

Il n'en est pas ainsi de ces mêmes productions, lorfqu'elles ont passé dans les Manufactures, & qu'elles ont été employées par l'industrie; elles n'ont alors de valeur que celle que leur donne la fantaisse; le prix en devient excessif. Le laxe doit donc toujours retenir l'argent dans les mains de fes artifans, le faire toujours circuler dans la même classe d'hommes, & par ce moyen entretenir toujours l'inégalité des richesses entre les Citoyens.

(b) On croit communément que les campagnes font ruinées par les corvées, les impositions, & fur-tout par celle des tailles;

je conviendrois volontiers qu'el les font très-onéreuses : il ne faut cependant pas imaginer que la feule suppression de cet impôt rendit la condition des Payfans fort heureuse. Dans beaucoup de Provinces, la journée est de huit fols. Or, de ces huit fols, si je déduits l'impofition de l'Eglise, c'est-à-dire, à peu près quatre-vingt-dix Fètes ou Dimanches, & peutêtre une trentaine de jours dans l'année où l'ouvrier est incommodé, fans ouvrage, ou employé aux corvées, il ne lui reste, l'un portant l'autre, que fix fols par jour : tant qu'il est garçon, je veux que ces fix fols fournissent à fa dépense, le nourrissent, le vêtent, le lo-

contraint ce dernier à s'en contenter; mais s'il lui survient quelque maladie ou quelque augmentation de famille, alors, faute d'une nourriture faine ou assez abondante, il devient infirme, il meurt, & laisse à l'Etat une famille de mendiants. Pour prévenir un pareil malheur, il faudroit avoir recours à un nouveau partage des terres : partage toujours injuste & impraticable. Il est donc évident que le luxe, parvenu à un certain période, il est impossible de remettre aucune égalité entre la fortune des Citoyens. Alors les riches & les richesses se rendent dans les Capitales, où les attirent les plaisirs & les arts du luxe : alors la campagne refte inculte & pauvre; fept ou huit millions d'hommes languissent dans la misere (c), & cinq ou six

gent? dès qu'il fera marié, ces fix fols ne pourront plus lui les Pays vantés par leur luxe fuffire ; parce que , dans les & leur police , foient les Pays premieres années du mariage, où le plus grand nombre des la femme, entierement occu- hommes est plus malheureux pée à foigner ou à allaiter fes que ne le font les Nations fauenfants, ne peut rien gagner: vages, si méprisées des Nations supposons qu'on lui fit alors policées. Qui doute que l'état remise entiere de sa taille, c'està-dire, cinq ou fix francs, il auroit à peu près un liard de plus à dépenfer par jour : or, ce liard ne changeroit furement rien à sa situation : que faudroit-il donc faire pour la rendre heureuse? Hausser considérablement le prix des journées. Pour cet effet, il faudroit que les Seigneurs vécussent habituellement dans leurs Terres: à l'exemple de leurs peres, ils récompenseroient les fervices de leurs domestiques par le don de quelques arpents de terre; le nombre des propriétaires augmenteroit infenfiblement; celui des journaliers diminueroit, & ces derniers, devenus plus rares, mettroient leur peine à plus haut prix.

(c) Il est bien fingulier que du Sauvage ne soit préférable à celui du Payfan? Le Sauvage n'a point, comme lui, à craindre la prison, la surcharge des impôts, la vexation d'un Seigneur, le pouvoir arbitraire d'un Subdélégué; il n'est point perpétuellement humilié & abruti par la présence journaliere d'hommes plus riches & plus puissants que lui; sans supérieur, fans servitude, plus robuste que le Paysan, parce qu'il est plus heureux, il jouit du bonheur de l'égalité, & furtout du bien inestimable de la liberté si inutilement réclamée par la plupart des Nations.

Dans les Pays policés, l'art de la législation n'a fouvent confisté qu'à faire concourir une infinité d'hommes au benmille vivent dans une opulence qui les rend odieux, fans les rendre plus heureux.

En effet, que peut ajouter au bonhenr d'un homme l'excellence ou plus moins grande de sa table? Ne lui fuffit-il pas d'attendre la faim, de proportionner ses exercices on la longueur de ses promenades au mauvais goût de son cuisinier, pour trouver délicieux tout mêts qui ne fera pas déteftable? D'ailleurs , la frugalité & l'exercice ne le font-ils pas échapper à toutes les maladies qu'occafionne la gourmandise irritée par la bonne chere ? Le bonheur ne dépend donc pas de l'excellence de la table.

Il ne dépend pas non plus de la magnificence des habits ou des équipages : lorsqu'on paroît en public couvert d'un habit brodé, & traîné dans un char brillant, on n'éprouve pas des plaisirs physiques, qui sont les seuls plaisirs réels; on est, tout au plus, affecté d'un plaisir de vanité, dont la privation seroit peut-être insupportable, mais dont la jouissance est insipide. Sans augmenter son

pour cet effet, la multitude dans loix, tant de réglements n'ayent l'oppression, & à violer envers été, chez la pluparr des Peu-

Cependant le vrai esprit législatif ne devroits'occuper que être ne peut-on échapper à ce du bonheur général. Pour pro- malheur, sans revenir à des curer ce bonheur aux hom- mœurs infiniment plus fimples. mes, peut-être faudroit-il les Je sens bien qu'il faudroit alors rapprocher de la vie de pas- renoncer à une infinité de plaiteur; peut-être les découvertes sirs dont on ne peut se détaen législation nous rameneront- cher fans peine; mais ce saelles, à cet égard, au point crifice, cependant, seroit un d'où l'on est d'abord parti. Non dewoir, si le bien général l'exique je veuille décider une queftion fi délicate, & qui exigeroit l'examen le plus profond; mais j'avoue qu'il est bien étonnant que tant de formes différentes de gouvernement, établies du moins fous le prétex-

heur d'un petit nombre, à tenir, te du bien public, que tant de elletous les droits de l'humanité. ples, que des instruments de l'infortune des hommes. Peutgeoit.N'est-on pas même en droit de foupçonner que l'extrême félicité de quelques Particuliers eft toujours attachée au malheur du plus grand nombre? Vérité affez heureusement exprimée par ces deux vers fur les Sauvages :

> Chez eux tout est commun, chez eux tout est égal; Comme ils sont sans Palais, ils sont sans Hopital.

bonheur, l'homme riche ne fait, par l'étalage de son luxe, qu'offenser l'humanité & le malheureux, qui, comparant les haillons de la misere aux habits de l'opulence, s'imagine qu'entre le bonheur du riche & le sien, il n'y a pas moins de différence qu'entre leurs vêtements; qui se rappelle, à cette occasion, le souvenir douloureux des peines qu'il endure, & qui se trouve ainsi privé du seul soulagement de l'infortuné, de l'oubli momentané de fa mifere.

Il est donc certain, continueront ces Philosophes, que le luxe ne fait le bonheur de personne, & qu'en suppofant une trop grande inégalité de richesses entre les Citoyens, il fuppose le malheur du plus grand nombre d'entre eux. Le Peuple, chez qui le luxe s'introduit, n'est donc pas heureux au-dedans: voyons s'il est respectable audehors.

L'abondance d'argent que le luxe attire dans un Etat, en impose d'abord à l'imagination; cet Etat est, pour quelque instants, un Etat puissant: mais cet avantage ( supposé qu'il puisse exister quelque avantage indépendant du bonheur des Citoyens) n'est, comme le remarque Mr. Hume, qu'un avantage passager. Assez semblables aux mers, qui successivement abandonnent & couvrent mille places différentes, les richesses doivent succeffivement parcourir mille climats divers. Lorsque, par la beauté des ses manufactures & la perfection des arts de luxe une Nation a attiré chez elle l'argent des Peuples voisins, il est évident que le prix des denrées & de la main-d'œuvre doit nécessairement baisser chez ces Peuples appauvrit, & que ces Peuples, en enlevant quelques manufacturiers, quelques ouvriers à cette Nation riche, penvent l'appauvrir à son tour en l'approvisionnant à meilleur compte des marchandises dont cette Nation les fournissoit. (d) Or, sitôt que la disette d'argent se fait sentir

me des richesses qu'attire le commerce des marchandifes une excellente culture des terres, une subdivision de ces mêmes terres en une infinité de petits domaines, &, par conféquent, un partage bien moins inégal des richesses. Je sais bien que le commerce des denrées doit, après un certain temps, occasionner aussi une très-grande disproportion entre les fortunes des Citoyens, & amener le luxe à sa suite; mais peutêtre n'est-il pas impossible d'arrêter, dans ce cas, les progrès du luxe. Ce qu'on peut du moins affurer, c'est que la réunion des richesses en un plus petit nombre de mains se fait alors bien plus lentement, & parce que les propriétaires sont à la fois cultivareurs & négociants, & parce que le nombre des propriétaires étant plus grand & celui des journaliers plus petit, ceux-ci devenus plus rares, font, comme je l'ai dit dans une note précédente, en état de donner la loi, de taxer leurs journées, & d'exiger une paye fuffisante pour subfister honnêtement eux & leurs familles.

C'est ainsi que chacun a part

Etats le commerce des denrées.

l'ajouterai de plus que ce com-

merce n'est pas sujet aux mê-

mes révolutions que le com-

le mépris.

autre; mais quel temps ne fautil pas pour vaincre l'ignorance qu'on appelle de premiere né- & la paresse des Paysans, & cessité. Ce commerce suppose les engager à s'adonner à la culture d'une nouvelle denrée ? Pour naturaliser cette nouvelle denrée dans un Pays, il faut un foin & une dépense qui doit presque toujours laisser, à cet égard, l'avantage du commerce au Pays où cette denrée croit naturellement, & dans lequel elle est depuis long-temps cul-

Il est cependant un cas, peutêtre imaginaire, où l'établissement des Manufactures & le commerce des Arts de luxe pourroit être regardé comme très-utile. Ce seroit lorsque l'é tendue & la fertilité d'un Pays ne seroient pas proportionnées au nombre de ses habitants. c'est-à-dire, lorsqu'un Etat ne pourroit nourrir tous fes Citoyens. Alors une Nation qui ne fera point à portée de peupler un Pays, tel que l'Amérique, n'a que deux partis à prendre; l'un, d'envoyer des Colonies ravager les Contrées voifines, & s'établir, comme certains Peuples, à main armée, dans des Pays affez fertiles pour les nourrir; l'autre, d'établir des Manufactures, de forcer les aux richesses que procure aux Nations voisines d'y lever des marchandifes, & de lui apporter en échange les denrées néceffaires à la subsistance d'un certain nombre d'habitants. Enmerce des Manufactures de luxe: tre ces deux partis, le dernier un Art, une Manufacture passe est, sans contredit, le plus huaifement d'un Pays dans un main : quel que foit le fort des

(d) Ce que je dis du com- & la perfection des Arts du merce des marchandises de luxe, luxe attirent dans un Etat, n'y espece de commerce. Les ri- gmentent pas la félicité des Parchesses que les Manufactures ticuliers. Il n'en est pas de mês

ne doit pas s'appliquer à toute sont que passageres, & n'au-

Pour s'y foustraire, il faudroit se rapprocher d'une vie fimple; & les mœurs, ainsi que les loix, s'y opposent. Aussi l'époque du plus grand luxe d'une Nation est-elle ordinairement l'époque la plus prochaine de fa chûte & de son avilissement. La félicité & la puissance apparente que le luxe communique, durant quelques inftants, aux Nations, est comparable à ces fievres violentes qui prêtent dans le transport, une force incroyable au malade qu'elles dévorent, & qui semblent ne multiplier les forces d'un homme que pour le priver au déclin de l'accès, & de ces mêmes forces, & de la vie.

Pour se convaincre de cette vérité, diront encore les même Philosophes, cherchons ce qui doit rendre une Nation réellement respectable à ses voisins : c'est, sans contredit, le nombre, la vigueur de ses Citoyens, leur attachement pour la Patrie, & enfin leur courage & leur vertu.

Quant au nombre des Citoyens, on fait que les pays de luxe ne sont pas les plus peuplés; que dans la même étendue de terrein, la Suisse peut compter plus d'habitants que l'Espagne, la France & même l'Angleterre.

La confommation d'hommes, qu'occasionne nécessairement un grand commerce, (e) n'est pas en ce Pays l'unique cause de la dépopulation : le luxe en crée mille autres, puifqu'il attire les richesses dans les Capitales. laisse les campagnes dans la disette, favorise le pouvoir arbitraire, & par consequent, l'augmentation des subsides, & qu'il donne enfin aux Nations opulentes la facilité de contracter des dettes, (f) dont elles ne peuvent ensuite s'acquitter sans surcharger les Peuples d'impôts onéreux. Or, ces différentes causes de dépopulation, en plongeant tout un pays dans la misere, y doivent nécesfairement affoiblir la constitution des corps. Le Peuple adonné au luxe, n'est jamais un Peuple robuste : de ses Ciroyens, les uns sont énervés par la mollesse, les autres exténués par le besoin.

Si les Peuples fauvages ou pauvres, comme le remarque le Chevalier Folard, ont à cet égard, une grande supériorité sur les Peuples livrés au luxe c'est que le laboureur est chez les nations pauves, souvent plus riche que chez la Nation opulente ; c'est qu'un paysan Suisse est plus à son aise qu'un paysan François (g).

Pour former des corps robustes, il faut une nourriture simple, mais saine & assez abondante; un exercice qui, fans être excessif, soit fort; une grande habitude à supporter les intempéries des faisons ; habitude que contractent les payfans, qui, par cette raison, sont infiniment plus propres à soutenir les fatigues de la guerre que des

armes, victorieuse ou vaincue, toute Colonie qui entre, à main armée, dans un Pays, y répand certainement plus de défolation & de maux que n'en peut occasionner la levée d'une espece de tribut, moins exigé par la force que par l'humanité.

(e) Cette confommation d'hommes est cependant fi grande, qu'on ne peut, sans frémir, considérer celle que suppose notre commerce d'Amérique. L'humanité, qui commande l'amour de tous les hommes, veut que, dans la traite des Negres, je mette également au rang des malheurs, & la mort de mes

compatriotes & celle de tant d'Africains, qu'anime au combat l'espoir de faire des prisonniers & le desir de les changer contre nos marchandifes. Si l'on suppute le nombre d'hommes qui périt, tant par les guerres que dans la traversée d'Afrique en Amérique, qu'on y ajoute celui des Negres, qui, arrivés à leur destination, deviennent la victime des caprices, de la cupidité & du pouvoir arbitraire d'un maître; & qu'on joigne à ce nombre celui des Citoyens qui périssent par le feu, le naufrage ou le fcorbut; qu'enfin on y ajoute

celui des matelots qui meurent acheté par les larmes & la mort pendant leur séjour à Saint- de tant de malheureux? Dé-Domingue, ou par les maladies tournons nos regards d'un specaffectées à la température par- tacle si funeste, & qui fait tant ticuliere de ce climat, ou par de honte & d'horreur à l'hules fuites d'un libertinage tou- manité. jours fi dangereux en ce Pays, Europe qui ne foit teinte de rien. fang humain. Or, quel homme, à la vue des malheurs qu'oc- tius, que le Peuple foit pourcasionnent la culture & l'ex- vu des choses absolument néportation de cette denrée, re- cessaires à sa conservation & à fuseroit de s'en priver, & ne sa vie; il faut encore qu'il l'ait

(f) La Hollande, l'Angleon conviendra qu'il n'arrive terre, la France font chargées point de barrique de sucre en de dettes, & la Suisse ne doit

(g) Il ne fuffit pas, dit Grorenonceroit pas à un plaisir agréable.

manufacturiers, la plupart habitués à une vie fédentaire. C'est aussi chez les Nations pauvres que se forment ces armées infatigables qui changent le destin des Empires.

Quels remparts opposeroit à ces Nations un pays livré au luxe & à la mollesse? Il ne peut leur en imposer ni par le nombre, ni par la force des ses habitants. L'attachement pour la Patrie, dira-t-on, peut suppléer au nombre & à la force des Citoyens. Mais qui produiroit en ces Pays cet amour vertueux de la Patrie ? L'ordre des Payfans, qui compose à lui seul les deux tiers de chaque Nation, y est malheureux: celui des Artisans n'y possede rien ; transplanté de son village dans une manufacture ou une boutique, de cette boutique dans une autre, l'Artisan est familiarisé avec l'idée du déplacement; il ne peut contracter d'attachement pour aucun lieu; affuré presque par-tout de sa subsistance, il doit se regarder non comme le Citoyen d'un Pays, mais comme un habitant du monde.

Un pareil Peuple ne peut donc se distinguer long-temps par son courage; parce que, dans un Peuple, le courage est ordinairement, ou l'effet de la vigueur du corps, de cette confiance aveugle en ses forces qui cache aux hommes la moitié du péril auquel ils s'exposent, ou l'effet d'un violent amour pour la Patrie qui leur fait dédaigner les dangers : or, le luxe tarit, à la longue, ces deux fources de courage (h) Peut-être la cupidité en ouvriroit-elle une troisieme, si nous vivions encore dans ces siecles barbares où l'on réduisoit les Peuples en servitude, & l'on

(h) En conféquence, l'on a que tout a fes reflets; qu'en toujours regardé l'esprit mili- fait de gouvernement, il n'est taire comme incompatible avec point proprement de question l'esprit de commerce : ce n'est isolée ; qu'en ce genre, le mépas qu'on ne puisse du moins rite d'un Auteur consiste à lier les concilier jusqu'à un certain ensemble toutes les parties de point; mais c'est qu'en politi- l'administration; & qu'enfin un que ce problème est un des plus Etat est une machine mue par difficiles à résoudre. Geux qui, différents ressorts, dont il faut jusqu'à présent, ont écrit sur augmenter ou diminuer la forle commerce, l'ont traité com- ce, proportionnément au jeu me une question isolée; ils de ces ressorts entre eux, & n'ont pas affez fortement senti à l'effet qu'on veut produire.

abandonnoit les Villes au pillage. Le foldat n'étant plus maintenant excité par ce motif, il ne peut l'être que par ce qu'on appelle l'honneur : or , le desir de l'honneur s'attiedit chez un Peuple, lorsque l'amour des richesses s'y allume (i). En vain diroit-on que les Nations riches gagnent du moins en bonheur & en plaisirs ce qu'elles perdent en vertu & en courage: un Spartiate (k) n'étoit pas moins heureux qu'un Perse; les premiers Romains, dont le courage étoit récompensé par le don de quelques denrées n'auroit point envié le fort de Crassus.

Caïus Duillius, qui, par ordre du Sénat, étoit tous les foirs reconduit à sa maison à la clarté des flambeaux & au fon des flûtes, n'étoit pas moins sensible à ce concert groffier que nous le fommes à la plus brillante sonate. Mais en accordant que les Nations opulentes se procurent quelques commodités inconnues aux Peuples pauvres, qui jouira de ces commodités ? un petit nombre d'hommes privilégies & riches, qui se prenant pour la Nation entiere, concluent de leur aisance particuliere, que le paysan est heureux. Mais quand même ces commodités seroient reparties entre un plus grand nombre de Citoyens, de quel prix est cet avantage comparé à ceux que procure à des Peuples pauvres une ame forte, courageule & ennemie de l'esclavage? Les Nations chez qui le luxe s'introduit, sont tôt ou tard victimes du despotisme; elles présentent des mains foibles & débiles aux fers dont la tyrannie veut les charger. Comment s'y foustraire? Dans ces Nations, les uns vivent dans la mollesse, &la mollesse ne pense ni

le luxe eft, à cet égard, plus dangereux pour une Nation fituée en terre ferme que pour des insulaires; leurs remparts trompoit, & Lacédémone n'enfont leurs vaisseaux, & leurs vioit pas le bonheur d'Athenes. foldats les matelots.

vant Alcibiade l'éloge de la va- de vivre, comme les Spartialeur des Spartiates : De quoi tes, à l'ombre des bonnes loix, s'étonne t-on, disoit-il? à la vie qu'à l'ombre des bocages, commalheureuse qu'ils menent, ils ne me les Sybarites.

(i) Il est inutile d'avertir que doivent avoir rien de si pressé que de mourir! Cette plaisanterie étoit celle d'un jeune homme nourri dans le luxe : Alcibiade fe C'est ce qui faisoit dire à un (k) Un jour qu'on faisoit de- ancien, qu'il étoit plus doux ne prévoit : les autres languissent dans la misere; & le befoin pressant, entiérement occupé à se satissaire, n'éleve point ses regards jusqu'à la liberté. Dans la forme despotique, les richesses de ces Nations sont à leurs mairres; dans la forme républicaine, elles appartiennent aux gens puissants, comme aux Peuples courageux qui les avoifinent.

" Apportez-nous vos tréfors, auroient pu dire les Ro-,, mains aux Carthaginois; ils nous appartiennent : Rome " & Carthage ont toutes deux voulu s'enrichir; mais elles ont pris des routes différentes pour arriver à ce but. ,, Tandis que vous encouragiez l'industrie de vos Ci-" toyens, que vous établissiez des manufactures, que vous ,, couvriez la mer de vos vaisseaux, que vous alliez re-, connoître des côtes inhabitées, & que vous attiriez , chez vous tout l'or des Espagnes & del'Afrique, nous, , plus prudents, nous endurcissions nos soldats aux fatigues de la guerre; nous élevions leur courage; nous , favions que l'industrieux ne travailloit que pour le " brave. Le temps de jouir est arrivé; rendez-nous des ", biens que vous êtes dans l'impuissance de défendre. " Si les Romains n'ont pas tenu ce langage, du moins leur conduite prouve-t-elle qu'ils étoient affectés des fentiments que ce discours suppose. Comment la pauvreré de Rome n'eût-elle pas commandé à la richesse de Carthage, & conservé, à cet égard, l'avantage que presque toutes les Nations pauvres ont eu fur les Nations opulentes? N'at-on pas vu la frugale Lacédémone triompher de la riche & commerçante Athenes? les Romains fouler aux pieds les sceptres d'or de l'Asie ? N'a-t-on pas vu l'Egypte, la Phénicie, Tyr, Sidon, Rhodes, Genes, Venise, subjuguées ou du moins humiliées par des Peuples qu'elles appelloient barbares ? Et qui fait si on ne verra pas un jour la riche Hollande, moins heureuse au-dedans que la Suisse, opposer à ses ennemis une résistance moins opiniâtre? Voilà sous quel point de vue le luxe se présente aux Philosophes, qui l'ont regardé comme funeste aux Nations.

La conclusion de ce que je viens de dire, c'est que les hommes, en voyant bien ce qu'ils voyent, en tirant des conséquences très-justes de leurs principes, arrivent cependant à des réfultats souvent contradictoires; parce qu'ils n'ont pas dans la mémoire tous les objets de la compataison desquels doit résulter la vérité qu'ils cherchent.

Il est, je pense, inutile de dire qu'en présentant la question du luxe sous deux aspects différents, je ne prétends point décider si le luxe est réellement nu sible ou utile aux Etats: il faudroit, pour résoudre exactement ce problème moral, entrer dans des détails étrangers à l'objet que je me propose; j'ai seulement voulu prouver, par cet exemple, que, dans les questions compliquées & sur lesquels on juge sans passions, on ne se trompe jamais que par ignorance, c'est à dire, en imaginant que le côté qu'on voit dans un objet, est tout ce qu'il y a à voir dans ce même objet.



#### CHAPITRE IV.

De l'Abus des Mots.

Une autre cause d'erreur, & qui tient pareillement à l'ignorance, c'est l'abus des mots, & les idées peu nettes qu'on y attache. Mr. Locke a si heureusement traité ce sujet, que je ne m'en permets l'examen que pour épargner la peine des recherches aux Lecteurs, qui tous n'ont pas l'Ouvrage de ce Philosophe également présent à l'esprit.

Descarres avoit déja dit, avant Locke, que les Péripatériciens, retranchés derriere l'obscurité des mots, étoient assez semblables à des aveugles, qui, pour rendre le combat égal, attireroient un homme clairvoyant dans une caverne obscure: que cet homme, ajouroit-il, fache donner du jour à la caverne, qu'il force les Péripatéticiens d'attacher des idees nettes aux mots dont ils se fervent, son triomphe est assuré. D'après Descartes & Locke, je vais donc prouver qu'en métaphysique & en morale, l'abus des mots & l'ignorance de leur vraie signi-

fication est, si j'ose le dire, un labyrinthe où les plus grands génies se sont quelquesois égarés. Je prendrai pour exemples quelques-uns de ces mots qui ont excité les disputes les plus longues & les plus vives entre les Philosophes : tels font, en métaphysique, les mots de matiere, d'espace & d'infini.

L'on a de tout temps & tour-à tour soutenu que la matiere fentoit ou ne sentoit pas, & l'on a sur ce sujet disputé très-longuement & très-vaguement. L'on s'est avisé très-tard de se demander sur quoi l'on disputoit, & d'attacher une idée précise à ce mot de matiere. Si d'abord l'on eût fixé la fignification, on eût reconnu que les hommes étoient, si j'ose le dire, les créateurs de la matiere, que la matiere n'étoit pas un être, qu'il n'y avoit dans la nature que des individus auxquels on avoit donné le nom de corps, & qu'on ne pouvoit entendre par ce mot de matiere que la collection des propriétés communes à tous les corps. La fignification de ce mot ainsi déterminée, il ne s'agissoit plus que de savoir si l'étendue, la solidité, l'impénétrabilité étoient les feules propriétés communes à tous les corps; & si la découverte d'une force, telle, par exemple, que l'attraction, ne pouvoit pas faire soupçonner que les corps eussent encore quelques propriétés inconnues, telle que la faculté de fentir, qui, ne se manifestant que dans les corps organisés des animaux, pouvoit être cependant commune à tous les individus. La question réduite à ce point, on eût alors senti que, s'il est, à la rigueur, impossible de démontrer que tous les corps soient absolument insensibles, tout homme qui n'est pas, sur ce sujet, éclairé par la révélation, ne peut décider la question qu'en calculant & comparant la probabilité de cette opinion avec la probabilité de l'opinion contraire.

Pour terminer cette dispute, il n'étoit donc point nécessaire de bâtir différents systèmes du monde, de se perdre dans la combinaison des possibilités, & de faire ces efforts prodigieux d'esprit qui n'ont abouti & n'ont dû réellement aboutir qu'à des erreurs plus ou moins ingénieuses. En effet, (qu'il me soit permis de le remarquer ici,) s'il faut tirer tout le parti possible de l'observation, il faut ne marcher qu'avec elle, s'arrêter au moment qu'elle nous abandonne, & avoir le courage d'ignorer ce qu'on ne peut encore favoir.

Instruits par les erreurs des grands hommes qui nous ont précédés, nous devons fentir que nos observations multipliées & raffemblees suffisent à peine pour former quelques-uns de ces systèmes partiels renfermés dans le système général; que c'est des profondeurs de l'imagination qu'on a jusqu'à présent tiré celui de l'univers; & que, si l'on n'a jamais que des nouvelles tronquées des pays éloignés de nous, les Philosophes n'ont pareillement que des nouvelles tronquées du système du monde. Avec beaucoup d'esprit & de combinaisons, ils ne débiteront jamais que des fables, jusqu'à ce que le temps & le hasard leur ayent donné un fait général auquel tous les autres puissent se rapporter.

Ce que j'ai dit du mot de matiere, je le dis de celui d'espace; la plupart des Philosophes en ont sait un être, & l'ignorance de la fignification de ce mot a donné lieu à de longues disputes. (a) Ils les auroient abrégées, s'ils avoient attaché une idée nette à ce mot : ils feroient alors convenus que l'espace, considéré abstractivement, est le pur néant; que l'espace, considéré dans les corps, est ce qu'on appelle l'étendue; que nous devons l'idée de vuide, qui compose en partie l'idée d'espace, à l'intervalle apperçu entre deux montagnes élevées; intervalle qui, n'érant occupé que par l'air, c'est-à-dire, par un corps qui, d'une certaine distance, ne fait sur nous aucune impression sensible, a dû nous donner une idée du vuide, qui n'est autre chose que la possibilité de nous représenter des montagnes éloignées les unes des autres, sans que la distance qui les sépare soit remplie par aucun corps.

A l'égard de l'idée de l'infini, renfermée encore dans l'idée de l'espace, je dis que nous ne devons cette idée de l'infini qu'à la puissance qu'un homme placé dans une plaine a d'en reculer toujours les limites, sans qu'on puis-

<sup>(</sup>a) Voyez les disputes de Clarke & de Leibnitz,

fe, à cet égard, fixer le terme où son imagination doive s'arrêter : l'absence de bornes est donc, en quelque genre que ce foit, la seule idée que nous puissions avoir de l'infini. Si les Philosophes, avant que d'établir aucune opinion sur ce sujet, avoient déterminé la signification de ce mot d'infini, je crois que, forcés d'adopter la définition ci-dessus, ils n'auroient pas perdu leur temps à des disputes frivoles. C'est à la fausse Philosophie des fiecles précédents qu'on doit principalement attribuer l'ignorance groffiere où nous fommes de la vraie fignification des mots : cette Philosophie confistoit presque entierement dans l'art d'en abuser. Cet art, qui faisoit toute la science des Scholastiques, confondoit toutes les idées; & l'obscurité qu'il jettoit sur toutes les expressions, se répandoit généralement sur toutes les sciences, & principalement sur la morale.

Lorsque le célebre Mr. de la Rochesoucault dit que l'amour-propre est le principe de toures nos actions, combien l'ignorance de la vraie fignification de ce mot mour-propre ne souleva-t-elle pas de gens contre cet il-lustre Auteur? On prit l'amour-propre pour orgueil & vanité, & l'on s'imagina, en conséquence, que Mr. de la Rochesoucault plaçoit dans le vice la fource de toutes les vertus. Il étoit cependant facile d'appercevoir que l'amour-propre, ou l'amour de soi, n'étoit autre chose qu'un sentiment gravé en nous par la nature; que ce sentiment se transformoit dans chaque homme en vice ou en vertu, selon les goûts & les passions qui l'animoient; & que l'amour-propre, différemment modisié, produisoit également l'orgueil & la modestie.

La connoissance de ces idées auroit préservé Mr. de la Rochesoucault du reproche tant répété, qu'il voyoit l'humanité trop en noir; il l'a connue telle qu'elle est. Je conviens que la vue nette de l'indifférence de presque tous les hommes à notre égard, est un spectacle affligeant pour notre vanité; mais enfin il faut prendre les hommes comme ils sont : s'irriter contre les effets de leur amour-propre, c'est se plaindre des giboulées du Printemps, des ardeurs de l'Eté, des pluies de l'Automne, & des glaces de l'Hyver.

Pour aimer les hommes, il faut en attendre peu : pour voir leurs défauts sans aigreur, il faut s'accoutumer à les leur pardonner, sentir que l'intelligence est une justice que la foible humanité est en droit d'exiger de la sagesse. Or, rien de plus propre à nous porter à l'indulgence, à fermer nos cœurs à la haine, à les ouvrir aux principes d'une morale humaine & douce, que la connoissance profonde du cœur humain, telle que l'avoit Mr. de la Rochefoucault : aussi les hommes les plus éclairés ont-ils presque toujours été les plus indulgents. Que de maximes d'humanité répandues dans leurs ouvrages! Vivez, disoit Platon, avec vos inférieurs & vos domestiques comme avec des amis malheureux. " Entendrai-je toujours, disoit " un Philosophe Indien , les riches s'écrier : Seigneur , " frappe quiconque nous dérobe la moindre parcelle de " nos biens; tandis que d'une voix plaintive & les mains " étendues vers le ciel, le pauvre dit : Seigneur, fais-moi " part des biens que tu prodigues au riche; & si de plus ", infortunés m'en enlevent une partie, je n'implorerai , point ta vengeance, & je confidérerai ces larcins de " l'œil dont on voit, au temps des semailles, les colom-, bes se répande dans les champs pour y chercher leur " nourriture.

Au reste, si le mot d'amour-propre, mal entendu, a soulevé tant de petits esprits contre Mr. de la Rochesoucault, quelles disputes, plus sérieuses encore, n'a point occasionné le mot de liberté? disputes qu'on eût facilement terminées, si tous les hommes, aussi amis de la vérité que le P. Mallebranche, fussent convenus, comme cet habile Théologien, dans sa Prémotion physique, que la liberté étoit un mystere. Lorsqu'on me pousse sur cette question, disoit-il, je suis forcé de m'arrêter tout court. Ce n'est pas qu'on ne puisse se former une idée nette de mot de liberté, pris dans une fignification commune. L'homme libre est l'homme qui n'est ni chargé de fers, ni détenu dans les prisons, ni intimidé comme l'esclave par la crainte des châtiments; en ce sens, la liberté de l'homme consiste dans l'exercice libre de sa puissance; je dis de sa puissance, parce qu'il seroit ridicule de prendre pour une non-liberté, l'impuissance où nous sommes de

percer la nue comme l'aigle, de vivre sous les eaux comme la baleine, & de nous saire Roi, Pape, ou Empereur.

On a donc une idée nette de ce mot de liberté, pris dans une fignification commune. Il n'en est pas ainsi lorsqu'on applique ce mot de liberté à la volonté. Que seroitce alors que la liberté? on ne pouvoit entendre, par ce mot que le pouvoir libre de vouloir ou de ne pas vouloit une chose; mais ce pouvoir supposeroit qu'il peut y avoir de volontés sans motifs, & par conséquent, des effets fans cause. Il faudroit donc que nous pussions également nous vouloir du bien & du mal; supposition abfolument impossible. En effet, si le desir du plaisir est le principe de toutes nos pensées & de toutes nos actions, fi tous les hommes tendent continuellement vers leur bonheur réel ou apparent, toutes nos volontés ne sont donc que l'effet de cette tendance. En ce fens, on ne peut donc attacher aucune idée nette à ce mots de liberté. Mais, dira-t-on, si l'on est nécessité à poursuivre le bonheur par-tout où on l'apperçoit, du moins fommesnous libres fur le choix des moyens que nous employons pour nous rendre heureux? (b) Oui, répondrai-je: mais libre n'est alors qu'un synonyme d'éclairé, & l'on ne fait que confondre ces deux notions : felon qu'un homme faura plus ou moins de procédure & de jurisprudence, qu'il fera conduit dans ses affaires par un Avocat plus ou moins habile, il prendra un parti meilleur ou moins bon; mais quelque parti qu'il prenne, le desir de son bonheur lui fera toujours choisir le parti qui lui paroîtra le plus convenable

(b) Il est encore des gens qui regardent la suspension d'esprit comme une preuve de la liberté; ils ne s'apperçoivent pas que la suspension est aussi nécessaire que la précipitation dans les jugements : lorsque, faute d'examen, s'on s'est exposé à quelque malheur, instruit par l'infortune, l'amour de soi doit mous nécessiter à la suspension.

On se trompe pareillement sur le mot délibérer lorsque nous eroyons délibérer lorsque nous avons, par exemple, à choistrentre deux plaisirs à peu près égaux & presque en équilibre; cependant, l'on ne fair alors que prendre pour délibération la lenteur avec laquelle entre deux poids, à peu près égaux, le plus pesant emporte un des bassisses de la balance.

convenable à ses intérêts, ses goûts, ses passions, & enfin à ce qu'il regarde comme son bonheur.

Comment pourroit-on philosophiquement expliquer le problème de la liberté ? Si, comme Mr. Locke l'a prouvé, nous sommes disciples des amis, des parents, des lectures, & enfin des tous les objets qui nous environnent, il faut que toutes nos pensées & nos volontés soient des effets immédiats, ou des suites nécessaires des impressions que nous avons recues.

On ne peut donc se former aucune idée de ce mot de liberté, appliqué à la volonté (c); il faut la confidérer comme un mystere, s'écrie avec saint Paul: O altitudo s' convenir que la Théologie seule peut discourir sur une pareille matiere, & qu'un Traité philosophique de la liberté ne seroit qu'un Traité des effets sans cause,

On voit quel germe éternel de disputes & de calamités renserme souvent l'ignorance de la vraie fignification des mots sans parler du sang versé par les haines & les disputes théologiques, disputes presque toutes sondées sur unabus de mots, quels autres malheurs encore cetteignorance n'a-t-elle point produits, & dans quelles erreurs n'a-t-elle point jetté les Nations?

Ces erreurs sont plus multipliées qu'on ne pense. On sait ce conte d'un Suisse : on lui avoit consigné une porte des

agisse sans choix & par ca-, price? Elle agit, foit en con-"féquence d'un jugement, d'un , acte de l'entendement , qui " lui représente que telle chose " est plus avantageuse à ses in-, térêts que toute autre; foir " qu'indépendamment de cet "acte, les circonftances où un , homme fe trouve l'inclinent, " la forcent à se tourner d'un " certain côté, & il se flatte alors "qu'il s'y est tourné librement " " quoiqu'il n'air pas pu vouloir " fe tourner d'un autre. » Hiftoi-, re critique de la Philosophie,

<sup>(</sup>c), La liberté, disoient les " Stoiciens, est une chimere. " Faute de connoître les mo-" tifs, de raffembler les cir-, constances qui nous détermi-,, nent à agir d'une certaine ma-" niere, nous nous croyons li-" bres. Peut - on penfer que " l'homme ait véritablement le " pouvoir de se déterminer ? "Ne font-ce pas plutôt les ob-" jets extérieurs, combinés de " mille façons différentes, qui " le poussent & le déterminent? ", Sa volonté est-elle une facul-" té vague & indépendante, qui

Tuileries, avec défense d'y laisser entrer personne. Un Bourgeois s'y présente : On n'entre point, lui dit le Suisse. Aussi, répond le Bourgeois, je ne veux point entrer, mais fortir seulement du Pont-Royal ... Ah! s'il s'agit de fortir, reprend le Suisse, Monsieur, vous pouvez passer. (d) Qui le croiroit? ce conte est l'histore du Peuple Romain. César se présente dans la place publique, il veut s'y faire couronner & les Romains, faute d'attacher des idées précises au mot de Royauté, lui accordent, sous le nom d'Imperator, la puissance qu'il lui refusent sous le mon de Rex.

Ce que je dis des Romains, peut généralement s'appliquer à tous les divans & à tous les conseils des Princes. Parmi les Peuples, comme parmi les Souverains, il n'en est aucun que l'abus des mots n'ait précipité dans quelque erreur groffiere. Pour échapper à ce piege, il faudroit, suivant le conseil de Leibnitz, composer une langue philosophique, dans laquelle on détermineroit la figni-

(d) Lorsqu'on voit un Chan- tre d'Etat. Rien de plus ridicule, disoit le Ministre aux Courtifans, que la maniere dont fe tient le Conseil chez quelques Nations Negres. Repréfentez-vous une Chambre d'affemblée où font placées une douzaine de grandes cruches ou jarres à moitié pleines d'eau: c'est-là que, nuds & d'un pas grave, se rendent une douzaine de Confeillers d'Etat : arrivés dans cette Chambre, chacun faute dans fa cruche, s'y enfonce jusqu'au cou; & c'est dans cette posture qu'on opine & qu'on délibere fur les affaires d'Etat. Mais vous ne riez pas? dit le Ministre au Seigneur le plus près de lui. C'est, répondit-il, que je vois tous les jours quelque chose de plus plaifant Je ne puis m'empêcher de encore. Quoi donc ? reprit le Ministre : C'est un Pays où

celier avec fa fimarre, fa large perruque & fon air composé, s'il n'est point , dit Montaigne, de tableau plus plaisant à se faire que de se peindre ce même Chancelier confommant l'œuvre du mariage ; peut-être n'esten pas moins tenté de rire, lorfqu'on voit l'air foucieux & la gravité importante avec laquelle certains Visirs s'affeient au Divan pour opiner & conclure comme le Suisse : Ah! s'il s'agit de sortir, Monsieur, vous pouvez passer. Les applications de ce mot sont si faciles & si fréquentes, qu'on peut s'en fier, à cet égard, à la fagacité des Lecteurs, & les affurer qu'ils trouveront par-tout des fentinelles Suiffes.

rapporter encore à ce sujet un fait affez plaifant : c'eft la ré- les Cruches foules tiennent confication précise de chaque mot. Les hommes alors pourroient s'entendre, se transmettre exactement leurs idées : les disputes, qu'éternise l'abus des mots, se termineroient; & les hommes, dans toutes les sciences, seroient bientôt forcés d'adopter les mêmes principes.

Mais l'exécution d'un projet si utile & si desirable est reut-être impossible. Ce n'est point aux Philosophes, c'est au besoin qu'on doit l'invention des langues; & le besoin, en ce genre, n'est pas difficile à satisfaire. En conséquence, on a d'abod attaché quelques fausses idées à certains mots; ensuite on a combiné, comparé ces idées & ces mots entre eux; chaque nouvelle combinaison a produit une nouvelle erreur ; ces erreurs se sont multipliées , & en se multipliant, se sont tellement compliquées, qu'il seroit maintenant impossible, sans une peine & un travail infini, d'en suivre & d'en découvrir la source. Il en est des langues comme d'un calcul algébrique : il s'y gliffe d'abord quelques erreurs ; ces erreurs ne font pas apperçues; on calcule d'après ses premiers calculs; de propofition en proposion, l'on arrive à des conséquences enriérement ridicules. On en sent l'absurdité; mais comment retrouver l'endroit où s'est glissée la premiere erreur? pour cet effet, il faudroit refaire & reverifier un grand nombre de calculs : malheureusement il est peu degens qui puissent l'entreprendre, encore moins qui le veuillent, sur-tout lorsque l'intérêt des hommes puissants s'oppose à cette vérification.

Pai montré les vraies causes de nos faux jugements; j'ai fait voir que toutes les erreurs de l'esprit ont leur source ou dans les passions ou dans l'ignorance, soit de certains faits, foit de la vraie fignification de certains mots. L'erreur n'est donc par essentiellement attachée à la nature de l'esprit humain; nos faux jugements sont donc l'effet de causes accidentelles, qui ne supposent point en nous une faculté de juger distincte de la faculté de sentir; l'erreur n'est donc qu'un accident; d'où il suit que tous les hommes ont efsentiellement l'esprit juste.

Ces principes une fois admis, rien ne m'empêche maintenant d'avancer que juger, comme je l'ai déja prouvé, n'est proprement que sentir.

La conclusion générale de ce Discours, c'est que l'esprit peut être considéré comme la faculté productrice de nos pensées; & l'esprit, en ce sens, n'est que sensibilité & mémoire: ou l'esprit peut être regardé comme un effet de ces mêmes facultés; & dans cette seconde signification, l'esprit n'est qu'un assemblage de pensées, & peut se subdiviser dans chaque homme en autant de parties que cet homme a d'idées.

Voilà les deux aspects sous lesquels se présente l'esprit considéré en lui-même : examinons maintenant ce que c'est que l'esprit par rapport à la société.





# DE L'ESPRIT. DISCOURS II.

DE L'ESPRIT PAR RAPPORT, A LA SOCIÉTÉ.

#### CHAPITRE PREMIER.



A Science n'est que le souvenir ou des faits ou des idées d'autrui : l'Esprit, distingué de la Science, est donc une assemblage d'idées neuves quelconques.

Cette définition de l'esprit est juste; elle est même très-instructive pour un Philo-

fophe; mais elle ne peut être généralement adoptée : il faut au Public une définition qui le mette à portée de comparer les différents esprits entr'eux, & de juger de leur force & de leur étendue. Or, fi l'on admettoit la définition que je viens de donner, comment le Public mesureroit-il l'étendue d'esprit d'un homme? qui donneroit au Public une liste exacte des idées de cet homme? & comment distinguer en lui la science & l'esprit ?

au rang des génies, des hommes auxquels il ne soupçonne pas même qu'on puisse accorder le titre d'hommes d'esprit : tels sont, en general, tous les Artistes.

Quelque frivole que paroisse un Art, cet Art cependant est susceptible de combinaisons infinies. Lorsque Marcel, la main appuyée sur le front, l'œil fixe, le corps immobile, & dans l'attitude d'une méditation profonde, s'écrie tout-à-coup, en voyant danser son écoliere: Que de choses dans un menuet! Il est certain que

ce danseur appercevoit alors, dans la maniere de plier, de relever & d'emboîter ses pas, des adresses invisibles aux yeux ordinaires, (a) & que fon exclamation n'est ridicule que par la trop grande importance mise à de petites choses. Or, si l'Art de la danse renferme un trèsgrand nombre d'idées & de combinaisons, qui sait si l'Art de la déclamation ne suppose point dans l'actrice qui y excelle, autant d'idées qu'en employe un Politique pour former un fystême du gouvernement ? Qui peut assurer, lorsqu'on consulte nos bons Romans, que, dans les gestes, la parure & les discours étudiés d'une coquette par-

faite, il n'entre pas autant de combinaisons & d'idées qu'en exige la découverte de quelque système du mon-

tude du corps, ce danseur prétend connoître le caractere d'un tien publique, & sont une portion homme. Un étranger se présen- de la puissance souveraine! Non, te un jour dans fa falle : De Monfieur , ce front baiffe , ce regard quel Pays êtes-vous ? lui demande timide, cette démarche incertaine Marcel. Je suis Anglois ... Vous, ne m'annoncent que l'esclave titte Anglois! lui replique Marcel: d'un Electeur.

(a) A la démarche, à l'habi- Vous seriez de cette Isle où les Citoyens ont part à l'administra-

DISCOURS II. de, & qu'en des genres très-différents, la Le Couvreur & Ninon de l'Enclos n'ayent eu autant d'esprit qu'Aristote & Solon?

Je ne prétends pas démontrer à la rigueur la vérité de cette proposition, mais saire seulement sentir que, toute ridicule qu'elle paroisse, il n'est cependant personne qui

puisse la résoudre exactement.

Trop souvent dupes de notre ignorance, nous prenons pour les limites d'un Art, celles que cette même ignorance lui donne : mais supposons qu'on pût, à cet égard, détromper le Public, je dis qu'en l'éclairant, on ne changeroit rien à sa maniere de juger. Il ne mesurera jamais son estime pour un Art uniquement sur le nombre plus ou moins grand de combinaisons nécessaires pour y réuffir ; 1º. parce que le dénombrement en est impossible à faire; 2°. parce qu'il ne doit considérer l'esprit que du point de vue sous lequel il est important de le connoître, c'est-à-dire, par rapport à la société. Or, sous cet aspect, je dis que l'esprit n'est qu'un assemblage, plus ou moins nombreux, non-seulement d'idées neuves, mais encore d'idées intéressantes pour le Public, & que c'est moins au nombre & à la finesse, qu'au choix heureux des nos idées, qu'on a attaché la réputation d'homme d'esprit.

En effet, si les combinaisons du jeu des échecs sont infinies, si l'on n'y peut exceller sans en faire un grand nombre, pourquoi le Public ne donne-t-il pas aux grands joueurs d'échecs le titre de grands esprits? C'est que leurs idées ne lui font utiles ni comme agréables ni comme instructives, & qu'il n'a, par conséquent, nul intérêt de les estimer : or, l'intérêt (b) préside à tous nos jugements. Si le Public a toujours fait peu de cas de ces erreurs dont l'invention suppose quelquesois plus de

(b) Le vulgaire restreint com- fens plus étendu, & que je l'ap-

munément la fignification de ce plique généralement à tout ce mot intérêt au feul amour de l'ar- qui peut nous procurer des plaigent : le lecteur éclairé sentira firs, ou nous soustraire à des que je prends ce mot dans un peines.

combinaisons & d'esprit que la découverte d'une vérité; & s'il estime plus Locke que Mallebranche, c'est qu'il mesure toujours son estime sur son intérêt. A quelle autre balance peseroit-il le mérite des idées des hommes? Chaque particulier juge des choses & des personnes par l'impression agréable ou désagréable qu'il en reçoit : le Public n'est que l'assemblage de tous les Particuliers; il ne peut donc jamais prendre que son utilité pour regle de ses jugements.

Ce point de vue, sous lequel j'examine l'esprit, est, je crois, le seul sous lequel il doive être considéré. C'est l'unique maniere d'apprécier le mérite de chaque idée, de fixer sur ce point l'incertitude de nos jugements, & de découvrir enfin la cause de l'étonnante diversité absolument dépendante de la différence de leurs passions, de leurs idées, de leurs préjugés, de leurs sentiments,

&, par conséquent, de leurs intérêts.

Il seroit, en effet, bien singulier que l'intérêt général (c) eût mis le prix aux différentes actions des hommes; qu'il leur eût donné les noms de vertueuses, de vicieuses ou de permises, selon qu'elles étoient utiles, nuisibles ou indifférentes au Public, & que ce même intérêt n'eût pas été l'unique dispensateur de l'estime ou du mépris attaché aux idées des hommes.

On peut ranger les idées, ainsi que les actions, sous

trois classes différentes.

Les idées utiles : & prenant cette expression dans le sens le plus étendu, j'entends, par ce mot, toute idée propre à nous instruire ou à nous amuser.

Les idées nuifibles : ce font celles qui font fur nous

une impression contraire.

Les idées indifférentes : je veux dire toutes celles qui, peu agréables en elles-mêmes ou devenues trop familieres. ne font presque aucune impression sur nous. Or, de pareilles idées n'ont presque point d'existence, & ne peuvent, pour ainsi dire, porter qu'un instant le nom d'in-

Pour faire sentir combien cette maniere de considérer l'esprit est séconde en vérités, je ferai successivement l'application des principes que j'établis, aux actions & auxidées des hommes, & je prouverai qu'en tout temps, en tout lieu, tant en matiere de morale qu'en matiere d'efprit, c'est l'intérêt personnel qui dicte le jugement des Particuliers, & l'intérêt général qui dicte celui des Nations; qu'ainsi c'est toujours, de la part du Public comme des Particuliers, l'amour ou la reconnoissance qui loue la haine ou la vengeance qui méprise.

Pour démontrer cette vérité & faire appercevoir l'exacte & perpétuelle ressemblance de nos manieres de juger, foit les actions, foit les idées des hommes, je confidérerai la probité & l'esprit à différents égards, & relativement, 1º. à un Particulier, 2º. à une petite société, 3º. à une Nation, 4°. aux différents fiecles & aux différents Pays, 5°. à l'univers entier; & prenant toujours l'expérience pour guide dans mes recherches, je montrerai que, fous chacun de ces points de vue, l'intérêt est l'unique juge de la probité & de l'esprit.

CHELLES SOLD DE DE

#### CHAPITRE II.

De la Probité, par rapport à un Particulier.

E n'est point de la vraie probité, c'est-à-dire, de la probité par rapport au Public, dont il s'agit dans ce Chapitre; mais simplement de la probité considérée relativement à chaque Particulier.

Sous ce point de vue, je dis que chaque Particulier n'appelle probité, dans autrui, que l'habitude des actions qui lui font utiles : je dis l'habitude, parce que ce n'est point une seule action honnête, non plus qu'une seule idée ingénieuse, qui nous obtiennent le titre de vertueux

différentes; leur durée ou leur fuccession, qui les rend ennuyeuse, les fait bientôt rentrer dans la classe des idées nuifibles.

<sup>(</sup>c) On fent que je parle ici en qualité de Politique, & non de Théologien,

ou de spirituel. On sait qu'il n'est point d'avare qui ne se foit une fois montre généreux, de libéral qui n'ait été une fois avare, de frippon qui n'ait fait une bonne action, de stupide qui n'ait dit un bon mot, & d'homme enfin qui, si l'on rapproche certaines actions de sa vie, ne paroisse doué de toutes les vertus & de tous les vices contraires. Plus de conséquence dans la conduite des hommes supposeroit en eux une continuité d'attention dont ils font incapables; ils ne different les uns des autres que du plus au moins. L'homme absolument conséquent n'existe point encore; & c'est pourquoi rien de parfait fur la terre, ni dans le vice, ni dans la vertu.

C'est donc à l'habitude des actions qui lui sont utiles, qu'un Particulier donne le nom de probité; je dis des actions, parce qu'on n'est point juge des intentions. Comment le seroit-on? Une action n'est presque jamais l'esset d'un sentiment; nous ignorons souvent nous-mêmes les motifs qui nous déterminent. Un homme opulent enrichit un homme estimable & pauvre : il fait, sans doute, une bonne action; mais cette action est-elle uniquement l'effet du desir de faire un heureux ? La pitié , l'espoir de la reconnoissance, la vanité même, tous ces divers motifs, séparés ou réunis, ne peuvent-ils pas, à son insu, l'avoir déterminé à cette action louable? Or, si le plus fouvent l'on ignore soi-même les motifs de son bienfait, comment le Public les appercevroit il ? Ce n'est donc que par les actions des hommes que le Public peut juger de leur probité.

Je conviens que cette maniere de juger est encore fautive. Un homme a, par exemple, vingt degrés de passion pour la vertu, mais il aime; il a trente degrés d'amour pour une femme, & cette femme en veut faire un affaffin: dans cette hypothese, il est certain que cet homme est plus près du forfait que celui qui, n'ayant que dix degrés de passion pour la vertu, n'aura que cinq degrés d'amour pour cette méchante semme. D'où je conclus que, de deux hommes, le plus honnête dans ses actions, est quelquefois le moins passionné pour la vertu.

Aussi tout Philosophe convient que la vertu des hommes dépend infiniment des circonstances dans lesquelles ils se trouvent placés. On n'a que trop souvent vu des hommes vertueux céder à un enchaînement malheureux d'événements bizarres. Celui qui, dans toutes les fituations possibles, répond de sa vertu, est un imposteur ou un imbécille dont il faut également se défier.

Après avoir déterminé l'idée que j'attache à ce mot de probité, considérée par rapport à chaque Particulier, il faut, pour s'affurer de la justesse de cette définition, avoir recours à l'observation; elle nous apprend qu'il est des hommes auxquels un heureux naturel, un desir vif de la gloire & de l'estime, inspirent pour la justice & la vertu le même amour que les hommes ont communément pour les grandeurs & les richeffes. Les actions personnellement utiles à ces hommes vertueux, font les actions justes, conformes à l'intérêt général, ou qui du moins ne lui sont pas contraires.

Ces hommes sont en si petit nombre, que je n'en fais ici mention que pour l'honneur de l'humanité. La classe la plus nombreuse, & qui compose à elle seule presque tout le genre humain, est celle où les hommes, uniquement attentifs à leurs intérêts, n'ont jamais porté leurs regards sur l'intérêt général. Concentrés, pour ainsi dire, dans leur bien-être, (a) ces hommes ne donnent le nom d'honnêtes qu'aux actions qui leur sont personnellement utiles. Un Juge absout un coupable, un Ministre éleve aux honneurs un Sujet indigne; l'un & l'autre sont toujours justes, au dire de leurs protégés : mais que le Juge punisse, que le Ministre resuse, ils seront toujours injustes aux yeux du criminel & du difgracié.

est un effet du bien ou du mal donne le nom de méchant qu'on nous fait. Il n'eft, dit Hob- qu'à ceux dont la méchancebes, dans l'état des sauvages, té est à redouter. On rit de la d'homme méchant que l'homme ro- colere & des coups d'un enbuste : & dans l'état policé, que fant ; il n'en paroît souvent que l'homme en crédit. Le puissant, plus joli; mais on s'irrite conpris en ces deux sens, n'est ce- tre l'homme fort; ses coups pendant pas plus méchant que bleffent; on le traite de brule foible : Hobbes le sentoit ; tal.

(a) Notre haine ou notre amour mais il favoit aussi qu'on ne

Si les Moines, chargés, sous la premiere race, d'écrire la vie de nos Rois, ne donnerent que la vie de leurs bienfaicteurs; s'ils ne défignerent les autres regnes que par ces mots NIHIL FECIT, & s'ils ont donné le nom de Rois fainéants à des Princes très-estimables, c'est qu'un Moine est un homme, & que tout homme ne prend, dans ses jugements, conseil que de son intérêt.

Les Chrétiens, qui donnoient, avec justice, le nom de barbarie & de crime aux cruautés qu'exerçoient sur eux les Païens, ne donnerent-ils pas le nom de zele aux cruautés qu'ils exercerent, à leur tour, fur ces mêmes Païens? Qu'on examine les hommes, on verra qu'il n'est point de crime qui ne foit mis au rang des actions honnêtes par les fociétés auxquelles ce crime est utile, ni d'action utile au Public qui ne foit blâmée de quelque société particuliere à qui cette même action est nuifible.

Quel homme, en effet, s'il sacrifie l'orgueil de se dire plus vertueux que les autres à l'orgueil d'être plus vrai, & s'il fonde, avec une attention (crupuleufe, tous les replis de son ame, ne s'appercevra pas que c'est uniquement à la maniere différente dont l'intérêt personnel se modifie, que l'on doit ses vices & ses vertus? (b) que

(b) L'homme humain est ce- fait tout pour soi, l'on ne doit lui pour qui la vue du malheur donc point de reconnoissance d'autrui est une vue insuppor- à ses biensaicheurs ? Du moins, table, & qui, pour s'arracher répondrai - je, le bienfaicteur à ce spectacle, est, pour ainsi, n'est-il pas en droit d'en exidire, forcé de fecourir le mal- ger; autrement ce feroit un heureux. L'homme inhumain, contrat & non un don qu'il au contraire, est celui pour qui auroit fait. Les Germains, dit le spectacle de la misere d'au- Tacite, font & reçoivent des prétrui eft un spectable agréable: fents, & n'exigent ni ne donnent c'est pour prolonger ses plaisirs aucune marque de reconnoissance. qu'il refuse tout secours aux C'est en faveur des malheureux, malheureux. Or, ces deux hom- & pour multiplier le nombre mes, fi différents, tendent ce- des bienfaicteurs, que le Public pendant tous deux à leur plai- impose, avec raison, aux oblifir, & font mus par le même gés le devoir de la reconnoisreffort. Mais , diration , fi l'on

tous les hommes sont mus par la même force ? que tous tendent également à leur bonheur? que c'est la diversité des passions & des goûts, dont les uns sont conformes & les autres contraires à l'intérêt public, qui décide de nos vertus & de nos vices ? Sans méprifer le vicieux, il faut le plaindre, se féliciter d'un naturel heureux, remercier le ciel de ne nous avoir donné aucun de ces goûts & de ces passions, qui nous eussent forcés de chercher notre bonheur dans l'infortune d'autrui. Car enfin, on obéit toujours à son intérêt; & delà l'injustice de tous nos jugements, & ces noms de juste & d'injuste prodigués à la même action, relativement à l'avantage ou au désavantage que chacun en reçoit.

Si l'univers physique est soumis aux loix du mouvement, l'univers moral ne l'est pas moins à celles de l'intérêt. L'intérêt est, sur la terre, le puissant enchanteur qui change aux yeux de toutes les créatures la forme de tous les objets. Ce mouton paisible, qui pâture dans nos plaines, n'est-il pas un objet d'épouvante & d'horreur pour ces infectes imperceptibles qui vivent dans l'épaiffeur de la pampe des herbes? " Fuyons, disent-ils, cet animal , vorace & cruel, ce monftre, dont la gueule engloutit , à la fois, & nous, & nos Cités. Que ne prend-il exemple sur le lion & le tigre? ces animaux bienfaisants ne détruisent point nos habitations; ils ne se repaissent point de notre fang; justes vengeurs du crime, ils punissent sur le mouton les cruautés que le mouton exerce , fur nous. " C'est ainsi que des intérêts différents métamorphofent les objets : le lion est à nos yeux l'animal cruel; à ceux de l'insecte, c'est le mouton. Aussi peuton appliquer à l'univers moral ce que Leibnitz disoit de l'univers physique : que ce monde, toujours en mouvement, offroit à chaque instant un phénomene nouveau & différent à chacun de ses habitants.

Ce principe est si conforme à l'expérience, que, sans entrer dans un plus long examen, je me crois en droit de conclure que l'intérêt personnel est l'unique & universel appréciateur du mérite des actions des hommes; & qu'ainfi la probité, par rapport à un Particulier, n'est, conformément à ma définition, que l'habitude des actions personnellement utiles à ce Particulier.

#### CHAPITRE III.

De l'Esprit, par rapport à un Particulier.

RANSPORTONS maintenant aux idées les principes L que je viens d'appliquer aux actions, l'on sera contraint d'avouer que chaque Particulier ne donne le nom d'esprit qu'à l'habitude des idées qui lui font utiles, foit comme instructives, soit comme agréables; & qu'à ce nouvel égard, l'intérêt personnel est encore le seul juge du mérite des hommes.

Toute idée qu'on nous présente a toujours quelques rapports avec notre état, nos passions ou nos opinions. Or, dans tous ces différents cas, nous prisons d'autant plus une idée que cette idée nous est plus utile. Le Pilote, le Médecin & l'Ingénieur auront plus d'estime pour le Constructeur de vaisseau, le Botaniste & le Méchanicien, que n'en auront, pour ces mêmes hommes, le Libraire, l'Orfevre & le Maçon, qui leur préféreront toujours le Romancier, le Dessinateur & l'Architecte.

Lorsqu'il s'agira d'idées propres à combattre ou à favoriser nos passions ou nos goûts, les plus estimables à nos yeux feront, fans contredit, les idées qui flatteront le plus ces mêmes passions ou ces mêmes goûts. (a) Une femme tendre fera plus de cas d'un Roman que d'un Livre de métaphyfique : un homme tel que Charles XII préfé-

rera l'Histoire d'Alexandre à tout autre ouvrage : l'avare ne trouvera certainement d'esprit qu'à ceux qui lui indiqueront le moyen de placer fon argent au plus gros intérêt.

En fait d'opinions, comme en fait de passions, pour estimer les idées d'autrui, il faut être intéressé a les estimer ; fur quoi j'observerai qu'à ce dernier égard les hommes peuvent être mus par deux fortes d'intérêt.

Il est des hommes animés d'un orgueil noble & éclairé, qui, amis du vrai, attachés à leur sentiment sans opiniàtreté, conservent leur esprit dans cet état de suspension qui y laisse une entrée libre aux vérités nouvelles : de ce nombre, font quelques esprits philosophiques, & quelques gens trop jeunes pour s'être forme des opinions & rougir d'en changer; ces deux fortes d'hommes estimeront toujours, dans les autres, des idées vraies, lumineuses, & propres à satisfaire la passion qu'un orgueil éclairé leur donne pour le vrai.

Il est d'autres hommes, &, dans ce nombre, je les comprends presque tous, qui sont animés d'une vanité moins noble; ceux-là ne peuvent estimer dans les autres que des idées conformes aux leurs, (b) & propres à justifier la haute opinion qu'ils ont tous de la justesse de leur esprit. C'est sur cette analogie d'idées que sont sondes leur haine ou leur amour. Delà cet instinct fur & prompt qu'ont presque tous les gens médiocres pour connoître & fuir les gens de mérite : (c) delà cet attrait

<sup>(</sup>a) Pour se moquer d'une questions disférentes, sans s'apgrande parleuse, femme d'ef- percevoir qu'il ne répondoit prit d'ailleurs, on s'avisa de rien. La visite faite : Etes-vous, lui présenter un homme qu'on lui dit-on , contente de votre prélui dit être un homme de beau- fenté ? Qu'il eft charmant ! réponcoup d'esprit. Cette semme le dit-elle, qu'il a d'esprit! A cette reçoit à merveilles; mais, pref- exclamation; chacun éclata de fée de s'en faire admirer, elle rire : ce grand esprit, c'étoit un fe met à parler, lui fait cent muet,

est borné décrient, fans cesse » lement dans le plus ou le ceux qui joignent la folidité à " moins de profondeur des prinl'étendue d'esprit. Ils les accu- » cipes sur lesquels ils fondent sent de trop raffiner, & de pen- » leurs idées : avec la plupart fer en tout d'une maniere trop » des hommes tout jugement abstraite. " Nous n'accorderons " est particulier ; ils ne por-" jamais, dit M. Hume, qu'une " tent point leurs vues jus-» chose est juste, lorsqu'elle " paffe notre foible conception. "La différence, ajoute cet il-" luftre Philosophe, de l'homn me commun à l'homme de

<sup>(</sup>b) Tous ceux dont l'esprit » génie, se remarque principa-" ques aux propositions uni-" verfelles; toute idée générale ,, est obscure pour eux.

puissant que les gens d'esprit ont les uns pour les autres; attrait qui les force, pour ainsi dire, à se rechercher, malgré le danger que met souvent dans leur commerce le desir commun qu'ils ont de la gloire : delà cette maniere fûre de juger du caractere & de l'esprit d'un homme par le choix de ses livres & de ses amis; un sot, en effet, n'a jamais que de sots amis : toute liaison d'amitié, lorsqu'elle n'est pas fondée sur un intérêt de bienséance, d'amour, de protection, d'avarice, d'ambition, ou fur quelque autre motif pareil, suppose toujours quelque ressemblance d'idées ou de sentiments entre deux hommes. Voilà ce qui rapproche des gens d'une condition très-différente; (d) voilà pourquoi les Auguste, les Mécene, les Scipion, les Julien, les Richelieu & les Condé vivoient familiérement avec les gens d'esprit, & ce qui a donné lieu au proverbe dont la trivialité atteste la vérité: Dis-moi qui tu hantes, je te dirai qui tu es.

L'analogie, ou la conformité des idées & des opinions, doit donc être considérée comme la force attractive & répulsive qui éloigne ou rapproche les hommes les uns des autres. (e) Qu'on transporte à Constantinople un Philosophe,

fociété, & répéteroient, d'après les Ephésiens : Si quelqu'un excelle parmi nous, qu'il aille exceller ailleurs.

(d) Ala Cour, les Grands ont d'autant plus d'accueil à l'homme d'esprit, qu'ils en ont euxmêmes davantage.

(e) Il est peu d'hommes, s'ils en avoient le pouvoir, qui n'employaffent les tourments pour faire généralement adopter leurs opinions. N'avonsnous pas vu de nos jours des gens affez foux & d'un orgueil exciser le Magistrat à sévir contre l'Ecrivain, qui, don- tres opinions que moi; pour-

lontiers les gens d'esprit de leur nant à la Musique Italienne la préférence sur la Musique Françoise, étoit d'un avis différent du leur? Si l'on ne se porte ordinairement à certains excès que dans les disputes de Religion , c'est que les autres disputes ne fournissent pas les mêmes prétextes ni les mêmes moyens d'être cruel. Ce n'est qu'à l'impuissance qu'on est, en général, redevable de fa modération. L'homme humain & modéré est un homme très-rare. S'il rencontre un homme d'une Religion différente de la fienaffez intolérable pour vouloir ne, c'est, dit-il, un homme, qui, fur ces matieres, a d'au-

raison; que ce Philosophe nie la mission de Mahomet. les visions & les prétendus miracles de ce Prophete; qui doute que ceux qu'on appelle les bons Musulmans n'ayent de l'éloignement pour ce Philosophe, ne le regardent avec horreur, & ne le traitent de fou, d'impie & quelquefois même de malhonnête homme? En vain diroit-il que, dans une pareille Religion, il est absurde de croire aux miracles dont on n'est pas soi-même le témoin; & que s'il y a toujours plus à parier pour un mensonge que pour un miracle, (f) les croire trop facilement, c'est moins croire en Dieu qu'aux imposteurs ; en vain représenteroit-il que, si Dieu eût voulu annoncer la mission de Mahomet, il n'eût point fait de ces prodiges ridicules aux yeux de la raison la moins exercée : quelques raisons que ce Philosophe apportat de son incrédulité, il n'obtiendroit jamais la réputation de fage & d'honnête, auprès de ces bons Mufulmans, qu'en devenant affez imbécille pour croire des choses absurdes, ou assez faux pour feindre de les croire. Tant il est vrai que les hommes ne jugent les opinions des autres que par la conformité qu'elles ont avec les leurs. Auffi ne persuade-t-on jamais les fots qu'avec des fottifes. quoi le persécuterois-je ? L'E- par les conseils d'une piété malvangile n'a nulle part ordonné entendue, elle n'a, disent-ils,

DISCOURS II.

Philosophe, qui, n'étant point éclairé par les lumieres

de la revélation, ne peut suivre que les lumieres de la

qu'on employat les tortures & siré de la Religion que des maxiles prisons à la conversion des hommes. La vraie Religion n'a cru qu'il fût permis de tourmenter jamais dreffé d'échafauds; ce font quelquefois ses Ministres, (f) Comment, dans une telle

mes de douceur; elle n'a jamais les hommes pour honorer les Dieux.

qui, pour venger leur orgueil, Religion, le témoin d'un miblessé par des opinions diffé- racle ne seroit-il pas suspect ? rentes des leurs, ont armé en Il faut, dit Mr. de Fontenelle, leur faveur la stupide crédu- être fi fort en garde contre foi-mêlité des Peuples & des Princes. me pour raconter un fait précisément Peu d'hommes ont mérité l'é- comme on l'a vu, c'est-à-dire, sans loge que les Prêtres Egyptiens y rien ajouter ou diminuer, que tout font de la Reine Nephté, dans homme qui prétend qu'à cet égard Sethos : Loin d'exciter l'animosi- il ne s'est jamais surpris en mensonzé, la vexation, la persécution, ge, est, à coup sur, un menteu,

Si le Sauvage du Canada nous préfere aux autres Penples de l'Europe, c'est que nous nous prêtons davantage à ses mœurs, à son genre de vie; c'est à cette complaifance que nous devons l'éloge magnifique qu'il croit faire d'un François, lorsqu'il dit: C'est un homme comme moi.

En fait de mœurs, d'opinions & d'idées, il paroît donc que c'est toujours soi qu'on estime dans les autres; & c'est la raison pour laquelle les Cesar , les Alexandre , & généralement tous les grands hommes ont toujours eu d'autres grands hommes sous leurs ordres. Un Prince est habile, il prend en main le sceptre; à peine est-il monté fur le Trône, que toutes les places se trouvent remplies par des hommes fupérieurs : le Prince ne les a point formés; il femble même les avoir pris au hafard; mais, forcé de n'estimer & de n'élever aux premiers postes que des hommes dont l'esprit soit analogue au sien, il est, par cette raison, toujours nécessité à faire de bons choix. Un Prince, au contraire, est peu éclairé : contraint, par cette même raison, d'attirer près de lui des gens qui lui ressemblent, il est presque toujours nécessité aux mauvais choix. C'est la suite de semblables Princes, qui souvent a fait substituer les plus grandes places de sots en fots durant plusieurs siecles. Aussi les Peuples, qui ne peuvent connoître personnellement leur maître, ne le jugent-ils que fur le talent des hommes qu'il employe, & fur l'estime qu'il a pour les gens de mérite. Sous un Monarque stupide, disoit la Reine Christine, toute sa Cour ou l'est ou le devient.

Mais, dira t-on, on voit quelquesois des hommes admirer, dans les autres, des idées qu'ils n'auroient jamais produites, & qui même n'ont nulle analogie avec les leurs. On fait ce mot d'un Cardinal; après la nomination du Pape, ce Cardinal s'approche du saint Pere, & lui dit : Vous voilà élu Pape ; voici la dernière fois que vous entendrez la vérité : séduit par les respects, vous allez bientôt vous croire un grand homme. Souvenez-vous qu'avant votre exaltation, vous n'étiez qu'un ignorant & un opiniatre. Adieu, je vais vous adorer. Peu de Courtisans, sans doute, sont doués de l'esprit & du courage nécessaires pour tenir un pareil discours; mais la plupart d'entre

eux, semblabes à ces Peuples, qui tour-à-tour adorent & fouertent leur idole, font en secret charmés de voir humilier le maître auquel ils font foumis . La vengeance leur inspire l'éloge qu'ils sont de pareils traits, & la vengeance est un interêt. Qui n'est point animé d'un intérêt de cette espece, n'estime & même ne sent que les idées analogues aux siennes : aussi la baguette, propre à découvrir un mérite naissant & inconnu, ne tourne t-elle & ne doit-elle réellement tourner qu'entre les mains des gens d'esprit, parce qu'il n'y a que le Lapidaire qui se connoisse en diamants bruts, & que l'esprit qui sente l'esprit. Ce n'étoit que l'œil d'un Turenne qui dans le jeune Curchill, pouvoit appercevoir le fameux Marlborough.

Toute idée trop étrangere à notre maniere de voir & de sentir, nous semble toujours ridicule. Le même projet, qui, vaste & grand, paroîtra cependant d'une exécution facile au grand Ministre, sera traité par un Ministre ordinaire, de fou, d'insense; & ce projet, pour me servir de la phrase usitée parmi les sots, sera renvoyé à la République de Platon. Voilà la raison pour laquelle, en certains pays, où les esprits, énervés par la superstition, sont paresseux & peu capables de grandes entreprises, on croit couvrir un homme du plus grand ridicule, lorsqu'on dit de lui : C'est un homme qui veut réformer l'Etat : Ridicule que la pauvreté, le dépeuplement des ces Pays, & par conséquent, la nécessité d'une résorme, fait, aux yeux des étrangers, retomber sur les moqueurs. Il en est de ces Peuples comme de ces plaisants subalternes (g) qui croyent deshonorer un homme lorsqu'ils disent de lui, d'un ton sottement malin : C'est un Romain , c'est un esprit : Raillerie, qui, rappellée à fon fens precis, apprend

Poëte Saadi, parce que l'homme norant ne peut apprécier le fad'esprit sait le prix des richesses, vant, parce qu'il ne l'a jamais été.

<sup>(</sup>g) Les Bourgeois opulents & que le riche ignore le prix des ajoutent, en dérission, qu'on lumieres. D'ailleurs, comment voit souvent l'homme d'esprit la richesse estimeroit elle la à la porte du riche, & jamais fcience? Le favant peut appréle riche à la porte de l'hom- cier l'ignorant, parce qu'il l'a me d'esprit : C'est, répond le été dans son enfance; mais l'ig-

seulement que cet homme ne leur ressemble point, c'està dire, qu'il n'est ni sot, ni frippon. Combien un esprit attentif n'entend-il pas, dans les conversations, de ces aveux imbécilles & de ces phrases absurdes, qui, réduites à leur fignification exacte, étonneroient fort ceux qui les employent? Auffi l'homme de mérire doit-il être indifférent à l'estime comme au mépris d'un Particulier dont l'éloge ou la critique ne signifie rien , sinon que cet homme pense ou ne pense pas comme lui. Je pourrois encore, par une infinité d'autres faits, prouver que nous n'estimons jamais que les idées analogues aux nôtres; mais pour constater cette vérité, il faut l'appuyer sur des preuves de pur raisonnement.

### CHAPITRE IV.

De la nécessité où nous sommes de n'estimer que nous dans les autres.

DEUX causes, également puissantes, nous y déterminent : l'une est la vanité, & l'autre est la paresse. Je dis la vanité, parce que le desir de l'estime est commun à tous les hommes, non que quelques-uns d'entre eux ne veuillent joindre, au plaisir d'être admiré, le mérite de méprifer l'admiration; mais ce mépris n'est pas vrai, & jamais l'admirateur n'est stupide aux yeux de l'admiré: or, fi tous les hommes font avides d'estime, chacun d'eux, instruit par l'expérience que ses idées ne paroîtront estimables ou méprifables aux autres, qu'autant qu'elles feront conformes ou contraires à leurs opinions ; il s'ensuit qu'inspiré par sa vanité, chacun ne peut s'empêcher d'estimer dans les autres une conformité d'idées qui l'affure de leur estime, & de hair en eux une opposition d'idées, garant fûr de leur haine ou du moins de leur mépris qu'on doit regarder comme un calmant de la haine.

Mais, dans la supposition même qu'un homme sît, à

l'amour de la vérité, le facrifice de fa vanité, si cet homme n'est point animé du desir le plus vif de s'instruire. je dis que sa paresse ne lui permet d'avoir, pour des opinions contraires aux fiennes, qu'une estime sur parole. Pour expliquer ce que j'entends par estime sur parole, je diftinguerai deux fortes d'estime.

L'une qu'on peut regarder comme l'effet ou du refpect qu'on a pour l'opinion publique, (a) ou de la confiance qu'on a dans le jugement de certaines personnes, & que je nomme estime sur parole. Telle est celle que certaines gens conçoivent pour des Romans très-médiocres, uniquement parce qu'ils les croyent de quelquesuns des nos Ecrivains célebres. Telle est encore l'admiration qu'on a pour les Descartes & les Newton; admiration qui, dans la plupart des hommes, est d'autant plus enthousiaste qu'elle est moins éclairée; soit qu'après s'être formé une idée vague du mérite de ces grands gènies, leurs admirateurs respectent, en cette idée, l'ouvrage de leur imagination; soit qu'en s'établissant juges du mérite d'un homme tel que Newton, ils croyent s'affocier aux éloges qu'ils lui prodiguent. Cette sorte d'estime, dont notre ignorance nous force à faire souvent usage, est, parlà même, la plus commune. Rien de si rare que de juger d'après soi.

L'autre espece d'estime est celle qui, indépendante de l'opinion d'autrui, naît uniquement de l'impression que 'appelle estime sentie, la seule véritable & celle dont il s'agit ici. Or, pour prouver que la pare le ne nous permet d'accorder cette sorte d'estime qu'aux idées analogues

(a) Mr. de la Fontaine n'a- vez-vous pas qu'il se contredit? voit que cette espece d'estime Oh, vraiment, reprit la Fontaipour la Philosophie de Platon. ne, ce n'est qu'un Sophiste. Puis, Mr. de Fontenelle rapporte à tout-à-coup, oubliant les aveux ce fujet, qu'un jour la Fontaine qu'il venoit de faire : Platon, étoit un grand Philosophe . . . . nages! Socrate étoit sur le Pyrée, bien nettes? lui répondit Fon- née de fleurs ..... Oh, ce tenelle. Oh! non, il est d'une obs- Platon étoit un grand Philoso-

lui dit : Avouer que ce Platon reprit-il , place si bien ses person-Mais lui trouvez - vous des idées lorsqu'Alcibiade, la tête couronsurité impénétrable . . . Ne trou- phe!

aux nôtres, il suffit de remarquer que c'est, comme le prouve sensiblement la Géométrie, par l'analogie & les rapports secrets que les idées, deja connues, ont avec les idées inconnues, qu'on parvient à la connoissance de ces dernieres, & que c'est en suivant la progression de ces analogies, qu'on peut s'élever au dernier terme d'une science. D'où il suit que des idées, qui n'auroient nulle analogie avec les nôtres, seroient pour nous des idées inintelligibles. Mais, dira ton, il n'est point d'idées qui n'ayent nécessairement entre elles quelque rapport, sans lequel elles seroient universellement inconnues. Oui; mais ce rapport peut être immédiat ou éloigné : lorsqu'il est immédiat, le foible desir que chacun a de s'instruire, le rend capable de l'attention que suppose l'intelligence de pareilles idées; mais, s'il est éloigné, comme il l'est prefque toujours lorsqu'il s'agit de ces opinions qui sont le réfultat d'un grand nombre d'idées & de sentiments différents, il est évident qu'à moins qu'on ne soit animé d'un desir vif de s'instruire, & qu'on ne se trouve dans une situation propre à satisfaire ce desir, la paresse ne nous permettra jamais de concevoir, ni, par consequent, d'avoir d'eftime sentie pour des opinions trop contraires aux nôtres.

DE L'ESPRIT.

Peu d'hommes ont le loifir de s'instruire. Le pauvre, par exemple, ne peut ni réfléchir ni examiner; il ne reçoit la vérité, comme l'erreur, que par préjugé: occupé d'un travail journalier, il ne peut s'élever à une certaine sphere d'idées ; auffi préfere-t-il la Bibliotheque bleue aux Ecrits de Saint-Réal, de la Rochefoucault & du Cardinal de Retz.

Aussi dans ces jours de réjouissances publiques où le spectacle s'ouvre gratis, les Comédiens, ayant alors d'autres spectateurs à amuser, donneront plutôt Dom Japhet & Pourceaugnac , qu'Héraclius & le Misanthrope. Ce que je dis du Peuple, peut s'appliquer à toutes les différentes classes d'hommes. Les gens du monde sont distraits par mille affaires & mille plaifirs; les ouvrages philosophiques ont aussi peu d'analogie avec leur esprit, que le Mifanthrope avec l'esprit du Peuple. Aussi présereront-ils en général la lecture d'un Roman à celle de Locke. C'est par ce même principe des analogies qu'on explique comment les favants & même les gens d'esprit ont donné à

des Auteurs moins estimés la préférence sur ceux qui le sont davantage. Pourquoi Malherbe préféroit-il Stace à tout autre Poëte? pourquoi Heinfius (b) & Corneille faisoient-ils plus de cas de Lucain que de Virgile? par quelle raison Adrien préséroit-il l'éloquence de Caton à celle de Cicéron? pourquoi Scaliger (c) regardoit-il Homere & Horace comme fort inférieurs à Virgile & à Juvenal? C'est que l'estime plus ou moins grande qu'on a pour un Auteur, dépend de l'analogie plus ou moins grande que ses idées ont avec celles de son Lecteur.

Que, dans un ouvrage manuscrit, & sur lequel on n'a aucune prévention, l'on charge, séparément, dix hommes d'esprit de marquer les morceaux qui les auront le plus frappes : je dis que chacun d'eux foulignera des endroits différents; & que si l'on confronte ensuite les endroits approuvés avec l'esprit & le caractere de chaque approbateur, on fentira que chacun d'eux n'a loué que les idées analogues à fa maniere de voir & de fentir, & que l'esprit est, si j'ose le dire, une corde qui ne frémit

qu'à l'unisson.

Si le savant Abbé de Longuerue, comme il le disoit lui-même, n'avoit rien retenu des ouvrages de S. Augustin, sinon que le cheval de Troye étoit une machine de guerre; & si, dans le Roman de Cléopâtre, un Avocat célebre ne voyoit rien d'intéressant que les nullités du mariage d'Elife avec Artaban, il faut avouer que la feule différence qui se trouve à cet égard, entre les savants ou les gens d'esprit, & les hommes ordinaires, c'est que les premiers, ayant un plus grand nombre d'idées, leur sphere d'analogies est beaucoup plus étendue. S'agit-il d'un genre d'esprit très-différent du sien? pareil en tout aux autres hommes, l'homme d'esprit n'estime que les idées

<sup>(</sup>b) " Lucain, disoit Hein- "qu'ils ont pour la servitude. "fius, est, à l'égard des au- (c) Scaliger cite, comme "tres Poetes, ce qu'un che- détestable, la dix-septieme " val superbe & hennissant fié- Ode du quatrieme Livre d'Ho-"rement, est à l'égard d'u- race, que Heinsius cite com-"ne troupe d'anes, dont la me un chef-d'œuvre de l'an-» voix ignoble décele le goût tiquité.

analogues aux fiennes. Que l'on raffemble un Newton; un Quinaut, un Machiavel; qu'on ne les nomme point, & qu'on ne les mette point à portée de concevoir l'un pour l'autre cette espece d'estime, que j'appelle estime fur parole, on verra qu'après avoir réciproquement, mais inutilement essayé de se communiquer leurs idées, Newton regardera Quinaut comme un rimailleur insupportable, celui-ci prendra Newton pour un faiseur d'almanachs, tous deux regarderont Machiavel comme un politique du Palais-Royal; & tous trois enfin, se traitant rés ciproquement d'esprits médiocres, se vengeront, par un mépris reciproque, de l'ennui mutuel qu'ils fe seront procuré.

Or, si les hommes supérieurs, entiérement absorbés dans leur genre d'étude, ne peuvent avoir d'estime sentie pour un genre d'esprit trop différent du leur ; tout Auteur, qui donne au Public des idées nouvelles, ne peut donc espérer d'estime que de deux sortes d'hommes : ou des jeunes gens, qui, n'ayant point adopté d'opinions, ont encore le desir & le loisir de s'instruire; ou de ceux dont l'esprit, ami de la vérité & analogue à celui de l'Auteur, soupçonne déja l'existence des idées qu'il lui préfente. Ce nombre d'hommes est toujours très-petit; voilà ce qui retarde les progrès de l'esprit humain, & pourquoi chaque vérité est toujours si lente à se dévoiler aux yeux de tous.

Il résulte de ce que je viens de dire, que la plupart des hommes, soumis à la paresse, ne conçoivent que les idées analogues aux leurs, qu'ils n'ont d'estime sentie que pour cette espece d'idées; & delà cette haute opinion que chacun est, pour ainsi dire, forcé d'avoir de soi-même; opinion que les Moralistes n'eussent peut-être point attribuée à l'orgueil, s'ils eussent eu une connoissance plus approfondie des principes ci-desfus établis. Ils auroient alors senti que, dans la solitude, le saint respect & l'admiration profonde dont on se sent quelquesois pénétré pour soi-même, ne peut être que l'effet de la nécessité où nous sommes de nous estimer présérablement aux autres.

Comment n'auroit-on pas de soi la plus haute idée? il n'est personne qui ne changeat d'opinions, s'il croyoit ses opinions fausses. Chacun croit donc penser juste, &,

par conséquent, beaucoup mieux que ceux dont les idées font contraires aux fiennes. Or, s'il n'est pas deux hommes dont les idées soient exactement semblables, il faut nécessairement que chacun en particulier croye mieux penser que tout autre. (d) La Duchesse de la Ferté disoit un jour à Madame de Staal : Il faut l'avouer , ma chere amie, je ne trouve que moi qui aye toujours raison. (e) Ecoutons le Talapoin, le Bonze, le Bramine, le Guebre, le Grec, l'Iman, le Marabou: lorsque dans l'affemblee du Peuple, ils prêchent les uns contre les autres, chacun d'eux ne dit-il pas comme la Duchesse de la Ferté: Peuples, je vous l'assure, moi seul j'ai toujours raison? Chacun se croit donc un esprit supérieur, & les sots ne font pas ceux qui s'en croyent le moins : (f) c'est ce qui a donné lieu au conte des quatre marchands, qui viennent, en foire, vendre de la beauté, de la naissance, des dignités & de l'esprit, & qui trouvent tous le débit de leur marchandise, à l'exception du dernier qui se retire fans étrenner.

gens d'esprit! Quelle supérioautres hommes? Mais, leur répondroit-on, le cerf qui se vanteroit d'être le plus vite des cerfs, seroit fans doute un orgueilleux; mais, fans bleffer la modestie, il pourroit pourtant tortue. Vous êtes la tortue; vous n'avez ni lu ni médité : comment pourriez - vous avoir autant d'esprit qu'un homme qui s'est donné beaucoup de peine pour acquérir des connoissances? Vous l'accusez de présomption: & c'est vous, qui, fans étude & fans réflexion, voulez marcher fon égal. A votre avis, qui des deux est présomp-

<sup>(</sup>d) L'expérience nous ap- fent les gens médiocres, que prend que chacun met au rang celle de ceux qu'on appelle les des esprits faux & des mauvais Livres, tout homme & tout rité ne se croyent-ils pas sur les ouvrage qui combat ses opinions; qu'il voudroit imposer filence à l'homme, & supprimer l'ouvrage. C'est un avantage que des orthodoxes peu éclairés ont quelquefois donné fur eux aux Hérétiques. Si dire qu'il court mieux que la dans un procès, disent ces derniers, une partie défendoit à l'autre de faire imprimer des Factums pour foutenir fon droit, ne regarderoit-on pas cette violence de l'une des parties, comme une preuve de l'injuftice de sa cause?

<sup>(</sup>e) Voyez les Mémoires de Madame de Staal.

<sup>(</sup>f) Quelle présomption, di- tueux?

Mais, dira-t-on, on voit quelques gens reconnoître dans les autres plus d'esprit qu'en eux. Oui, répondraije, on voit des hommes en faire l'aveu; & cet aveu est d'une belle ame : cependant ils n'ont , pour celui qu'ils avouent leur supérieur, qu'une estime sur parole; ils ne font que donner à l'opinion publique, la préférence sur la leur, & convenir que ces personnes sont plus estimées, sans être intérieurement convaincus qu'elles soient plus estimables. (g)

Un homme du monde conviendra, sans peine, qu'il est en Géométrie fort inférieur aux Fontaine, aux d'Alembert, aux Clairaut, aux Euler; que dans la Poésie il le cede aux Moliere, aux Racine, aux Voltaire: mais je dis en même-temps que cet homme fera d'autant moins de cas d'un genre, qu'il reconnoîtra plus de supérieurs en ce même genre; & que d'ailleurs il se croira tellement dédommagé de la supériorité qu'ont sur lui les hommes que je viens de citer, soit en cherchant à trouver de la frivolité dans les Arts & les Sciences, soit par la variété de ses connoissances, le bon sens, l'usage du monde, ou par quelque autre avantage pareil, que tout pesé, il se croira aussi estimable que qui que ce soit. (h)

roit, sans peine, convenu de celui du Public. Peu de gens la supériorité du génie de Corneille sur le sien; mais il ne c'est pour eux qu'ils ont le l'auroit pas fentie. Je suppose, pour s'en convaincre, qu'on j'appelle sentie; mais, qu'ils le eût prié ce même Fontenelle de donner, en fait de Poésie, l'idée qu'il s'étoit formée de la perfection : il est certain qu'il n'auroit, en ce genre, propofé d'autres regles fines que celles qu'il avoit lui-même aussi-bien observées que Corneille; qu'il devoit donc se croire intérieurement auffi grand Poëte que qui que ce fût; & qu'en s'avouant inférieur à Corneille, femme qui compte le soir avec il ne faisoit, par conséquent, son Cuifinier, se croit aussi es-

(g) En Poésie, Fontenelle se- que facrifier son sentiment à ont le courage d'avouer que plus de l'espece d'estime que nient ou qu'ils l'avouent, ce fentiment n'en existe pas moins en

> (h) On se loue de tout : les uns vantent leur stupidité fous le nom de bon fens; d'autres louent leur beauté; quelquesuns enorgueillis de leurs richesses, mettent ces dons du hafard fur le compte de leur esprit & de leur prudence; la

Mais, ajoutera-t-on, comment imaginer qu'un homme, qui, par exemple, remplit les petits offices de la Magiftrature, puisse se croire autant d'esprit que Corneille? Il est vrai, répondrai-je, qu'il ne mettra personne, à cet égard, dans sa confidence : cependant, lor que, par un examen scrupuleux, l'on a découvert de combien de sentiments d'orgueil nous sommes journellement affectés, fans nous en appercevoir, & par combien d'éloges il faut être enhardi pour s'avouer à soi-même & aux autres la profonde estime qu'on a pour son esprit, on sent que le filence de l'orgueil n'en prouve point l'absence. Suppofons, pour suivre l'exemple ci-dessus rapporté, qu'au sortir de la Comédie le hafard raffemble trois Praticiens; qu'ils viennent à parler de Corneifle; tous trois, peutêtre, s'écrieront à la fois que Corneille est le plus grand génie du monde : cependant, si, pour se décharger du poids importun de l'estime, l'un d'eux ajoutoit que ce Corneille est, à la vérité, un grand homme, mais dans un genre frivole; il est certain, si l'on en juge par le mépris que certaines gens affectent pour la Poésie, que les deux autres Praticiens pourroient se ranger à l'avis du premier: puis, de confiance en confiance, s'ils venoient à comparer le chicane à la Poésie : L'art de la procédure, diroit un autre, a bien ses ruses, ses finesses & ses combinaisons, comme tout autre Art : Vraiment, répondroit le troisieme, il n'est point d'Art plus difficile. Or, dans l'hypothese très-admissible, que, dans cet art si dissicile, chacun de ces Praticiens se crût le plus habile, sans qu'aucun d'eux eût prononcé le mot, le résultat de cette conversation seroit que chacun d'eux se croiroit autant d'esprit que Corneille. Nous sommes par la vanité & sur tout par l'ignorance, tellement nécessités à nous estimer présérablement aux autres, que le plus grand homme dans chaque Art est celui que chaque Artiste regarde comme le premier après lui. Du temps de Thémistocle, où l'orgueil

timable qu'un Savant. Il n'est Romans, & qui ne se croye aussi pas jusqu'à l'Imprimeur d'in-folio, supérieur au dernier que l'inqui ne méprife l'Imprimeur de folio l'est en masse à la brochure.

n'étoit différent de l'orgueil du fiecle présent qu'en ce qu'il étoit plus naif, tous les Capitaines, après la bataille de Salamine, ayant été obligés de déclarer, par des billets pris sur l'autel de Neptune, ceux qui avoient eu le plus depart à la victoire, chacun s'y donnant la premiere part, adjugea la seconde à Thémistocle, & le peuple crut a ors devoir décerner la premiere récompense à celui que chacun des Capitaines en avoit regardé comme le plus digne après lui.

Il est donc certain que chacun a nécessairement de soi la plus haute idée, & qu'en conséquence on n'estime jamais dans autrui que son image & sa ressemblance.

La conclusion générale de ce que j'ai dit de l'esprit, considéré par rapport à un Particulier, c'est que l'esprit n'est que l'assemblage des idées intéressantes pour ce Particulier, soit comme instructives, soit comme agréables: d'où il suit que l'intérêt personnel, comme je m'étois proposé de le montrer, est, en ce genre, le seul juge du mérite des hommes.

#### CHAPITRE V.

De la probité, par rapport à une société particuliere.

Cous ce point de vue, je dis que la probité n'est que I'habitude plus ou moins grande des actions particuliérement utiles à cette petite société. Ce n'est pas que certaines sociétés vertueuses ne paroissent souvent se dépouiller de leur propre intérêt pour porter sur les actions des hommes des jugements conformes à l'intérêt public; mais elles ne font alors que satisfaire la passion qu'un orgueil éclairé leur donne pour la vertu, &, par conséquent, qu'obéir, comme toute autre société, à la loi de l'intérêt personnel. Quel autre motif pourroit déterminer un homme à des actions généreuses? Il lui est aussi impossible d'aimer le bien pour le bien, que d'aimer le mal pour le mal. (a)

Brutus ne sacrifia son fils au salut de Rome, que parce que l'amour paternel avoit fur lui moins de puiffance que l'amour de la Patrie; il ne fit alors que céder à fa plus forte passion : c'est elle qui, l'éclairant sur l'intérêt public, lui fit appercevoir, dans un parricide si généreux, si propre à ranimer l'amour de la liberté, l'unique ressource qui pût sauver Rome, & l'empêcher de retomber sous la tyrannie des Tarquins. Dans les circonstances critiques où Rome se trouvoit alors, il falloit qu'une pareille action servit de fondement à la vaste puissance à laquelle l'éleva depuis l'amour du bien public & de la liberté.

Mais, comme il est peu de Brutus & de sociétés composées de pareils hommes, c'est dans l'ordre commun que je prendrai mes exemples, pour prouver que, dans chacune des sociétés, l'intérêt particulier est l'unique distributeur de l'estime accordée aux actions des hommes.

Pour s'en convaincre, qu'on jette les yeux fur un homme qui sacrifie tous ses biens pour sauver de la rigueur des loix un parent affassin : cet homme passera certainement, dans sa famille, pour très-vertueux, quoiqu'il soit réellement très-injuste. Je dis très-injuste, parce que, si l'espoir de l'impunité doit multiplier les forfaits chez une Nation, si la certitude du supplice est absolument nécessaire pour y entretenir l'ordre, il est évident qu'une grace accordée à un criminel est, envers le Public, une

(a) Les déclamations con- de la méchanceté des homtinuelles des Moralistes con- mes dont il faut se plaindre, tre la méchanceté des hom- mais de l'ignorance des Légifmes, prouvent le peu de con- lateurs, qui ont toujours mis noissance qu'ils en ont. Les l'intérêt particulier en oppohommes ne sont point mé- sition avec l'intérêt général. chants, mais soumis à leurs Si les Scythes étoient plus verintérêts. Les cris des Mora- tueux que nous, c'est que listes ne changeront certaine- leur législation & leur genre ment pas ce ressort de l'Uni- de vie leur inspiroient plus de wers moral. Ce n'est donc point probité.

injustice dont se rend complice celui qui sollicite une pareille grace. (b)

Qu'un Ministre, fourd aux sollicitations de ses parents & de ses amis, croye ne devoir élever aux premieres places que des hommes du premier mérite : ce Ministre si juste passera certainement, dans sa société, pour un homme inutile, sans amitié, peut-être même sans honnêteté. Il faut le dire à la honte du siecle; ce n'est presque jamais qu'à des injustices qu'un homme en grande place doit les titres de bon ami, de bon parent, d'homme vertueux & bienfaisant, que lui prodigue la société dans laquelle il vit.

Que, par ses intrigues, un pere obtienne l'emploi de Général pour un fils incapable de commander; ce pere sera cité, dans sa famille, comme un homme honnête & bienfaifant : cependant, quoi de plus abominable que d'exposer une Nation, ou du moins plusieurs de ses Provinces, aux ravages qui suivent une défaite, uniquement pour satisfaire l'ambition d'une famille?

Quoi de plus punisfable, que des follicitations contre lesquelles il est impossible qu'un Souverain soit toujours en garde? De pareilles sollications, qui n'ont que trop fouvent plongé les Nations dans les plus grands mal-

foir Chilon mourant, que d'un beaux, considere les corps des feul crime : c'est d'avoir, pendant criminels, leve les mains & ma Magistrature, sauvé de la ri- rend graces à Dieu. Quelle fagueur des Loix un criminel, mon veur, lui dit fon Visir, avez-

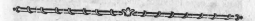
jet, un fait rapporté dans le mes fils auteurs de ces violences ; Gulistan. Un Arabe va se plain- c'est pourquoi j'ai voulu qu'on éteidre au Sultan des violences que gnit les flambeaux, qu'on couvrit deux inconnus exerçoient dans d'un manteau le visage de ces malfa maifon. Le Sultan s'y tranf- heureux : j'ai craint que la tenporte, fait éteindre les lumie- dresse paternelle ne me fit manres, faifir les criminels, envelopper leurs têtes d'un man- Sujets. Juge si je dois remercier le teau; il commande qu'on les Ciel, maintenant que je me troupoignarde. L'exécution faite, ve juste, sans être paricide.

(b) Je ne suis coupable, di- le Sultan fait rallumer les flamvous donc reque du Ciel ? . . . Vi-Je citerai encore, à ce fu- sir, répond le Sultan, j'ai cru. quer à la justice que je dois à mes

heurs, sont des sources intarissables de calamités; calamités auxquelles, peut-être, on ne peut soustraire les Peuples qu'en brisant entre les hommes tous les liens de la parenté, & déclarant tous les Citoyens enfants de l'Etat. C'est l'unique moyen d'étousser des vices qu'autorise une apparence de vertu, d'empêcher la subdivision d'un Peuple en une infinité de familles ou de petires sociétés, dont les intérêts, presque toujours opposés à l'intérêt public, éteindroient, à la fin, dans les ames toute espece d'amour pour la Patrie.

Ce que j'ai dit prouve suffisamment que, devant le Tribunal d'une petite société, l'intérêt est le seul juge du mérite des actions des hommes : auffi n'ajouterois-je rien à ce que je viens de dire, si je ne m'étois proposé l'utilité publique pour but principal de cet Ouvrage. Or, je fens qu'un homme honnête, effrayé de l'ascendant que doit nécessairement avoir sur lui l'opinion des sociétés dans lesquelles il vit, peut craindre, avec raison, d'être, à son insu, souvent détourné de la vertu.

Je n'abandonnerai donc pas cette matiere fans indiquer les moyens d'échapper aux féductions, & d'éviter les pieges que l'intérêt des fociétés particulieres tend à la probité des plus honnêtes gens, & dans lesquels il ne l'a que trop fouvent surprise.



### CHAPITRE VI.

Des Moyens de s'assurer de la Vertu.

In homme est juste, lorsque toutes ses actions tendent au bien public. Ce n'est point assez de faire du bien pour mériter le titre de vertueux. Un Prince a mille places à donner, il faut les remplir, il ne peut s'empêcher de faire mille heureux. C'est donc uniquement de la

justice (a) ou de l'injustice de ses choix que dépend sa vertu. Si, l'orsqu'il s'agit d'une place importante, il donne, par amitié, par foiblesse, par la sollicitation ou par paresse, à un homme médiocre, la préserence sur un homme supérieur, il doit se regarder comme injuste, quelques éloges d'ailleurs que donne à sa probité la société dans laquelle il vit.

En fait de probité, c'est uniquement l'intérêt public qu'il faut consulter & croire, & non les hommes qui nous euvironnent. L'intérêt personnel leur fait trop souvent

illufion. Dans les Cours, par exemple, cet intérêt ne donnet-il pas le nom de prudence à la fausseté, & de sottise à la vérité qu'on y regarde du moins, comme une folie, & qu'on y doit toujours regarder comme telle?

Elle y est dangereuse; & les vertus nuisibles seront toujours comptées au rang des défauts. La vérité ne trouve grace qu'auprès des Princes humains & bons, tels que les Louis XII, les Louis XV. Les Comédiens avoient joué le premier sur le Théâtre; les Courtisans exhortoient le Prince à les punir : Non, dit-il, ils me rendent justice ; ils me croyent digne d'entendre la vérité. Exemple de modération imité depuis par Mr. le Duc d'.... Ce Prince, forcé de mettre quelques impositions sur une Province, & fatigué des remontrances d'un Député des Etats de cette Province, lui répondit avec vivacité. Et quelles sont vos forces, pour vous opposer à mes volontes? Que pouvez-vous faire?... Obeir & hair , répliqua le Député. Réponse noble qui fait également honneur au Député & au Prince. Il étoit presque aussi difficile à l'un de l'entendre, qu'à l'autre de la faire. Ce même Prince avoit une maîtresse; un Gentilhomme la lui avoit enlevée; le Prince étoit piqué, & ses favoris l'excitoient à la vengeance. Punissez, disoient-ils, un insolent ... Je sais,

(a) On couvroit, dans certains dre qu'ils ne doivent rien à ce Pays, d'une peau d'âne, les hom- qu'on appelle décence ou fames en place, pour leur appren- veur, mais tout à la justice.

leur répondit-il, que la vengeance m'est facile; un mot fuffit pour me défaire d'un rival, & c'est qui m'empêche de le prononcer.

Une pareille modération est trop rare; la vérité est ordinairement trop mal accueillie des Princes & des Grands, pour séjourner long-temps dans les Cours. Comment habiteroit-elle un pays où la plupart de ceux qu'on appelle les honnêtes gens, habitues à la baffeffe & à la flatterie, donnent & doivent réellement donner à ces vices le nom d'usage du monde ? L'on apperçoit difficilement le crime où se trouve l'utilité. Qui doute cependant que certaines flatteries ne soient plus dangereuses, &, par conséquent, plus criminelles aux yeux d'un Prince ami de la gloire, que des libelles faits contre lui? Non que je prenne ici le parti des libelles : mais enfin une flatterie peut, à son insu, détourner un Prince du chemin de la vertu, lorsqu'un libelle peut quelquesois y ramener un tyran. Ce n'est souvent que par la bouche de la licence que les plaintes des opprimés peuvent s'élever jusqu'au Trône. (b) Mais l'intérêt cachera toujours de pareilles vérités aux sociétés particulieres de la Cour. Ce n'est, peut-être, qu'en vivant loin de ces sociétés, qu'on peut se défendre des illusions qui les séduisent. Il est du moins certain que, dans ces mêmes sociétés, on ne peut conserver une vertu toujours forte & pure, sans avoir habituellement présent à l'esprit le principe de l'utilité publique, (c) sans avoir une connoissance prosonde des véri-

<sup>&</sup>quot;Poète Saadi, la voix timide lui dit celui-ci. Que lui répon-" des Ministres qui doit por- dre ? lui doit-on alors la véri-» ter à l'oreille des Rois les té ? Non, dit Mr. de Fonte-» plaintes des malheureux; il nelle, parce qu'alors la vérité n'eft " faut que le cri du Peuple utile à personne. Or, la vérité » puisse directement percer juf- elle-même est soumise au prin-" qu'au Trône. "

cipe, Mr. de Fontenelle a dé- de l'Histoire, à l'étude des fini le mensonge : Taire une vé- Sciences & des Arts; elle doit rité qu'on doit. Un homme fort se présenter aux Grands , &

<sup>(</sup>b) " Ce n'est point, dit le contre le mari : D'où venez-vous ! cipe de l'utilité publique. Elle (c) Conséquemment à ce prin- doit présider à la composition du lit d'une femme, il en ren- même arracher le voile qui cou-

tables intérêts de ce Public, par consequent de la morale & de la politique. La parfaite probité n'est jamais le partage de la stupidité; une probité sans lumieres n'est, toutau plus, qu'une probité d'intention, pour laquelle le public n'a & ne doit effectivement avoir aucun égard; 1°. parce qu'il n'est point juge des intentions ; 2°. parce qu'il ne prend, dans ses jugements, conseil que de son intérêt.

S'il foustrait à la mort celui qui, par malheur, tue son ami à la chasse, ce n'est pas seulement à l'innocence de ses intentions qu'il fait grace, puisque la loi comdamne au supplice la Sentinelle qui s'est involontairement laissé furprendre au fommeil. Le Public ne pardonne, dans le premier cas, que pour ne point ajouter à la perte d'un Citoyen celle d'un autre Citoyen; il ne punit, dans le second, que pour prévenir les surprises & les malheurs auxquels l'exposeroit une pareille invigilance.

Il faut donc, pour être honnête, joindre à la noblesse de l'ame les lumieres de l'esprit. Quiconque rassemble en foi ces différents dons de la nature, se conduit toujours sur la boussole de l'utilité publique. Cette utilité est le principe de toutes les vertus humaines, & le fondement de toutes les législations. Elle doit inspirer le Législateur, forcer les Peuples à se soumettre à ses loix ; c'est enfin à ce principe qu'il faut sacrifier tous ses sentiments, jusqu'au sentiment même de l'humanité.

L'humanité publique est quelquesois impitoyable envers les Particuliers. (d) Lorsqu'un vaisseau est surpris par de

vre en eux des défauts nuisi- l'exemple de sévérité que donna bles au Public; mais elle ne le fameux Ziad, Gouverneur doit jamais révéler ceux qui de Bafra. Après avoir inutilene nuisent qu'à l'homme mê- ment tenté de purger cette Ville me. C'est l'affliger fans utili- des affassins qui l'infestoient, zé; sous prétexte d'être vrai, il se vit contraint de décerner c'est être méchant & brutal; la peine de mort contre tout c'est moins aimer la vérité, que homme qu'on rencontreroit la fe glorifier dans l'humiliation nuit dans les rues. L'on y ar-

chez les Arabes, a confacré verneur; il essaye de le sléchir

rêta un étranger; il est con-(d) C'est ce principe, qui, duit devant le Tribunal du Goulongs calmes, que la famine a, d'une voix impérieuse, commandé de tirer au fort la victime infortunée qui doit servir de pâture à ses compagnons, on l'égorge sans remords: ce vaisseau est l'emblème de chaque Nation; tout devient légitime & même vertueux pour le falut public.

La conclusion de ce que je viens de dire, c'est qu'en fait de probité, ce n'est point des sociétés où l'on vit dont il faut prendre conseil; mais uniquement de l'intérêt public : qui le cousulteroit toujours, ne seroit jamais que des actions, ou immédiatement utiles au Public, ou avantageuses aux Particuliers, sans être nuisibles à l'Etat. Or, de pareilles actions lui font toujours utiles.

L'homme qui secourt le mérite malheureux, donne, sans contredit, un exemple de bienfaisance conforme à l'intérêt général; il acquitte la taxe que la probité impose à la richeffe.

L'honnête pauvreté n'a d'autre patrimoine que les tréfors de la vertueuse opulence.

Qui se conduit par ce principe, peut se rendre à luimême un témoignage avantageux de sa probité, peut se prouver qu'il mérite réellement le titre d'honnête homme : je dis mériter; car, pour obtenir quelque réputation en ce genre, il ne sussit pas d'être vertueux; il faut, de plus, se trouver, comme les Codrus & les Régulus, heureusement place dans des temps, des circonstances & des postes où nos actions puissenr beaucoup influer sur le bien publice Dans toute autre position, la probité d'un Citoyen, toujours ignorée du Public, n'est, pour ainsi dire, qu'une qualité de fociété particuliere, à l'ufage feulement de ceux avec lesquels il vit.

C'est uniquement par ses talents qu'un homme privé peut se rendre utile & recommandable à sa Nation. Qu'importe au Public la probité d'un Particulier? cette probité ne lui est de presqu'aucune utilité. (e) Aussi juge t-il les vivants comme la postérité juge les morts : elle ne s'in-

par fes larmes : Malheureux etranger, lui dit Ziad, je dois te paroiere injuste, en punissant une con-

ignorer; mais le salut de Bafra dépend de ta mort : je pleure & te condamne. (e) Il est permis de faire l'éeravention à des ordres que tu as pu loge de fon cœur & non celui

68

forme point si Juvenal étoit méchant, Ovide débauché : Annibal cruel, Lucrece impie, Horace libertin, Auguste diffimulé, & César la femme de tous les maris : c'est uni-

quement leurs talents qu'elle juge.

Sur quoi je remarquerai que la plupart de ceux qui s'emportent, avec fureur, contre les vices domestiques d'un homme illustre, prouvent moins leur amour pour le bien public que leur envie contre les talents; envie qui prend fouvent, à leurs yeux, le masque d'une vertu, mais qui n'est, le plus souvent, qu'une envie déguisée, puisqu'en général ils n'ont pas la même horreur pour les vices d'un homme sans mérite. Sans vouloir faire l'apologie du vice, que d'honnêtes gens auroient à rougir des sentiments dont ils se targuent, si on leur en découvroit le principe & la baffeffe !nidoug at our agest at attropus

Peut-être le Public marque-t-il trop d'indifférence pour la vertu; peut-être nos Auteurs sont-ils quelquesois plus foigneux de la correction de leurs Ouvrages que de celle de leurs mœurs, & prennent-ils exemple sur Averroës, ce Philosophe, qui se permettoit, dit-on, des fripponneries, qu'il regardoit non-seulement comme peu nuisibles, mais même comme utiles à fa réputation : il donnoit, difoit-il, par-là le change à ses rivaux, détournoit adroitement sur ses mœurs les critiques qu'ils eussent faites de ses ouvrages; critiques qui, fans doute, auroient porté à sa gloire de plus dangereuses atteintes.

J'ai, dans ce Chapitre, indiqué le moyen d'échapper aux séductions des sociétés particulieres, de conserver une vertu toujours inébranlable au choc de mille intérêts particuliers & différents; & ce moyen consiste à prendre, dans toutes ses démarches, conseil de l'intérêt public.

de fon esprit : c'est que le pre- L'envie prévoit qu'un pareil élos mier ne tire pas à conséquence. ge en obtiendra peu du Public.



### CHAPITRE VII.

Del'esprit, par rapport aux sociétés particulieres.

E que j'ai dit de l'esprit par rapport à un seul homme, je le dis de l'esprit considéré par rapport aux sociétés particulieres. Je ne répéterai donc point, à ce sujet, le détail fatiguant des mêmes preuves; je montrerai seulement, par de nouvelles applications du même principe, que chaque société, comme chaque Particulier, n'estime ou ne méprise les idées des autres sociétés, que par la convenance ou la disconvenance que ces idées ont avec ses passions, son genre d'esprit, & enfin le rang que tiennent dans le monde ceux qui composent cette société.

Qu'on produise un Fakir dans un cercle de Sybarites, ce Fakir n'y sera-t-il pas regardé avec cette pitié méprifante que des ames fensuelles & douces ont pour un homme qui perd des plaisirs réels, pour courir après des biens imaginaires? Que je fasse pénétrer un Conquérant dans la retraite des Philosophes; qui doute qu'il ne traite de frivolités leurs spéculations les plus profondes, qu'il ne les considere avec le mépris dédaigneux qu'une ame, qui se dit grande, a pour des ames qu'elle croit petites, & que la puissance a pour la soiblesse? Mais qu'à son tour, je transporte ce Conquérant au portique : Orgueilleux , lui dira le Stoïcien outragé, toi qui méprises des ames plus hautes que la tienne, apprends que l'objet de tes desirs est ici celui de nos mépris; que rien ne paroît grand sur la terre, à qui la contemple d'un point de vue élevé. Dans une forêt antique, c'est du pied des cedres, où s'assied le voyageur, que leur faîte semble toucher aux cieux; du haut des nues, où plane l'aigle, les hautes-futaies rampent comme la bruyere, & n'offrent aux yeux du roi des airs qu'un tapis de verdure déployé sur des plaines. C'est ainsi que l'orgueil blessé du Stoïcien se vengera du dédain de

l'ambitieux, & qu'en général se traiteront tous ceux qui feront animés de passions différentes.

Qu'une femme jeune, belle, galante, telle enfin que l'histoire nous peint cette célebre Cléopâtre, qui, par la multiplicité de ses beaurés, les charmes de son esprit, la variété de ses caresses, faisoit goûter chaque jour à son amant les délices de l'inconftance, & dont enfin la premiere jouissance n'étoit, dit Echard, qu'une premiere faveur; qu'une telle semme se trouve dans une assemblée de ces prudes, dont la vieillesse & la laideur assurent la chasteté; on y méprifera ses graces & ses talents : à l'abri de la séduction, sous l'égide de la laideur, ces prudes ne sentent pas combien l'ivresse d'un amant est flatteuse; avec quelle peine, quand on est belle, on résiste au desir de mettre un amant dans la confidence de mille appas secrets; elles se déchaîneront donc avec fureur contre cette belle femme, & mettront ses soiblesses au rang des plus grands crimes. Mais, si l'une de ces prudes se présente à son tour dans un cercle de coquettes, elle y sera traitée sans aucun des ménagements que la jeunesse & la beauté doivent à la vieillesse & à la laideur. Pour se venger de sa pruderie, on lui dira que la belle qui cede à l'amour, & la laide qui Jui résiste, ne sont, toutes deux, qu'obeir au même principe de vanité; que, dans un amant, l'une cherche un admirateur de ses attraits, l'autre fuit un délateur de ses disgraces; & qu'animées, toutes deux, par le même motif, entre la prude & la femme galante, il n'y a jamais que la beauté de différence.

Voilà comme les paffions différentes s'infultent réciproquement; & pourquoi le glorieux, qui méconnoît le mérite dans une condition médiocre, qui le dédaigne, & qui voudroit le voir ramper à fes pieds, est à son tour méprisé des gens éclairés. Insensé, lui diroient-ils volontiers, homme sans mérite & même sans orgueil, de quoi t'applaudis-tu? des honneurs qu'on te rend? Mais, ce n'est point à ton mérite, c'est à ton saste & à ta pussance qu'on rend hommags. Tu n'es rien par toi-même; si tu brilles, c'est de l'éclat que résléchit sur toi la faveur du Souverain. Regarde ces vapeurs qui s'élevent de la fange des marécages; soutenues dans les airs, elles s'y changent en nua-

ges éclatants; elles brillent comme toi, mais d'une splendeur empruntée du soleil; l'astre se couche, l'éclat du nuage a disparu.

Si des passions contraires excitent le mépris respectif de ceux qu'elles animent, trop d'opposition dans les esprits

produit à peu près le même effet.

Néceffités, comme je l'ai prouvé dans le Chapitre IV, à ne fentir, dans les autres, que les idées analogues à nos idées, comment admirer un genre d'efprit trop différent du nôtre? Si l'étude d'une Science ou d'un Art nous y fait appercevoir une infinité de beautés & de difficultés que nous ignorerions fans cette étude, c'est donc pour la Science & l'Art que nous cultivons, que nous avons nécessiairement le plus de cette estime que j'appelle fentie.

Notre estime, pour les autres Arts ou Sciences, est toujours proportionnée au rapport plus ou moins prochain qu'ils ont avec la Science ou l'Art auquel nous nous appliquous. Voilà pourquoi le Géometre a communément plus d'estime pour le Physicien que pour le Poëte, qui doit en accorder davantage à l'Orateur qu'au Géometre.

C'est aussi de la meilleure foi du monde qu'on voit des hommes illustres, en des genres différents, faire très-peu de cas les uns des autres. Pour se convaincre de la réalité d'un mépris toujours réciproque de leur part, (car il n'y a point de dette plus sidélement acquittée que le mépris,) prêtons l'oreille aux discours

qui échappent aux gens d'esprit.

Semblables aux vendeurs de Mithridate répandus dans une place publique, chacun d'eux appelle les admirateurs à foi, & croit les mériter feul. Le Romancier se persuade que c'est son genre d'ouvrage qui suppose le plus d'invention & de délicatesse dans l'esprit; le Métaphysicien se voit comme la source de l'évidence & le confident de la nature : Moi seul, dit il, je puis généraliser les idées, & découvrir le germe des événements qui se dévelopent journellement dans le monde physique & moral, & c'est par moi seul que l'homme peut être éclairé. Le Poëte, qui regarde les Métaphysiciens comme des soux

sérieux, les assure que, s'ils cherchent la vérité dans le puits où elle s'est retirée, ils n'ont, pour y puifer, que le sceau des Danaides; que les découvertes de leur esprit sont douteuses, mais que les agréments du sien sont certains.

C'est par de tels discours que ces trois hommes se prouveroient réciproquement le peu de cas qu'ils sont les uns des autres; & si, dans une pareille contestation, ils prenoient un Politique pour arbitre : Apprenez, leur diroitil à tous, que les Sciences & les Arts ne sont que de sérieus bagarelles & de difficiles frivolités. L'on s'y peut appliquer dans l'ensance, pour donner plus d'exercice à son esprit : mais c'est uniquement la connoissance des intérêts des peuples qui doit occuper la tête d'un homme sait & sensé; tout autre objet est petit, & tout ce qui est petit est méprisable : d'où il concluroit que lui seul est digne de l'admiration universelle.

Or, pour terminer cet article par un dernier exemple, supposons qu'un Physicien prêtât l'oreille à cette conclusion: Tu te trompes, repliqueroit-il à ce Politique. Si l'on ne mesure la grandeur de l'esprit que par la grandeur des objets qu'il confidere, c'est moi seul qu'on doit réellement estimer. Une seule de mes découvertes change les intérêts des Peuples. J'aimante une aiguille, je l'enferme dans une boussole; l'Amérique se découvre, l'on fouille fes mines, mille vaisseaux charges d'or fendent les mers, abordent en Europe, & la face du monde politique est changée. Toujours occupé de grands objets, si je me recueille dans le silence & la folitude, ce n'est point pour y étudier les petites révolutions des Gouvernements, mais celles de l'univers ; ce n'est point pour y pénétrer les frivoles secrets des Cours, mais ceux de la Nature : je découvre comment les mers ont formé les montagnes & se sont répandues sur la terre; je mesure, & la force qui meut les astres, & l'étendue des cercles lumineux qu'ils décrivent dans l'azur du ciel : je calcule leur masse, je la compare à celle de la terre, & je rougis de la petitesse du globe. Or, si j'ai tant de honte de la ruche, juge du mépris que j'ai pour l'insecte qui l'habite : le plus grand Législateur n'est, à mes yeux, que le roi des abeilles.

Voilà par quels raisonnements chacun se prouve à lui-même qu'il est possesseur du genre d'esprit le plus estimable; & comment, excités par le destr de le prouver aux autres, les gens d'esprit se déprisent réciproquement, sans s'appercevoir que chacun d'eux, enveloppé dans le mépris qu'il inspire pour ses pareils, devient le jouet & la risée de ce même Public dont il devroit être l'admiration.

Au reste, c'est en vain qu'on voudroit diminuer la prévention savorable que chacun a pour son esprit. On se moque d'un Fleuriste immobile près d'une plate-bande de tulipes; il tient les yeux toujours fixés sur leurs calices; il ne voit rien d'admirable sur la terre, que la sinesse à le mélange des couleurs, dont il a, par sa culture, sorcé la nature à les peindre : chacun est ce Fleuriste; s'il ne mesure l'esprit des hommes que sur la connoissance qu'ils ont des sleurs, nous ne mesurons pareillement notre estime pour eux que sur la conformité de leurs idées avec les nôtres.

Notre estime est tellement dépendante de cette conformité d'idées, que personne ne peut s'examiner avec attention sans s'appercevoir que, si, dans tous les instants de la journée, il n'estime point le même homme précisément au même degré; c'est toujours à que quesunes de ces contradictions, inévitables dans le commerce intime & journalier, qu'il doit attribuer la perpétuelle variation du thermometre de son estime : aussi tout homme dont les idées ne sont point analogues à cel-les de sa société, en est-il toujours méprisé.

Le Philosophe, qui vivra avec des petits-maîtres, fera l'imbécille & le ridicule de leur société; il s'y verra joué par le plus mauvais bouffon, dont les plus sades quolibets passeront pour d'excellents mots: car le succès des plaisanteries dépend moins de la finesse d'esprit de leur Auteur, que de son attention à ne ridiculiser que les idées désagréables à sa société. Il en est des plaisanteries comme des ouvrages de parti; elles sont toujours admirées de la cabale.

Le mépris injuste des sociétés particulieres les unes pour les autres, est donc, comme le mépris de Particulier à Particulier, uniquement l'effet & de l'ignorance & de l'orgueil : orgueil fans doute condamnable, mais nécessaire & inhérent à la nature humaine. L'orgueil est le germe de tant de vertus & de talents, qu'il ne faut ni espérer de le détruire, ni même tenter de l'affoiblir, mais feulement de le diriger aux choses honnêtes. Si je me moque ici de l'orgueil de certaines gens, je ne le fais, fans doute, que par un autre orgueil, peut-être mieux entendu que le leur dans ce cas particulier, comme plus conforme à l'intérêt général; car la justice de nos jugements & de nos actions n'est jamais que la rencontre heureuse de notre intérêt avec l'intérêt public. (a)

Si l'estime, que les diverses sociétés ont pour certains sentiments & certaines Sciences, est différente selon la diversité des passions & du genre d'esprit de ceux qui les composent, qui doute que la différence entre les conditions des hommes ne produise à peu près le même effet; & que des idées, agréables aux gens d'un certain rang, ne soient ennuyeuses pour des hommes d'un autre état? Qu'un Homme de guerre, un Négociant, differtent devant des gens de robe; l'un, fur l'art des fieges, des campements & des évolutions militaires; l'autre, fur le commerce de l'indigo; de la soie, du sucre & du cacao, ils feront écoutés avec moins de plaisir & d'avidité, que l'homme qui, plus au fait des intrigues du Palais, des prérogatives de la Magistrature,

te, des objets, que les faces sous térêt de voir comme le Public. lesquelles il nous est utile de Qui s'examine profondément, les appercevoir. Lorsqu'on en se surprend trop souvent en juge conformément à l'intérêt erreur , pour n'être pas modefte. public, ce n'est pas tant à la Il ne s'enorgueillit point de justesse de son esprit, à la jus- ses lumieres, il ignore sa supérice de fon caractere, qu'il en riorité. L'esprit est comme la faut faire honneur, qu'au ha- fanté; quand on en a, l'on ne fard qui nous place dans des cir- s'en apperçoit point,

(a) L'intérêt ne nous présen- constances où nous avons in-

& de la maniere de conduire une affaire, leur parlera de tous les objets que le genre de leur esprit ou de leur vanité rend plus particulièrement intéressants pour

En général, on méprise jusqu'à l'esprit dans un homme d'un état inférieur au fien. Quelque mérite qu'ait un Bourgeois, il sera toujours méprisé d'un homme en place, si cet homme en place est stupide; quoiqu'il n'y ait , dit Domat , qu'une distinction civile entre le Bourgeois & le grand Seigneur, & une distinction naturelle entre l'homme d'esprit & le grand Seigneur supide.

C'est donc toujours l'intérêt personnel, modifié selon la différence de nos besoins, de nos passions, de notre genre d'esprit & de nos conditions, qui, se combinant dans les diverses sociétés, d'un nombre infini de manieres, produit l'étonnante diversité des opinions.

C'est conséquemment à cette variété d'intérêt que chaque société a son ton, sa maniere particuliere de juger, & son grand esprit dont elle feroit volontiers un Dieu, si la crainte des jugements du Public ne s'opposoit à cette apothéose.

Voilà pourquoi chacun trouve à s'affortir. Aussi n'estil point de stupide, s'il apporte une certaine attention au choix de sa société, qui n'y puisse passer une vie douce au milieu d'un concert de louanges données par des admirateurs finceres; aussi n'est-il point d'homme d'esprit, s'il se répand dans différentes sociétés, qui ne s'y voye fuccessivement traité de fou, de sage, d'agréable, d'ennuyeux, de stupide & de spirituel.

La conclusion générale de ce que je viens de dire. c'est que l'intérêt personnel est, dans chaque société, l'unique appréciateur du mérite des choses & des perfonnes. Il ne me reste plus qu'à montrer pourquoi les hommes les plus généralement fêtés & recherchés des fociétés particulieres, telles que celle du grand monde, ne sont pas toujours les plus estimés du Public.



#### DISCOURS II.

#### CHAPITRE VIII.

De la différence des jugements du Public, & de ceux des sociétés particulieres.

Pour découvrir la cause des jugements différents que portent sur les même gens le Public & les sociétés particulieres, il faut observer qu'une Nation n'est que l'affemblage des Citoyens qui la composent; que l'intérêt de chaque Citoyen est toujours, par quelque lien, attaché à l'intérêt public; que, semblable aux astres, qui, suspendus dans les déserts de l'espace, y sont mus par deux mouvements principaux, dont le piemier plus lent (a) leur est commun avec tout l'univers, & le second plus rapide leur est particulier, chaque société est aussi mue par deux différentes especes d'intérêt.

Le premier, plus foible, lui est commun avec la société générale, c'est-à-dire, avec la Nation; & le second, plus

puissant, lui est absolument particulier.

Consequemment à ces deux sortes d'intérêt, il est deux sortes d'idées propres à plaire aux sociétés particulieres.

L'une, dont le rapport, plus immédiat à l'intérêt public, a pour objet le Commerce, la Politique, la Guerre, la Législation, les Sciences & les Arts: cette espece d'idées intéressantes pour chacun d'eux en particulier, est en conséquence la plus généralement, mais la plus foiblement estimée de la plupart des sociétés. Je dis de la plupart, parce qu'il est des sociétés, telles que les sociétés académiques, pour qui les idées le plus généralement utiles sont les idées le plus particulièrement agréables, & dont l'intérêt personnels et trouve, par ce mayen, consondu avec l'intérêt public.

L'autre espece d'idées a des rapports immédiats à l'intérêt particulier de chaque société, c'est-à-dire, à ses goûts, à ses aversions, à ses projets, à ses plaisirs. Plus intéressante & plus agréable, par cette raison, au yeux de cette société, elle est communément assez indifférente à ceux du Public.

Cette distinction admise, quiconque acquiert un trèsgrand nombre d'idées de cette derniere espece, c'est-à-dire, d'idées particulièrement intéressantes pour les sociétés où il vit, y doit être, en conséquence, regardé comme très-spirituel: mais que cet homme s'offre aux yeux du Public, soit dans un Ouvrage, soit dans une grande place, il ne luiparoitra souvent qu'un homme très-médiocre. C'est une voix charmante en chambre, mais trop soible pour le théâtre.

Qu'un homme, au contraire, ne s'occupe que d'idées généralement intéreffantes, il fera moins agréable aux fociétés dans lesquelles il vit; il y paroîtra même quelquefois & lourd & déplacé: mais qu'il s'offre aux yeux du Public, foit dans un Ouvrage, foit dans une grande place, étincelant alors de génie, il méritera le titre d'homme supérieur. C'est un colosse monstrueux & même désagréable dans l'attelier du Sculpteur, qui, élevé dans la Place publique, devient l'admiration des Citoyens.

Mais pourquoi ne réuniroit-on pas en foi les idées de l'une & l'autre espece, & n'obtiendroit-on pas, à la fois, l'estime de la Nation & celle des gens du monde ? C'est, répondrai-je, parce que le genre d'étude auquel il faut se livrer pour acquérir des idées intéressantes pour le Public, ou pour les sociétés particulires, est absolument différent.

Pour plaire dans le monde, il ne faut approfondir aucune matiere, mais voltiger incessamment de sujets en sujets; il faut avoir des connoissances très-varièes, & dèslors très-superficielles; savoir de tout, sans perdre son temps à savoir parfaitement une chose; & donner, par conséquent, à son esprit plus de surface que de presondeur.

Or, le Public n'a nul intérêt d'estimer des hommes superficiellement universels: peut-être même ne leur rendil point une exacte justice, & ne se donne-t-il jamais la peine de prendre le toisé d'un esprit partagé en trop de genres dissérents.

Uniquement intéresse à estimer ceux qui se rendent su-

<sup>(</sup>d) Système des anciens Philosophes.

périeurs en un genre, & qui avancent, à cet égard, l'elprit humain, le Public doit faire peu de cas de l'espris du monde.

Il faut donc , pour obtenir l'estime générale , donner à son esprit plus de profondeur que de surface, & concentrer, pour ainsi dire, dans un seul point, comme dans le fover d'un verre ardent, toute la chaleur & les rayons de fon esprit. Eh! comment se partager entre ces deux genres d'étude, puisque la vie qu'il faut mener pour suivre l'un oul'autre, est entiérement différente ? L'on n'a donc l'une de ces especes d'esprit qu'exclusivement à l'autre.

Si, pour acquérir des idées intéressantes pour le Public; il faut, comme je le prouverai dans les Chapitres suivants, se recueillir dans le silence & la solitude; il faut, au contraire, pour présenter aux sociétés particulieres les idées les plus agréables pour elles, se jetter absolument dans le tourbillon du monde. Or, l'on ne peut y vivre fans se remplir la tête d'idées fausses & puériles : je dis fausses, parce que tout homme qui ne connoît qu'une seule façon de penser, regarde nécessairement sa société comme l'univers par excellence; il doit imiter les Nations dans le mépris réciproque qu'elles ont pour leurs mœurs, leur Religion, & même leurs habillements différents; trouver ridicule tout ce qui contredit les idées de sa société, & tomber, en conséquence, dans les erreurs les plus grofsieres. Quiconque s'occupe fortement des petits intérêts des sociétés particulieres, doit nécessairement attacher trop d'estime & d'importance à des fadaises.

Or, qui peut se flatter d'échapper, à cet égard, aux pieges de l'amour-propre, l'orsqu'on voit qu'il n'est point de Procureur dans son étude, de Conseiller dans sa chambre, de Marchand dans fon comptoir, d'Officier dans fa garnison, qui ne croye l'univers occupé de ce qui l'intéresse ? (b)

(b) Quel Plaideur ne s'exta- de Fontenelle & de tous les fie pas à la lecture de son Fac- Philosophes qui ont écrit sur la tum, & ne la regarde pas com- connoissance du cœur & de me plus férieuse & plus impor- l'esprit humain? Les Ouvratante que celle des Ouvrages ges de ces derniers, dira-t-il,

Chacun peut s'appliquer ce conte de la Mere Jesus, qui, témoin d'une dispute entre la Discrete & la Supérieure, demande au premier qu'elle trouve au Parloir : Savez-vous que la Mere Cécile & la Mere Thèrese viennent de se brouiller? Mais, vous êtes surpris! Quoi! tout de bon , vous ignoriez leur querelle ? Et d'où venez-vous donc? Nous sommes tous, plus ou moins, la Mere Jesus : ce dont notre société s'occupe, c'est ce dont tous les hommes doivent s'occuper; ce qu'elle pense, croit & dit, c'est l'univers entier qui le pense, le croit & le dit.

Comment un Courtisan qui vit répandu dans un monde où l'on ne parle que des cabales, des intrigues de la Cour, de ceux qui s'élevent en crédit, ou qui tombent en disgrace, & qui, dans le cercle étendu de ses sociétés, ne voit personne qui ne soit, plus ou moins, affecté des mêmes idées ; comment, dis-je, ce Courtisan ne se persuaderoit-il pas que les intrigues de la Cour sont, pour l'esprit humain, les objets les plus dignes de méditation, & les plus généralement intéressants ? Peut-il imaginer que, dans la boutique la plus voisine de son hôtel, on ne connoît ni lui, ni tous ceux dont il parle; qu'on n'y foupconne pas même l'existence des choses qui l'occupent si vivement; que, dans un coin de son grenier, loge un Phi-

font amusants, mais frivoles, "fociété : c'est le point de vue & nullement dignes d'être un ,, qu'on doit avoir dans toutes objet d'étude. Pour mieux faire ,, ses actions; & celui qui ne fentir quelle importance chacun met à fes occupations, je citerai quelques lignes de la "néral, femble ignorer qu'il Préface d'un Livre intitulé : " est autant né pour l'avanta-Traité du Rossignol. C'est l'Au- ,, ge des autres que pour le sien teur qui parle :

, ans à la composition de cet " Ouvrage : auffi les gens qui L'Aureur ajoute , quelques li-" pensent comme il faut , ont " toujours senti que le plus " bien public, qui m'a engagé " grand plaifir & le plus pur " qu'on puisse goûter en ce " monde, est celui qu'on ref-, fent en fe rendant utile à la , franchise & fincérité.

" s'employe pas, dans tout ce " qu'il peut, pour le bien gé-, propre. Tels font les motifs "J'ai, dit-il, employé vingt " qui m'ont engagé à donner au " Public ce Traité de Rossignol., " gnes après : " L'amour du " à mettre au jour cet Ouvra-" ge, ne m'a pas laissé oublier " qu'il devoit être écrit avec

80

losophe, auquel les intrigues & les cabales que forme un ambitieux pour se faire chamarrer de tous les cordons de l'Europe, paroissent aussi puériles & moins sensées qu'un complot d'écoliers pour dérober une boîte de dragées, & pour qui enfin les ambitieux ne font que de vieux enfants qui ne croyent pas l'être ?

Un Courtisan ne devinera jamais l'existence de pareilles idées : s'il venoit à la foupconner, il seroit comme ce Roi du Pégu, qui, ayant demandé à quelques Vénitiens le nom deleur Sonverain, & ceux-ci lui ayant répondu qu'ils n'étoient point gouvernes par des Rois, trouva cette ré-

ponse si ridicule qu'il en pâma de rire.

Il est vrai qu'en général, les Grands ne sont pas sujets à de pareils soupçons ; chacun d'eux croit tenir un grand espace sur la terre, & s'imagine qu'il n'y a qu'une seule façon de penser qui doit faire loi parmi les hommes, & que cette façon de penser est rensermée dans sa société. Si, de temps en temps, il entend dire qu'il est des opinions différentes des siennes, il ne les apperçoit, pour ainsi dire, que dans un lointain confus, il les croit toutes reléguées dans la tête d'un très-petit nombre d'insensés. Il est, à cet égard, aussi sou que ce Géographe Chinois, qui, plein d'un orgueilleux amour pour sa Patrie, dessina une Mappemonde, dont la surface étoit presque entiérement couverte par l'Empire de la Chine, sur les confins de laquelle on ne faisoit qu'appercevoir l'Asie, l'Afrique, l'Europe & l'Amérique. Chacun est tout dans l'univers, les autres n'y font rien.

On voit donc que, forcé, pour se rendre agréable aux fociérés particulieres, de se répandre dans le monde, de s'occuper de petits intérêts & d'adopter mille préjugés, on doit insensiblement charger sa tête d'une infinitite d'idées abfurdes & ridicules aux yeux du Public.

Au reste, je suis bien-aise d'avertir que je n'entends point ici, par les gens du monde, uniquement les gens de la Cour: les Turenne, les Richelieu, les Luxembourg, les la Rochefoucault, les Retz, & plusieurs autres hommes de leur espece, prouvent que la frivolité n'est pas l'apanage nécessaire d'un rang élevé, & qu'il faut uniquement

DISCOURS II. entendre par hommes du monde, tous ceux quine vivent que dans son tourbillion.

Ce sont ceux-là que le Public, avec tant de raison, regarde comme des gens absolument vuides de sens; j'en apporterai pour preuve leurs prétentions folles & exclufives sur le bon ton & le bel usage. Je choisis ces prétentions d'autant plus volontiers pour exemple, que les jeunes gens, dupes du jargon du monde, ne prennent que trop souvent son cailletage pour esprit, & le bon sens pour sottise.

### 

### CHAPITRE IX.

Du bon ton, & du bel usage.

OUTE société, divisée d'intérêt & de goût, s'accuse I respectivement de mauvais ton; celui des jeunes gens déplait aux viellards, celui de l'homme passionné à l'homme froid, & celui du cénobite à l'homme du monde.

Si l'on entend par bon ton le ton propre à plaire également dans toute société, en ce sens il n'est point d'homme de bon ton. Pour l'être, il faudroit avoir toutes les connoissances, tous les genres d'esprit, &, peut-être, tous les jargons différents; supposition imposible à faire. L'on ne peut donc entendre par ce mot de bon ton, que le genre de conversation, dont les idées & l'expression de ces mêmes idées doit plaire le plus généralement. Or, le bon ton, ainsi défini, n'appartient à nulle classe d'hommes en particulier, mais uniquement à ceux qui s'occupent d'idées grandes, & qui, puisées dans des Arts & des Sciences telles que la Métaphysique, la Guerre, la Morale, le Commerce, la Politique, présentent toujours à l'esprit des objets intéressants pour l'humanité. Ce genre de conversation, sans contredit, le plus généralement intéressant n'est pas, comme je l'ai déja dit, le plus agréable pour chaque société en particulier. Chacune d'elles regarde son ton comme supérieur à celui des gens d'esprit; & celui

des gens d'esprit simplement comme supérieur à toute and

tre espece de ton.

Les sociétés sont, à cet égard, comme les Paysans de diverses Provinces, qui parlent plus volontiers les patois de leur canton que la langue de leur Nation, mais qui préferent la langue nationale au patois des autres Provinces Le bon ton est celui que chaque société regarde comme le meilleur après le sien; & ce ton est celui des

gens d'esprit.

J'avouerai cependant à l'avantage des gens du monde; que, s'il falloit, entre les différentes classes d'hommes, en choifir une au ton de laquelle on dût donner la préférence, ce seroit, sans contredit, à celle des gens de la Cour; non qu'un Bourgeois n'ait autant d'idées qu'un homme du monde: tous deux, si j'ose m'exprimer ains, parlent souvent à vuide, & n'ont peut-être, en fait d'idées, aucur avantage l'un sur l'autre; mais le dernier, par la position où il se trouve, s'occupe d'idées plus généralement intéressantes.

En effet, si les mœurs, les inclinations, les préjugés & le caractere des Rois ont beaucoup d'influence sur le bonheur ou le malheur public; si toute connoissance, à cet égard, est intéressante, la conversation d'un homme attaché à la Cour, qui ne peut parler de ce qui l'occupe sans parler souvent de ses Maîtres, est donc nécessairement moins insipide que celle du Bourgeois. D'ailleurs, les gens du monde étant, en général, fort au-dessus des besoins, & n'en ayant presque point d'autre à fatissaire que celui du plaisir; il est encore certain que leur conversation doit, à cet égard, prostier des avantages de leur état: c'est ce qui rend, en général, les femmes de la Cour si supérieures aux autres semmes en graces, en esprit, en agréments, & pourquoi la classe des femmes d'esprit n'est presque composée que des semmes du monde.

Mais fi le ton de la Cour est supérieur à celui de la Bourgeoisie, les Grands, n'ayant cependant pas toujours à citer de ces anecdotes curieuses sur la vie privée des Rois, leur conversation doit le plus communément rouler sur les prérogatives de leurs charges, sur celle de leur naissance, sur leurs aventures galantes, & sur les ridicules

donnés ou rendus à un souper : or , de pareilles conversations doivent être infipides à la plupart des sociétés,

Les gens du monde font donc, vis-a-vis d'elles, précifément dans le cas des gens fortement occupés d'un métier: ils en font l'unique & perpétuel sujet de leur conversation: en conséquence, on les taxe de mauvais ton, parce que c'est toujours par un mot de mépris qu'un en-

nuyé se venge d'un ennuyeux.

On me répondra, peut-être, qu'aucune fociété n'accuse les gens du monde de mauvais ton. Si la plupart des sociétés se raisent à cetégard, c'est que la naissance & les dignités leur en imposent, les empêchent de manifester leurs sentiments, & souvent même de se les avouer à ellesmêmes. Pour s'en convaincre, qu'on interroge sur ce sujet un homme de bon sens. Le ton du monde, dira-t-il, n'est le plus souvent qu'un persifflage ridicule. Ce ton, usité à la Cour, y fut, sans doute, introduit par quelque intrigant, qui, pour voiler ses menées, vouloit parler sans rien dire : dupes de ce persifflage , ceux qui le suivirent , sans avoir rien à cacher, emprunterent le jargon du premier, & crurent dire quelque chose lorsqu'ils prononcoient des mots affez mélodieusement arrangés: Les gens en place, pour détourner les Grands des affaires sérieuses & les en rendre incapables, applaudirent à ce ton, permirent qu'on le nommât esprit, & furent les premiers à lui en donner le nom. Mais, quelque éloge qu'on donne à ce jargon, si, pour apprécier le mérite de la plupart de ces bons mots si admirés dans la bonne compagnie, on les traduisoit dans une autre langue, la traduction diffiperoit le prestige, & la plupart de ces bons mots se trouveroient vuides de sens. Aussi, bien des gens, ajouteroit-il, ont, pour ce qu'on appelle les gens brillants, un dégoût trèsmarqué, & répete-t-on souvent ce vers de la Comédie :

Quand le bon ton paroît, le bon sens se retire.

Le vrai bon ton est donc celui des gens d'esprit, de quelque état qu'ils soient.

Je veux, dira quelqu'un, que les gens du monde, attachés à de trop petites idées, foient, à cet égard, inférieurs aux gens d'esprit ; ils leur sont du moins supérieurs dans la maniere d'exprimer leurs idées. Leur prétention, à cet égard, paroît, sans contredit, mieux fondée. Quoique les mots, en eux-mêmes, ne soient ni nobles, ni bas, & que dans un Pays où le Peuple est respecté, comme en Angleterre, on ne fasse, ni ne doive faire cette distinction: dans un Etat monarchique, où l'on n'a nulle considération pour le Peuple, il est certain que les mots doivent prendre l'une ou l'autre de ces dénominations, selon qu'ils sont usités ou rejettés à la Cour; & qu'ainsi l'expression des gens du monde doit toujours être élégante; aussi l'est-elle. Mais la plupart des Courtisans ne s'exercant que sur des manieres frivoles, le Dictionnaire de la Langue noble est, par cette raison, trè:-court, & ne suffit pas même au genre du Roman, dans lequel ceux des gens du monde qui voudroient écrire, se trouveroient souvent fort inférieurs aux gens de lettres. (a)

A l'égard des sujets qu'on regarde comme sérieux; & qui tiennent aux Arts & à la Philosophie, l'expérience nous apprend que, sur de tels sujets, les gens du monde ne peuvent qu'avec peine bégayer leurs penfées: (b) d'où il résulte qu'à l'égard même de l'expresfion, ils n'ont nulle supériorité sur les gens d'esprit, & qu'ils n'en ont, à cet égard, sur le commun des hommes, que dans des matieres frivoles sur lesquelles ils

lusion en faveur des gens du de Lettres; avantage qu'ils permonde, c'est l'air aisé, le ges- dent lorsqu'ils écrivent, nonte dont ils accompagnent leurs feulement parce qu'ils ne font discours, & qu'on doit regar- plus alors soutenus du prestige der comme l'effet de la con- de la déclamation, mais parce fiance que donne nécessairement que leurs Ecrits n'ont jamais l'avantage du rang; ils font, à que le style de leurs conversacet égard, ordinairement fort tions, & qu'on écrit presque supérieurs aux Gens de Lettres. toujours mal, lorsqu'on écrit Or, la déclamation, comme le comme on parle. dit Aristote, est la premiere partie de l'éloquence : ils peu- Chapître, que de ceux des gens vent donc, par cette raison, du monde dont l'esprit n'est avoir, dans des conversations point exercé.

(a) Ce qui fait le plus d'il- frivoles, l'avantage sur les Gens

(b) Je ne parle, dans ce

font très-exerces, & dont ils ont fait une étude, &. pour ainsi dire, un art particulier; supériorité qui n'est pas encore bien constatée, & que presque tous les hommes s'exagerent, par le respect méchanique qu'ils ont pour la naissance & pour les dignités.

Au reste, quelque ridicule que donne aux gens du monde leur prétention exclusive au bon ton, ce ridicule est moins un ridicule de leur état qu'un de ceux de l'humanité. Comment l'orgueil ne persuaderoit-il pas aux Grands qu'eux & les gens de leur espece sont doués de l'esprit le plus propre à plaire dans la conversation, puisque ce même orgueil a bien persuadé à tous les hommes, en général, que la nature n'avoit allumé le foleil que pour féconder dans l'espace ce petit point nommé la terre, & qu'elle n'avoit semé le sirmament d'étoiles que pour l'éclairer pendant les nuits?

On est vain, méprisant, &, par conséquent, injuste, toutes les sois qu'on peut l'être impunément. C'est pourquoi tout homme s'imagine que, sur la terre, il n'est point de partie du monde; dans cette partie du monde, de Nation; dans la Nation, de Province; dans la Province, de Ville; dans la Ville, de fociété comparable à la fienne; qui ne se croye encore l'homme supérieur de sa société, & qui, de proche en proche, ne se s'avouant à lui-même qu'il est le premier homme de l'univers. (c) Aussir, quelque solles que foient les prétentions exclusives au bon ton, & quelque ridicule que le Public donne à ce sujet aux gens du monde, ce ridicule trouvera toujours grace devant l'indulgente & saine Philosophie, qui doit même, à cet égard, leur épargner l'amertume des remedes inutiles.

Si l'animal enfermé dans un coquillage, & qui ne connoît de l'univers que le rocher sur lequel il est attaché, ne peut juger de son étendue; comment l'homme du monde, qui vit concentré dans une petite société, qui se voit toujours environné des mêmes objets, & qui ne connoît qu'une feule opinion, pourroit-il juge du mérite des choses?

<sup>(</sup>c) Voyez le Pédant jout, Comédie de Cyrano de Bergerac.

La vérité ne s'apperçoit & ne s'engendre que dans la fermentation des opinions contraires. L'univers ne nous est connu que par celui avec lequel nous commerçons. Quiconque se renferme dans une société, ne peut s'empêcher d'en adopter les préjugés, sur-tout s'ils flattent fon orgueil.

Qui peut s'arracher à une erreur, quand la vanité, complice de l'ignorance, l'y a attaché, & la lui a rendue chere?

C'est par un effet de la même vanité que les gens du monde se croyent les seuls possesseurs du bel usage, qui, selon eux, est le premier des mérites, & sans lequel il n'en est aucun. Ils ne s'apperçoivent pas que cet usage, qu'ils regardent comme l'usage du monde par excellence, n'est que l'usage particulier de leur monde. En effet, au Monomotapa, où, quand le Roi éternue, tous les Courtisans sont, par politesse, obligés d'éternuer, & où, l'éternuement gagnant de la Cour à la Ville, & de la Ville aux Provinces, tout l'Empire paroît affligé d'un rhume général, qui doute qu'il n'y ait des Courtisans qui ne se piquent d'éternuer plus noblement que les autres hommes, qui ne se regardent, à cet égard, comme les possesseurs uniques du bel usage, & qui ne traitent de mauvaise compagnie, ou de Nations barbares, tous les particuliers & tous les Peuples dont l'éternuement leur paroît moins harmonieux?

Les Mariannois ne prétendront-ils pas que la civilité consiste à prendre le pied de celui auquel on veut faire honneur, à s'en frotter doucement le visage, & ne jamais cracher devant son Supérieur?

Les Chiriguanes ne soutiendront - ils pas qu'il faut des culottes; mais que le bel usage est de les porter sous le bras, comme nous portons nos chapeaux?

Les habitants des Philippines ne diront-ils pas que ce n'est point au mari à faire éprouver à sa femme les premiers plaisirs de l'amour ; que c'est une peine dont il doit, en payant, se décharger sur quelque autre? N'ajouteront-ils pas qu'une fille qui l'est encore lors de son mariage, est une fille sans mérite, qui n'est digne que de mépris?

Ne soutient-on pas au Pégu qu'il est du bel usage & de la décence, qu'un éventail à la main, le Roi s'avance dans la falle d'audience, précédé de quatre jeunes gens des plus beaux de la Cour, & qui, destinés à ses plaisirs, sont en même-temps ses interpretes & les hérauts qui déclarent ses volontés?

Que je parcoure toutes les Nations, je trouverai par-tout des usages différents, (d) & chaque Peuple, en particulier, se croira nécessairement en possession du meilleur usage. Or, s'il n'est rien de plus ridicule que de pareilles prétentions, même aux yeux des gens du monde, qu'ils fassent quelque retour sur eux-mêmes, ils verront que, sous d'autres noms, c'est d'eux-mêmes dont ils fe moquent.

Pour prouver que ce que l'on appelle, ici, usage du monde, loin de plaire universellement, doit, au contraire, déplaire le plus généralement, qu'on transporte successivement à la Chine, en Hollande & en Angleterre le petit-maître le plus savant dans ce composé de gestes, de propos & de manieres, appelle usage du monde;

lorsque les habitants se rencontrent, ils se jettent en-bas de ,, je le salue par un hurlement; leurs hamachs, se mettent à "puis je pénetre au fond de genoux vis-à-vis l'un de l'au- ,, sa cabane sans jetter un seul tre, baifent la terre, frappent des mains, se font des compliments, & se relevent : les agréables du Pays croyent certaine- ,, lut , en levant mes bras fur ment que leur maniere de fa- ,, ma tête, & en hurlant trois luer est la plus polie.

difent que la politesse exige qu'en faluant on plie le corps ,, veau hurlement, A chaque très-bas, qu'on mette ses deux ,, question du Chef, je hurle mains sur ses joues, qu'on le- ,, une fois avant que de reve une jambe en l'air, en te- "pondre, & je prends connant les genoux pliés.

Orleans, soutient que nous "ce que je sois hors de sa manquons de politosse envers " présence. "

(d) Au Royaume de Juida, nos Rois., Lorsque je me pré-" fente , dit-il , au grand Chef , " coup d'œil fur le côté droit , " où le Chef est assis. C'est-là " que je renouvelle mon fa-,, fois. Le Chef m'invite à m'af-Les habitants des Manilles , feoir par un petit foupir : "je le remercie par un nou-" gé de lui, en faisant trai-Le Sauvage de la nouvelle- ", ner mon hurlement jufqu'à

&t l'homme sensé, que son ignorance, à cet égard, sait traiter de stupide ou de mauvaise compagnie : il est certain que ce dernier passera, chez ces divers Peuples, pour plus instruit du véritable usage du monde que le premier.

Quel est le motif d'un pareil jugement? C'est que la raison indépendante des modes & des coutumes d'un Pays, n'est nulle part étrangere & ridicule; c'est qu'au contraire l'usage d'un Pays, inconnu à un autre Pays, rend toujours l'observateur de cet usage d'autant plus ridicule, qu'il y est plus exercé, & s'y est rendu plus habile.

Si, pour éviter l'air pesant & méthodique en horreur à la bonne compagnie, nos jeunes gens ont souvent joué l'étourderie, qui doute qu'aux yeux des Anglois, des Allemands ou des Espagnols, nos petits-maîtres ne paroiffent d'autant plus ridicules, qu'ils seront, à cet égard, plus attentis à remplir ce qu'ils croiront du bel ulage?

Il est donc certain, du moins si l'on en juge par l'accueil qu'on fait à nos agréables dans le Pays étranger, que ce qu'ils appellent ulage du monde, loin de réussir universellement, doit, au contraire, déplaire le plus généralement; & que cet usage est aussi différent du vrai usage du monde, toujours sondé sur la raison, que la civilité l'est de la vraie politesse.

L'une ne suppose que la science des manieres, & l'autre, un fentiment fin, délicat & habituel de bienveillance pour les hommes.

Au reste, quoiqu'il n'y ait rien de plus ridicule que ces prétentions exclusives au bon ton & au bel usage, il est si difficile, comme je l'ai dit plus haut, de vivre dans les sociétés du grand monde sans adopter quelques-unes de leurs erreurs, que les gens d'esprit, les plus en garde à cet égard, ne sont pas toujours sûrs de s'en défendre. Aussi n'est-ce, en ce genre, que des erreurs extrèmement multipliées, qui déterminent le Public à placer les agréables au rang des esprits faux & petits; je dis petits, parce que l'esprit, qui n'est ni grand ni petit, en soi, emprunte toujours l'une ou l'autre de

ces dénominations de la grandeur ou de la petiteffe des objets qu'il confidere, & que les gens du monde ne peuvent guere s'occuper que de petits objets.

Il réfulte des deux Chapitres précédents, que l'intérêt public est presque toujours différent de celui des sociétés particulieres; qu'en conséquence, les hommes les plus estimés de ces sociétés ne sont pas toujours les plus estimables aux yeux du public.

Maintenant je vais montrer que ceux qui méritent le plus d'estime de la part du Public, doivent, par leur maniere de vivre & de penser, être souvent désagréables aux sociétés particulières.

# CHAPITRE X.

Pourquoi l'homme admiré du Public, n'est pas toujours estimé des gens du monde.

POUR plaire aux sociétés particulieres, il n'est pas nécessaire que l'horison de nos idées soit sort étendue; mais il faut connoître ce qu'on appelle le monde, s'y répandre & l'étudier: au contraire, pour s'illustrer dans quelque Art, ou quelque Science que ce soit, & mériter, en conséquence, l'estime du Public, il saut, comme je l'ai dit plus haut, faire des études très-différentes.

Supposons des hommes curieux de s'instruire dans la science de la morale. Ce n'est que par le secours de l'Histoire & sur les aîles de la méditation, qu'ils pourront, selon les forces inégales de leur esprit, s'élever à différentes hauteurs, d'où l'un découvrira des Villes, l'autre des Nations, celui-ci une partie du monde, & celui-là l'univers entier. Ce n'est qu'en contemplant la terre de ce point de vue, en s'élevant à cette hauteur, qu'elle se réduit insensiblement, devant un Philosophe, à un petit espace, & qu'elle prend à ses yeux la forme d'une bourgade habitée par différentes samilles

qui portent le nom de Chinoise, d'Angloise, de Françoise, d'Italienne, enfin tous ceux qu'on donnne aux différentes Nations. C'est delà que, venant à considérer le spectacle des mœurs, des loix, des courumes, des religions, & des passions différentes, un homme, devenu presque insensible à l'éloge comme à la fatyre des Nations, peut brifer tous les liens des préjugés, examiner d'un œil tranquille la contrariéré des opinions des homnes, passier, sans étonnement, du Serrail à la Chartreuse, contempler avec plaisir l'étendue de la sottise humaine, voir du même œil Alcibiade couper la queue à son chien, & Mahomet s'ensermer dans une caverne; l'un pour se moquer de la légéreté des Athèniens, l'autre pour jouir de l'adoration du monde.

Or, de pareilles idées ne se présentent que dans le silence & la solitude. Si les Muses, disent les Poètes, aiment les bois, les prés, les fontaines, c'est qu'on y goûte une tranquillité qui fuit les Villes, & que les résexions qu'un homme, détaché des petits intérêts des sociétés, y fait sur lui-même, sont des réslexions qui, faites sur l'homme en général, appartiennent & plaitent à l'humanité. Or, dans cette solitude où l'on est, comme malgré soi, porté vers l'étude des Arts & des Sciences, comment s'occuper d'une infinité de petits saits qui sont l'entretien journalier des gens du monde?

Aufii nos Corneille & nos la Fontaine ont-ils quelquefois paru infipides dans nos foupers de bonne compagnie;
leur bonhommie même contribuoit à les faire juger tels.
Comment les gens du monde pourroient-ils, fous le manteau de la fimplicité, reconnoitre l'homme illustre? Il est
peu de connoisseurs en vrai mérite. Si la plupart des Romains, dit Tacite, trompés par la douceur & la fimplicité d'Agricola, cherchoient le grand homme fous fon
extérieur modeste, sans pouvoir l'y reconnoître; on sent
que, trop heureux d'échapper au mépris des sociétés particulieres, le grand homme, sur-tout s'il est modeste, doit
renoncer à l'estime sentie de la plupart d'entre elles. Auss
n'est-il que foiblement animé du desir de leur plaire. Il
sent consusément que l'estime de ces sociétés ne prouveroit que l'analogie de ses idées avec les leurs; que cette

analogie seroit souvent peu flatteuse, & que l'estime publique est la seule digne d'envie, la seule desirable. puisqu'elle est toujours un don de la reconnoissance publique, &, par conséquent, la preuve d'un mérite réel. C'est pourquoi le grand homme, incapable d'aucun des efforts nécessaires pour plaire aux sociétés particulieres, trouve tout possible pour mériter l'estime général. Si l'orgueil de commander aux Rois, dédommageoit les Romains de la dureté de la discipline militaire, le noble plaisir d'être estimé, console les hommes illustres des injustices même de la fortune. Ont-ils obtenu cette estime ? ils se croyent les possesseurs du bien le plus desiré. En effet, quelque indisférence qu'on affecte pour l'opinion publique, chacun cherche à s'estimer soi-même, & se croit d'autant plus estimable qu'il se voit plus généralement estimé.

Si les besoins, les passions, & sur-tout la paresse n'étoussoin en nous ce desir de l'estime, il n'est personne qui ne sit des essorts pour la mériter, & qui ne desirât le suffrage public pour garant de la haute opinion qu'il a de soi. Aussi le mérpis de la réputation, & le sacrifice qu'on en sait, dit-on, à la fortune & à la considération, est-il toujours inspiré par le désespoir de se rendre illustre.

On doit vanter ce qu'on a, & dédaigner ce qu'on n'a pas. C'est un effet nécessaire de l'orgueil; on le révolteroit, si l'on ne paroissoit pas sa dupe. Il seroit, en pareil cas, trop cruel d'éclairer un homme sur les vrais motifs de ses dédains ; aussi le mérite ne se porte-t-il jamais à cet excès de barbarie. Tout homme ( qu'il me soit permis de l'observer en passant,) lorsqu'il n'est pas né méchant, & lorsque les passions n'offusquent pas les lumieres de sa raison, sera toujours d'autant plus indulgent qu'il sera plus éclairé. C'est une vérité dont je me resuse d'autant moins la preuve, qu'en rendant justice, à cet égard, à l'homme de mérite, je puis, dans les motifs même de son indulgence, faire plus nettement appercevoir la cause du peu de cas qu'il fait de l'estime des sociétés particulieres, & en conséquence du peu de succès qu'il doit y avoir. Si le grand homme est toujours le plus indulgent; s'il

regarde comme un bienfait tout le mal que les hommes

ne lui font pas, & comme un don tout ce que leur iniquité lui laisse; s'il verse enfin sur les défauts d'autrui le baume adoucissant de la pitié, & s'il est lent à les appercevoir; c'est que la hauteur de son esprit ne lui permet pas de s'arrêter fur les vices & les ridicules d'un Particulier, mais fur ceux des hommes en général. S'il en confidere les défauts, ce n'est point de l'œil malin & toujours injuste de l'envie; mais de cet œil serein avec lequel s'examineroient deux hommes, qui, curieux de connoître le cœur & d'esprit humain, se regarderoient réciproquement comme deux sujets d'instruction & deux cours vivants d'expérience morale : bien différents, à cet égard, de ces demi-esprits, avides d'une réputation qui les suit, toujours dévorés du poison de la jalousie, & qui, sans cesse à l'affût des défauts d'autrui, perdroient tout leur petit mérite si les hommes perdoient leur ridicule. Ce n'est point à de pareilles gens qu'appartient la connoissance de l'esprit humain. Ils sont faits pour étendre la célébrité des talents, par les efforts qu'ils font pour les étouffer. Le mérite est comme la pougre; son explosion est d'autant plus forte qu'elle est plus comprimée. Au reste, quelque haine qu'on porte à ces envieux, ils font cependant encore plus à plaindre qu'à blâmer. La présence du mérite les importune; s'ils l'attaquent comme un ennemi, & s'ils font méchants, c'est qu'ils font malheureux; c'est qu'ils pourfuivent dans les talents, l'offense que le mérite fait à leur vanité: leurs crimes ne sont que des vengeances.

Un autre motif de l'indulgence de l'homme de mérite tient à la connoissance qu'il a de l'esprit humain. Il en a tant de fois éprouvé la foiblesse; au milieu des applaudissements d'un Aréopage, il a tant de fois été tenté, comme Phocion, de se retourner vers son ami pour lui demander s'il n'a pas dit une grande sottise, que toujours en garde contre sa vanité, il excuse volontiers dans les autres des erreurs dans lesquelles il est quelquesois tombé lui-même. Il sent que c'est à la multitude des sots qu'on doit la création du mot homme d'esprit; & qu'en reconnoissance, il doit donc écouter, sans aigreur, les injures que lui prodiguent des gens médiocres. Que ces derniers se vantent, entre eux & en fecret, des ridicules qu'ils donnent au mérite, du mepris qu'ils ont, disent-ils, pour l'esprit; ils sont semblables à ces fansarons d'impiété, qui ne blasphêment qu'en tremblant.

La derniere cause de l'indulgence de l'homme de mérite, tient à la vue nette qu'il a de la nécessité des jugements humains. Il fait que nos idées sont, si j'ose le dire, des conséquences si nécessaires des sociétés où l'on vit, des lectures qu'on fait & des objets qui s'offrent à nos yeux, qu'une intelligence supérieure pourroit également, & par les objets qui se sont présentés à nous, deviner nos pensées; &, par nos pensées, deviner le nombre & l'espece des objets que le hasard nous a offerts.

L'homme d'esprit sait que les hommes sont ce qu'ils doivent être; que toute haine contre eux est injuste; qu'un fot porte des fottises, comme le sauvageon des fruits amers ; que l'insulter, c'est reprocher au chêne de porter le gland plutôt que l'olive ; que si l'homme médiocre est stupide à ses yeux, il est sou à ceux de l'homme médiocre : car, si tout sou n'est pas homme d'esprit, du moins tout homme d'esprit paroîtra toujours fou aux gens bornés. L'indulgence sera donc toujours l'effet de la lumiere, lorsque les passions n'en intercepteront pas l'action. Mais cette indulgence, principalement fondée fur la hauteur d'ame qu'inspire l'amour de la gloire, rend l'homme éclairé trèsindifférent à l'estime des sociétés particulieres. Or, cette indifférence, jointe aux genres différents de vie & d'étudenécessaires pour plaire, soit aux Public, soit à ce qu'on appelle la bonne compagnie, fera presque roujours de l'homme de mérite, un homme affez défagréable aux gens du monde.

La conclusion générale de ce que j'ai dit de l'esprit par rapport aux sociétés particulieres, c'est qu'uniquement soumise à son intérêt, chaque société mesure sur l'échelle de ce même intérêt le degré d'estime qu'elle accorde aux différents genres d'idées & d'esprits, Il en est des petites sociétés comme d'un Particulier. A-t-il un procès? si ce procès est considérable, il recevra son Avocat avec plus d'empressement, plus de témoignages de respect & d'estime qu'il ne recevroit Descartes, Locke ou Corneille. Le procès est-il accommodé? c'est à ces derniers qu'il marquera le plus de déférence. La différence de sa position décidera de la différence de ses réceptions,

Je voudrois, en finissant ce Chapitre, pouvoir rassurer le très-petit nombre de gens modestes , qui , distraits par des affaires ou par le soin de leur fortune, n'ont pu faire preuve de grands talents, & ne peuvent, consequemment aux principes ci-dessus établis, favoir si, quant à l'esprit, ils sont réellement dignes d'estime. Quelque desir que j'aie , à cet égard , de leur rendre justice , il saut convenir qu'un homme qui s'annonce comme un grand esprit, sans se distinguer par aucun talent, est précisement dans le cas d'un homme qui se dit noble sans avoir de titres de noblesse. Le public ne connoît & n'estime que le mérite prouvé par les faits. A-t-il à juger des hommes de conditions différentes ? il demande au Militaire : Quelle victoire avezvous remporté ? à l'homme en place: Quel foulagement avez-vous apporté aux miseres du Peuple ? au Particulier : Par quel ouvrage avez-vous éclairé l'humanité? Qui n'a rien à répondre à ces questions, n'est ni connu, ni estimé du Public.

Je sais que, séduits par les prestiges de la puissance, par le faste qui l'environne, par l'espoir des graces dont un homme en place est le distributeur, un grand nombre d'homme reconnoissent machinalement un grand mérite où ils apperçoivent un grand pouvoir. Mais leurs éloges, aussi passagers que le crédit de ceux auxquels ils les prodiguent, n'en imposent point à la saine partie du Public. A l'abri de toute séduction, exempt de tout intérêt, le Public juge comme l'Etranger, qui ne reconnoît pour homme de mérite que l'homme distingué par ses talents : c'est celui-là seul qu'il recherche avec empressement; empressement toujours flatteur pour quiconque en est l'objet. (a) Lorsqu'on n'est point constitué en dignité, c'est le signe certain d'un mérite réel.

Qui veut savoir exactement ce qu'il vaut, ne peut

flatte Mr. de Fontenelle, que enseigner. Quoi, dit -il, vous la question d'un Suédois, qui, autres François, vous ignorez la entrant à Paris, demande aux demeure d'un de vos plus illustres gens de la Barriere, la de- Citoyens? Vous n'êtes pas dignes meure de Mr. de Fontenelle : d'un tel homme,

(a) Nul éloge n'a pas plus ces Commis ne la lui peuvent

donc l'apprendre que du Public, & doit par conséquent s'exposer à son jugement. On sait les ridicules qu'à cet égard l'on s'efforce de donner à ceux qui prétendent en qualité d'Auteurs, à l'estime de leur Nation : mais ces ridicules ne font nulle impression sur l'homme de mérite; il les regarde comme un effet de la jalousie de ces petits esprits, qui, s'imaginant que, si personne ne saifoit preuve de mérite, ils pourroient s'en croire autant qu'à qui que ce soit, ne peuvent souffrir qu'on produise de pareils titres. Sans ces titres cependant, personne ne mérite, ni n'obtient l'estime du Public.

Qu'on jette les yeux sur tous ces grands esprits, & vantés dans les sociétés particulieres; on verra que, placés par le Public au rang des hommes médiocres, ils ne doivent la réputation d'esprit, dont quelques gens les décorent, qu'à l'incapacité où ils font de prouver leur sortise, même par de mauvais Ouvrages. Aussi, parmi ces merveilleux, ceux-là même qui promettent le plus, ne sont, si je l'ose dire, en esprit, tout au plus

que des peut-être. Quelque certaine que soit cette vérité, & quelque raison qu'ayent les gens modestes de donner d'un mérite qui n'a pas passé par la coupelle du Public, il est pourtant certain qu'un homme peut, quant à l'esprit, se croire réellement digne de l'estime générale : 1°. lorsque c'est pour les gens les plus estimés du Public & des Nations étrangeres qu'il se sent le plus d'attrait; 2°. lorsqu'il est loué, (b) comme dit Cicéron, par un homme déja loue; 3°. lorsqu'enfin, il obtient l'estime de ceux qui, dans des Ouvrages ou de grandes places, ont déja fait élater de grands talents : leur estime pour lui suppose une grande analogie entre leurs idées & les siennes; & cette analogie peut être regardée, sinon comme une preuve complette, du moins comme une assez grande probabilité que, s'il fe fût, comme eux, exposé aux regards du Public, il eut eu, comme eux, quelque part à son estime.

<sup>(</sup>b) Le degré d'esprit néces- mesure assez exacte du degré faire pour nous plaire, est une d'esprit que nous avons.

### 

### CHAPITRE XI.

De la Probité, par rapport au Public.

E n'est plus de la probité par rapport à un Particu-Ulier ou une petite société, mais de la vraie probité, de la probité considérée par rapport au Public, dont il s'agit dans ce Chapitre. Cette espece de probité est la seule qui réellement en mérite, & qui en obtienne généralement le nom. Ce n'est qu'en considérant la probité fous ce point de vue, qu'on peut se former des idées nettes de l'honnêteré, & trouver un guide à la vertu.

Or, fous cet aspect, je dis que le Public, comme les société particulieres, est, dans ses jugements, uniquement déterminé par le motif de son intérêt ; qu'il ne donne le nom d'honnêtes, de grandes ou d'héroïques, qu'aux actions qui lui font utiles; & qu'il ne proportionne point son estime pour telle ou telle action sur le degré de force, de courage ou de générofité, nécessaire pour l'exécuter, mais sur l'importance même de cette action, & l'avantage qu'il en retire.

En effet, qu'encouragé par la présence d'une année; un homme se batte seul contre trois hommes blesses; cette action, sans doute estimable, n'est cependant qu'une action dont mille de nos grenadiers sont capables, & pour laquelle ils ne feroient jamais cités dans l'histoire : mais que le falut d'un Empire, qui doit subjuguer l'univers, se trouve attaché au succès de ce combat, Horace est un héros : l'admiration de ses concitoyens & son nom célébré dans l'histoire, passe aux siecles les plus reculés.

Que deux personnes se précipitent dans un gouffre; c'est une action commune à Sapho & à Curtius: mais la premiere s'y jette pour s'arracher aux malheurs de l'amour, & le fecond pour fauver Rome; Sapho est une folle, & Curtius un héros. En vain quelques Philosophes donneroient-ils également à ces deux actions le

nom de folie; le Public, plus éclairé qu'eux sur ses véritables intérêts, ne donnéra jamais le nom de fou à ceux qui le sont à son profit.

## 

### CHAPITRE XII.

De l'Esprit, par rapport au Public.

A PPLIQUONS à l'esprit ce que j'ai dit de la probité c A l'on verra que, toujours le même dans ses jugements, le Public ne prend jamais conseil que de son intérêt; qu'il ne proportionne point son estime pour les différents genres d'esprit , à l'inégale difficulté de ces genres, c'est-à-dire, au nombre & à la finesse des idées nécessaires pour y reuffir, mais seulement à l'avantage plus ou

moins grand qu'il en retire.

Qu'un Général ignorant gagne trois batailles sur un Général encore plus ignorant que lui, il fera, du moins pendant sa vie, revêtu d'une gloire qu'on n'accordera pas au plus grand Peintre du monde. Ce dernier n'a cependant mérité le titre de grand Peintre, que par une grande supériorité sur des hommes habiles, & qu'en excellant dans un Art, sans doute moins nécessaire, mais peut-être plus difficile que celui de la guerre. Je dis plus difficile, parce qu'à l'ouverture de l'histoire, on voit une infinité d'hommes, tels que les Epaminondas, les Lucullus, les Alexandre, les Mahomet, les Spinola, les Cromwel, les Charles XII, obtenir la réputation de grands Capitaines le jour même qu'ils ont commandé & battu des armées; & qu'aucun Peintre, quelque heureuse disposition qu'il ait reçue de la nature, n'est cité entre les Peintres illustres, s'il n'a du moins consommé dix ou douze ans de sa vie en études préliminaires de cet Art. Pourquoi donc accorder plus d'estime au Général ignorant qu'au Peintre habile?

Cet inégal partage de gloire, si injuste en apparence;

tient à l'inégalité des avantages que ces deux hommes procurent à leur Nation. Qu'on se demande encore pourquoi le Public donne au Négociateur habile le titre d'esprit supérieur, qu'il resuse à l'Avocat célebre? L'importance des affaires dont on charge le premier, prouve-t-elle en lui quelque supériorité d'esprit sur le second? Ne faut-il pas souvent autant de sagacité & de finesse, pour discuter les intérêts & terminer les procès de deux Seigneurs de Paroisse, que pour pacifier deux Nations? Pourquoi donc le Public, si avare de son estime envers l'Avocat, en est-il si prodigue envers le Négociateur? C'est que le Public, toutes les fois qu'il n'est pas aveugle par quelque préjugé ou quelque superstition, est, sans s'en appercevoir, capable de faire, fur ce qui l'intéresse, les raisonnements les plus fins. L'instinct, qui lui fait tout rapporter à son intérêt, est comme l'éther, qui pénetre tous les corps sans y faire aucune impression sensible. Il a moins besoin de Peintres & d'Avocats célebres, que de Généraux & de Négociateurs habiles; il attachera donc aux talents de ces derniers le prix d'estime nécessaire pour engager toujours quelque Citoyen à les acquérir.

De quelque côté qu'on jette les yeux, on verra toujours l'intérêt présider à la distribution que le Public

fait de son estime.

Lorsque les Hollandois érigent une statue à ce Guillaume Buckelst qui leur avoit donné le secret de saler & d'encaquer les harengs, ce n'est point à l'étendue de génie nécessaire pour cette découverte qu'ils déserent cet honneur, mais à l'importance du secret & aux avantages qu'ils procure à la Nation.

Dans toute découverte, cet avantage en impose tellement à l'imagination, qu'il en décuple le mèrite, mè-

me aux yeux des gens sensés.

Lorsque les petits Augustins députerent à Rome pour obtenir du saint Siege la permission de se couper la barbe, qui sair si le Pere Eustache n'employa pas dans cette négociation autant de finesse & d'esprit que le Président Jeannin dans ses négociations de Hollande? Personne ne peut rien affirmer à ce sujet. A quoi donc attribuer

le fentiment du rire ou de l'eftime qu'excitent ces deux négociations différentes, si ce n'est à la différence de leurs objets? Nous supposons toujours de grandes caufes à de grands effets. Un homme occupe une grande place; par la position où il se trouve, il opere de grandes choses avec peu d'esprit: cet homme passera, près de la multitude, pour supérieur à celui qui, dans un poste inférieur & des circonstances moins heureuses, ne peut qu'avec beaucoup d'esprit exécuter de petites choses. Ces deux hommes seront comme des poids inégaux appliqués à différents points d'un long levier, où le poids plus léger, placé à une des extrémités, enleve un poids décuple placé plus près du point d'appui.

Or, si le Public, comme je l'ai prouvé, ne juge que d'après son intérêt, & s'il est indifférent à toute autre espece de considération ; ce même Public, admirateur enthousiaste des Arts qui lui sont utiles, ne doit point exiger des Artistes qui les cultivent, ce haut degré de perfection auquel il veut absolument qu'atteignent ceux qui s'attachent à des Arts moins utiles, & dans lesquels il est fouvent plus difficile de réussir. Aussi les hommes, selon qu'ils s'appliquent à des Arts plus ou moins utiles, fontils comparables à des outils grossiers, ou à des bijoux : les premiers sont toujours jugés bons quand l'acier en est bien trempé, & les feconds ne sont estimés qu'aurant qu'ils sont parfaits. C'est pourquoi notre vanité est en fecret toujours d'autant plus flattée d'un fuccès, que nous obtenons ce fuccès dans un genre moins utile au Public, où l'on mérite plus difficilement son approbation, dans lequel enfin la réuffite suppose nécessairement plus d'esprit & de mérite personnel.

En effer, de quelles préventions différentes le Public n'eft-il pas affecté, lorsqu'il pese le mérite ou d'un Auteur ou d'un Général? Juge-t-il le premier ? il le compare à tous ceux qui ont excellé dans son genre, & nelui accorde son estime qu'autant qu'il surpasse ou qu'au moins il égale ceux qui l'ont précédé. Juge-t-il un Général? il n'examine point, avant d'en faire l'éloge, s'il égale en habileté les Scipion, les César ou les Sertorius. Qu'un Poère dramatique sasse une bonne Tragédie sur un plan

déja connu, c'est, dit-on, un plagiaire méprisable; mais qu'un Général se serve, dans une campagne, de l'ordre de bataille & des stratagêmes d'un autre Général, il n'en paroît fouvent que plus estimable.

Qu'un Auteur remporte un prix sur soixante concurrents, si le Public n'avoue point le mérite de ces concurrents, ou si leurs Ouvrages sont foibles, l'Auteur &

fon fuccès font bientôt oubliés.

Mais quand le Général a triomphé, le Public, avant que de le couronner, a-t-il jamais constaté l'habileté & la valeur des vaincus? Exige-t-il d'un Général ce fentiment fin & délicat de gloire qui , à la mort de Mr. de Turenne, détermina Mr. de Montecuculi à quitter le commandement des Armées? On ne peut plus, disoit-il, m'opposer d'ennemi digne de moi.

Le Public pese donc à des balances très-différentes le mérite d'un Auteur & celui d'un Général. Or, pourquoi dédaigner dans l'un la médiocrité que souvent il admire dans l'autre? C'est qu'il ne tire nul avantage de la médiocrité d'un Ecrivain, & qu'il en peut tirer de très grands de celle d'un Général, dont l'ignorance est quelquesois couronnée du fuccès. Il est donc intéressé à priser dans

l'un ce qu'il méprise dans l'autre.

D'ailleurs, si le bonheur public dépend du mérite des gens en place, & si les grandes places sont rarement remplies par de grands hommes; pour engager les gens médiocres à porter du moins dans leurs entreprises toute la prudence & l'activité dont il font capables, il faut néceffairement les flatter de l'espoir d'une grande gloire. Cet espoir seul peut élever jusqu'au terme de la médiocrité des hommes qui n'y eussent jamais atteint, si le Public, trop févere appréciateur de leur mérite, les eût dégoûtés de fon estime par la difficulté de l'obtenir.

Voilà la cause de l'indulgence secrete avec laquelle les Public juge les gens en place; indulgence quelquefois aveugle dans le Peuple, mais toujours éclairée dans l'homme d'esprit. Il sait que les hommes sont les disciples des objets qui les environnent; que la flatterie, affidue auprès des Grands, préside à toutes les instructions qu'on leur donne; & qu'ainsi l'on ne peut, sans injustice, leur demander autant de talents & de vertus qu'on en exige d'un Particulier.

Si le spectateur éclairé siffle au Théâtre François ce qu'il applaudit aux Italiens ; si dans une belle semme & un joli enfant, tout est grace, esprit & gentillesse; pourquoi ne pas traiter les Grands avec la même indulgence? On peut légitimement admirer en eux des talents qu'on trouve communément chez un Particulier obscur, parce qu'il leur est plus difficle de les acquérir. Gâtés par les flatteurs, comme les jolies femmes par les galants; occupés d'ailleurs de mille plaisirs, distraits par mille soins, ils n'ont point, comme un Philosophe, le loisir de penser, d'acquérir un grand nombre d'idées (a), de reculer, & les bornes de leur esprit, & celles de l'esprit humain. Ce n'est point aux Grands qu'on doit les découvertes dans les Arts & les Sciences; leur main n'a pas levé le plan de la terre & du ciel, n'a point construit des vaisseaux, édisié des Palais, forgé le foc des charrues, ni même écrit les premieres Loix : ce sont les Philosophes qui, de l'état de Sauvage, ont porté les sociétés au point de persection où maintenant elles semblent parvenues. Si nous n'eussions été secourus que par les lumieres des hommes puissants, peut-être n'auroit-on point encore de bled pour se nourrir, ni de cifeaux pour se faire les ongles.

La supériorité d'esprit dépend principalement, comme je le prouverai dans le discours suivant, d'une certain concours de circonstances où les petits sont rarement placés, mais dans lequel il est presque impossible que les Grands fe rencontrent. On doir donc juger les Grands avec indulgence, & fentir que, dans une grande place, un homme

médiocre est un homme très-rare.

choix, c'est parce qu'ils sont ignorants & qu'ils ne contractent point l'habitude de la réflexion.

<sup>(</sup>a) C'est vraisemblablement condamné les Grands à la méce qui a fait avancer à Mr. Ni- diocrité. Si la plupart d'entre cole, que Dieu avoit faitle don eux font peu éclaire, c'est par de l'esprit aux gens d'une condition commune, pour les dédommager, disoit-il, des autres avantages que les Grands ont sur J'ajouterai même qu'il n'est pas eux. Quoiqu'en dise Mr. Nico- de l'intérêt des petits, que les Ie, je ne crois pas que Dieu ait Grands foient fans lumieres.

Auffi le Public, fur-tout dans les temps de calamités, leur prodigue-t-il une infinité d'éloges. Que de louanges données à Varron, pour n'avoir point déséfpéré du falur de la République! En des circonstances pareilles à celles où se trouvoient alors les Romains, l'homme d'un vrai mérite est un Dieu.

Si Camille eût prévenu les malheurs dont il arêrta le cours; fi ce héros, élu Général à la bataille d'Allia, eût défait à cette journée les Gaulois qu'il vainquit au pied du Capitole; Camille, pareil alors à cent autres Capitaines, n'auroit point eu le titre de fecond Fondateur de Rome. Si dans des temps de prospérité, Mr. de Villars eût rencontré en Italie la journée de Denaid, s'il eût gagné cette bataille dans un moment où la France n'eût point été ouverte à l'Ennemi, la victoire eût été moins importante, la reconsifiance du Public moins vive, & la gloire du Général moins grande.

La conclusion de ce que j'ai dit, c'est que le Public ne juge que d'après son intérêt : perd on cet intérêt de vue?

nulle idée nette de la probité, ni de l'esprit.

Si les Nations, enchaînées sous un pouvoir despotique, font le mépris des autres Nations; si, dans les Empires du Mogol & de Maroc, on voit très-peu d'hommes illustres, c'est que l'esprit, comme je l'ai dit plus haut, n'étant en foi ni grand ni petit, il emprunte l'une ou l'autre de ces dénominations de la grandeur ou de la petitesse des objets. qu'il considere. Or, dans la plupart des Gouvernements arbitraires, les Citoyens ne peuvent, sans déplaire au despore, s'occuper de l'étude du Droit de nature, du Droit public, de la Morale & de la Politique. Ils n'osent remonter, en ce genre, jusqu'aux premiers principes de ces Sciences, ni s'élever à de grands idées : ils ne peuvent donc mériter le titre de grands esprits. Mais, si tous les jugements du Public sont soumis à la loi de son intérêt, il faut, dira-t-on, trouver dans ce même principe de l'intérêt général, la cause de toutes les contradictions qu'on croit, à cet égard, appercevoir dans les idées du Public. Pour cet effet, je poursuis le parallele commencé entre le Général & l'Auteur, & je me fais cette question: Si l'Art militaire, de tous les Arts, est le plus utile, pourquoi tant de Généraux, dont la gloire éclipsoit, de leur vivant, celle de tous les hommes illustres en d'autres genres, ont-ils été, eux, leur mémoire & leurs exploits, ensevelis dans la même tombe, lorsque la gloire des Auteurs, leurs contemporains, conserve encore son premier éclat? La réponse à cette question, c'est que, si l'on en excepte les Capitaines qui ont réellement perfectionné l'Art militaire, & qui, tels que les Pyrrhus, les Annibal, les Gustave, les Condé, les Turenne, doivent, en ce genre, être mis au rang des modeles & des inventeurs; tous les Généraux moins habiles que ceux-là, cessant, à leur mort, d'être utiles à leur Nation, n'ont plus de droit à sa reconnoissance, ni, par conséquent, à son estime. Au contraire, en cessant de vivre, les Auteurs n'ont pas cessé d'être utiles au Public; ils ont laissé entre ses mains les ouvrages qui leur avoient déja mérité son estime : or. comme la reconnoissance doit subsister autant que le bienfait, leur gloire ne peut s'éclipser qu'au moment que leurs ouvrages cefferont d'être utiles à leur Patrie. C'est donc uniquement à la différente & inégale utilité dont l'Auteur & le Général paroissent au Public après leur mort, qu'on doit attribuer cette successive supériorité de gloire, qu'en des temps différents ils obtiennent tour à tour l'un fur l'autre.

Voilà par quelle raison tant de Rois, déifiés sur le Trône, ont été oubliés immédiatement après leur mort; voilà pourquoi le nom des Ecrivains illustres, qui, de leur vivant, se trouve si rarement à côté de celui des Princes, s'est, à la mort de ces Ecrivains, si souvent confondu avec ceux des plus grands Rois; pourquoi le nom de Confucius est plus connu, plus respecté en Europe, que celui d'aucun des Empereurs de la Chine; & pourquoi l'on cite les noms d'Horace & de Virnes.

gile à côté de celui d'Auguste.

Qu'on applique à l'éloignement des lieux ce que je dis de l'éloignement des temps; qu'on se demande pourquoi le Savant illustre est moins estimé de sa Nation que le Ministre habile; & par quelle raison un Rosny, plus honoré chez nous qu'un Descartes, est moins considéré de l'Etranger; c'est, répondrai-je, qu'un grand

G 4

Ministre n'est guere utile qu'à son Pays; & qu'en persectionnant l'instrument propre à la culture des Arts & des Sciences, en habituant l'esprit humain à plus d'ordre & de justesse, Descartes s'est rendu plus utile à l'univers, & doit, par conséquent, en être plus respecté.

Mais, dira-t-on, si dans tous leurs jugements, les Nations ne consultoient jamais que leur intérêt, pourquoi le Laboureur & le Vigneron, plus utiles, sans doute, que le Poëte & le Géometre, en seroient-ils

moins estimés?

C'est que le Public sent consusément que l'estime est, entre ses mains, un tresor imaginaire, qui n'a de valeur réelle qu'autant qu'il en fait une distribution sage & ménagée; que, par conséquent, il ne doit point attacher d'estime à des travaux dont tous les hommes sont capables. L'estime, alors devenue trop commune, perdroit, pour ainsi dire, toute sa vertu; elle ne séconderoit plus les germes d'esprit & de probité répandus dans toutes les ames, & ne produiroit plus enfin ces hommes illustres en tous les genres, qu'anime à la pourfuite de la gloire la difficulté de l'obtenir. Le Public apperçoit donc qu'à l'égard de l'Agriculture, c'est l'Art & non l'Artiste qu'il doit honorer; & que, s'il a jadis, sous les noms de Cérès & de Bacchus, déifié le premier Laboureur & le premier Vigneron, cet honneur, si justement accordé aux inventeurs de l'Agriculture, ne doit poin: être prodigué à des manœuvres.

Dans tout Pays où le Paysan n'est point surchargé d'impôts, l'espoir du gain attaché à celui de la récolte, sussit pour l'engager à la culture des terres; & j'en conclus que, dans certains cas, comme l'a déja fair voir le célebre Mr. Duclos, (b) il est de l'intérêt des Nations de proportionner leur estime, non-seulement à l'utilité d'un Art, mais encore à sa difficulté.

Qui doute qu'un recueil de faits, tel que celui de la Bibliotheque Orientale, ne foit auffi instructif, aussi agréa-

ble, &, par conséquent, aussi utile qu'une excellente Tragédie? Pourquoi donc le Public a-t-il plus d'essime pour le Poète tragique que pour le savant compilateur? C'est qu'assuré, par le grand nombre des entreprises comparé au petit nombre des succès, de la difficulté du genre dramatique, le Public sent que, pour former des Corneille, des Racine, des Crébillon & des Voltaire, il doit attacher infiniment plus de gloire à leurs succès; & qu'au contraire, il suffit d'honorer les simples compilateurs, du plus foible genre d'essime, pour être abondamment pourvu de ces ouvrages dont tous les hommes sont capables, & qui ne sont proprement

que l'œuvre du temps & de la patience.

Parmi les Savants, tous ceux qui, totalement privés des lumieres philosophiques, ne font que rassembler dans des recueils les faits épars dans les ruines de l'antiquité, font, par rapport à l'homme d'esprit, ce que les tireurs de pierre sont par rapport à l'Architecte; ce font eux qui fournissent les matériaux des édifices : sans eux, l'Architecte seroit inutile. Mais peu d'hommes peuvent devenir bons Architectes; tous font propres à tirer la pierre : il est donc de l'intérêt du Public d'accorder aux premiers une paye d'estime proportionnée à la difficulté de leur Art. C'est par ce même motif, & parce que l'esprit d'invention & de sysnême ne s'acquiert ordinairement que par de longues & pénibles méditations, qu'on attache plus d'estime à ce genre d'esprit qu'à tout autre; & qu'enfin, dans tous les genres d'une utilité à peu près pareille, le Public proportionne toujours son estime à l'inégale difficulté de ces divers genres.

Je dis d'une utilité à peu près pareille, parce que; s'il étoit poffible d'imaginer une forte d'efprit abfolument inutile, quelque difficile qu'il fût d'y exceller, le Public n'accorderoit aucune eftime à un pareil talent; il traiteroit celui qui l'auroit acquis, comme Alexandre traita cet homme, qui, devant lui, dardoit, dit on, avec une adreffe merveilleuse, des grains de millet à travers le trou d'une aiguille, & qui n'obtint de l'équité du Prince qu'un boisseau de millet pour récompense.

<sup>(</sup>b) Voyez fon excellent Ouvrage, intitule : Considérations

106

La contradiction qu'on croit quelquesois appercevoir entre l'intérêt & les jugements du Public, n'est donc jamais qu'apparente. L'intérêt public, comme je m'étois proposé de le prouver, est donc le seul distributeur de l'estime accordée aux dissérentes sortes d'esprit.

#### CHAPITRE XIII.

De la Probité, par rapport aux Siecles & aux Peuples divers.

Dans tous les fiecles & les Pays divers, la probité ne peut être que l'habitude des actions utiles à fa Nation. Quelque certaine que foit cette proposition, pour en faire sentir plus évidemment la vérité, je tâcherai de donner des idées nettes & précises de la vertu.

Pour cet effet, j'exposerai les deux sentiments qui, sur ce sujet, ont jusqu'à présent partagé les Moralistes.

Les uns foutiennent que nous avons de la vertu une idée abfolue & indépendante des fiecles & des gouvernements divers; que la vertu eft toujours une, & toujours la même. Les autres foutiennent, au contraire, que chaque Nation s'en forme une idée différente.

Les premiers apportent, en preuve de leurs opinions, les rêves ingénieux, mais inintelligibles, du Platonisme. La vertu, selon eux, n'est autre chose que l'idée même de l'ordre, de l'harmonie & d'un beau essentiel. Mais ce beau est un mystere dont ils ne peuvent donner d'idée précise: aussi n'établissent-ils point leur système sur le connoissance que l'histoire nous donne du cœur & de Pesprit humain.

Les feconds, & parmi eux Montaigne, avec des armes d'une trempe plus forte que des raisonnements, c'està-dire, avec des faits, attaquent l'opinion des premiers; font voir qu'une action, vertueuse au Nord, est vicieuse au Midi, & en concluent que l'idée de la vertu est purement arbitraire.

Telles sont les opinions de ces deux especes de Philosophes. Ceux-là, pour n'avoir pas consulté l'histoire. errent encore dans le dédale d'une métaphyfique de mots : ceux-ci, pour n'avoir point assez profondément examiné les faits que l'histoire présente, ont pensé que le caprice seul décidoit de la bonté ou de la méchanceté des actions humaines. Ces deux sectes de Philofophes se sont également trompées; mais l'une & l'autre auroient échappé à l'erreur, s'ils avoient confidéré d'un œil attentif l'Histoire du monde. Alors ils auroient fenti que les fiecles doivent nécessairement amener, dans le phyfique & le moral, des révolutions qui changent la face des Empires; que, dans les grands boulèversements, les intérêts d'un Peuple éprouvent toujours de grands changements; que les mêmes actions peuvent lui devenir successivement utiles & nuisibles, &, par conséquent, prendre tour-à-tour le nom de vertueuses & de vicienses.

Conséquemment à cette observation, s'ils eussent voulu se sormer de la vertu une idée purement abstraite & indépendante de la pratique, ils auroient reconnu que, par ce mot de vertu, l'on ne peut entendre que le desir du bonheur général; que, par conséquent, le bien public est l'objet de la vertu, & que les actions qu'elle commande sont les moyens dont elle se sertions qu'elle commande sont les moyens dont elle se fert pour remplir cet objet; qu'ainsi l'idée de la vertu n'est point arbitraire; que, dans les siecles & les Pays divers, tous les hommes, du moins ceux qui vivent en société, ont dû s'en former la même idée; & qu'ensin, si les Peuples se la représentent sous des formes différentes, c'est qu'ils prennent pour la vertu même les divers moyens dont elle se sert pour remplir son objet.

Cette définition de la vertu en donne, je pense, une idée nette, simple & consorme à l'expérience; consormité qui peut seule constater la vérité d'une opinion.

La pyramide de Vénus Uranie, dont la cime se perdoit dans ses cieux, & dont la base étoit appuyée sur la terre, est l'emblème de tout système, qui s'écroule à mefure qu'on l'édifie, s'il ne porte fur la base inébranlable des faits & de l'expérience. C'est aussi sur des faits, c'està-dire, sur la folie & la bizarrerie jusqu'à présent inexplicables des loix & des usages divers, que j'établi; la

preuve de mon opinion.

Quelque stupides qu'on suppose les Peuples, il est certain qu'éclairés par leurs intérêts, ils n'ont point adopte sans motifs les coutumes ridicules qu'on trouve établies chez quelques uns d'eux : la bizarrerie de ces coutumes tient donc à la diversité des intérêts des Peuples. En effet, s'il ont toujours confusément entendu, par le mot de vertu, le desir du bonheur public; s'ils n'ont, en conféquence, donné le nom d'honnêtes qu'aux actions utiles à la Patrie ; & si l'idée d'utilité a toujours été secrétement affociée à l'idée de vertu, on peut affurer que les coutumes les plus ridicules, & même les plus cruelles, ont, comme je vais le montrer par quelques exemples, toujours eu pour fondement l'utilité réelle ou apparente du bien public.

Le vol étoit permis à Sparte; l'on n'y punissoit que la mal-adresse du voleur surpris : (a) quoi de plus bizarre que cette coutume ? Cependant, fi l'on se rappelle les loix de Lycurgue, & le mépris qu'on avoit pour l'or & l'argent, dans une République où les loix ne donnoient cours qu'à une monnoie d'un fer lourd & cassant, on sentira que les vols de poules & de légumes étoient les feuls qu'on y pût commettre. Toujours faits avec adresse, souvent niés avec fermetê (b) de pareils vols entretenoient

honneur au Royaume de Con- à dérober! & quel désordre, go; mais il ne doit point être si l'on ent toléré de pareils fait à l'insu du possesseur de la vols! Aussi, dit Aristote, a-t-on, chose volée : il faut tout ra- chez eux, établi la loi pour vir de force. Cette coutume, gardienne des troupeaux. disent-ils, entretient le courarage des Peuples. Chez les Scy- trait qu'on raconte d'un jeune thes, au contraire, nul crime Lacédémonien, qui, plutôt que plus grand que le vol; & leur d'avouer fon larcin, se laissa, maniere de vivre exigeoit qu'on fans crier, dévorer le ventre le punit severement : leurs par un jeune renard qu'il avoit proupeaux erroient çà & là dans volé & caché fous fa robe.

(a) Le vol est pareillement en les plaines ; quelle facilité

(b) Tout le monde fait le

les Lacédémoniens dans l'habitude du courage & de la vigilance : la loi qui permettoit le vol , pouvoit donc être très-utile à ce Peuple, qui n'avoit pas moins à redouter de la trahison des Ilotes que de l'ambition des Perses, & qui ne pouvoit opposer aux attentats des uns, comme aux armées innombrables des autres, que le boulevard de ces deux vertus. Il est donc certain que le vol, nuisible à tout Peuple riche, mais utile à Sparte, y devoit être honoré.

A la fin de l'hyver, lorsque la disette des vivres contraint le Sauvage à quitter sa cabane, & que la faim lui commande d'aller à la chasse faire de nouvelles provisions, quelquès-unes des Nations sauvages s'affemblent avant leur départ, font monter leurs fexagénaires sur des chênes, & font secouer ces chênes par des bras nerveux; la plupart des vieillards tombent, & font massacrés dans le moment même de leur chûte. Ce fait est connu, & rien ne paroît d'abord plus abominable que cette coutume : cependant, quelle surprise, lorsqu'après avoir remonté à son origine, on voit que le Sauvage regarde la chûte de ces malheureux vieillards comme la preuve de leur impuissance à secourir les fatigues de la chasse! Les laisserat-il dans des cabanes ou des forêts, en proie à la famine ou aux bêtes féroces ? Il aime mieux leur épargner la durée & la violence des douleurs, & par des parricides prompts & nécessaires, arracher leurs peres aux horreurs d'une mort trop cruelle & trop lente. Voilà le principe d'une coutume si exécrable; voilà comme un Peuple vagabond, que la chasse & le besoin de vivres retiennent six mois dans des forêts immenses, se trouve, pour ainsi dire, nécessité à cette barbarie; & comment, en ces Pays, le parricide est inspiré & commis par le même principe d'humanité qui nous le fait regarder avec horreur. (c)

Mais, fans avoir recours aux Nations fauvages, qu'on

Les habitants de Congo tuent les malades qu'ils imaginent ne pouvoir en revenir; c'est, disent-ils, pour leur épargner les douleurs de l'agonie.

Dans l'Isle Formose, lorsqu'un homme est dangereuse-

<sup>(</sup>c) Au Royaume de Juida, en Afrique, on ne donne aucun secours aux malades; ils guérissent comme ils peuvent : & lorsqu'ils sont rétablis, ils n'en vivent pas moins cordia-Tement avec ceux qui les ont aissi abandonnés,

jette les yeux fur un Pays policé, tel que la Chine; qu'on se demande pourquoi l'on y donne aux peres le droit de vie & mort sur leurs enfants; & l'on verra que les terres de cet Empire, quelque étendues qu'elles soient, n'ont pu quelquefois subvenir qu'avec peine aux besoins de ses nombreux habitants. Or, comme la trop grande disproportion entre la multiplicité des hommes & la fécondité des terres, occasionneroit nécessairement des guerres sunestes à cet Empire, & peut-être même à l'univers, on conçoit que dans un instant de disette, & pour prévenir une infinité de meurtres & de malheurs inutiles, la Nation Chinoise, humaine dans ses intentions, mais barbare dans le choix des moyens, a, par le sentiment d'une humanité peu éclairée, pu regarder ces cruautés comme nécessaires au repos du monde. Py sacrifie, s'est-elle dit, quelques victimes infortunées, auxquelles l'enfance & l'ignorance dérobent la connoissance & les horreurs de la mort, en quoi consiste peutêtre ce qu'elle a de plus redoutable. (d)

C'est, sans doute, au desir de s'opposer à la trop grande multiplication des hommes, & par conséquent, à la même origine, qu'on doit attribuer la vénération ridicule que certains Peuples d'Afrique conservent encore aujourdhui pour des solitaires qui s'interdisent avec les semmes le commerce qu'ils se permettent avec les brutes.

Ce sur pareillement le motif de l'intérêt public, & le desir de protéger la pudique beauté contre les attentats de l'incontinence, qui jadis engagea les Suisses à publier un Edit par lequel il étoit non-seulement permis, mais même ordonné à chaque Prêtre de se pourvoir d'une concubine. (e).

nœud coulant au col, & on notre coutume, à cet égard, l'étrangle pour l'arracher à la est-elle plus barbare que celle des Chinois.

(e) Zwingle, en écrivant aux Cantons Suiffes, leur rappelle l'Edit fait par leurs ancêtres, qui enjoignoit à chaque Prêtre d'avoir sa concubine, de peur qu'il n'attentât à la pu-

Sur les côtes de Coromandel, où les femmes s'affranchissoient, par le poison, du joug importun de l'hymen, ce fut enfin le même motif qui, par un remede aussi odieux que le mal, engagea le Législateur à pourvoir à la sûreté des maris, en forçant les femmes de se brûler sur le tombeau de leurs époux. (f).

D'accord avec mes raisonnements, tous les faits que je viens de citer, concourent à prouver que les coutumes, même les plus cruelles & les plus folles, ont toujours pris leur source dans l'atilité réelle, ou du

moins apparente, du Public.

Mais, dira-t-on, ces coutumes n'en font pas moins odieuses ou ridicules : oui, parce que nous ignorons les motifs de leur établissement, & parce que ces coutumes, consacrées par leur antiquité ou par la superstition, ont, par la négligence ou la foiblesse des Gouvernements, sublisté long temps après que les causes de leur établissement avoient disparu.

Lorsque la France n'étoit, pour ainsi dire, qu'une vaste forêt, qui doute que ces donations de terres en friche, faites aux Ordres religieux, ne dussent alors être permifes; & que la prorogation d'une pareille permiffion ne füt maintenant auffi absurde & auffi nuisible à l'Etat, qu'elle pouvoit être sage & utile lorsque la France étoir encore inculte? Toutes les coutumes qui ne procurent que des avantages passagers, sont comme des échafauds qu'il faut abattre quand les Palais sont élevés.

Rien de plus sage au fondateur de l'Empire des Incas, que de s'annoncer d'abord aux Péruviens comme le fils

douleur.

(d) La maniere de se défaire des filles dans les Pays Catholiques, est de les forcer à prendre le voile : plusieurs passent ainsi une vie malheureuse, en proie au désespoir, Peut-être

dicité de son prochain. Fra la femme mariée à l'abri de

<sup>·</sup> Il est dit, au dix-septieme canon du Concile de Tolede : rado font brûlées avec leurs Que celui qui se contente d'une époux. Elles demandent ellesseule semme à titre d'épouse ou de mêmes l'honneur du bûcher; concubine, à son choix, ne sera mais elles font en même-temps pas rejetté de la Communion. C'é- tout ce qu'elles peuvent pour toit apparemment pour mettre s'échapper,

Paolo, Hift. du Conc. de Trente, toute insulte, qu'alors l'Eglise toléroit les concubines.

<sup>(</sup>f) Les femmes de Mézu-

du Soleil, & de leur perfuader qu'il leur apportoit les loix que lui avoit dictées le Dieu son pere. Ce mensonge imprimoit aux Sauvages plus de respect pour sa législation; ce mensonge étoit donc trop utile à cet Etat naisfant, pour ne devoir point être regardé comme vertueux, Mais, après avoir affis les fondements d'une bonne légiflation, après s'être affuré, par la forme même du gouvernement, de l'exactitude avec laquelle les loix seroient toujours observées, il falloit que, moins orgueilleux ou plus éclairé, ce Législateur prévît les révolutions qui pourroient arriver dans les mœurs & les intérêts de ses Peuples, & les changements qu'en conféquence il faudroit faire dar s fes loix; qu'il déclarât à ces même Peuples, par lui ou par ses successeurs, le mensonge utile & nécessaire dont il s'étoit servi pour les rendre heureux; que par cet aveu, il ôtât à ses loix le caractere de divinité, qui , les rendant facrées & inviolables, devoit s'opposer à toute réforme, & qui peut-être eût un jour rendu ces même loix nuisibles à l'Etat, si, par le débarquement des Européens, cet Empire n'eût été détruit presqu'aussi-tôt que formé.

L'intérêt des Etats est, comme toutes les choses humaines, sujet à mille révolutions. Les mêmes loix & les mêmes coutumes deviennent successivement utiles & nuifibles au même Peuple; d'où je conclus que ces loix doivent être tour-à-tour adoptées & rejettées, & que les mêmes actions doivent successivement porter les noms de vertueuses ou de vicieuses ; proposition qu'on ne peut nier sans convenir qu'il est des actions à la fois vertueuses & nuisibles à l'Etat, sans saper, par consequent, les fondements de toute législation & de toute société.

La conclusion générale de tout ce que je viens de dire, c'est que la verru n'est que le desir du bonheur des hommes; & qu'ainsi la probité, que je regarde comme la vertu mise en action, n'est, chez tous les Peuples & dans tous les Gouvernements divers, que l'habitude des actions utiles à sa Nation. (g)

Quelque

(g) Je crois qu'il n'est pas parle ici que de la probité po-nécessaire d'avertir que je ne litique & non de la probité reli-

Quelque évidente que soit cette conclusion, comme il n'est point de Nation qui ne connoisse & ne confonde ensemble deux différentes especes de vertu; l'une, que j'appellerai vertu de prejuge; & l'autre, vraie vertu; je crois, pour ne laisser rien à desirer sur ce sujet, devoir examiner la nature de ces différentes fortes de vertu.

### CHAPITRE XIV.

### Des Vertus de préjugé, & des vraies Vertus.

TE donne le nom de verius de préjugé, à toutes celles J dont l'observation exacte ne contribue en rien au bonheur public : telles sont les austérités de ces Fakirs insensés dont l'Inde est peuplée; vertus qui, souvent indifférentes & même nuisibles à l'Etat, font le supplice de ceux qui s'y vouent. Ces fausses vertus sont, dans la plupart des Nations, plus honorées que les vraies vertus; & ceux qui les pratiquent, en plus grande vénération que les bons Citoyens.

Personne de plus honoré dans l'Indostan que les Bramines: (a) l'on y adore jusqu'à leurs nudités; (b) l'on y respecte aussi leurs pénitences, & ces pénitences sont

gicuse, qui se propose d'autres fins , fe prescrit d'autres devoirs, & tend à des objets plus fublimes.

(a) Les Bramines ont le privilege exclusif de demander l'aumône : ils exhortent à la donner, & ne la donnent pas. (b) Pourquoi, difent ces Bra-

honte du ventre de notre mere? Les Caraïbes n'ont pas moins de honte d'un vêtement, que nous en aurions de la nudiré. Si la plupart des Sauvages couvrent certaines parties de leur corps, ce n'est point en eux l'effet d'une pudeur naturelle, mais de la délicatesse, de la senfibilité de certaines parties, & de la crainte de se blesser en traversant les bois & les halliers.

mines, devenus hommes, aurionsnous honte d'aller nuds , puisque nous sommes sortis nuds & sans

reellement affreuses : (c) les uns restent toute leur vie ats tachés à un arbre, les autres se balancent sur les flammes, ceux-ci portent des chaînes d'un poids énorme. ceux-là ne se nourrissent que de liquides, quelquesuns se ferment la bouche d'un cadenat, & quelques autres s'attachent une clochette au prépuce : il est d'une femme de bien, d'aller en dévotion baifer cette clochette; & c'est un honneur aux peres, de prostituer leurs filles à des Fakirs.

Entre les actions ou les coutumes auxquelles la superstition attache le nom de sacrées, une des plus plaifantes, fans contredit, est celles des Juibus, Pretresses de l'Isle Formose. " Pour officier dignement, & mériter la vénération des Peuples, elles doivent, après , des fermons, des contorfions & des hurlements, s'é-" crier qu'elles voyent leurs Dieux : ce cri jetté, elles " fe roulent par terre, montent fur le toit des Pago-" des, découvrent leur nudité, se claquent les fesses; , lâchent leur urine , descendent nues , & se lavent " en présence de l'affemblée. (d)

Trop heureux encore les Peuples chez qui, du moins, les vertus de préjugé ne font que ridicules ; fouvent elles font barbares. (e) Dans la Capitale du Cochin, l'on éleve des crocodiles; & quiconque s'expose à la fureur de ces

(c) Il est, au Royaume de car croyent aux heures, aux lorfqu'elles accouchent dans les d'expofer leurs enfants aux bê-

étouffer. Dans un des Temples de l'Empire du Pégu, on éleve des vierges. Tous les ans, à la fête de l'Idole, on facrifie une de ces infortunées. Le Prêtre, en habits facerdotaux, la dépouille, l'étrangle, arrache fon cœur, (e) Les femmes de Madagas & le jette au nez de l'Idole.

animaux, & s'en fait dévorer, est compté parmi les élus. Au Royaume de Martemban, c'est un acte de vertu, le jour qu'on promene l'Idole, de se précipiter sous les roues du chariot, ou de se couper la gorge à son pasfage : qui se voue à cette mort, est réputé saint, & son nom est, à cet effet, inscrit dans un livre,

Or, s'il est des vertus, il est aussi des crimes de préjuge. C'en est un pour un Bramine d'épouser une Vierge. Dans l'Isle Formose, si, pendant les trois mois qu'il est ordonné d'aller nud, un homme est couvert du plus petit morceau de toile, il porte, dit-on, une parure indigne d'un homme. Dans cette même Isle, c'est un crime aux femmes enceintes d'accoucher avant l'âge de trente-cinq ans : sont-elles groffes ? elles s'étendent aux pieds de la Prêtresse, qui, en exécution de la Loi, les y foule jusqu'à ce qu'elles soient avortées.

Au Pégu, lorsque les Prêtres ou Magiciens ont prédit la convalescence ou la mort d'un malade, (f) c'est un crime au malade condamne d'en revenir. Dans sa convalescence, chacun le suir & l'injurie. S'il eût été bon, disent les Prêtres, Dieu l'eût reçu en sa compagnie.

Il n'est peut-être point de Pays où l'on n'ait pour quelques-uns de ces crimes de préjugé, plus d'horreur the Test on white to Pers Laboration in althought and the

dinent, prennent des habits d'une forme horrible, & dan-Yent devant le Peuple. Dans les autres Temples du même Pays, on ne facrifie que des hommes. On achete, pour cet effet, un esclave beau & bien fait. Cet esclave', vêtu d'une robe blanche, lavé pendant trois matinées, est ensuite montré au peuple. Le quarantieme jour, les Prêtres lui ouvrent le ventre, arrachent son cœur, barbouillent l'Idole de fon fang, mangent fa chair, comme facrée. Le fang innocent, difent

Le facrifice fait, les Prêtres les Prêtres, doit couler en expiation des péchés de la Nation; il faut bien que quelqu'un aille près du grand Dieu le faire ressouvenir de son Peuple. Il est bon de remarquer que les Prêtres ne se chargent jamais de la commission.

> (f) Lorfqu'un Giague eft mort, on lui demande pourquoi il a quitté la vie. Un Prêtre, contrefaifant la voix du mort, répond qu'il n'a pas affez fait de facrifices à ses ancêtres. Ces facrifices font une partie confidérable du revenu des Prè-

Pegu, des Anachoretes, nom- jours heureux ou malheureux. mes Santons; ils ne demandent C'est un devoir de Religion, jamais rien, dussent-ils mourir de faim. On prévient, à la heures ou jours malheureux, vérité, tous leurs desirs. Quiconque se confesse à eux ne tes, de les enterrer ou de les peut être puni, quelque crime qu'il ait commis. Ces Santons logent, à la campagne, dans des troncs d'arbres : après leur mort, on les honore comme des Dieux.

(d) Voyage de la Compagnie des Indes Hollandoife.

© The Warburg Institute. This material is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 3.0 Unported Li

que pour les forfaits les plus atroces & les plus nuifibles à la société.

Chez les Giagues, Peuple Anthropophage qui dévore ses ennemis vaincus, on peut, sans crime, dit le P. Cavazi, piler fes propres enfants dans un mortier, avec des racines, de l'huile & des feuilles, les faire bouillir, en composer une pâte dont on se frotte pour se rendre invulnérable; mais ce feroit un facrilege abominable que de ne pas massacrer, au mois de Mars, à coups de bêche, un jeune homme & une jeune femme devant la Reine du Pays. Lorsque les grains sont mûrs, la Reine, entourée de ses Courtisans, sort de son Palais, égorge ceux qui se trouvent sur son passage, & les donne à manger à sa suite : ces sacrifices, dit-elle, sont nécessaires pour appaiser les mânes de ses ancêtres, qui voyent, avec regret, des gens du commun jouir d'une vie dont ils font privés; cette foible confolation peut seule les engager à bénir la récolte.

· Au Royaume de Congo, d'Angole & de Matamba; le mari peut, sans honte, vendre sa semme; le pere, fon fils; le fils, fon pere : dans ces Pays on ne connoît qu'un seul crime; (g) c'est de resuser les prémices de sa récolte au Chitombé, Grand-Prêtre de la Nation, Ces Peuples, dit le Pere Labat, si dépourvus de toutes vraies vertus, sont très-scrupuleux observateurs de cet usage. On juge bien qu'uniquement occupé de l'augmentation de ses revenus, c'est tout ce que leur recommande le Chitombé : il ne desire point que ses Negres soient plus éclairés; il craindroit même que des

Talapoins, Prêtres du Pays, culiers, disoit-il, auroient du lui ne peuvent être jugés que par faire de plus grands présents. Les le Roi lui-même. Ils se confes- plus considérables du Pays fent tous les mois : fideles à tiennent à grand honneur cette observance, ils peuvent de rendre aux Talapoins les d'ailleurs commettre impuné- services les plus bas. Aucun ment mille abominations. Ils d'eux ne se vêtiroit d'un habit aveuglent tellement les Prin- qui n'eût pas été quelque ces, qu'un Talapoin, convain- temps porté par un Talecu de fausse monnoie, fut ren-

(g) Au Royaume de Lao, les voyé absous par le Roi. Les St.

idées trop saines de la vertu ne diminuaffent, & la superstition, & le tribut qu'elle lui paye.

Ce que j'ai dit des crimes & des vertus de préjugé, fusfit pour faire sentir la différence de ces vertus aux vraies vertus; c'est-à-dire, à celles qui, fans cesse, ajoutent à la félicité publique, & fans lesquelles les sociétés ne peuvent subsister.

Conséquemment à ces deux différentes especes de vertus, je distinguerai deux disférentes especes de corruption de mœurs : l'une que j'appellerai corruption religieuse, & l'autre, corruption politique. (h) Mais avant d'entrer dans cet examen, je déclare que c'est en qualité de Philosophe & non de Théologien que j'écris ; & qu'ainsi je ne prétends, dans ce Chapitre & les fuivants, traiter que des vertus purement humaines. Cet avertissement donné, j'entre en matiere; & je dis qu'en fait de mœurs, l'on donne le nom de corruption religieuse à toute espece de libertinage, & principalement à celui des hommes avec les femmes. Cette espece de corruption, dont je ne suis point l'Apologiste, & qui est sans doute criminelle, puisqu'elle offense Dieu, n'est cependant point incompatible avec le bonheur d'une Nation. Différents Peuples ont cru & croyent encore que cette espece de corruption n'est pas criminelle : elle l'est, sans doute, en France, puisquelle blesse les loix du Pays; mais elle le seroit moins, si les semmes étoient communes, & les enfants déclarés enfants de l'Etat : ce crime alors n'auroit politiquement plus rien de dangereux. En effet, qu'on parcoure la terre, on la voit peuplée de Nations différentes chez lesquelles ce que nous appellons le libertinage, non-seulemnet n'est pas regardé comme une corruption de mœurs, mais se trouve autorisé par les loix, & même consacré par la Religion.

(h) Cette distinction m'est né- vue dans tout le cours de cet Lecteur de ne pas perdre de que & de la Morale.

cessaire, 1°. parce que je con- Ouvrage. 2°. Pour éviter la sidere la probité philosophique- consusion perpétuelle qui se ment & indépendamment des trouve chez les Nations idolârapports que la Religion a avec tres, entre les principes de la la société; ce que je prie le Religion & ceux de la Politi-

Sans compter, en Orient, les Serrails qui sont sous la protection des loix; au Tunquin, où l'on honore la fécondité, la peine imposée par la loi aux femmes stériles, c'est de chercher & de présenter à leurs époux des filles qui leur foient agréables. En conféquence de cette légiflation, les Tunquinois trouvent les Européens ridicules de n'avoir qu'une femme; ils ne concoivent pas comment, parmi nous, des hommes raisonnables croyent honorer Dieu par le vœu de chasteté; ils soutiennent que, lorsqu'on le peut, il est aussi criminel de ne pas donner la vie à qui ne l'a pas, que de l'ôter à ceux qui l'ont déja. (i)

C'est pareillement sous la sauvegarde des loix, que les Siamoises, la gorge & les cuisses à moitié découvertes, portées dans les rues fur des palanquins, s'y présentent dans des attitudes très-lascives. Cette loi sut établie par une de leurs Reines, nommée Tirada, qui, pour dégoûter les hommes d'un amour plus déshonnête, crut devoir employer toute la puissance de la beauté. Ce projet, disent les Siamoifes, lui réuffit. Cette loi, ajoutent-elles, est d'ailleurs affez fage : il est agréable aux hommes d'avoir des desirs, aux semmes de les exciter. C'est le bonheur des deux sexes, le seul bien que le Ciel mêle aux maux dont il nous afflige: & quelle ame affez barbare voudrois encore nous le ravir! (k)

vent plus procurer.

foit , à ce sujet , qu'il faut , » être seroit-il facile d'y reusfans contredit, défendre aux » fir., fi l'on examinoit, dans hommes tout plaifir contraire » ce dessein, la législation des au bien général; mais qu'avant "Pays où ces plaisirs sont percette défense, il falloit, par " mis.

(i) Chez les Giagues, lors- mille efforts d'esprit, tâcherqu'on apperçoit, dans une fille, de concilier ce plaisir avec le les marques de la fécondité, on bonheur public. " Les homfait une fête : lorsque ces mar - » mes , ajoutoit-il , font si malques disparoissent, on fait mou- "heureux, qu'un plaisir de plus rir ces femmes, comme indi- » vaut bien la peine qu'on efgnes d'une vie qu'elles ne peu- » faye de le dégager de ce qu'il " peut avoir de dangereux pour (k) Un homme d'esprit di- "un Gouvernement; & peut-

Au Royaume de Batimena, (1) toute femme, de quelque condition qu'elle soit, est, par la loi, & sous la peine de la vie, forcée de céder à l'amour de quiconque la defire; un refus est contre elle un arrêt de mort.

Je ne finirois pas, si je voulois donner la liste de tous les Peuples qui n'ont pas la même idée que nous de cette espece de corruption de mœurs: je me contenterai donc, après avoir nommé quelques-uns des Pays ou la loi autorife le libertinage, de citer quelques-uns de ceux où ce même libertinage fait partie du culte religieux.

Chez les Peuples de l'Isle Formose, l'ivrognerie & l'impudicité sont des actes de Religion. Les voluptés, disent ces Peuples, sont les filles du ciel, des dons de sa bonte; en jouir, c'est honorer la Divinité, c'est user de ses bienfaits. Qui doute que le spectacle des caresses, des jouisfances de l'amour, ne plaise aux Dieux ? Les Dieux sont bons; & nos plaifirs font, pour eux, l'offrande la plus agréable de notre reconnoissance. En conséquence de ce raisonnement, ils se livrent publiquement à toute espece de proftitution. (m)

C'est encore pour se rendre les Dieux savorables, qu'avant de déclarer la guerre, la Reine de Giagues fait venir, devant elle, les plus belles femmes & les plus beaux des ses guerriers, qui, dans des attitudes différentes, jouisfent, en sa présence, des plaisirs de l'amour. Que de Pays, dit Cicéron, où la débauche à ses Temples! Que d'autels élevés à des femmes proftituées ! (n) Sans rappeller l'ancien culte de Venus, de Corytto, les Banians n'honorent ils pas, fous le nom de la Deesse Banany, une

<sup>(1)</sup> Christianisme des Indes, 1, fois en leur vie, obtenir, par

les filles portent au col les ne pouvoient se refuser au dedons de l'impudicité, c'est-à- sir du premier étranger qui dire, les anneaux de leurs vouloit purifier leur ame par amants : plus elles en ont, & la jouissance de leur corps. On plus leurs noces sont célebres. prévoit bien que les belles &

IV, p. 308. une prostitution expiatoire, la (m) Au Royaume de Thibet, rémission de leurs péchés. Elles (n) A Babylone, toutes les les jolies avoient bientôt fatiffemmes, campées près le Tem- fait à la pénitence : mais les ple de Vénus, devoient, une laides attendoient quelquefors

de leurs Reines, qui, selon le témoignage de Gemessi Carreri, laissoit jouir sa Cour de la vue de toutes ses beautés, prodiguoit successivement ses faveurs à plusieurs amants, & même à deux à la fois?

Je ne citerai plus, à ce sujet, qu'un seul fait rapporté par Julius Firmicus Maternus, Pere du deuxieme fiecle de l'Eglise, dans un Traité intitulé: De errore profanasum Religionum. " L'Affyrie, ainfi qu'une partie de l'A-" frique, dit ce Pere, adore l'Air, fous le nom de Ju-" non ou de Vénus vierge. Cette Déeffe commande aux ", éléments; on lui confacre des Temples : ces Temples 3, font desservis par des Prêtres qui , vêtus & parés comme ", des femmes, prient la Déeffe d'une voix languissante & efféminée, irritent les desirs des hommes, s'y prê-, tent, se targuent de leur impudicité; & , après ces plai-", firs préparatoires, croyent devoir invoquer la Déesse à grands cris, jouer des instruments, se dire remplis de , l'esprit de la Divinité, & prophétiser.

Il est donc une infinité de Pays où la corruption des mœurs, que j'appelle religieuse, est autorisée par la loi, ou confacrée par la Religion.

Que de maux dira-t-on, attachés à cette espece de corruption! Mais ne pourroit-on pas répondre que le libertinage n'est politiquement dangereux dans un Etat, que lorsqu'il est en opposition avec les loix du Pays, ou qu'il fe trouve uni à quelque autre vice du gouvernement ? En vain ajouteroit-on que les peuples où regne ce liber-

long-temps l'étranger charita- comme une faveur qu'ils accorble qui devoit les remettre en dent. état de grace.

font remplis de Religieuses idolâtres : on les y reçoit en qualité de concubines. En est-on las? on les renvoye, & on les gux Bonzes, qui les reçoivent femmes,

Au Royaume de Cochin, les Les Couvents des Bonzes Bramines, curienx de faire goûter aux jeunes mariées les premiers plaisirs de l'amour, font accroire au Roi & au Peuple que ce font eux qu'on doit remplace. Les portes de ces charger de cette fainte œuvre. Couvents sont affiégées par ces Quand ils entrent quelque part, Religieuses, qui, pour y être les peres & les maris les laifadmifes, offrent des présents sent avec leurs filles & leurs

tinage, sont le mépris de l'univers. Mais, sans parler des Orientaux & des Nations sauvages ou guerrieres, qui, livrées à toutes sortes de voluptes, sont heureuses au-dedans, & redoutables au-dehors, quel Peuple plus célebre que les Grecs! Peuple qui fait encore aujourd'hui l'étonnement, l'admiration & l'honneur de l'humanité. Avant la guerre du Peloponese, époque fatale à leur vertu, quelle Nation & quel Pays plus fécond en hommes vertueux & en grands hommes? On fait cependant le goût des Grecs pour l'amour le plus déshonnête. Ce goût étoit si général, qu'Aristide, surnommé le Juste, cet Aristide qu'on étoit las, disoient les Athéniens, d'entendre toujours louer, avoit cependant aimé Thémistocle. Ce sut la beauté du jeune Stesileus, de l'Isle de Céos, qui portant dans leur ame les desirs les plus violents, alluma entre eux les flambeaux de la haine. Platonétoit libertin. Socrate même, déclaré par l'oracle d'Apollon , le plus fage des hommes, aimoit Alcibiade & Archelaus : il avoit deux femmes, & vivoitavec routes les courtifannes. Il est donc certain que relativement à l'idée qu'on s'est formée des bonnes mœurs, les plus vertueux des Grecs n'eussent passé en Europe que pour des hommes corrompus. Or, cette espece de corruption de mœurs se trouvant, en Grece, portée au dernier excès dans le temps même que le Pays produisoit des grands hommes en tout genre, qu'il faisoit trembler la Perse, & jettoit le plus grand éclat, on pourroit penser que la corruption des mœurs, à laquelle je donne le nom de religieuse, n'est point incompatible avec la grandeur & la félicité d'un Etat.

Il est une autre espece de corruption de mœurs qui prépare la chûte d'un Empires, & en annonce la ruine : je donnerai à celle-ci le nom de corruption politique.

Un Peuple en est infecté, lorsque le plus grand nombre des Particuliers qui le composent détachent, leurs intérêts de l'intérêt public. Cette espece de corruption qui se joint quelquefois à la précédente, a donné lieu à bien des Moralistes de les confondre. Si l'on ne consulte que l'intérêt politique d'un Etat, cette derniere seroit peut-être la plus dangereuse. Un Peuple, eût-il d'abord les mœurs les plus pures, s'il est attaqué de cette corruption, est néces sairement malheureux au-dedans, & peu redoutable au-dehors. La durée d'un tel Empire dépend du hasard, qui seul en retarde ou en précipite la chûte.

Pour faire sentir combien cette anarchie de tous les intérêts est dangereuse dans un Etat, considérons le mal qu'y produit la feule opposition des intérêts d'un corps avec ceux de la République. Donnons aux Bonzes, aux Talapoins toutes les vertus de nos Saints. Si l'intérêt du corps des Bonzes n'est point lié à l'intérêt public ; si, par exemple, le crédit du Bonze tient à l'aveuglement des Peuples, ce Bonze nécessairement ennemi de la Nation qui le nourrit, fera à l'égard de cette Nation, ce que les Romains étoient à l'égard du monde, honnêtes entre eux, brigands par rapport à l'univers. Chacun des Bonzes eût-il en particulier beaucoup d'éloignement pour la grandeur, le corps n'en sera pas moins ambitieux; tous ses membres. travailleront, fouvent fans favoir, à son agrandissement; ils s'y croiront autorifés par un principe vertueux. (o) Il n'est donc rien de plus dangereux dans un Etat, qu'un corps dont l'intérêt n'est pas attaché à l'intérêt général.

Si les Prêtres du Paganisme firent mourir Socrate & persécuterent presque tous les grands hommes, c'est que leuribien particulier se trouvoit opposé au bien public; c'est que les Prêtres d'une fausse religion ont intérêt de retenir le Peuple dans l'aveuglement, & pour cet effet, de poursuivre tous ceux qui peuvent l'éclairer : exemple quelquefois imité par les Ministres de la vraie Religion, qui, fans le même besoin, ont souvent eu recours aux mêmes cruautés, ont persécuté, déprimé les grands hommes, fe sont faits les panégyristes des ouvrages médiocres, & les critiques des excellents, & ont ensuite été désavoués par des Théologiens plus éclairés qu'eux. (p)

(o) Dans la vraie Religion quieu, le Pere Millot, Jéles livres ? . . . " Ces regles de (p) Voici comme s'exprime, » conduite, ces maximes de

même, il s'est trouvé des Prê- suite, dans un discours coutres, qui, dans les temps d'i- ronné par l'Académie de Dignorance, ont abusé de la piété jon, sur la question : Est-il des Peuples pour attenter aux plus utile d'étudier les hommes que droits du Sceptre.

zu fujet de Mr. de Montes- " gouvernement, qui devroient

#### DISCOURS IL

Quoi de plus ridicule, par exemple, que la défense faite dans certains Pays, d'y faire entrer aucun exemplaire de l'Esprit des Loix? ouvrage que plus d'un Prince fait lire & relire à son fils. Ne peut-on pas, d'après un homme d'esprit, répéter à ce sujet, qu'en sollicitant cette défense, les Moines en ont usé comme les Scythes avec leurs esclaves? Ils leur crevoient les yeux. pour qu'ils tournassent la meule avec moins de distrac-

Il paroît donc que c'est uniquement de la conformité ou de l'opposition de l'intérêt des Particuliers avec l'in-

" geoit tout, parce qu'il voyoit " un paradoxe dangereux de » penser, parce que nous en "tianisme, bien gravés dans le "avons besoin bien plus que "caur, seroiene infiniment plus " quelle fagacité, avoit-il étu- " Monarchies, ces vertus humaines » dié le genre humain ? Voya- » des Républiques , & cette crainte " tant comme Pythagore, con- " c'est-à-dire, plus forts que » versant comme Platon, lisant » les trois principes du gou-" comme Tacite, toujours fon " dans l'Esprit des Loix : peut-» objet fut l'homme; son étu- » on accuser un tel Auteur, si » de fut celle des hommes; il » l'on a lu fon Ouvrage, d'a-» les connut. Déja commen » voir prétendu y porter des » cent à germer les semences » coups mortels au Christianisa fécondes qu'il jetta dans les - » me?

» être gravées fur le Trône » esprits modérateurs des Peu-" des Rois & dans le cœur de " ples & des Empires. Ah! » quiconque est revêtu de l'au- " recueillons-en les fruits avez » torité, n'est-ce pas à une pro- " reconnoissance, &c. " Le P. " fonde étude des hommes que Millot ajoute dans une note : .. " nous les devons? Témoin cet " Quand un Auteur, d'une » illustre Citoyen, cet organe, " probité reconnue, qui pense » ce juge des Loix, dont la "fortement & qui s'exprime "France & l'Europe entiere ,, toujours comme il pense, dit » arrosent le tombeau de leurs ,, en termes formels : La Re-" larmes ; mais dont elles ver- ,, ligion Chrétienne , qui ne semble " ront toujours le génie éclai- " avoir d'autre objet que la féli-» rer les Nations, & tracer le » cité de l'autre vie, fait encore » plan de la félicité publique; » notre bonheur dans celle - ci; » Écrivain immortel, qui abré- » quand il ajoute, en réfutant " tout ; & qui vouloit faire "Bayle : Les principes du Chrif-" de lire. Avec quelle ardeur, " fores que ce faux honheur des » geant comme Solon, medi- » fervile des Etats despotiques ; » comme Cicéron , peignant » vernement politique , établis

térêt général, que dépend le bonheur ou le malheur public; & qu'enfin, la corruption religieufe de mœurs peut, comme l'Histoire le prouve, s'allier fouvent à la magnanimité, à la grandeur d'ame, à la fagesse, aux talents, enfin à toutes les qualités qui forment les grands hommes.

On ne peut nier que des Citoyens tachés de cette espece de corruption de mœurs, n'ayent souvent rendu à la Patrie des services plus importants que les plus severes Anachoretes. Que ne doit on pas à la galante Circassienne, qui, pour assure sa beauté, ou celle de se silles, à, la premiere, osé les inoculer? Que d'enfants l'inoculation n'a t-elle pas arrachés à la mort? Peut-être n'est-il point de sondartice d'ordre de Religieuses, qui se soit rendue recommandable à l'univers par un aussi grand biensait, & qui, par conséquent, ait autant mérité de sa reconnoissance.

Au reste, je crois devoir encore répéter, à la fin de ce Chapitre, que je n'ai point prétendu me faire l'apologiste de la débauche. J'ai seulement voulu donner des notions nettes de ces deux différentes especes de corruption de mœurs, qu'on a trop souvent confondues, & fur lesquelles on semble n'avoir eu que des idées confuses. Plus instruits du véritable objet de la question, on peut en mieux connoître l'importance, mieux juger du degré de mépris qu'on doit affigner à ces deux différentes fortes de corruption, & reconnoître qu'il est deux especes différentes de mauvaises actions; les unes qui sont vicieuses dans toutes formes de gouvernement, & les autres qui ne sont nuisibles, &, par conséquent, criminelles chez un Peuple, que par l'oppofition qui se trouve entre ces mêmes actions & les loix du Pays.

Plus de connoiffance du mal doit donner aux Moralistes plus d'habileté pour la cure. Ils pourront considérer la Morale d'un point de vue nouveau, & d'une science vaine, faire une science utile à l'univers.



#### CHAPITRE XV.

De quelle utilité peut être à la Morale, la connoissance des principes établis dans les Chapitres précédents.

CI la Morale a, jusqu'à présent, peu contribué au Donheur de l'humanité, ce n'est pas qu'à d'heureuses expressions, à beaucoup d'élégance & de netteté, plusieurs Moralistes n'ayent joint beaucoup de prosondeur d'esprit & d'élévation d'ame : mais, quelque supérieurs qu'ayent été ces Moralistes, il faut convenir qu'ils n'ont pas affez souvent regardé les différents vices des Nations comme des dépendances nécessaires de la différente forme de leur gouvernement : ce n'est cependant qu'en considérant la Morale de ce point de vue, qu'elle peut devenir réellement utile aux hommes. Qu'ont produit, jusqu'aujourd'hui, les plus belles maximes de Morale? Elles ont corrigé quelques Particuliers des défauts que, peut-être, ils se reprochoient; d'ailleurs, elles n'ont produit aucun changement dans les mœurs des Nations. Quelle en est la cause? C'est que les vices d'un Peuple sont, si j'ose le dire, toujours cachés au fond de sa législation : c'est-là qu'il faut fouiller, pour arracher la racine productrice de ses vices. Qui n'est doué ni des lumieres ni du courage nécessaires pour l'entreprendre, n'est, en ce genre, de presque aucune utilité à l'univers. Vouloir détruire des vices attachés à la législation d'un Peuple, sans saire aucun changement dans cette législation, c'est prétendre à l'impossible, c'est rejetter les conséquences justes des principes qu'on admet,

Qu'espérer de tant de déclamations contre la fausfeté des semmes, si ce vice est l'effet nécessaire d'une contradiction entre les desirs de la nature & les sentiments que; par les loix & la décence, les semmes sont contraintes d'affecter? Dans le Malabar, à Madagafcar; fi toutes les femmes sont vraies, c'est qu'elles y sanffont, sans scandale, toutes leurs fantaises, qu'elles on mille galants, & ne se déterminent au choix d'un époux qu'après des essais répétés. Il en est de même des Sauvages de la Nouvelle-Orléans, de ces Peuples où les parentes du grand Soleil, les Princesses du sang, peuvent, lorsquelles se dégoûtent de leurs maris, les répudier pour en épouser d'autres. En de tels Pays, on ne trouve point de semmes fausses, parce qu'elles n'ont aucun intérêt de l'être.

Je ne prétends pas inférer, de ces exemples, qu'on doive introduire chez nous de pareilles mœurs. Je dis seulement qu'on ne peut raisonnablement reprocher aux femmes une fausseré dont la décence & les loix leur sont pour ainsi dire, une nécessité; & qu'ensin l'on ne change point les esses, en laissant subsister les causes.

Prenons la médifance pour second exemple. La médifance est, sans doute, un vice, mais c'est un vice nécessaire; parce qu'en tout Pays où les Citoyens n'auront point de part au maniement des affaires publics, ces Citoyens, peu intéresses à s'instruire, doivent croupir dans une honteuse paresse. Or s'il est, dans ce Pays, de mode & d'usage de se jetter dans le monde, & du bon air d'y parler beaucoup, l'ignorant, ne pouvant parler de chosses, doit nécessairement parler des personnes. Tout panégyrique est ennuyeux, & toute satyre agréable: sous peine d'être ennuyeux, l'ignorant est donc forcé d'être médisant. On ne peut donc détruire ce vice, sans anéantir la cause qui le produit, sans arracher les Citoyens à la paresse, & par conséquent, sans changer la forme du gouvernement.

Pourquoi l'homme d'esprit est-il ordinairement moins tracassier, dans les sociétés particulieres, que l'homme du monde? C'est que le premier occupé de plus grands objets, ne parle communément des personnes qu'autant qu'elles ont, comme les grands hommes, un rapport immédiat avec les grands choses; c'est que l'homme d'esprit, qui ne médit jamais que pour se venger, médit très-rament, lorsque l'homme du monde, au contraire, est preseute toujours obligé de médire pour parler.

Ce que je dis de la médifance, je le dis du libertinage, contre lequel les Moralistes se sont toujours si violemment déchainés. Le libertinage est trop généralement reconnu pour être une suite nécessaire du luxe, pour que je m'arrère à le prouver. Or, si le luxe, comme je suis fort éloigné de le penser, mais comme on le croit communément, est très-utile à l'Etat; si, comme il est facile de le montrer, l'on n'en peut étousser le goût, & réduire les Citoyens à la pratique des loix somptuaires, sans changer la forme du gouvernement, ce ne seroit donc qu'après quelques résormes en ce genre, qu'on pourroit se statter d'éteindre ce goût du libertinage.

Toute déclamation sur ce sujet est, théologiquement, mais non politiquement, bonne. L'objet que se proposent la Politique & la Législation, est la grandeur & la félicité semporelle des Peuples : or , relativement à cet objet , je dis que, si le luxe est réellement utile à la France, il seroit ridicule d'y vouloir introduire une rigidité de mœurs incompatible avec le goût du luxe. Nulle proportion entre les avantages que le commerce & le luxe procurent à l'Etat, constitué comme il l'est (avantages auxquels il faudroit renoncer pour en bannir le libertinage,) & le mal infiniment petit qu'occasionne l'amour des semmes. C'est se plaindre de trouver dans une mine riche quelques paillettes de cuivre mêlées à des veines d'or. Par-tout où le luxe est nécessaire, c'est une inconséquence politique que de regarder la galanterie comme un vice moral: & si l'on veut lui conserver le nom de vice, il faut alors convenir qu'il en est d'utiles dans certains fiecles & certains Pays, & que c'est au limon du Nil que l'Egypte doit sa fertilité.

En effet, qu'on examine politiquement la conduite des femmes galantes, on verra que, blâmables à certains égards, elles font, à d'autres, fort utiles au Public; qu'elles font, par exemple, de leurs richeffes un ufage communément plus avantageux à l'Etat que les femmes les plus fages. Le defir de plaire, qui conduit la femme galante chez le Rubanier, chez le Marchand d'étoffes ou de modes, lui fait non-feulement arracher une infinité d'ouvriers à l'indigence où les réduiroit la pratique des loix fomptuaires, mais lui infpire encore les actes de la charité la plus éclai-

rée. Dans la supposition que le luxe soit utile à une Nation, ne sont ce pas les femmes galantes qui, en excitant l'industrie des Artisans du luxe, les rendent de jour en jour plus utiles à l'Etat ? Les femmes sages ; en faisant des largesses à des mendiants ou à des criminels, sont donc moins bien conseillées par leurs directeurs, que les femmes galantes par le desir de plaire : celles-ci nourrissent des Citoyens utiles ; & celles-là des hommes inutiles , ou même les ennemis de cette Nation.

Il suit de ce que je viens de dire, qu'on ne peut se flatter de faire aucun changement dans les idées d'un Peuple. qu'après en avoir fait dans sa législation; que c'est par la réforme des loix qu'il faut commencer la réforme des mœurs ; que des déclamations contre un vice utile, dans la forme actuelle d'un Gouvernement, seroient politiquement nuisibles, si elles n'étoient vaines : mais elles le feront toujours, par ce que la masse d'une Nation n'est jamais remuée que par la force des loix. D'ailleurs, qu'il me soit permis de l'observer en passant : parmi les moralistes, il en est peu qui fachent, en armant nos passions les unes contre les autres, s'en servir utilement pour faire adopter leur opinion : la plupart de leurs conseils sont trop injurieux. Ils devroient pourtant fentir que des injures ne peuvent, avec avantage, combattre contre des fentiments; que c'est une passion qui, seule, peut triompher d'une passion. Pour inspirer, par exemple, à la semme galante plus de retenue & de modestie vis-à-vis du Public, il faut mettre en opposition sa vanité avec sa coquetterie; lui faire sentir que la pudeur est une invention de l'amour & de la volupté raffinée; (a) que c'est à la

(a) C'est en considérant la tions, & qui croyoient, en pudeur fous ce point de vue, conséquence, pouvoir se livrer qu'on peut répondre aux ar- publiquement aux plaifirs de guments des Stoiciens & des l'amour. Si la plupart des Lé-Cyniques, qui foutenoient que gislateurs ont condamné ces l'homme vertueux ne faisoit principes cyniques, & mis la rien dans fon intérieur qu'il pudeur au nombre des vertus, ne dût faire à la face des Na- c'est, leur répondra-t-on, qu'ils

t, a d'aureis, cort ut les aureinnies en les Rent

gaze, dont cette même pudeur couvre les beautés d'une femme, que le monde doit la plupart de ses plaisirs; qu'au Malabar, où les jeunes agréables se présentent demi-nuds dans les affemblées; qu'en certains cantons de l'Amérique, où les femmes s'offrent sans voile aux regards des hommes, les desirs perdent tout ce que la curiosité leur communiqueroit de vivacité; qu'en ces Pays, la beauté avilie n'a de commerce qu'avec les besoins; qu'au contraire, chez les Peuples où la pudeur suspend un voile entre les desirs & les nudités, ce voile mystérieux est le talisman qui retient l'amant aux genoux de sa maîtresse: & que c'est enfin la pudeur qui met aux foibles mains de la beauté le sceptre qui commande à la force. Sachez de plus, diroient-ils à la femme galante, que les malheureux font en grand nombre ; que les infortunés , ennemis nés de l'homme heureux, lui font un crime de son bonheur; qu'ils haissent en lui une félicité trop indépendante d'eux; que le spectacle de vos amusements est un spectacle qu'il faut éloigner de leurs yeux; & que l'indécence, en trahissant le secret de vos plaisirs, vous expose à tous les traits de leur vengeance.

tat quelque dégoût fur un plai- c'est que Lycurgue vouloit que fir auquel font attachées la les meres, rendues plus fortes confervation de l'espece & la par de semblables exercices. leurs fenti, qu'en voilant quel- plus robuftes. Il favoit que, fa me, un vêtement la paroit de nues émoussoit le desir d'en que ce vêtement piquoit la cu- dre, fur-tout dans un Pays où riofité, rendoit les careffes plus les maris n'obtenoient qu'en délicieuses, les faveurs plus secret & furtivement les faflatteuses, & multiplioit enfin veurs de leurs épouses. D'ailles plaisirs dans la race infor- leurs, Lycurgue, qui faisoit de tunée des hommes. Si Lycur- l'amour un des principaux rescertaine espece de pudeur, & qu'il devint la récompense, &

ont craint que le spectacle fré- un Peuple, y luttoient nues quent de la jouissance ne jet- avec les jeunes Lacédémoniens, durée du monde. Ils ont d'ail- donnassent à l'Etat des enfants ques-uns des appas d'une fem- l'habitude de voir des femmes toutes les beautés dont peut connoître les beautés cachées. l'embellir une vive imagination; ce desir ne pouvoit pas s'éteingue avoit banni de Sparte une fort de fa législation, vouloit fi les filles, en présence de tout non l'occupation des Sparuates.

C'est en substituant ainsi le langage de l'intérêt au ton de l'injure, que les Moralistes pourroient faire adopter leurs maximes. Je ne m'étendrai pas davantage sur cet article : je rentre dans mon sujet ; & je dis que tous les hommes ne tendent qu'à leur bonheur ; qu'on ne peut les foustraire à cette tendance; qu'il seroit inutile de l'entreprendre, & dangereux d'y reuffir ; que par consequent , l'on ne peut les rendre vertueux qu'en uniffant l'intérêt personnel à l'intérêt général. Ce principe posé, il est évident que la Morale n'est qu'une science frivole, si l'on ne la confond avec la Politique & la Législation : d'où je conclus que, pour se rendre utiles à l'univers, les Philofophes doivent considérer les objets du point de vue d'où le Législateur les contemple. Sans être armés du même pouvoir, ils doivent être animés du même esprit. C'est au Moraliste d'indiquer les loix, dont le Législateur asfure l'exécution par l'apposition du sceau de sa puissance.

Parmi les Moralistes, il en est peu, sans doute, qui foient affez fortement frappés de cette vérité : parmi ceux même dont l'esprit est fait pour atteindre aux plus hautes idées, il en est beaucoup qui, dans l'étude de la Morale & les portraits qu'ils font des vices, ne sont animés que par des intérêts personnels & des haines particulieres. Ils ne s'attachent en conséquence, qu'à la peinture des vices incommodes dans la société; & leur esprit, qui, peu à peu, se resserre dans le cercle de leur intérêt, n'a bientôt plus la force nécessaire pour s'élever jusqu'aux grandes idées. Dans la science de la Morale, souvent l'élévation de l'esprit tient à l'élévation de l'ame. Pour saisir, en ce genre, les vérités réellement utiles aux hommes, il faut être échauffé de la passion du bien général; & malheureufement, en Morale comme en Religion, il est beaucoup d'hypocrites.

the management of the



# CHAPITRE XVI.

#### which are participated to the best

Des Moralistes hypocrites.

T'ENTENDS par hypocrite, celui qui, n'étant point sous J tenu dans l'étude de la Morale par le desir du bonheur de l'humanité, est trop fortement occupé de lui-même. Il est baucoup d'hommes de cette espece : on les reconnoît, d'une part, à l'indifférence avec laquelle ils confiderent les vices destructeurs des Empires; & de l'autre, à l'emportement avec lequel ils se déchaînent contre des vices particuliers. C'est en vain que de pareils hommes fe disent inspirés par la passion du bien public. Si vous étiez, leur répondra-t-on, réellement animés de cette passion, votre haine pour chaque vice seroit toujours proportionnée au mal que ce vice fait à la société : & si la vue des défauts les moins nuisibles à l'Etat suffisoit pour vous irriter, de quel œil confidéreriez-vous l'ignorance des moyens propres à former des Citoyens vaillants, magnanimes & défintéressés? De quel chagrin seriez-vous affectés, lorsque vous appercevriez quelque défaut dans la Jurisprudence ou la distribution des impôts, lorsque vous en découvririez dans la discipline militaire, qui décide si fouvent du fort des batailles & du ravage de plusieurs Provinces ? Alors pénétrés de la plus vivre douleur, à l'exemple de Nerva, on vous verroit, détestant le jour qui vous tend témoins des maux de votre Patrie, vous-même en terminer le cours; ou, du moins, prendre exemple sur ce Chinois vertueux, qui, justement irrité des vexations des Grands, se présente à l'Empereur, lui porte ses plaintes: Je viens, dit-il, m'offrir au supplice, auquel de pareilles représentations ont fait traîner six cents de mes Concitoyens; & je l'avertis de te préparer à de nouvelles exécutions : la Chine possede encore dix-huit mille bons Patriotes, qui, pour la même cause, viendront successivement te demander le même salaire. Il se tait à ces mots; & l'Empereur, étonné de

fa fermeté, lui accorde la récompense la plus flatteuse pour un homme vertueux; la punition des coupables &

la suppression des impôts.

Voilà de quelle maniere se maniseste l'amour du bien public. Si vous êtes, dirois je à ces censeurs, réellement animés de cette passion, votre haine pour chaque vice est proportionnée au mal que ce vice fait à l'Etat : si vous n'êtes vivement affectés que des défauts qui vous nuisent, vous usurpez le nom de Moralistes, vous

n'êtes que des Egoiftes.

C'est donc par un détachement absolu de ses intérêts personnels, par une étude profonde de la science de la législation, qu'un Moraliste peut se rendre utile à sa Patrie. Il est alors en état de peser les avantages & les inconvenients d'une loi ou d'un usage, & de juger s'il doit être aboli ou conservé. L'on n'est que trop souvent contraint de se prêter à des abus, & même a des usages barbares. Si, dans l'Europe, l'on a si long-temps tolere les duels, c'est qu'en des Pays où l'on n'est point, comme à Rome, animé de l'amour de la Patrie, où la valeur n'est point exercée par des guerres continuelles, les Moralistes n'imaginoient peut-être pas d'autres moyens, & d'entretenir le courage dans le corps des Citoyens, & de fournir l'Etat de vaillants défenseurs: ils croyoient, par cette tolérance, acheter un grand bien au prix d'un petit mal. Ils se trompoient dans le cas particulier du duel : mais il en est mille autres où l'on, est réduit à cette option. Ce n'est souvent qu'au choix fait entre deux maux, qu'on reconnoît l'homme de génie. Loin de nous tous ces pédants épris d'une fausse idée de perfection. Rien de plus dangereux, dans un Etat, que ces Moralistes déclamateurs & sans esprit, qui, concentrés dans une petite sphere d'idées, répetent continuellement ce qu'ils ont entendu dire à leurs mies, recommandent sans cesse la modération des desirs, & veulent, en tous les cœurs, anéantir les passions: ils ne sentent pas que leurs préceptes, utiles à quelques Parniculiers placés dans certaines circonstances, seroient la ruine des Nations qui les adopteroient.

En effet, si, comme l'Histoire nous l'apprend, les pas-

sions fortes, telles que l'orgueil & le patriotisme chez les Grecs & les Romains, le fanatisme chez les Arabes. l'avarice chez les Flibustiers, enfantent toujours les guerriers les plus redourables; tout homme qui ne menera contre de pareils foldats que des hommes fans pasfions, n'opposera que de timides agneaux à la fureur des loups. Aussi la sage Nature a-t-elle ensermé dans le cœur de l'homme un préservatif contre les raisonnements de ces Philosophes. Aussi les Nations, soumises d'intention à ces préceptes, s'y trouvent-elles toujours indociles dans le fait. Sans cette heureuse indocilité, le Peuple, scrupuleusement attaché à leurs maximes, deviendroit le mépris & l'esclave des autres Peuples.

Pour déterminer jusqu'à quel point on doit exalter ou modérer le feu des passions, il faut de ces esprits vastes qui embraffent toutes les parties d'un gouvernement. Quiconque en est doué, est, pour ainsi dire, désigné par la nature, pour remplir, auprès du Législateur, la charge de Ministre penseur, (a) & justifier ce mot de Ciceron, qu'un homme d'esprit n'est jamais un simple Ci-

toyen, mais un vrai Magistrat.

Avant d'exposer les avantages que procureroient à l'univers des idées plus érendues & plus faines de la Morale, je crois pouvoir remarquer, en passant, que ces mêmes idées jefteroient infiniment de lumieres sur toutes les Sciences, & sur-tout sur celle de l'Histoire, dont les progrès sont à la fois effet & cause des progrès de la Morale.

Plus instruits du véritable objet de l'histoire, alors les Ecrivains ne peindroient, de la vie privée d'un Roi, que les détails propres à faire sortir son caractere; ils ne décriroient plus si curieusement ses mœurs, ses vi-

(a) On distingue à la Chine, soin de former les projets,

deux fortes de Ministres : les d'examiner ceux qu'on leur uns sont les Ministres figneurs; présente, & de proposer les ils donnent les audiences & changements que le temps les fignatures : les autres por- & les circonstances exigent tent le nom de Ministres qu'on fasse dans l'administrapenseurs; ils se chargent du tion,

ces & fes vertus domestiques; ils sentiroient que le Public demande aux Souverains compte de leurs Edits, & non de leurs soupers; que le Public n'aime à connoître l'homme dans le Prince, qu'autant que l'homme a part aux delibérations du Prince; & qu'à des anecdotes puériles, ils doivent, pour instruire & plaire, substituer le tableau agréable ou effrayant de la félicité ou de la misere publique & des causes qui les ont produites. C'est à la simple exposition de ce tableau, qu'on devroit une infinité de réslexions & de résormes utiles.

Ce que je dis de l'Histoire, je le dis de la Métaphyfique, de la Jurisprudence. Il est peu de Sciences qui n'ayent quelque rapport à celle de la Morale. La chaîne, qui les lie toutes entre elles, a plus d'étendue qu'on ne pense: tout se tient dans l'Univers.

#### 

#### CHAPITRE XVII.

Des Avantages qui résultent des principes cidessus établis.

Je passe rapidement sur les avantages qu'en retireroient les Particuliers: ils consisteroient à leur donner des idées netres de cette même Morale, dont les préceptes, jusqu'à présent équivoques & contradictoires, ont permis aux plus insensés de justifier toujours la folie de leur conduite par quesques-unes de ses maximes.

D'ailleurs, plus inftruit de ses devoirs, le Particulier seroit moins dépendant de l'opinion de ses ams: à l'abri des injustices que lui sont souvent commettre, à son insu, les sociétés dans lesquelles il vit, il seroit alors, en même temps, affranchi de la crainte puérile du ridicule; santôme qu'anéantir la présence de la rasson mais qui est l'estroit de ces ames timides & peu éclairées, qui sacrifient leurs goûts, leur repos, leurs plaie

firs, & quelquefois même juqu'à la vertu, à l'humeur & aux caprices de ces atrabilaires, à la critique defquels on ne peut échapper quand on a le malheur d'en étre connu.

Uniquement foumis à la raison & à la vertu, le Particulier pourroit alors braver les préjugés, & s'armer de ces sentiments mâles & courageux qui forment le caractere distinctif de l'homme vertueux; sentiments qu'on desire dans chaque Citoyen, & qu'on est en droit d'exiger des Grands, Comment l'homme élevé aux premiers postes, renversera-t-il les obstacles que certains préjugés mettent au bien général, & résistera-t-il aux menaces, aux cabales des gens puissants, souvent intéresses au malheur public, si son ame n'est inabordable à toutes especes de sollicitations, de craintes & de préjugés?

Il paroît donc que la connoissance des principes cidessus établis, procure, du moins, cet avantage au Particulier; c'est de lui donner une idée nette & sûre de l'honnête, de l'arracher, à cet égard, à toute espece d'inquiétude, d'assurer le repos de sa conscience, & de lui procurer, en conséquence, les plaisses intérieurs & secrets attachés à la pratique de la vertu.

Quant aux avantages qu'en retireroit le Public, ils feroient, fans doute, plus confidérables. Conféquemment à ces mêmes principes, on pourroir, si je l'osé dire, composer un catéchisme de probité, dont les maximes simples, vraies, & à la portée de tous les esprits, apprendroient aux Peuples que la vertu, invariable dans l'objet qu'elle se propose, ne l'est point dans les moyens propres à remplir cet objet; qu'on doit, par conséquent, regarder les actions comme indifférentes en elles mêmes; sentir que c'est au besoin de l'Etat à déterminer celles qui sont dignes d'estime ou de mépris; & ensin au Législateur, par la connoissance qu'il doit avoir de l'intérêt public, à fixer l'instant où chaque action cesse d'être vertueuse & devient vicieuse.

Ces principes une fois reçus, avec quelle facilité le Législateur éteindroit-il les torches du fanatisme & de la superstition, supprimeroit-ils les abus, résormeroit-il les coutumes barbares, qui, peut-être utiles lors de leur établiffement, sont devenues depuis si sunctes à l'univers; coutumes qui ne substitute que par la crainte où l'on est de ne pouvoir les abolir sans soulever les Peuples toujours accoutumés à prendre la pratique de certaines actions pour la vertu même, sans allumer des guerres longues & cruelles, & sans occasionner ensin de ces séditions qui, toujours hasardeuses pour l'homme ordinaire, ne peuvent réellement être prévues & calmées que par des hommes d'un caractere serme & d'un esprit vaste!

C'est dont en affoiblissant la stupide vénération des Peuples pour les loix & les usages anciens, qu'on met les Souverains en état de purger la terre de la plupart des maux qui la désolent, & qu'on leur fournit les moyens

d'affurer la durée des Empires.

Maintenant, lorsque les intérêts d'un Etat sont changes, & que des loix, utiles lors de fa fondation, lui font devenues nuisibles, ces mêmes loix, par le respect que l'on conserve toujours pour elles, doivent nécessairement entraîner l'Etat à sa ruine. Qui doute que la destruction de la République Romaine n'ait été l'effet d'une ridicule vénération pour d'anciennes loix, & que cet aveugle refpest n'ait forgé les fers dont César chargea sa Patrie? Après la destruction de Cartage, lorsque Rome atteignoit au faîte de la grandeur, les Romains, par l'opposition qui se trouvoit alors entre leurs intérêts, leurs mœurs & leurs loix, devoient appercevoir la révolution dont l'Empire étoit menacé; & sentir que, pour sauver l'Etat, la République en corps devoit se presser de faire, dans les Loix & le Gouvernement, la réforme qu'exigoient les temps & les circonftances, & fur-tout se hâter de prévenir les changements qu'y vouloit apporter l'ambition personnelle, la plus dangereuse des législatrices. Aussi les Romains auroient-ils eu recours à ce remede, s'ils avoient eu des idées plus nettes fur la Morale. Instruits par l'hiftoire de tous les Peuples, ils auroient apperçu que les mêmes loix qui les avoient portés au dernier degré d'élévation, ne pouvoient les y soutenir; qu'un Empire est comparable au vaisseau que certains vents ont conduit à certaine hauteur, où, repris par d'autres vents, il est en danger de périr, si, pour se parer du naufrage, le Pilote habile & prudent ne change promptement de manœuvre: vérité politique qu'avoit connue Mr. Locke, qui, lors de l'établissement de sa législation à la Caroline, voulut que fes loix n'eussement de force que pendant un siecle; que, ce temps expiré, elles devinssent un siecle; que, ce temps expiré, elles devinssent nulles, si elles n'étoient de nouveau examinées & consirmées par la Nation. Il sentoit qu'un Gouvernement guerrier ou commerçant supposoit des loix dissérentes; & qu'une législation propre à favoriser le commerce & l'industrie, pouvoit devenir un jour sunesse à cette Colonie, si se voisins venoient à s'aguerrir, & que les circonstances exigeassent que ce Peuple sût alors plus militaire que commerçant.

Qu'on fasse aux fausses Religions l'application de cette idée de Mr. Locke, l'on sera bientôt convaincu de la sottise & de leur Inventeur & de leurs Sectateurs. Quiconque, en effet, examine les Religions (qui, à l'exception de la nôtre, sont toutes faites de main d'hommes) sent qu'elles n'ont jamais été l'ouvrage de l'esprit vaste & profond d'un Législateur, mais de l'esprit étroit d'un Particulier; qu'en conséquence, ces fausses Religions n'ont jamais été fondées sur la base des loix & le principe de l'utilité publique ; principe toujours invariable , mais qui , pliable dans ses applications à toutes les diverses positions où peut successivement se trouver un Peuple, est le seul principe que doivent admettre ceux qui veulent, à l'exemple des Anastase, des Ripperda, des Thamas-Kouli-Kan & des Gehan-Guir, tracer le plan d'une nouvelle Religion, & la rendre utile aux hommes. Si, dans la composition des fausses Religions, on eût toujours suivi ce plan, on auroit conservé à ces Religions tout ce qu'elles ont d'utile; on n'eût point détruit le Tartare ni l'Elysée: le Législateur en eût toujours fait , à son gré , des tableaux plus ou moins agréables ou terribles, felon la force plus ou moins grande de son imagination. Ces Religions, simplement dépouillées de ce qu'elles ont de nuifible, n'eussent point courbé les esprits sous le joug honteux d'une sotte crédulité; & que de crimes & de superstitions eussent disparu de la terre! On n'eût point vu l'habitant de la GrandeJava, (a) persuadé à la plus légere incommodité que l'heure farale est venue, se presser de rejoindre le Dieu de ses peres, implorer la mort, & consentir à la recevoir; les Prêtres eussent vainement voulu lui extorquer un pareil consentement pour l'étrangler ensuite de leurs propres mains, & se gorger de sa chair. La Perse n'eût point nourri cette fecte abominable de Dervis, qui demande l'aumône à main armée, qui tue impunément quiconque n'admet point ses principes, qui leva une main homicide sur un Sophi, & plongea le poignard dans le sein d'Amurath. Des Romains, aussi superstieux que des Negres, (b) n'eussent point réglé leur courage fur l'appétit des poulets facrés. Enfin, les Religions n'auroient point, dans l'Orient, fecondé les germes de ces guerres (c) longues & cruelles que les Sarrasins firent d'abord aux Chrétiens ; que, sous les drapeaux des Omar & des Hali, ces mêmes Sarrafins fe firent entre eux; & qui, sans doute, firent inventer la fable dont se servit un Prince de l'Indoustan, pour réprimer le zele indifcret d'un Iman.

Soumets toi, lui disoit l'Iman, à l'ordre du Très-Haut.

(a) A l'orient de Sumatra. la Nouvelle-Orléans marche à Congo vont à l'ennemi, s'ils pidité, un fonge ou l'aboyerencontrent, dans leur marche, ment d'un chien fussit pour le un lievre, une corneille ou faire retourner fur ses pas. quelque autre animal timide, c'eft, difent-ils, le génie de l'en- quelquefois allumé de femblanemi qui vient les avertir de sa bles guerres dans le sein mêfrayeur : ils le combattent alors me du Christianisme : mais rien avec intrépidité. Mais, s'ils de plus contraire à fon esprit, ont entendu le chant du coq à qui est un esprit de défintéresquelque autre heure que l'heure sement & de paix ; à sa moraordinaire, ce chant, disent-ils, le, qui ne respire que la douest le présage certain d'une de- ceur & l'indulgence; à ses maxifaite à laquelle ils ne s'expo- mes, qui prescrivent par-tout fent jamais. Si le chant du coq la bienfaisance & la charité; à est, à la fois, entendu des la spiritualité des objets qu'il deux camps, il n'est point de présente; à la sublimité de ses courage qui y tienne, les deux motifs; enfin à la grandeur & armées se débandent & fuyent. à la nature des récompenses Au moment que le Sauvage de qu'il propose,

(b) Lorsque les guerriers du l'ennemi avec le plus d'intré-

(c) Les passions humaines ont

La terre va recevoir fa sainte Loi : la victoire marche parrout devant Omar. Tu vois l'Arabie, la Perse, la Syrie, l'Asie entiere subjuguées, l'aigle Romaine soulée aux pieds des fideles, & le glaive de la terreur remis aux mains de Khaled. A ces fignes certains, reconnois la vérité de ma Religion, & plus encore à la sublimité de l'Alcoran, à la fimplicité de fes dogmes, à la douceur de notre Loi. Notre Dieu n'est point un Dieu cruel; il s'honore de nos plaisirs. Cest, dit Mahomet, en respirant l'odeur des parfums, en éprouvant les voluptueuies caresses de l'amour, que mon ame s'allume de plus de ferveur, & s'élance plus rapidement vers le ciel. Insecte couronné, lutteras - tu long-temps contre ton Dieu? Ouvre les yeux, vois les superstitions & les vices dont ton Peuple est infecté : le priveras-tu toujours des lumieres de l'Alcoran?

Iman, répondit le Prince, il fut un temps où, dans la République des Castors, comme dans mon Empire, l'on se plaignit de quelques dépôts volés, & même de quelques affaffinats : pour prévenir les crimes , il suffisoit d'ouvrir quelques dépôts publics, d'élargir les grandes routes, & d'établir quelques Maréchaussées. Le Sénat des Castors étoit prêt à prendre ce parti, quand l'un d'eux, jettant la vue sur l'azur du firmament, s'écria tout-à-coup : Prenons exemple fur l'homme. Il croit ce palais des airs bâti, habité & régi par un Etre plus puissant que lui : cet Erre porte le nom de Michapour. Publions ce dogme; que le Peuple des Castors s'y soumette. Persuadons-lui qu'un génie est, par l'ordre de ce Dieu, mis en sentinelle sur chaque planete; que, de-là, contemplant nos actions, il s'occupe à dispenser les biens aux bons, & les maux aux méchants : cette croyance reçue, le crime fuira loin de nous. Il se tait : on consulte, on délibere; l'idée plaît par sa nouveauté, on l'adopte; voilà la Religion établie, & les Caftors vivant d'abord comme freres. Cependant, bientôt après, il s'éleve une grande controverse. C'est la loutre, disent les uns; c'est le rat musqué, répondent les autres, qui, le premier, présenta à Michapour les grains de fable dont il forma la terre. La dispute s'è-

chauffe; le Peuple se partage; on en vient aux injures, des injures aux coups; le fanatisme sonne la charge. Avant cette Religion, il fe commettoit quelques vols & quelques affaffinats : la guerre civile s'allume, & la moitié de la Nation est égorgée. Instruit par cette fable, ne prétends donc pas, ô cruel Iman, ajouta ce Prince Indien, me prouver la vérité & l'utilité d'une Religion qui défole l'univers.

Il résulte de ce Chapitre que, fi le Législateur étoit autorifé, conféquemment aux principes ci-deffus établis, à faire, dans les loix, les coutumes & les fausses Religions, tous les changements qu'exigent les temps & les circonstances, il pourroit tarir la source d'une infinité de maux, &, sans doute, assurer le repos des Peuples, en

étendant la durée des Empires.

D'ailleurs, que de lumieres ces mêmes principes ne répandroient-ils pas sur la Morale, en nous faisant appercevoir la dépendance nécessaire qui lie les mœurs aux loix d'un Pays, & nous apprenant que la science de la Morale n'est autre chose que la science même de la législation? Qui doute que, plus assidus à cette étude, les Moralistes ne pussent alors porter cette science à ce haut degré de perfection que les bons esprits ne peuvent maintenant qu'entrevoir, & peut-être auquel ils n'imaginent pas qu'elle puisse jamais atteindre? (d)

Si, dans presque tous les gouvernements, toutes les loix, incohérentes entre elles, semblent être l'ouvrage du pur hasard, c'est que, guides par des vues & des

ce grand œuvre d'une excel- principe, pourquoi, réponlente législation n'est point ce- drai-je, si, dans cette longue lui de la fagesse humaine, que chaîne d'événements, sont néce projet est une chimere. Je cessairement compris les sages veux qu'une aveugle & lon- & les foux, les lâches & les gue suite d'événements dépen- héros qui ont gouverné le dants tous les uns des autres, monde, n'y comprendroit - on & dont le premier jour du monde développa le premier ger- principes de la législation, auxme, foit la cause universelle quels cette science devra sa perde tout ce qui a été, est & fection, & le monde fon bonheur?

(d) En vain diroit-on, que sera : en admettant même ce pas aussi la découverte des vrais intérêts différents, ceux qui les font s'embarraffent peu du rapport de ces loix entre elles. Il en est de la formation de ce corps entier des loix comme de la formation de certaines isles : des Paysans veulent vuider leurs champs, des bois, des pierres, des herbes & des limons inutiles; pour cet effet, ils les jettent dans un fleuve, où je vois ces matériaux, charriés par les courants, s'amonceler autour de quelques roseaux, s'y consolider, & former enfin une terre ferme.

C'est cependant à l'uniformité des vues du Législateur, à la dépendance des loix entre elles, que rient leur excellence. Mais, pour établir cette dépendance, il faut pouvoir les rapporter toutes à un principe simple, tel que celui de l'utilité du Public, c'est-à-dire, du plus grand nombre d'hommes foumis à la même forme de gouvernement : principe dont personne ne connoît toute l'étendue ni la fécondité; principe qui renserme toute la Morale & la Législation, que beaucoup de gens répetent sans l'entendre, & dont les Législateurs même n'ont encore qu'une idée superficielle, du moins, si l'on en juge par le malheur de presque tous les Peuples de la terre. (e)

(e) Dans la plupart des Em- leurs Sujets ignorent ce qu'en pires de l'Orient, on n'a pas qualité d'hommes, ils font en même l'idée du Droit public droit d'attendre du Prince, & & du Droit des gens. Quicon- le contrat tacite qui le lie à que voudroit éclairer les Peu- ses Peuples. Quelque raison ples sur ce point, s'exposeroit qu'à cet égard ces Princes presque toujours à la fureur des apportent de leur conduite, tyrans qui défolent ces mal- elle ne peut jamais être fonheureuses Contrées. Pour vio- dée que sur le desir perler plus impunément les droits vers de tyranniser leurs Sude l'humanité, ils veulent que jets.



# CHAPITRE XVIII.

De l'Esprit, considéré par rapport aux siecles & aux Pays divers.

T'A I prouvé que les mêmes actions, fuccessivement uti-Jes & nuifibles dans des fiecles & des Pays divers, étoient tour-à-tour estimées ou méprisées. Il en est des idées comme des actions. La diversité des intérêts des Peuples, & les changements arrivés dans ces mêmes intérêts, produisent des révolutions dans leurs goûts. occasionnent la création ou l'anéantissement subit & 10tal de certains genres d'esprit, & le mépris, injuste ou légitime, mais toujours réciproque, qu'en fait d'efprit, les fiecles & les Pays divers ont toujours les uns pour les autres.

Proposition dont je vais, dans les deux Chapitres suivants, prouver la vérité par des exemples.



#### CHAPITRE XIX.

L'estime pour les différents genres d'Esprit est, dans chaque siecle, proportionnée à l'intérêt qu'on a de les estimer.

DOUR faire sentir l'extrême justesse de cette proportion, prenons d'abord les Romans pour exemple. Depuis les Amadis jusqu'aux Romans de nos jours, ce genre a successivement éprouvé mille changements. En veut-on favoir la cause? Qu'on se demande pourquoi les Romans les plus estimés il y a trois cents ans, nous paroissent aujourd'hui ennuyeux ou ridicules; & l'on appercevra que le principal mérite de la plupart de ces Ouvrages dépend de l'exactitude avec laquelle on y peint les vices, les vertus, les passions. les usages & les ridicules d'une Nation.

Or, les mœurs d'une Nation changent souvent d'un fiecle à l'autre; ce changement doit donc en occasionner dans le genre de ses Romans & de son goût : une Nation est donc, par l'intérêt de son amusement, presque toujours forcée de méprifer dans un fiecle ce qu'elle admiroit dans le fiecle précédent. (a) Ce que je dis des Romans, peut s'appliquer à presque tous les Ouvrages. Mais, pour faire plus fortement sentir cette vérité, peutêtre faut-il comparer l'esprit des siecles d'ignorance à l'esprit de notre siecle. Arrêtons-nous un moment à cet examen.

Comme les Ecclésiastiques étoient alors les seuls qui fussent écrire, je ne peux tirer mes exemples que de leurs Ouvrages & de leurs Sermons. Qui les lira, n'appercevra pas moins de différence entre ceux de Menot (b)

(a) Ce n'est pas que ces an- tenter contre un Peuple. Mais le ciens Romans ne soient enco- commun des hommes, qui lit les re agréables à quelques Philo- Romans, meins pour s'instruifophes, qui les regardent com- re que pour s'amuser, ne les me la vraie histoire des mœurs considere pas sous ce point de d'un Peuple considéré dans un vue, & ne peut, en consécertain siecle & une certaine quence, en porter le même juforme de gouvernement. Ces gement. Philosophes, convaincus qu'il y auroit une très-grande diffétre par un Crotoniate, aiment » terminé l'Incarnation & le à juger le caractere & l'esprit " falut du genre-humain ; mais d'une Nation par le genre de "il vouloit que de grands per-Roman qui la séduit. Ces sor- » sonnages, tels que les saints tes de jugements sont d'ordi- » Peres, le demandassent. Adam, naire affez justes : un Politi- "Enos, Enoch, Mathusalem, que habile pourroit, avec ce "Lamech, Noë, après l'avoir fecours, affez précifément dé- " inutilement follicité, s'avife-

(b) Dans un des Sermons de ce Menot, il s'agit de la prorence entre deux Romans, l'un meffe du Meffie. "Dieu, dit-il, écrit par un Sybarite, & l'au- "avoit, de toute éterniré, déterminer les entreprises qu'il "rent de lui envoyer des Amest prudent ou téméraire de "bassadeurs. Le premier sur

& ceux du P. Bourdaloue, qu'entre le Chevalier du Soleil & la Princesse de Cleves. Nos mœurs ayant changé, nos lumieres s'étant augmentées, l'on se moqueroit aujourd'hui de ce qu'on admiroit autrefois. Qui ne riroit point du Sermon d'un Prédicateur de Bordeaux, qui, pour prouver toute la reconnoissance des trépasfes pour quiconque fait prier Dieu pour eux, & donne, en conséquence, de l'argent aux Moines, débitoit gravement en chaire, qu'au seul son de l'argent qui tombe dans le tronc ou le baffin, & qui fait tin, tin, tin, toutes les ames du Purgatoire se prennent tellement à rire, qu'elles font ha, ha, hi, hi, hi? (c)

Dans

" Moise, le second David, le "honteuse, s'agenouilla, puis " troisieme Isaie, & le dernier ", vint à dire : Que mon bien-" l'Eglise. Ces Ambassadeurs » aimé vienne dans mon jardin , ,, n'ayant pas mieux réussi que " afin qu'il y mange du fruit de ses " les Patriarches eux-mêmes, " pommes; & le jardin étoit le " ils crurent devoir députer des " ventre virginal. Or, le fils "femmes. Madame Eve se pré- » ayant oui ces paroles, il dit ", senta la premiere, à laquelle "à son Pere: Mon Pere, j'ai "Dieu fit réponse : Eve , tu » aimé celle-ci des ma jeunesse, , as péché, tu n'es pas digne de » & je veux l'avoir pour mere. A ", mon fils. Ensuite , Madame "l'instant , Dieu appelle Ga-"Sara, qui dit : O Dieu! aide- " briel, & lui dit : O Gabriel, ", nous. Dieu lui dit : Tu t'en was-t-en vite en Nagareth, à Ma-, es rendue indigne par l'incrédu- » rie , & lui présente de ma pare "lité que tu marquas , lorsque je » ces lettres. Et le fils y ajouta : "t'assurai que tu serois mere d'I- " Dis-lui, de la mienne, que je , saac. La troisieme fut Mada- " la choisis pour ma mere. Assu-", me Rebecca; Dieu lui dit: "re-la, dit ensuite le Saint-Es-"Tu as fait en faveur de Jacob, " prit, que j'habiterai en elle, , trop de tort a Efaii. La qua- " qu'elle sera mon Temple, & re-", trieme, Madame Judith , à " mets-lui ces lettres de ma part. " qui Dieu dit : Tu as assassiné. Tous les autres Sermons de ce "La cinquieme, Madame Ef-" ther, à qui il dit : Tu as été ,, trop coquette; tu perdois trop de " temps à l'attifer pour plaire à rance étoit telle, qu'un Curé " Affuérus. Enfin, fut envoyée ., la Chambriere, de l'âge de " quatorze ans , laquelle , te-" name la vue baffe & toute

Menot font à peu près dans le même goût.

(c) Dans ces temps, l'ignoayant un procès avec ses Paroiffiens, pour favoir aux fraix de qui l'on payeroit l'Eglise; ce Curé, lorsque le Juge étoit

Dans la simplicité des siecles d'ignorance, les objets se présentent sous un aspect très-différent de celui sous lequel on les confidere dans les fiecles éclairés. Les Tragédies de la Passion, édifiantes pour nos Ancêtres, nous paroîtroient à présent scandaleuses. Il en seroit de même de presque toutes les questions subtiles qu'on agitoit alors dans les Ecoles de Théologie. Rien ne paroîtroit aujourd'hui plus indécent que des disputes en regle, pour savoir si Dieu est habillé ou nud dans l'hostie; si Dieu est tout-puissant, s'il a le pouvoir de pécher; si Dieu pouvoit prendre la nature de la femme, du diable, de l'âne, du rocher, de la citrouille; & mille autres questions encore plus extravagantes. (d)

Tout, jusqu'aux miracles, portoit, dans ce temps d'ignorance, l'empreinte du mauvais goût du fiecle. (e)

prêt à le condamner, s'avisa (e) Quelque chose qu'on dise de citer ce passage de Jérémie : en faveur des siecles d'igno-Paveant illi, & ego non paveam. rance, on ne fera jamais ac-Le Juge ne sut que répondre croire qu'ils ayent été favoraà la citation : il ordonna que bles à la Religion; ils ne l'ont l'Eglise seroit pavée aux dé- été qu'à la superstition. Aussi pens des Paroiffiens.

glife, où la science & l'art d'é- tre les Philosophes, ou contre crire furent regardés comme les Académies de Province. d'un Chrétien. On dit même, on, ne peuvent éclairer la à ce sujet, que les Anges fouet- terre; ils feroient mieux de la terent Saint Jérôme pour avoir cultiver. De pareils hommes, voulu imiter le style de Cicéron. L'Abbé Cartaut prétend d'étar à labourer la terre. D'ailque c'est pour l'avoir mal leurs, vouloir, pour l'intérêt

(d) Utrum Deus potuerit suppositare mulierem, vel diabolum, vel asinum, vel silicem, vel cucurbi-127.

rien de plus ridicule que les Il y eut un temps, dans l'E- déclamations qu'on fait ou condes chofes mondaines, indignes Ceux qui les composent, ditrepliquera-t-on , ne font pas de l'Agriculture, les enrégistrer dans le rôle des Laboureurs, lorfqu'on entretient tant de mendiants, de foldats, d'artifans de tam : &, fi suppositasset cucurbi- luxe & de domestiques , c'est tam, quemadmodum fuerit concio- vouloir rétablir les finances natura, editura miracula, & quo- d'un Etat par des ménages de nammodo fuisset fixa cruci. Apo- bouts de chandelles. J'ajoutelog. p. Hérodot. tom. Ill. p. raimême, qu'en supposant que ces Académies de Province ne Entre plusieurs de ces prétendus miracles rapportés dans les Mémoires de l'Académie des Inscriptions & Belles-Lettres, (f) j'en choisis un, opéré en saveur d'un Moine. " Ce Moine revenoit d'une maison dans la-, quelle il s'introduisoit toutes les nuits. Il avoit, à ,, son retour, une riviere à traverser : Satan renversa " le bateau, & le Moine fut noyé, comme il com-, mençoit l'invitatoire des Matines de la Vierge. " Deux diables se saisissent de son ame, & sont arrê-,, tes par deux Anges qui la réclament en qualité de , Chrétienne. Seigneurs Anges, disent les Diables, il , est vrai que Dieu est mort pour ses amis, & ce n'est , pas une fable; mais celui-ci étoit du nombre des , ennemis de Dieu : & , puisque nous l'avons trouvé ", dans l'ordure du péché, nous allons le jetter dans " le bourbier de l'Enfer; nous ferons bien récompen-, fés de nos Prévôts. Après bien des contestations, les

on peut du moins les confidé- joug de cette superstition qui rer comme les canaux par lef- défole les fiecles d'ignorance ? quels les connoissances de la Capitale fe communiquent aux Provinces : or, rien de plus utile que d'éclairer les hommes. Les lumieres philosophiques, dit Mr. l'Abbé de Fleury, ne public. On doit donc regarder peuvent jamais nuire. Ce n'est ces Académies de Province comqu'en perfectionnant la raison me très-utiles. Je dirai de plus, humaine, ajoute Mr. Hume, que les Nations peuvent se flat- vants simplement comme des ter de perfectionner leur gouvernement, leurs loix & leur police. L'esprit est comme le le Roi distribue aux Académies feu ; il agit en tous fens : il y & aux Gens de Lettres , avec a peu de grands Politiques & le produit de la vente de nos de grands Capitaines dans un Livres à l'Etranger, on peut Pays où il n'y a pas d'hommes affurer que cette espece de illustres dans les Sciences & commerce a rapporté plus de les Lettres. Comment se per- mille pour cent a l'Etat. fuader qu'un Peuple qui ne fait ni l'art d'écrire , ni celui de rai- Inscripcions & Belles-Lettres , tome fonner, puisse se donner de XVIII,

fissent que peu de découvertes, bonnes loix, & s'affranchir du Solon, Lycurgue, & ce Pythagore qui forma tant de Législateurs, prouvent combien les progrès de la raison peuvent contribuer au bonheur que, si l'on considere les Sa-Commerçants, & fi l'on compare les cent mille livres que

(f) Histoire de l'Académie des

Anges proposent de porter le différend au Tribunal , de la Vierge. Les Diables répondent qu'ils prendront , volontiers Dieu pour juge, parce qu'il jugeoit selon ,, les loix : mais, pour la Vierge, disent-ils, nous n'en », pouvons espérer de justice : elle briseroit toutes les , portes de l'Enfer, plutôt que d'y laisser un seul jour " celui qui, de son vivant, a fait quelques révérences , à son image. Dieu ne la contredit en rien ; elle peut , dire que la pie est noire, & que l'eau trouble est ,, claire; il lui accorde tout : nous ne savons plus où ,, nous en fommes : d'un ambesas, elle sait un terne ; d'un " double-deux, un quine; elle a le dez & la chance : " le jour que Dieu en fit sa mere, fut bien fatal pour

L'on seroit, sans doute, peu édifié d'un tel miracle; & l'on riroit pareillement de cet autre miracle, tiré des Lettres édifiantes & curieuses, sur la visite de l'Evêque d'Halicarnasse, & qui m'a paru trop plaisant pour résister au desir de le placer ici.

Pour prouver l'excellence du Baptême, l'Auteur raconte ,, qu'autrefois , dans le Royaume d'Arménie , il y , eut un Roi qui avoit beaucoup de haine contre les " Chrétiens; c'est pourquoi il persecuta la Religion " d'une maniere bien cruelle. Il méritoit bien que Dieu " l'eût alors puni : cependant Dieu, infiniment bon. " qui ouvrit le cœur à faint Paul pour le convertir , lorsqu'il persécutoit les fideles, ouvrit aussi le cœur " à ce Roi pour qu'il connût la sainte Religion. Aussi " arriva-t-il que le Roi tenant son conseil dans le Pa-" lais, avec ses Mandarins, pour délibérer sur les moyens », d'abolir entiérement la Religion Chrétienne dans le " Royaume, le Roi & les Mandarins furent aussi-tôt " changés en cochons. Tout le monde accourut aux " cris de ces cochons, fans favoir quelle pouvoit être " la cause d'une chose aussi extraordinaire. Alors il v " eut un Chrétien, nommé Grégoire, qui avoit été " mis à la question le jour de devant, qui accourut ,, au bruit, & qui reprocha au Roi sa cruauté envers " la Religion. Au discours que fit Grégoire, les co-" chons s'arrêterent; & s'étant tus, ils leverent le mu" seau en-haut pour écouter Grégoire, lequel interro-, gea tous les cochons en ces termes : Déformais êtes-, vous résolus de vous corriger? A cette demande, , tous les cochons firent un coup de tête, & crierent , ouen, ouen, ouen, comme s'ils avoient dit oui. Gré-" goire reprit ainsi la parole : Si vous êtes résolus de , vous corriger, si vous vous repentez de vos pé-" chés, & que vous veuilliez être baptifés pour ob-,, server la Religion parfaitement, le Seigneur vous " regardera dans sa miséricorde ; sinon , vous serez mal-, heureux dans ce monde & dans l'autre. Tous les co-" chons frapperent la tête, firent la révérence, & crie-, rent ouen, ouen, ouen, comme s'ils avoient voulu ", dire qu'ils le desiroient ainsi. Grégoire, voyant les , cochons humbles de cette forte , prit de l'eau bénite , " & baptifa tous les cochons : & il arriva fur le champ " un grand miracle; car , à mesure qu'il baptisoit cha-" que cochon , aussi-tôt il se changeoit en une personne ,, plus belle qu'auparavant.

Ces miracles, ces fermons, ces tragédies & ces queftions théologiques, qui maintenant nous paroîtroient si ridicules, étoient & devoient être admirées dans les fiecles d'ignorance, parce qu'ils étoient proportionnés à l'esprit du temps, & que les hommes admireront toujours des idées analogues aux leurs. La groffiere imbécillité de la plupart d'entre eux ne leur permettoit pas de connoître la fainteté & la grandeur de la Religion; dans presque toutes les têtes, la Religion n'étoit, pour ainsi dire, qu'une superstition & qu'une idolâtrie. A l'avantage de la Philosophie, on peut dire que nous en avons des idées plus relevées. Quelque injuste qu'on foit envers les Sciences, quelque corruption qu'on les accuse d'introduire dans les mœurs, il est certain que celles de notre Clergé sont maintenant aussi pures qu'elles étoient alors dépravées, du moins si l'on consulte & l'Histoire & les anciens Prédicateurs. Maillard & Menor, les plus célebres d'entre eux, ont toujours ce mot à la bouche : Sacerdores , Religiosi , concubinarii. " Damnés, infames, s'écrie Maillard, dont les noms " sont inscrits dans les registres du Diable; larrons,

, voleurs, comme dit Saint Bernard, penfez vous que les Fondateurs de vos Bénéfices vous les ayent donnes pour ne faire autre chose que de vivre à pot & à cuiller avec des filles, & jouer au glic? Et vous, Messieurs les gros Abbés, avec vos Bénéfices, qui nourrissez chevaux, chiens & filles, demandez à Saint Etienne s'il a eu Paradis pour mener une telle vie, faisant grande chere, étant toujours parmi les festins & banquets, & donnant les biens de l'Eglise, & du crucifix aux filles de joie. (g)

Je ne m'arrêterai pas davantage à confidérer ces fiecles groffiers, où tous les hommes, fuperfitieux & braves, ne s'amufoient que des contes des Moines & des hauts faits de la Chevalerie. L'ignorance & la fimplicité font toujours monotones: avant le renouvellement de la Philosophie, les Auteurs, quoique nés dans des fiecles différents, écrivoient tous fur le méme ton. Ce qu'on appelle le goût, suppose connoissance. Il n'est point de goût, ni, par conséquent, de révolutions de goût chez des Peuples encore barbares; ce n'est, du moins, que dans les siecles éclairés qu'el-

(g) Ce Maillard, qui déclamoit de cette maniere contre rhéen. On avoit fait contre lui le Clergé, n'étoit pas lui-même cette Epigramme, qui me paexempt des vices qu'il reprochoit à fes Confreres, On temps:

Nostre maistre Maillard tout par-tout set le nez, Tantoss va chez le Roy, tantoss va chez la Royne; Il fait tout, il sait tout, & à rien n'est idoine; Il est grand Orateur, Poète des mieux nés, Juge si bon qu'au seu mille en a comdamnés, Sophiste aussy aigu que les fesses d'un Moine. Mais il est si meschant, pour n'estre que Chanoine, Qu'auprès de luy sont Saincis le diable & les damnés. Si se sourrer par-tout à la gloire il répute, Pourquoi, dedans Poissy, n'est-il à la dispute? Il dit qu'à grand regret il en est doigné; Car Bere il eust vaineu, tant il est habile homme. Pourquoy donn n'y est-il? Il est embesoigné Après les sondemens pour rebassir Sodeme.

les sont remarquables. Or, ces sortes de révolutions y sont toujours précédées de quelque changement dans la forme de gouvernement, dans les mœurs; les loix, & la position d'un Peuple. Il est donc une dépendance secrétement établie entre le goût d'une Nation & se intérêts.

Pour éclaireir ce principe par quelques applications, qu'on se demande pourquoi la peinture tragique des vengeances les plus mémorables, telles que celles des Attides, n'allumeroient plus, en nous, les mêmes transports qu'elle excitoit autrefois chez les Grecs; & l'on verra que cette différence d'impression tient à la différence de notre Religion, de notre Police, avec la Police & la Religion

des Grecs.

Les anciens élevoient des Temples à la vengeance : cette passion, mise aujourd'hui au nombre des vices, étoit alors comptée parmi les vertus. La Police ancienne favorisoit ce culte. Dans un fiecle trop guerrier pour n'être pas un peu séroce, l'unique moyen d'enchaîner la colere, la fureur & la trahison, étoit d'attacher le déshonneur à l'oubli de l'injure, de placer toujours le tableau de la vengeance à côté du tableau de l'affront : c'est ainsi qu'on entretenoit, dans le cœur des Citoyens, une crainte respective & falutaire, qui suppléoit au désaut de police. La peinture de cette passion étoit donc rop analogue au besoin, au préjugé des Peuples anciens, pour n'être pas considérée avec plaisir.

Mais, dans le fiecle où nous vivons, dans un temps où la police est, à cet égard, fort persectionnée, où d'ailleurs nous ne sommes plus asservia aux mêmes préjugés, il est évident qu'en consultant pareillement notre intérêt, nous ne devons voir qu'avec indifférence la peinture d'une passion, qui, loin de maintenir la paix & l'harmonie dans la société, n'y occasionneroit que des désordres & des cruautés inutiles. Pourquoi des Tragédies, pleines de ces sentiments mâles & courageux qu'inspire l'amour de la Patrie, ne seroient-elles plus sur nous que des impressions légeres? C'est qu'il est rrès-rare que les Peuples allient une certaine espece de courage & de vertu avec l'extrême soumission; c'est

que les Romans devinrent bas & vils fitôt qu'ils eurent un maître; & qu'enfin, comme dit Homere:

L'affreux instant qui met un homme libre aux sers; Lui ravit la moitié de sa vertu premiere.

D'où je conclus que les fiecles de liberté, dans lefquels s'engendrent les grands hommes & les grandes paffions, font auffi les feuls où les Peuples foient vraiment admirateurs des fentiments nobles & courageux.

Pourquoi le genre de Corneille, maintenant moins goûté, l'étoit-il davantage du vivant de cet illustre Poète? C'est qu'on fortoit alors de la ligue, de la fronde, de ces temps de troubles, où les esprits, encore échaussés du feu de la sédition, sont plus audacieux, plus estimateurs des sentiments hardis, & plus susceptibles d'ambition; c'est que les caractères que Corneille donne à ses héros, les projets qu'il fait concevoir à ces ambitieux, étoient, par conséquent, plus analogues à l'esprit du siecle, qu'ils ne le séroient maintenant, qu'on rencontre peu de héros, (h) de Citoyens & d'ambitieux, qu'un calme heureux a succèdé à tant d'orages, & que les volcans de la sédition sont de toutes parts éteints.

Comment un Artifan habitué à gémir fous le faix de l'indigence & du mépris, un homme riche & même un grand Seigneur accoutumé à ramper devant un homme en place, à le regarder avec le faint respect que l'Egyptien a pour ses Dieux, & le Negre pour son Fériche, seroient-ils fortement frappés de ces vers où Corneille dit:

Pour être plus qu'un Roi, tu te crois quelque chose?

De pareils fentiments doivent leur paroître foux & gigantesques; ils n'en pourroient admirer l'élévation,

<sup>(</sup>h) Les guerres civiles font un malheur auquel on doit fouvent de grands hommes.

fans avoir souvent à rougir de la bassesse des leurs. C'est pourquoi, si l'on en excepte un petit nombre d'esprits & de caractères élevés, qui conservent encore pour Corneille une estime raisonnée & sentie, les autres admirateurs de ce grand Poète l'estiment moins par sentiment que par préjugé & sur parole.

Tout changement arrivé dans le gouvernement ou dans les mœurs d'un Peuple, doit nécessairement amener des révolutions dans son goût. D'un siecle à l'autre, un Peuple est disséremment frappé des mêmes ob-

lets, selon la passion disférente qui l'anime.

Il en est des sentiments des hommes comme de leurs idées; si nous ne concevons dans les autres que les idées analogues aux nôtres, nous ne pouvons, dit Sal-luste, être affectés que des passions qui nous affectent nous-mêmes fortement. (i)

Pour être touché de la peinture de quelque passion,

il faut soi même en avoir été le jouet.

Supposons que le berger Tircis & Catilina se rencontrent, & se fassent réciproquement confidence des fentiments d'amour & d'ambition qui les agitent ; ils ne pourront certainement pas se communiquer l'impression différente qu'excitent en eux les différentes passions dont ils font animés. Le premier ne conçoit point ce qu'a de si séduisant le pouvoir suprême, & le second ce que la conquête d'une femme a de si flatteur. Or, pour faire aux différents genres tragiques l'application de ce principe, je dis qu'en tout Pays où les Habitants n'ont point de part au maniement des affaires publiques, où l'on cite rarement le mot de Patrie & de Citoyen, on ne plaît au Public qu'en présentant sur le Théâtre des passions convenables à des Particuliers; telles, par exemple, que celles de l'amour. Ce n'est pas que tous les hommes y soient également senfibles : il est certain que des ames fieres & hardies, des ambitieux, des politiques, des avares, des vieillards ou des gens chargés d'affaires, sont peu touchés de la peinture de cette passion: & c'est précisément la raison pour laquelle les Pieces de Théatre n'ont de succès pleins & entiers que dans les Etats républicains, où la haine des tyrans, l'amour de la Patrie & de la liberté, sont, si je l'osé dire, des points de ralliement pour l'estime publique.

Dans tout autre Gouvernement, les Citoyens n'étant pas réunis par un intérêt commun, la diversité des intérêts personnels doit nécessairement s'opposer à l'universalité des applaudissements. Dans ces Pays, on ne peut prétendre qu'à des succès plus ou moins étendus, en peignant des passions plus ou moins généralement intéressaires pour les Particuliers. Or, parmi les passions de cette espece, nul doute que celle de l'amour, fondée en partie sur un besoin de la nature, ne soit la plus universellement sentie. Aussi présere-ton maintenant, en France, le genre de Racine à celui de Corneille, qui, dans un autre siccle, ou un Pays disserent, tel que l'Angleterre, auroit vraisemblablement la préserence.

C'est une certaine soiblesse de caractere, suite nécesfaire du luxe & du changement arrivé dans nos mœurs, qui, nous privant de toute force & de toute élévation dans l'ame, nous sait déja présèrer les Comédies aux Tragédies, qui ne sont plus maintenant que des Comédies d'un style élevé, & dont l'action se passe dans les Palais des Rois.

C'est l'heureux accroissement de l'autorité souveraine, qui, désarmant la sédition, avilissant la condition des Bourgeois, a dû presque entièrement les bannis de la scene comique, où l'on ne voir plus que des gens du bon air & du grand monde, lesqueis y tiennent réellement la place qu'occupoient les gens d'une condition commune, & sont proprement les Bourgeois du fiecle.

On voit donc qu'en des temps différents, certains genres d'esprit sont sur le Public des impressions très-différentes, mais toujours proportionnées à l'intérêt qu'il a de les estimer. Or, cet intérêt public est quesquesois, d'un siecle à l'autre, assez différent de lui-mê-

<sup>(</sup>i) Du récit d'une action héroique, le Lecteur ne croit que ce qu'il est capable de faire lui-même : il rejette le reste comme in-

me, pour occasionner, comme je vais le prouver, la création ou l'anéantissement subit de certains genres d'idees & d'ouvrages; tels font tous les ouvrages de controverse, ouvrages maintenant aussi ignorés qu'ils étoient & devoient être autrefois connus & admirés.

En effet, dans un temps où les Peuples, partagés sur leur croyance, étoient animés de l'esprit de fanatisme; où chaque secte, ardente à soutenir ses opinions, vouloit, armée de fer ou d'arguments, les annoncer, les prouver, les faire adopter à l'univers, les controverses étoient, premiérement quant au choix du sujet, des ouvrages trop généralement intéressants, pour n'être pas universellement estimés : d'ailleurs, ces ouvrages devoient être faits, du moins de la part de certains Hérétiques, avec toute l'adresse & l'esprit imaginables. Car enfin, pour persuader des contes de Peaux d'ane & de la Barbe bleue, comme sont quelques hérésies, (k) il étoit impossible que les Controversistes n'employassent, dans leurs écrits, toute la fouplesse, la force & les reffources de la Logique, que leurs ouvrages ne fussent des chefs-d'œuvre de subtilité, & peut-être, en ce genre, le dernier effort de l'esprit humain. Il est donc certain que, tant par l'importance de la matiere, que par la maniere de la traiter, les Controversistes devoient alors être regardés comme les Ecrivains les plus effimables.

Mais dans un fiecle ou l'esprit de fanatisme a presque entiérement disparu; où les Peuples & les Rois, instruits par les malheurs passés, ne s'occupent plus des disputes théologiques; où d'ailleurs les principes de la vraie Religion s'affermissent de jour en jour, ces mêmes Ecrivains ne devoient plus faire la même impression fur les esprits. Aussi l'homme du monde ne liroitil maintenant leurs écrits qu'avec le dégoût qu'il éprouveroit à la lecture d'une controverse Péruvienne, dans laquelle on examineroit fi Manco-Capac est ou n'est pas fils du Soleil.

(k) Voyez l'Histoire des Hérésies , par Saint Epiphane.

Pour confirmer ce que je viens de dire par un fait passé fous nos yeux, qu'on se rappelle le fanatisme avec lequel on disputoit sur la prééminence des modernes sur les anciens. Ce fanatisme fit alors la réputation de plufieurs differtations médiocres composées sur ce sujet : & c'est l'indifférence avec laquelle on a considéré cette dispute, qui depuis a laissé dans l'oubli les differtations de l'illustre Mr. de la Motte & du favant Abbé Terrasson; differtations qui, regardées à juste titre comme des chefsd'œuvre & des modeles en ce genre, ne sont cependant presque plus connues que des Gens de Lettres.

Ces exemples suffisent pour prouver que c'est à l'intérêt public, différemment modifié felon les différents fiecles, qu'on doit attribuer la création & l'anéantissement de certains genres d'idées & d'ouvrages.

Il ne me reste plus qu'à montrer comment ce même intérêt public, malgré les changements journellement arrivés dans les mœurs, les passions & les goûts d'un Peupie, peut cependant affurer à certains genres d'ouvrages l'estime constante de tous les siecles.

Pour cet effet, il faut se rappeller que le genre d'esprit le plus estimé dans un siecle & dans un Pays, est souvent le plus méprisé dans un autre siecle & dans un autre Pays; que l'esprit, par conséquent, n'est proprement que ce qu'on est convenu de nommer esprit. Or parmi les conventions faites à ce sujet, les unes sont passageres, & les autres durables. On peut donc réduire à deux especes, toutes les différentes sortes d'esprits : l'une, dont l'utilité momentanée est dépendante des changements furvenus dans le commerce, le gouvernement, les passions, les occupations & les préjugés d'un Peuple, n'est, pour ainsi dire, qu'un esprit de mode : (1) l'autre, dont l'utilité éternelle, inaltérable, in-

(1) J'entends, par ce mot, mot, les Ouvrages qui nous consequent, sous ce même les unes par les autres, doi-

tout ce qui n'appartient pas à paroissent les plus durables : tella nature de l'homme & des les font les fausses Religions, choses : je comprends , par qui, successivement remplacées

dépendante des mœurs & des gouvernements divers, tient à la nature même de l'homme, est, par consaquent, toujours invariable, & peut être régardée comme le vrai esprit, c'est-à-dire, comme l'esprit le plus desirable.

Tous les genres d'esprit réduits ainsi à ces deux especes, je distinguerai, en conséquence, deux différentes

fortes d'ouvrages. Les uns sont faits pour avoir un succès brillant & rapide; les autres, un fuccès étendu & durable. Un Roman fatyrique où l'on peindra, par exemple, d'une maniere vraie & maligne, les ridicules des Grands, sera certainement couru de tous les gens d'une condition commune. La nature, qui grave dans tous les cœurs le fentiment d'une égalité primitive, a mis un germe éternel de haine entre les grands & les petits : ces derniers saisissent donc, avec tout le plaisir & la sagacité possibles, les traits les plus fins des tableaux ridicules où ces Grands paroissent indignes de leur supériorité. De tels ouvrages doivent donc avoir un succès rapide & brillant, mais peu étendu & peu durable : peu étendu, parce qu'il a nécessairement pour limites les Pays où ces ridicules prennent naissance; peu durable, parce que la mode, en remplaçant continuellement un ancien ridicule par un nouveau, efface bientôt du fouvenir des hommes les ridicules anciens & les auteurs qui les ont peints; parce qu'enfin, ennuyée de la contemplation du même ridicule, la malignité des petits cherche, dans de nouveaux défauts, de nouveaux motifs de justifier ses mépris pour les Grands. Leur impatience, à cet égard, hâte donc encore la chûte de ces fortes d'ouvrages dont la célébrité fouvent n'égale pas la durée du ridicule.

Tel est le genre de réussite que doivent avoir les Romans savyriques. A l'égard d'un Ouvrage de Morale où de Métaphysique, son succès ne peut être le même : le dessr de s'instruire, toujours plus rare & moins vis que

vent, relativement à l'éten- tées parmi les ouvrages de duc des fiecles, être comp- mode,

celui de censurer, ne peut sournir, dans une Nation, ni un si grand nombre de Lecteurs, ni des Lecteurs si passionnés. D'ailleurs, les principes de ces Sciences, avec quelque clarté qu'on les présente, exigent toujours des Lecteurs une certaine attention qui doit encore en diminuer considérablement le nombre.

Mais si le mérite de cet Ouvrage de Morale ou de Métaphysique est moins rapidement senti que celui d'un Ouvrage saryrique, il est plus généralement reconnu; parce que des Traités, tels que ceux de Locke ou de Nicole, où il ne s'agit ni d'un Italien, ni d'un Francois, ni d'un Anglois, mais de l'homme en général, doivent nécessairement trouver des Lecteurs chez tous les Peuples du monde, & même les conserver dans chaque siecle. Tour Ouvrage qui ne tire son mérite que de la finesse des observations faites sur la nature de l'homme & des choses, ne peut cesser de plaire en aucun temps.

J'en ai dit affez pour faire connoître la vraie cause des différentes especes d'estime attachées aux différents genres d'esprit : s'il reste encore quelque doute sur ce sujet, on peut, par de nouvelles applications des principes ci-dessus établis, acquérir de nouvelles preuves de leur vérité.

Veut-on savoir, par exemple, quels seroient les divers fuccès de deux Ecrivains, dont l'un se distingueroit uniquement par la force & la profondeur de ses pensées, & l'autre par la maniere heureuse de les exprimer? Conséquemment à ce que j'ai dit, la réussite du premier doit être plus lente; parce qu'il est beaucoup plus de juges de la finesse, des graces, des agréments d'un tour ou d'une expression, & enfin de toutes les beautés de style, qu'il n'est de juges de la beauté des idées. Un Ecrivain poli, comme Malherbe, doit donc avoir des fuccés plus rapides qu'étendus, & plus brillants que durables. Il en est deux causes : la premiere, c'est qu'un Ouvrage, traduit d'une langue dans une autre, perd toujours dans la traduction, la fraîcheur & la force de son coloris, & ne passe, par conséquent, aux Etrangers, que dépouille des charmes du ftyle, qui, dans ma supposition, en saisoient le principal agrément : la seconde, c'est que la langue vieillit insensiblement; c'est que les tours les plus heureux deviennent à la longue les plus communs; & qu'un Ouvrage ensin dépour-yu, dans le Pays même où il a été composé, des beautés qui l'y rendoient agréable, ne doit tout au plus conserver à son Auteur qu'une estime de tradition.

Pour obtenir un succès entier, il faut, aux graces de l'expression, joindre le choix des idées. Sans cet heureux choix, un Ouvrage ne peut soutenir l'épreuve du temps, & sur-tout d'une traduction, qu'on doit regarder comme le creuset le plus propre à séparer l'or pur du clinquant. Aussi ne doit-on atribuer qu'à ce désaut d'idées, trop commun à nos anciens Poëtes, le mépris injuste que quelques gens raisonnables ont conçu

par la Poésie.

Je n'ajouterai qu'un mot à ce que j'ai déja dit : c'est qu'entre les Ouvrages dont la célébrité doit s'étendre dans tous les fiecles & les Pays divers, il en est qui, plus vivement & plus généralement intéressants pour l'humanité, doivent avoir des fuccès plus prompts & plus grands. Pour s'en convaincre, il sussit de se rappeller que, parmi les hommes, il en est peu qui n'ayent eprouve que que passion; que la plupart d'entre eux font moins frappés de la profondeur d'une idée que de la beauté d'une description; qu'ils ont, comme l'expérience le prouve, presque tous, plus senti que vu, mais plus vu que réfléchi; (m) qu'ainsi la peinture des passions doit être plus généralement agréable, que la peinture des objets de la nature; & la description poétique de ces mêmes objets doit trouver plus d'admirateurs que les Ouvrages philosophiques. A l'égard même de ces derniers Ouvrages, les hommes étant communément moins curieux de la connoissance de la Botanique, de la Géographie & des Beaux-Arts, que de la connoiffance du cœur humain, les Philosophes excellents en ce dernier genre doivent être plus généralement connus & estimés que les Botanistes, les Géographes & les grands Critiques. Aussi, Mr. de la Motte (qu'il me soit encore permis de le citer pour exemple) eût-il été, sans contredit, plus généralement estimé, s'il eût appliqué à des sujets plus intéressants la même finesse, la même élégance & la même netteté qu'il a portées dans ses discours sur l'Ode, la Fable & la Tragédie.

Le Public, content d'admirer les chefs-d'œuvres des grands Poëtes, fait peu de cas des grands Critiques; leurs Ouvrages ne font lus, jugés & appréciés que par les gens de l'Art auxquels ils font utiles. Voilà la vraie cause du peu de proportion qu'on remarque entre la réputation & le mérite de Mr. de la Motte.

Voyons maintenant quels font les Ouvrages qui doivent, au fuccès rapide & brillant, unir le fuccès étendu

& durable.

On n'obtient à la fois ces deux especes de succès que par des Ouvrages, où, conformément à mes principes, l'on a su joindre, à l'utilité momentanée, l'utilité durable; tels sont certains genres de Poëmes, de Romans, de Pieces de Théâtres, & d'Ecrits moraux ou politiques: fur quoi il est bon d'observer que ces Ouvrages, bientôt dépouillés des beautés dépendantes des mœurs, des préjugés, du temps & du Pays où ils sont faits, ne conservent, aux yeux de la postérité, que les seules beautés communes à tous les fiecles & à tous les Pays; &c qu'Homere, par cette raison, doit nous paroître moins agréable qu'il ne le parut aux Grecs de son temps. Mais cette perte, &, si je l'ose dire, ce déchet en mérite, est plus ou moins grand, felon que les beautés durables qui entrent dans la composition d'un Ouvrage, & qui y font toujours inégalement mélangées aux beautés du jour, l'emportent plus ou moins sur ces dernieres. Pourquoi les Femmes savantes de l'illustre Moliere sont-elles déja moins estimées que son Avare, son Tartuffe & son Misanthrope? L'on n'a point calculé le nombre d'idées renfermées dans chacune de ces Pieces; l'on n'a point, en conséquence, déterminé le degré d'exime qui leur sit dû : mais l'on a éprouvé qu'une Comédie, telle que

<sup>(</sup>m) Voilà pourquoi, dans cle des Poëtes a toujours anla Grece, dans Rome, & dans noncé & précedé celui des Phipresque tous les Pays, le sielos los les Pays, le sie-

estimer.

l'Avare, dont le succès est fondé sur la peinture d'un vice toujours subsistant, & toujours nuisble aux hommes, rensermois nécessairement, dans ses détails, une insinité de beautés analogues au choix heureux de ce sujet, c'est-à-dire, de beautés durables; qu'au contraire, une Comédie telle que les Femmes savantes, dont la réussite n'est appuyée que sur un ridicule passager, ne ponvoit étinceler que de ces beautés momentanées, qui, plus analogues à la nature de ce sujet, & peutetre plus propres à faire des impressions vives sur le Public, n'en pouvoient saire d'aussi durables. C'est pour quoi l'on ne voit guere, chez les différentes Nations, que les Pieces de caractere passer, avec succès, d'un Théâtre à l'autre.

La conclusion de ce Chapitre, c'est que l'estime accordée aux divers genres d'esprit, est, dans chaque siecle, toujours proportionnée à l'intérêt qu'on a de les

# CHAPITRE XX.

De l'Esprit, considéré par rapport aux dissérents Pays.

E que j'ai dit des fiecles divers, je l'applique aux Pays différents, & je prouve que l'eftime ou le mépris attachés aux mêmes genres d'etprit, eft, chez les différents Peuples, toujours l'effet de la forme différente de leur gouvernement, &, par conféquent, de la diverfité de leurs intérêts.

Pourquoi l'éloquence est-elle si fort en estime chez les Républicains? C'est que, dans la forme de leur gouvernement, l'éloquence ouvre la carrière des richesses & des grandeurs. Or, l'amour & le respect que tous les hommes ont pour l'or & les dignités, doir nécessairement se réstèchir sur les moyens propres à les acquérir. Voilà pourquoi, dans les Républiques, on honore non-feulement

feulement l'éloquence, mais encore toutes les Sciences qui, telles que la Politique, la Jurisprudence, la Morale, la Poésie, ou la Philosophie, peuvent servir à former des Orateurs.

Dans les Pays despotisques, au contraire, si l'on fait peu de cas de cette même espece d'éloquence, c'est qu'elle ne mene point à la fortune; c'est qu'elle n'est, dans ces Pays, de presque aucun usage, & qu'on ne se donne pas la peine de persuader lorsqu'on peut commander.

Pourquoi les Lacédémoniens affectoient-ils tant de mépris pour le genre d'esprit propre à perfectionner les ouvrages de luxe? C'est qu'une République pauvre & petite, qui ne pouvoit opposer que se vertus & sa valeur à la puissance redoutable des Perses, devoit mépriser tous les Arts propres à amollir le courage, qu'on eût, peut-être, avec raison, déisses à Tyrou à Sidon.

D'où vient a-t-on moins d'estime en Angleterre pour la Science militaire, qu'à Rome & dans la Grece on n'en avoit pour cette même Science? C'est que les Anglois, maintenant plus Carthaginois que Romains, ont, par la forme de leur gouvernement & par leur position physique, moins besoin de grands Généraux que d'habiles Négociants; c'est que l'esprit de commerce, qui nécessairement amene à sa suite le goût du luxe & de la mollesse, doit chaque jour augmenter à leur yeux le prix de l'or & de l'industrie, doit chaque jour diminuer leur estime pour l'Art de la Guerre, & même pour le courage : vertu que, chez un Peuple libre, foutient long temps l'orgueil national; mais qui, s'affoiblissant néanmoins de jour en jour, est, peut-être, la cause éloignée de la chûte ou de l'affervissement de cette Nation. Si les Ecrivains célebres, au contraire. comme le prouve l'exemple des Locke & des Adiffon, ont été jusqu'à présent plus honorés en Angleterre que par-tout ailleurs, c'est qu'il est impossible qu'on ne fasse très-grand cas du mérite dans un Pays où chaque Citoyen a part au maniement des affaires générales, où tout homme d'esprit peut éclairer le Public sur ses veritables intérêts. C'est la raison pour laquelle on rencontre si communément, à Londres, des gens instruits; rencontre plus difficile à faire en France : non que le climat Anglois, comme on l'a prétendu, foit plus favorable à l'esprit que le nôtre; la liste de nos hommes célebres, dans la Guerre, la Politique, les Sciences & les Arts, est peut être plus nombreuse que la leur. Si les Seigneurs Anglois sont, en général, plus éclairés que les nôtres, c'est qu'ils sont forcés de s'instruire; c'est qu'en dédommagement des avantages que la forme de notre gouvernement peut avoir sur la leur, ils en ont, à cet égard, un très-confidérable sur nous; avantage qu'ils conserveront jusqu'à ce que le luxe ait entiérement corrompu les principes de leur gouvernement, les ait infensiblement pliés au joug de servitude, & leur ait appris à préférer les richesses aux talents. Jusqu'aujourd'hui, c'est, à Londres, un mérite de s'instruire; à Paris, c'est un ridicule. Ce fait sussit pour justifier la réponse d'un etranger que Mr. le Duc d'Orléans, Régent, interrogeoit sur le caractere & le génie différent des Nations de l'Europe : La seule matiere, lui dit l'étranger, de répondre à Votre Altesse Royale, est de lui répéter les premieres questions que, chez les divers Peuples, l'on fait le plus communement sur le compte d'un homme qui se présente dans le monde. En Espagne, ajouta-t-il, on demande : Est-ce un Grand de la premiere classe? En Allemagne : Peut-il entrer dans les Chapitres? En France : Est-il Lien à la Cour? En Hollande : Combien a-t-il d'or ? En Angleterre : Quel homme est-ce?

Le même intérêt général qui, dans les Etats républicains & ceux dont la constitution est mixte, préside à la même distribution de l'estime, est aussi, dans les Empires foumis au despotisme, le distributeur unique de cette même estime. Si, dans ces Gouvernements, l'on fait peu de cas de l'esprit, & si l'on a plus de considération à Ispahan, à Constantinople, pour l'Eunuque, l'Icoglan ou le Bacha, que pour l'homme de mérite, c'est qu'en ces Pays on n'a nul intérêt d'estimer les grands hommes : ce n'est pas que ces grands hommes n'y fussent utiles & desirables; mais aucun des Particuliers, dont l'assemblage forme le Public, n'ayant intérêt à le devenir, on sent que chacun d'eux estimera toujours peu ce qu'il ne voudroit pas être.

Qui pourroit, dans ces Empires, engager un Particulier à supporter la fatigue de l'étude & de la méditation nécessaires pour persectionner ses talents? Les grands talents font toujours suspects aux Gouvernements injustes : les talents n'y procurent ni les dignités ni les richesses. Or, les richesses & les dignités sont cependant les seuls biens visibles à tous les yeux, les seuls qui soient réputés vrais biens, & soient universellement desirés. En vain diroit-on, qu'ils sont quelquesois fastidieux à leurs possesseurs : ce sont, si l'on veut, des décorations quelquefois défagréables aux yeux de l'Acteur, & qui néanmoins paroîtront toujours admirables du point de vue d'où le spectateur les contemple : c'est pour les obtenir qu'on fait les plus grands efforts. Aussi les hommes illustres ne croissent ils que dans les Pays où les honneurs & les richesses sont le prix des grands talents; aussi les Pays despotiques sont-ils, par la raison contraire, toujours stériles en grands hommes. Sur quoi j'observerai que l'or est maintenant d'un si grand prix aux yeux de toutes les Nations, que, dans des Gouvernements infiniment plus fages & plus éclaires, la possession de l'or est presque toujours regardée comme le premier mérite. Que de gens riches, enorgueillis par les hommages universels, se croyent supérieurs (n) à l'homme de talent, se félicitent, d'un ton superbement

Si l'on se tait sur la médioflatteurs, les plus médiocres crité d'esprit de la plupart de moins, fort au-dessus de qui- chesses, c'est qu'on ne songe fon genre. Ils ne sentent pas ce, sur notre compte, est toupas. Cependant, ce n'est ni de mal de ceux qui ne meril'impotent ni l'homme ordinai- tent pas d'éloge.

<sup>(</sup>n) Séduits par leur propre re qui l'atteindront à la course. vanité & les éloges de mille d'entre eux se croyent, du ces gens si vains de leurs riconque n'est pas supérieur en pas même à les citer.. Le silenqu'il en est des gens d'esprit jours un mauvais signe ; c'est comme des coureurs : Un tel, qu'on n'a point à se venger de disent-ils entre eux, ne court notre supériorité. On dit peu

modeste, d'avoir preseré l'utile à l'agréable, & d'avoir, au défaut d'esprit, fait, disent-ils, emplette de bon sens, qui, dans la signification qu'ils attachent à ce mot, est le vrai, le bon & le suprême esprit! De telles gens doivent toujours prendre les Philosophes pour des spéculateurs visionnaires, leurs écrits pour des ouvrages sérieusement frivoles, & l'ignorance pour un mérite.

Les richesses & les dignités sont trop généralement defirées, pour qu'on honore jamais les talents chez les Peuples où les prétentions au mérite sont exclusives des prétentions à la fortune. Or, pour faire fortune, dans quel Pays l'homme d'esprit n'est-il pas contraint à perdre, dans l'anti-chambre d'un protecteur, un temps que, pour exceller en quelque genre que ce foit, il faudroit employer à des études opiniâtres & continues? Pour obtenir la faveur des Grands, à quelles flatieries, à quelles baffesses ne doit il pas se plier? S'il naît en Turquie, il faut qu'il s'expose aux dédains d'un Muphti ou d'une Sultane; en France, aux bontés outrageantes d'un grand Seigneur (0) ou d'un homme en place, qui, méprisant en lui un genre d'esprit trop différent du sien, le regardera comme un homme inutile à l'Etat, ineapable d'affaires sérieuses, & tout au plus comme un joli enfant occupé d'ingénieuses bagatelles. D'ailleurs, secrétement jaloux de la réputation des gens de mérite, (p) & sensible à leur censure, l'homme en place les reçoit chez lui

(o) Ils contrefont quelque- » vé que j'en avois, & que quefois les bonnes gens; mais, à "j'eus obtenu quelque estime travers leur bonté, comme à tra- » de la part du Public, celle vers les trous du manteau de » des gens en place se refroi-Diogene, on apperçoit la vanité. » dit, j'effuyai mille dégoûts. (p) "En entrant dans le mon- "Comptez, ajoutois-il, qu'in-"de, disoit un jour Mr. le Pré- "térieurement blessés de la "fident de Montesquieut, on "réputation d'un homme cé-" m'annonça comme un hom- " lebre, c'est pour s'en ven-" me d'esprit, & je reçus un "ger qu'ils l'humilient ; & " accueil affez favorable des " qu'il faut soi-même mériter » gens en place : mais lorfque, » beaucoup d'éloges, pour sup-" par le fucces des Lettres Per- " porter patiemment l'éloge

" fanes , j'eus , peut-être , prou- " d'autrui.

moins par goût que par faste, uniquement pour montrer qu'il a de tout dans sa maison. Or, comment imaginer qu'un homme, animé de cette passion pour la gloire, qui l'arrache aux douceurs du plaisir, s'avilisse jusqu'à ce point? Quiconque est né pour illustrer son siecle, est toujours en garde contre les Grands; il ne se lie du moins qu'avec ceux dont l'esprit & le caractere, faits pour estimer les talents & s'ennuyer dans la plupart des fociétés, y recherche, y rencontre l'homme d'esprit avec le même plaisir que se rencontrent, à la Chine, deux François qui s'y trouvent amis à la premiere vue.

Le caractere propre à former les hommes illustres, les expose done nécessairement à la haine, ou, du moins, à l'indifférence des Grands & des hommes en place, & furtout chez des Peuples, tels que les Orientaux, qui, abrutis par la forme de leur gouvernement & par leur Religion, croupissent dans une honteuse ignorance, & tiennent, si je l'ose dire, le milieu entre l'homme & la brute.

Après avoir prouvé que le défaut d'estime pour le mérite est, dans l'Orient, fondé sur le peu d'intérêt que les Peuples ont d'estimer les talents; pour faire mieux fentir la puissance de cet intérêt, appliquons ce principe à des objets qui nous soient plus familiers. Qu'on examine pourquoi l'intérêt public, modifié selon la forme de notre gouvernement, nous donne, par exemple, tant de dégoût pour le genre de la dissertation; pourquoi le ton nous en paroît insupportable : & l'on fentira que la differtation est pénible & fatigante; que les Citoyens ayant, par la forme de notre gouvernement, moins besoin d'instruction que d'amusement, ils ne desirent, en général, que la forte d'esprit qui les rend agréables dans un fouper; qu'ils doivent, en conséquence, faire peu de cas de l'esprit de raisonnement, & ressembler tous, plus ou moins, à cet homme de la Cour, qui, moins ennuyé qu'embarrassé des raisonnements qu'un homme sage apportoit en preuve de son opinion, s'écria vivement : Ah! Monsieur, je ne veux pas qu'on me prouve.

Tout doit céder chez nous à l'intérêt de la paresse. Si, dans la conversation, l'on ne se sert que de phra-

166 fes décousues & hyperboliques; si l'exagération est devenue l'éloquence particuliere de notre fiecle & de notre Nation; si l'on n'y fait nul cas de la justesse & de la précision des idées & des expressions, c'est que nous ne sommes nullement intéressés à les estimer. C'est par ménagement pour cette même paresse que nous regardons le goût comme un don de la nature, comme un instinct supérieur à toute connoissance raisonnée, & enfin comme un sentiment vif & prompt du bon & du mauvais; sentiment qui nous dispense de tout examen, & réduit toutes les regles de la critique aux deux feuls mots de délicieux ou de détestable. C'est à cette même paresse que nous devons aussi quelques-uns des avantages que nous avons fur les autres Nations. Le peu d'habitude de l'application, qui bientôt nous en rend tout-àfait incapables, nous fait defirer, dans les ouvrages, une netteté qui supplée à cette incapacité d'attention ; nous sommes des enfants, qui voulons, dans nos lectures, être toujours soutenus par la lisiere de l'ordre. Un Auteur doit donc maintenant se donner toutes les peines imaginables pour en épargner à ses Lecteurs; il doit fouvent répéter d'après Alexandre : O Athéniens, qu'il m'en coûte pour être loué de vous! Or, la nécessité d'être clairs pour être lus, nous rend, à cet égard, supérieurs aux Écrivains Anglois : fi ces derniers font peu de cas de cette clarté, c'est que leurs Lecteurs y sont moins fensibles, & que des esprits plus exerces à la satigue de l'attention, peuvent suppléer plus facilement à ce défaut. Voilà ce qui, dans une Science telle que la Métaphysique, doit nous donner quelques avantages sur nos voisins. Si l'on a toujours appliqué à cette Science le proverbe: Point de merveille sans voile, & si ses ténebres l'ont rendue long-temps respectable, maintenant notre paresse n'entreprendroit plus de les percer; son obscurité la rendroit méprisable : nous voulons qu'on la dépouille du langage inintelligible dont elle est encore revêtue, qu'on la dégage des nuages mystérieux qui l'environnent. Or, ce desir, qu'on ne doit qu'à la paresse, est l'unique moyen de faire une Science de choses de cette même Methaphyfique, qui jusqu'à présent n'a été qu'une Science de mois. DISCOURS II.

Mais, pour satisfaire, sur ce point, le goût du Public, il faut, comme le remarque l'illustre Historiographe de l'Académie de Berlin, " que les esprits, brisant les entraves " d'un respect trop superstitieux, connoissent les limites " qui doivent éternellement féparer la raison de la Reli-", gion; & que les examinateurs follement révoltés contre , tout ouvrage de raisonnement, ne condamnent plus

" la Nation à la frivolité. "

Ce que j'ai dit fussit, je pense, pour nous découvrir en même-temps la cause de notre amour pour les Historiettes & les Romans, de notre habileté en ce genre, de notre supériorité dans l'Art frivole, & cependant affez difficile, de dire des riens, & enfin de la préférence que nous donnons à l'esprit d'agrément sur tout autre genre d'esprit; préférence qui nous accoutume à regarder l'homme d'efprit comme divertissant, à l'avilir en le confondant avec la pantomime ; préférence enfin qui nous rend le Peuple le plus galant, le plus aimable, mais le plus frivole

de l'Europe.

Nos mœurs données, nous devons être tels. La route de l'ambition est, par la forme de notre gouvernement, fermée à la plupart des Citoyens; il ne leur reste que celle du plaisir. Entre les plaisirs, celui de l'amour est le plus vif; pour en jouir, il faut se rendre agreable aux semmes : dès que le befoin d'aimer se fair sentir, celui de plaire doit donc s'allumer en notre ame. Malheureusement, il en est des amants comme de ces infectes aîlés qui prennent la couleur de l'herbe à laquelle ils s'attachent; ce n'est qu'en empruntant la ressemblance de l'objet aimé, qu'un amant parvient à lui plaire. Or, si les semmes, par l'éducation qu'on leur donne, doivent acquérir plus de frivolités & de graces, que de force & de justesse dans les idées, nos esprits, se modelant sur les leurs, doivent, en conféquence, se ressentir des mêmes vices.

Il n'est que deux moyens de s'en garantir. Le premier, c'est de persectionner l'éducation des semmes, de donner plus de hauteur à leur ame, plus d'étendue à leur esprit. Nul doute qu'on ne l'élevât aux plus grandes choses, fa l'on avoit l'amour pour précepteur, & que la main de la beauté jettât dans notre ame les semences de l'esprit & de

la vertu. Le fecond moyen (& ce n'est pas certainement celui que je conseillerois,) ce seroit de débarrasser les femmes d'un reste de pudeur, dont le sacrifice les met en droit d'exiger le culte & l'adoration perpétuelle de leurs amants. Alors les faveurs des femmes, devenues plus communes, paroîtroient moins précieuses; alors les hommes, plus indépendants, plus fages, ne perdroient près d'elles que les heures consacrées aux plaisirs de l'amour, & pourroient, par conséquent, étendre & fortifier leur esprit par l'étude & la méditation. Chez tous les Peuples & dans tous les Pays voués à l'idolâtrie des femmes, il faut en faire des Romaines ou des Sultanes; le milieu entre ces

deux partis est le plus dangereux.

168

Ce que j'ai dit ci-dessus prouve que c'est à la diversité des gouvernements, &, par conséquent, des intérêts des Peuples, qu'on doit attribuer l'étonnante variété de leurs caracteres, de leur génie & de leur goût. Si l'on croit quelquefois appercevoir un point de ralliement pour l'eftime générale; si, par exemple, la Science militaire est, chez presque tous les Peuples, regardée comme la premiere, c'est que le grand Capitaine est, presqu'en tous les Pays, l'homme le plus utile, du moins jusqu'à la convention d'une paix universelle & inaltérable. Cette paix une fois confirmée, on donneroit, sans contredit, aux hommes célebres dans les Sciences, les Loix, les Lettres, & les Beaux-Arts, la préférence fur le plus grand Capitaine du monde : d'où je conclus que l'intérêt général est, dans chaque Nation, le dispensateur unique de son estime.

C'est à cette même cause, comme je vais le prouver, qu'on doit attribuer le mépris, injuste ou légitime, mais toujours réciproque, que les Nations ont pour leurs mœurs, leurs usages & leurs caracteres différents,



#### CHAPITRE XXI.

DISCOURS II.

Le mépris respectif des Nations tient à l'intérêt de leur vanisé.

L en est des Nations comme des Particuliers : si cha-L cun de nous se croit infaillible, place la contradiction au rang des offenses, & ne peut estimer ni admirer dans autrui que son propre esprir, chaque Nation n'estime pareillement dans les autres que les idées analogues aux fiennes; toute opinion contraire est donc entre elles un

germe de mépris.

Qu'on jette un coup d'œil rapide fur l'univers. Ici c'est l'Anglois qui nous prend pour des têtes frivoles, lorsque nous le prenons pour une tête brûlée. Là , c'est l'Arabe, qui, perfuadé de l'infaillibilité de son Khalife, rit de la sotre crédulité du Tartare qui croit le grand Lama immortel. Dans l'Afrique, c'est le Negre, qui, toujours en adoration devant une racine, une patte de crabe, ou la corne d'un animal, ne voit dans la terre qu'une masse immense de Divinités, & se moque de la disette où nous sommes de Dieux; tandis que le Mufulman, peu instruit, nous accuse d'en reconnoître trois. Plus loin, ce sont les habitants de la montagne de Bata : ils sont persuadés que tout homme qui mange avant sa mort un coucou rôti, est un Saint; ils se moquent, en conséquence de l'Indien : Quoi de plus ridicule, lui disent-ils, que d'approcher une vache du lit d'un malade, & d'imaginer que, si la vache, dont on tire la queue, vient à piffer, & qu'il tombe quelques gouttes de son urine fur le moribond, ce moribond est un Saint? Quoi de plus absurde aux Bramines, que d'exiger de leurs nouveaux convertis que, pendant fix mois, ils se tiennent, pour toute nourriture, à la fiente de vache? (a)

<sup>(</sup>a) Théâtre de l'Idolâtrie, par La vache, au rapport de Vin-Abraham Roger. cent le Blanc, est réputée

C'est toujours sur une semblable différence de mœurs & de coutumes, qu'est fondé le mépris respectif des Nations. C'est par ce motif (b) que l'habitant d'Antioche méprisoit jadis, dans l'Empereur Julien, cette simplicité de mœurs & cette frugalité qui lui méritoient l'admiration des Gaulois. La différence de Religion, & , par conséquent, d'opinion, déterminoit, dans le même-temps, des Chrétiens plus zélés que justes, à noircir, par les plus infâmes calomnies, la mémoire d'un Prince qui, diminuant les impôts, rétabliffant la discipline militaire, & ranimant la vertu expirante des Romains, a si justement mérité d'ètre mis au rang de leurs plus grands Empereurs. (c)

Qu'on jette les yeux de toutes parts; tout est plein de ces injustices. Chaque Nation, convaincue qu'elle seule possede la sagesse, prend toutes les autres pour solles, & ressemble assez au Marianois, (d) qui, persuadé que sa langue est la seule de l'univers, en conclut que les autres

hommes ne favent pas parler.

S'il descendoit du ciel un Sage, qui, dans sa conduite, ne consultât que les lumieres de la raison, ce Sage passeroit universellement pour fou. Il seroit, dit Socrate, vis-à-vis des autres hommes, comme un Mèdecin que des Pâtissiers accuseroient, devant un Tribunal d'enfants, d'avoir désendu les pâtés & les tartelettes, & qui sûrement y paroîtroit coupable au premier chef. En vain appuyeroit-il ses opinions sur les démonstrations les plus fortes; toutes les Nations seroient, à son égard, comme ce Peuple de bossus, chez lequel, disent les Fabulistes Indiens, passa un Dieu beau, jeune & bien sait : ce Dieu, ajoutent-

fainte & facrée au Calicut. Il » qui n'adopte aucun de mes n'est point d'être qui générale- » usages. De l'Orig. & des Mœurs ment ait plus de réputation de des Caraïbes, par La Borde. (c) On grava, à Tarfe, fur

fainteté : il paroit que la cou-

ils, entre dans la Capitale; il s'y voit environné d'une multitude d'habitants ; sa figure leur paroît extraordinaire : les ris & les brocards annoncent leur étonnement : on alloit pousser plus loin les outrages, si, pour l'arracher à ce danger, un des habitants, qui fans doute avoit vu d'autres hommes que des bossus, ne se fût tout-à-coup écrié: Eh! mes amis, qu'allons-nous faire? N'infultons point ce malheureux contrefait : fi le Ciel nous a fait à tous le don de la beauté, s'il a orné notre dos d'une montagne de chair; pleins de reconnoissance pour les immortels, allons au Temple en rendre graces aux Dieux. Cette fable est l'histoire de la vanité humaine. Tout Peuple admire ses défauts, & méprise les qualités contraires : pour réussir dans un Pays, il faut être porteur de la bosse de la Nation chez laquelle on voyage.

Il est, dans chaque Pays, peu d'Avocats qui plaident la cause des Nations voisines, & peu d'hommes qui reconnoissent en eux le ridicule dont ils accusent l'étranger, & qui prennent exemple sur je ne sais quel Tartare qui sit, à ce sujet, adroitement rougir le grand Lama lui-même

de son injustice.

Ce Tartare avoit parcouru le Nord, visité les Pays des Lappons, & même acheté du vent de leurs Sorciers. (e) De retour en fon pays, il raconte ses aventures : le grand Lama veut les entendre, il pâme de rire à ce récit. De quelle folie, disoit-il, l'esprit humain n'est-il pas capable! que de coutumes bizarres ! quelle crédulité dans les Lappons! Sont-ce des hommes? Oui, vraiment, répondit le Tartare: Apprends même quelque chose de plus étrange; c'est que ces Lappons, si ridicules avec leurs Sorciers, ne rient pas moins de notre crédulité que tu ris de la leur. Impie! répond le grand Lama, ofes-tu bien prononcer ce blasphême, & comparer ma Religion avec la leur? Pere éternel, reprit le Tartare, avant que l'imposition sacrée de ta main sur ma tête m'ait lavé de mon péché, je te représenterai que, par tes ris, tu ne dois pas engager tes

<sup>&</sup>quot; Caraibe , que l'Europeen , des Indes Hollandoises.

tume de manger, par péniten- le tombeau de Julien : Ci git ce, de la fiente de vache, est Julien, qui perdit la vie sur les fort ancienne en Orient. bords du Tigre. Il fut un excellent (b) Bleffe de nos mépris, " Je Empereur & un vaillant guerrier. ne connois de fauvage, dit le (d) Voyages de la Compagnie

<sup>(</sup>e) Les Lappons ont des Sor- nœud, délié à certaine hauciers qui vendent aux voya- teur, doit donner un certain geurs des cordelettes, dont le vent.

Sujets à faire un profane usage de leur raison. Si l'œil févere de l'examen & du doute se portoit sur tous les objets de la croyance humaine, qui sait si ton culte même seroit à l'abri des railleries de l'incrédule? Peut-être que ta sainte urine & tes saints excréments, (f) que tu distribues en présent aux Princes de la terre, leur paroîtroient moins précieux ; peut-être n'y trouveroient-ils plus la même saveur, n'en saupoudreroient-ils plus leurs ragoûts, & n'en mêleroient-ils plus dans leurs fausses. Déja l'impiété nie à la Chine les neuf incarnations de Visthnou. Toi, dont la vue embrasse le passé, le présent & l'avenir, tu nous l'as répété souvent; c'est au talisman d'une croyance aveugle que tu dois ton immortalité & ta puissance sur la terre : sans la soumission entiere à tes dogmes, obligé de quitter ce séjour de tenebres, tu remonterois au ciel, ta patrie. Tu sais que les Lamas, soumis à ta puissance, doivent un jour t'élever des Autels dans toutes les parties du monde : qui peut t'affurer qu'ils exécutent ce projet sans le secours de la crédulité humaine; & que, sans elle, l'examen, toujours impie, ne prît les Lamas pour des Sorciers Lappons qui vendent du vent aux fots qui l'achetent ? Excuse donc, ô Fo vivant! les discours que me dicte l'intérêt de ton culte; & que le Tartare apprenne de toi à respecter l'ignorance & la crédulité dont le ciel, toujours impénétrable dans ses vues, paroît se servir pour te soumettre la terre.

Peu d'hommes font, à cet exemple, sentir à leur Nation le ridicule dont elle se couvre aux yeux de la raison, lorsque, sous un nom étranger, elle rit de sa propre solie; mais il est encore moins de Nations qui sussement proster de pareils avis. Toutes sont si scrupuleusement attachées à l'intérêt de leur vanité, qu'en tout Pays l'on ne donnera jamais le nom de sages qu'à ceux qui, comme disoit Mr. de Fontenelle, sont soux de la solie commune. Quelque bizarre que soit une sable, elle est toujours crue de

En Asie, au contraire, lorsque les Perses, tout souillés (h) du sang des serpents immolés au Dieu du Bien, couroient au Templès des Mages se vanter de cet acte de piété, s'imagine-t-on qu'un homme qui les auroit arrêtés pour leur prouver le ridicule de leur opinion, en est été bien recu? Plus une opinion est folle, plus il est honnête & dangereux d'en démontrer la solie.

Aussi, Mr. de Frontenelle a-t-il toujours répété, que, s'il tenoit toutes les vérités dans sa main, il se garderoit bien de l'ouvrir pour les montrer aux hommes. En effet, si la découverte d'une seule a, dans l'Europe même, sait traîner Galilée dans les prisons de l'Inquisition, à quel

quelques Nations; & quiconque en doute, est traité de fou par cette même Nation. Dans le Royaume de Juida, où l'on adore le ferpent, quel homme oseroit nier le conte que les Marabous font d'un cochon qui, disent-ils, insulta à la divinité du serpent (g) & le mangea. Un faint Marabou, a outent-ils, s'en apperçoit, en porte ses plaintes au Roi. Sur le champ, arrêt de mort contre tous les cochons : l'exécution s'enfuit ; & la race en alloit être anéantie, lorsque les Peuples représenterent au Roi que, pour un coupable, il n'étoit pas juste de punir tant d'innocents: ces remontrances suspendent la colere du Prince; on appaise le grand Marabou, le massacre cesse, & les cochons ont ordre, à l'avenir, d'être plus respectueux envers la Divinité. Voilà, s'écrient les Marabous, comme le ferpent sait allumer la colere des Rois, pour se venger des impies : que l'univers reconnoisse sa Divinité, à son Temple, à son Sacrificateur, à l'ordre de Marabou, destiné à le servir, enfin, aux Vierges consacrées à son culte. Si, retiré au fond de son Sanctuaire, le Dieu Serpent, invisible aux yeux même du Roi, ne reçoir ses demandes & ne rend ses réponses que par l'organe des Prêtres, ce n'est point aux mortels à porter sur ces mysteres un œil prosane : leur devoir est de croire, de se prosterner & d'adorer.

<sup>(</sup>f) On donne au grand Lama le nom de Pere étemel. Les Princes sont friands de ses excréments. Histoire générale des Foyages, tome VII.

<sup>(</sup>g) Voyages de Guinée & de la (h) Beausobre, Histoire du Masuyenne, par le Pere Labae, nichéisme,

supplice ne condamneroit-on pas celui qui les révéleroif

toutes ? (i)

Parmi les Lecteurs raisonnables qui rient dans cet instant de la sottise de l'esprit humain, & qui s'indignent du traitement fait à Galilée, peut-être n'en est-il aucun, qui, dans le siecle de ce Philosophe, n'en eût sollicité la mort. Ils eussent alors eu des opinions différentes : & dans quelles cruautés ne nous précipite pas le barbare & fanatique attachement pour nos opinions? Combien cet attachement n'a-t-il pas semé de maux sur la terre ? attach ment cependant, dont il seroit également juste, utile & facile de se défaire.

Pour apprendre à douter de ses opinions, il sussit d'examiner les forces de son esprit, de considérer le tableau des sottises humaines, de se rappeller que ce sut six cents ans après l'établiffement des Universités, qu'il en sortit enfin un homme extraordinaire, (k) que son siecle persécuta, & mit ensuite au rang des demi-Dieux, pour avoir enseigné aux hommes à n'admettre pour vrais que les principes dont ils auroient des idées claires; vérité, dont peu de gens sentent toute l'étendue : pour la plupart des hommes, les principes ne renferment point de conséquences.

Quelle que soit la vanité des hommes, il est certain que, s'ils se rappelloient souvent de pareils faits; si, comme Mr. de Fontenelle, ils se disoient souvent à euxmêmes : Personne n'échappe à l'erreur , serois-je le seul homme infaillible? ne seroit-ce pas dans les choses même que je soutiens avec le plus de fanatisme, que je me tromperois ? Si les hommes avoient cette idée habituellement présente à l'esprit, ils feroient plus en garde contre leur, vanité, plus attentifs aux objections de leurs adversaires, plus à portée d'appercevoir la vérité; ils feroient plus doux, plus tolérants, & fans doute auroient une moins haute opinion de leur sagesse. Socrate répétoit souvent : Tout ce que je sais , c'est que je ne sais rien. On sait tout dans notre siecle, excepté ce que Socrate savoit. Les hommes ne se furprennent si souvent en erreur, que parce qu'ils sont ignorants, & qu'en général leur folie la plus incurable. e'est de se croire sages.

Cette folie, commune à toutes les Nations, & produite en partie par leur vanité, leur fait non-seulement mépriser les mœurs & les usages différents des leurs, mais leur fait encore regarder, comme un don de la nature, la fupériorité que quelques-unes d'entre elles ont sur les autres : supériorité qu'elles ne doivent qu'à la constitution politique de leur Etat.

# 

# CHAPITRE XXII.

Pourquoi les Nations mettent au rang des dons de la Nature, les qualités qu'elles ne doivent qu'à la forme de leur Gouvernement.

A vanité est encore le principe de cette erreur : & quelle Nation peut triompher d'une pereille erreur? Supposons, pour en donner un exemple, qu'un François accoutume à parler affez librement, à rencontrer çà & là quelques hommes vraiment Citoyens, quitte Paris, & débarque à Conftantinople; quelle idée se formera-t-il des Pays foumis au despotisme, lorsqu'il considérera l'avilisfement où s'y trouve l'humanité? qu'il appercevra partout l'empreinte de l'esclavage? qu'il verra la tyrannie infecter, de son souffle, les germes de tous les talents & de toutes les vertus, porter l'abrutissement, la crainte Tervile & la dépopulation, du Caucase jusqu'à l'Egypte? qu'enfin il apprendra qu'enfermé dans son Serrail, tandis que le Persan bat ses troupes & ravage ses Provinces, le tranquille Sultan, indifférent aux calamités publiques, boit fon sorbet, caresse ses femmes, fait étrangler ses Bachas, & s'ennuye? Frappé de la lâcheté & de la servitude de ces

c'est s'attirer la haine irrecon- tous ceux qui veulent saisir, ciliable des ignorants, des foibles, des superstitieux & des de vrai & d'essentiel. hommes corrompus, qui tous

<sup>(</sup>i) Penser, dit Aristippe, se déclarent hautement contre dans les choses, ce qu'il y a (k) Defeartes.

Peuples, à la fois animé du sentiment de l'orgueil & de l'indignation, quel François ne se croira pas d'une nature supérieure au Turc? En est-il beaucoup qui sentent que le mépris pour une Nation, est toujours un mépris injuste? que c'est de la forme plus ou moins heureuse des gouvernements, que dépend la supériorité d'un Peuple sur un aus tre ? & qu'enfin ce Turc peut lui faire la même réponse qu'un Perse fit à un soldat Lacédémonien, qui lui reprochoit la lâcheté de sa Nation : Pourquoi m'insulter? lui disoit-il; sache qu'il n'est plus de Nation par-tout où l'on reconnoît un maître absolu. Un Roi est l'ame universelle d'un Etat despotique; c'est son courage ou sa soiblesse qui fait languir ou qui vivifie cet Empire. Vainqueurs fous Cyrus, si nous sommes vaincus sous Xerxès, c'est que Cyrus eût à fonder le Trône où Xercès s'est assis en naissant; c'est que Cyrus eut, en naissant, des égaux; c'est que Xerxès fut toujours environné d'esclaves : & les plus vils, tu le sais, habitent le Palais des Rois. C'est donc la lie de la Nation que tu vois aux premiers postes; c'est l'écume des mers qui s'est élevée sur leur surface. Reconnois l'injustice de tes mépris. Et si tu en doutes, donnenous les loix de Sparte, prends Xerxès pour maître; tu feras le lâche, & moi le héros.

Rappellons-nous le moment où-le cri de la guerre avoit réveillé toutes les Nations de l'Europe, où son tonnerre se faisoit entendre du Nord au Midi de la France: (a) supposons qu'en ce moment un Républicain, encore tout échaussé de l'esprit de Citoyen, arrive à Paris, & se présente dans la bonne compagnie; quelle surprise pour lui de voir chacun y traiter, avec indifférence, les affaires publiques, & ne s'y occuper vivement que d'une mode, d'une histoire galante, ou d'un petit chien!

Frappé, à cet égard, de la différence qui se trouve entre notre Nation & la sienne, il n'est presque point d'Anglois qui ne se croye un être d'une nature supérieure; qui ne prenne les François pour des têtes srivoles, & la France pour pour le Royaume Babiole : ce n'est pas qu'il ne pût facilement s'appercevoir que c'est non-seulement à la forme de leur gouvernement que ses compatriores doivent cet esprit de patriotisme & d'élévation inconnu à tout autre Pays qu'aux Pays libres, mais qu'ils le doivent encore à la position physique de l'Angleterre.

En effet, pour sentir que cette liberté, dont les Anglo's font si fiers, & qui renferme réellement le germe de tant de vertus, est moins le prix de leur courage qu'un don du hasard, considérons le nombre infini de sactions qui jadis ont déchiré l'Angleterre; & l'on sera convaincu que, fi les mers, en embrassant cet Empire, ne l'eussent rendu inaccessible aux Peuples voisins, ces Peuples, en profitant des divisions des Anglois, ou les eussent subjugués, ou du moins eussent fourni à leurs Rois des moyens de les affervir, & qu'ainfi leur liberté n'est point le fruit de leur sagesse. Si, comme ils le prétendent, ils ne la tenoient que d'une fermeté & d'une prudence particuliere à leur Nation; après le crime affreux commis dans la personne de Charles I, n'auroient-ils pas du moins tiré de ce crime le parti le plus avantagenx? Auroient-ils fouffert que, par des Services & des Processions publiques, on mît au rang des Martyrs, un Prince qu'il étoit de leur intérêt, disent quelques-uns d'entre eux, de faire regarder comme une victime immolée au bien général, & dont le supplice, nécessaire au monde, devoit à jamais épouvanter quiconque entreprendroit de soumettre les Peuples à une autorité arbitraire & tyrannique ? Tout Anglois sense conviendra donc que c'est à la position physique de son Pays, qu'il doit sa liberté; que la forme de son gouvernement ne pourroit subfifter telle qu'elle est en terre ferme, fans être infiniment perfectionnée; & que l'unique & légitime sujet de son orgueil, se réduit au bonheur d'être né insulaire plutôt qu'habitant du Continent.

Un particulier fera, fans doute, un pareil aveu; mais jamais un Peuple. Jamais un Peuple ne donnera à fa vanité les entraves de la raifon: plus d'équité dans fes jugaments supposeroit une suspension d'esprit, trop rare dans les Particuliers, pour la trouver jamais dans une Nation.

Chaque Peuple mettra donc toujours au rang des dons

<sup>(</sup>a) Dans la derniere guerre, lorsque les ennemis entrerent

de la nature, les vertus qu'il tient de la forme de fon gouvernement. L'intérêt de fa vanité le lui confeillera : & qui résifte au conseil de l'intérêt ?

La conclusion générale de ce que j'ai dit de l'esprit, considéré par rapport aux Pays divers, c'est que l'intérêt est le dispensateur unique de l'estime ou du mépris que les Nations ont pour leurs mœurs, leurs coutumes &

leurs genres d'esprit différents.

La feule objection qu'on puisse opposer à cette conclusion, est celle-ci : Si l'intérêt, dira-t-on, étoit le seul dispensateur de l'estime accordée aux différents genres de science & d'esprit, pourquoi la Morale, utile à toutes les Nations, n'est-elle pas la plus honorée ? Pourquoi le nom des Descartes, des Newton est-il plus célebre que ceux des Nicole, des La Bruyere & de tous les Moralistes, qui, peut-être, ont, dans leurs Ouvrages, fait preuve d'autant d'esprit? C'est, répondrai-je, que les grands Physiciens ont, par leurs découvertes, quelquefois servi l'Univers; & que la plupart des Moralistes n'ont été, jusqu'à préfent, d'aucun secours à l'humanité. Que sert de répéter, fans cesse, qu'il est beau de mourir pour la Patrie? Un apophtegme ne fait point un héros. Pour mériter l'estime, les Moralistes devoient employer, à la recherche des moyens propres à former des hommes braves & vertueux, le temps & l'esprit qu'ils ont perdus à composer des maximes fur la vertu. Lorsqu'Omar écrivoit aux Syriens : J'envove contre vous des hommes aussi avides de la mort que veus Pétes des plaisirs; alors les Sarrasins, trompés par les prestiges de l'ambition & de la crédulité, ne voyoient dans le ciel, que le partage de la valeur & de la victoire; &, dans l'enfer, que celui de la lacheté & de la défaite. Ils étoient alors animés du plus violent fanatisme; & ce sont les passions, & non les maximes de Morale, qui forment les hommes courageux. Les Moralistes devoient le sentir, & savoir que, semblable au Sculpteur, qui, d'un tronc d'arbre, fait un Dieu ou un banc, le Legislateur forme à son gré des héros, des génies & des gens vertueux. J'en atteste les Moscovites, transformés en hommes par Pierre-le-Grand.

En vain les Peuples, follement amoureux de leur lé-

gistation, cherchent-ils, dans l'inexécution de leurs Loix, la cause de seurs malheurs. L'inexécution des Loix, dit le Sultan Mahmouth, est toujours la preuve de l'ignorance du Législateur. La récompense, la punition, la gloire & l'insamie, foumises à ses volontés, sont quatre especes de divinités, avec lesquelles il peut toujours opérer le bien public, & créer des hommes illustres en tous les genres.

Toute l'étude des Moralistes consiste à déterminer l'usage qu'on doit faire de ces récompenses & de ces punitions, & les secours qu'on en peut tirer pour lier l'intérêt pensonel à l'intérêt général. Cette union est le chef d'œuvre que doit se proposer la morale. Si les Ciroyens ne pouvoient faire leur bonheur particulier sans faire le bien public, il n'y auroit alors de vicieux que les foux; tous les hommes seroient nécessités à la verru; & la félicité des Nations seroit un bienfait de la Morale: or, qui doute que, dans cette supposition, cette science ne sût infiniment honorée, & que les Ecrivains excellents en ce genre, ne sussent, du moins, par l'équitable & reconnoissante postérité, mis au rang des Solon, des Lycurgue & des Confucius?

Mais, repliquera-t-on, l'imperfection de la Morale & la lenteur de ses progrès ne peuvent être qu'un effet du peu de proportion qui se trouve entre l'estime accordée aux Moralistes, & les efforts d'esprit nécessaires pour perfectionner cette Science. L'intérêt général, ajoutera-t-on, ne préside donc pas à la distribution de l'estime publique?

Pour répondre à cette objection, il faut, dans les obstacles infurmontables qui se sont, jusqu'à présent, opposés à l'avancement de la Morale, chercher les causes de l'indifférence avec laquelle on a, jusqu'à présent, regardé une Science dont les progrès annoncent toujours ceux de la législation, & que, par conséquent, tous les Peuples ont intérêt de persectionner.



#### CHAPITRE XXIII.

Des Causes qui, jusqu'à présent, ont retardé les Progrès de la Morale.

C I la Poésie, la Géométrie, l'Astronomie, & généra-Ilement toutes les Sciences tendent plus ou moins rapidement à leur perfection, lorsque la Morale semble à peine fortir du berceau, c'est que les hommes, forces, en se rassemblant en société, de se donner & des loix & des mœurs, ont dû se faire un système de Morale avant que l'observation leur en eût déconvert les vrais principes. Le système fait, l'on a cessé d'observer : aussi nous n'avons, pour ainsi dire, que la Morale de l'enfance du monde; & comment la perfectionner?

Pour hâter les progrès d'une Science, il ne fusfit pas que cette Science soit utile au Public; il faut que chacun des Citoyens, qui composent une Nation, trouve quelque avantage à la perfectionner. Or, dans les révolutions qu'ont éprouvées tous les Peuples de la terre, l'intérêt public, c'est-à-dire, celui du plus grand nombre, fur lequel doivent toujours être appuyés les principes d'une bonne Morale, ne s'étant pas toujours trouvé conforme à l'intérêt du plus puissant, ce dernier, indifférent au progrès des autres Sciences, a dû s'opposer efficacement à ceux de la Morale.

L'ambitieux, en effet, qui s'est le premier élevé audessus de ses Concitoyens; le tyran, qui les a foulés à ses pieds; le fanatique, qui les y tient prosternés; tous ces divers fléaux de l'humanité, toutes ces différentes especes de scélérats, forcés, par leur intérêt particulier, d'établir des loix contraires au bien général, ont bien fenti que leur puissance n'avoit pour fondement que l'ignorance & l'imbécillité humaine : aussi ont-ils toujours imposé filence à quiconque, en découvrant aux Nations les vrais principes de la Morale, leur eût révélé tous

leurs malheurs & tous leurs droits, & les eût armées contre l'injustice.

Mais, repliquera-t-on, si dans les premiers siecles du monde, lorsque les Despotes tenoient les Nations affervies sous un sceptre de ser, il étoit alors de leur intérêt de voiler aux Peuples les vrais principes de la Morale; principes qui, les foulevant contre les tyrans, eussent fait à chaque Citoyen un devoir de la vengeance : aujourd'hui que le sceptre n'est plus le prix du crime; que, remis d'un consentement unanime entre les mains des Princes, l'amour des Peuples l'y conserve; que la gloire & le bonheur d'une Nation, réfléchi sur le Souverain, ajoute à sa grandeur & à sa félicité: quels ennemis de l'humanité, dira-t-on, s'opposent encore aux progrès de la Morale?

Ce ne sont plus les Rois, mais deux autres especes d'hommes puissants. Les premiers sont les fanatiques, & je ne les confonds point avec les hommes vraiment pieux: ceux-ci font les foutiens des maximes de la Religion; ceux-là en font les destructeurs : les uns sont amis de (a) l'humanité; les autres, doux au-dehors, & barbares au-dedans, ont la voix de Jacob & les mains d'Esaü : indifférents aux actions honnêtes, ils se jugent vertueux, non fur ce qu'ils font, mais feulement fur ce qu'ils croyent; la crédulité des hommes est, selon eux, l'unique mesure de leur probité. (b) Ils haissent mortellement, disoit la Reine Christine, quiconque n'est pas leur dupe; & leur intérêt les y nécessite : ambitieux, hypocrites & discrets, ils sentent que, pour s'affervir les Peuples, ils doivent les aveugler : auffi ces impies crient-

(a) Ils diroient volontiers aux une preuve de sa fausseté; compas Dieu, puisque tu fais du mal aux Hérétiques de rétorquer, à l'occasion de Saturne ou du mi nous, que de Prêtres de Moloch Carthaginois; auquel Moloch! on facrifioit des hommes, ont

persécuteurs, comme les Scy- bien de fois nos Prêtres fanathes à Alexandre : Tu n'es donc tiques n'ont-ils pas donné lieu aux hommes? Si les Chrétiens, contre eux, cet argument? Par-

(b) Auffi ont-ils toutes les tant de fois répété que la cruau- peines du monde à convenir de té d'une pareille Religion étoit la probité d'un Hérétique,

182

ils fans cesse à l'impiété, contre tout homme né pour éclairer les Nations; toute vérité nouvelle leur est suspecte; ils ressemblent aux enfants que tout effraye dans les ténebres.

La seconde espece d'hommes puissants, qui s'opposent aux progrès de la Morale, font les demi-politiques. Entre ceux-ci, il en est qui, naturellement portés au vrai, ne sont ennemis des vérités nouvelles, que parce qu'ils font paresseux, & qu'ils voudroient se soustraire à la fatigue d'attention nécessaire pour les examiner. Il en est d'autres qu'animent des motifs dangereux, & ceux-ci font les plus à craindre ; ce font des hommes dont l'efprit est dépourvu de talents, & l'ame des vertus; auxquels, pour être de grands scélérats, il ne manque que du courage : incapables de vues élevées & neuves, ces derniers croyent que leur considération tient au respect imbécille ou feint qu'ils affichent pour toutes les opinions & les erreurs reçues : furieux contre tout homme qui veut en ébranler l'empire, ils arment (c) con-

motif caché de la persécution: ligion de fang, & le gouvernul doute que l'intolérance ne foit, chrétiennement & politiquement, un mal. On n'en est lérants que nous? On voit des point à se repentir de la révo- Eglises à Constantinople, & cation de l'Edit de Nantes. Ces point de Mosquées à Paris; ils. disputes, dira-t-on, sont dan- ne tourmentent point les Grecs. gereuses. Oui, quand l'autori- fur leur croyance; & leur toté y prend part : alors l'intolérance d'un parti force quelquefois l'autre à prendre les ar- en qualité de Chrétien, la permes. Que le Magistrat ne s'en fécution est un crime. Presque mêle point, les Théologiens par-tout, l'Evangile, les Apôs'accommoderont après s'être tres & les Peres, prêchent la dit quelques injures. Ce fait est douceur & la tolérance. Saint prouvé par la paix dont on Paul & Saint Chrysostôme dijouit dans les Pays tolérants. fent qu'un Evêque doit s'ac-Mais, replique-t-on, cette tolérance convenable à certains les hommes par la perfuasion, Gouvernements, seroit peut- & non par la contrainte; les

(c) L'intérêt est toujours le dont la Religion est une Renement une tyrannie, ne font - ils pas encore plus tolérance n'allume point de guerre.

A confidérer cette question quitter de sa place, en gagnant être funeste à d'autres : les Turcs Evêques, ajoutent-ils, ne retre lui les passions & les préjugés même qu'ils méprifent, & ne cessent d'effaroucher les foibles esprits par le mot de nouveauté.

DISCOURS II.

lent, bien differents, en cela, lui qui n'a pas, de Dieu, la des Rois, qui regnent sur ceux même idée que nous ; à moins, qui ne le veulent pas.

faire brûler Bogomile.

Saint Basile ne donna-t-il pas, des Ariens sont la preuve qu'ils dans le quatrieme fiecle de n'ont ni piété, ni crainte de l'Eglife , lorsqu'on agitoit la Dieu. Le propre de la piété , question de la Divinité du ajoute-t-il, est de persuader & Saint-Esprit? question qui cau- non de contraindre ; il faut foit, alors, tant de trouble. Ce prendre exemple fur le Sau-Saint, dit Saint Grégoire de veur, qui laisse à chacun la li-Nazianze, quoiqu'attaché à la berté de le fuivre. Il dit plus vérité du dogme de la Divi- haut, p. 830, que pour faire nité du Saint-Esprit, consentit, adopter ses opinions, le Diaalors, qu'on ne donnât point ble, pere du mensonge, a bele titre de Dieu à la troisseme soin de haches & de coignées; Personne de la Trinité.

Mr. de Tillemont, fut con- retire. Ce n'est point avec des damné par quelques faux zélés; épées, des dards, des prisons, s'ils accuserent Saint Basile de des soldats, & enfin à main trahir la vérité par son silen- armée, qu'on enseigne la vérice, cette même condescendance té, mais par la voix de la perfut approuvée par les hommes fuafion. les plus célebres & les plus On n'a réellement recours à

Bafile, art. 63, 64 & 65. Cet vent fervi d'arguments aux écuménique de Constantinople égard, donné prife sur eux aux approuva la conduite de Saint Hérétiques & aux incrédules.

gnent que sur ceux qui le veu- doit ni condamner ni punir cedit-il, que ce ne fût par haine On condamna, en Orient, pour Dieu; ce qui est imposle Concile qui avoit consenti à sible. Saint Athanase, dans ses Epitres ad Solitarios, tome I, p. Quel exemple de modération 855, dit que les persécutions mais le Sauveur est la douceur Si cette condescendance si même : il frappe ; si on ouvre , fage, fuivant le fentiment de il entre; fi on le refuse, il fe

pieux de ce temps-là, entre la force qu'au défaut de raiautres par le grand Saint Atha- fons. Qu'un homme nie que nase, que l'on ne soupçonnoit les trois angles d'un triangle point de manquer de fermeté. font égaux à deux droits, on Ce fait est détaillé dans Mr. en rit, on ne le persécute point. de Tillemont, Vie de Saint Le feu & les gibets ont fou-Auteur ajoute que le Concile Théologiens ; ils ont, à cet Bafile, en l'imitant. JESUS - CHRIT ne faifoit Saint Augustin dit qu'on ne violence à personne; il disoit

Comme si les vérités devoient bannir les vertus de la terre; que tout y fut tellement à l'avantage du vice, qu'on ne pût être vertueux sans être imbécille ; que la Morale en démontrat la néceffité, & que l'étude de cette Science devînt, par consequent, funeste à l'univers , ils veulent qu'on tienne les Peuples prosternés devant les préjugés reçus, comme devant les crocodiles facrés de Memphis. Fait-on quelque découverte en Morale? C'est à nous seuls, disent-ils, qu'il faut la révéler; nous seuls, à l'exemple des initiés de l'Egypte, devons en être les dépositaires : que le reste des humains soit enveloppé des ténebres du préjugé; l'état naturel de l'homme est l'aveuglement.

Affez femblables à ces Médecins, qui, jaloux de la découverte de l'émétique, abuserent de la crédulité de quelques Prélats pour excommunier un remede dont les secours sont si prompts & si salutaires, ils abusent de la crédulité de quelques hommes honnêtes, mais dont la probité stupide & féduite pourroit, sous un Gouvernement moins fage, traîner au supplice la probité éclai-

rée d'un Socrate.

Tels font les moyens dont se font servis ces deux especes d'hommes pour imposer filence aux esprits éclairés. En vain, pour leur résister, s'appuyeroit-on de la faveur publique. Loríqu'un Citoyen est anime de la passion de la verité & du bien général, je sais qu'il s'exhale toujours de son ouvrage un parfum de vertu qui le rend agréable au Public, & que ce Public devient son protecteur : mais comme, fous le bouclier de la reconnoissance & de l'eftime publique, on n'est pas à l'abri des persécutions de ces fanatiques; parmi les gens fages, il en est très peu d'affez vertueux pour ofer braver leur fureur.

Voilà quels obstacles insurmontables se sont, jusqu'à présent, opposés aux progrès de la Morale, & pourquoi certe Science, presque toujours inutile, a, conséquemment à mes principes, toujours mérité peu d'estime.

feulement : Voulez-vous me fui- permis à ses Ministres d'imiter ere? L'interêt n'a pas toujours sa modération.

Mais ne peut-on faire sentir aux Nations l'utilité qu'elles tireroient d'une excellente Morale ? & ne pourroit-on pas hâter les progrès de cette Science, en honorant davantage ceux qui la cultivent? Vu l'importance de la matiere, au risque d'une digression, je vais traiter ce sujet.

## 

### CHAPITRE XXIV.

Des Moyens de perfectionner la Morale.

I L suffit, pour cet effet, de lever les obstacles que met-L tent à les progrès les deux, especes d'hommes que j'ai cités. L'unique moyen d'y réussir est de les démasquer, de montrer, dans les protecteurs de l'ignorance, les plus cruels ennemis de l'humanité; d'apprendre aux Nations, que les hommes font, en général, encore plus stupides que méchants; qu'en les guériffant de leurs erreurs, on les guériroit de la plupart de leurs vices; & que s'opposer, à cet égard, à leur guérison, c'est commettre un crime de lezehumanité.

Tout homme qui, dans l'Histoire, considere le tableau des miseres publiques, s'apperçoit bientôt que c'est l'ignorance qui, plus barbare encore que l'intérêt, a versé le plus de calamités sur la terre. Frappé de cette vérité, on est toujours tenté de s'écrier : Heureuse la Nation où, du moins, les Citoyens ne se permettroient que des crimes d'intérêt! Combien l'ignorance les multiplie-t-elle! Que de fang n'a-t-elle pas fait répandre fur les autels! (a) Ce-

la confécration d'un Temple, Princes, pour faire massacrer fit facrifier, en quatre jours, les Baudhistes dans plusieurs fix mille quatre cents huit hom- Royaumes : ces Baudhistes fong mes, au rapport de Gemelli athées, & les autres déiftes. Ral-Carreri, tome VI, page 56.

de l'Ecole de Niagam profite- rifier de ce crime, il se brula

(a) Un Roi du Mexique, dans rent de leur faveur auprès des ta fut le Prince qui fit répandre Dans l'Inde, les Brachmanes le plus de fang : pour fe pupendant l'homme est fait pour être vertueux : en effet, si c'est dans le plus grand nombre que réside essentiellement la force, & dans la pratique des actions utiles au plus grand nombre que consiste la justice, il est évident que la justice est, par sa nature, toujours armée du pouvoir nécessaire pour réprimer le vice, & nécessiter les hommes à la vertu.

Si le crime audacieux & puissant met si souvent à la chaîne la justice & la vertu, & s'il opprime les Nations, ce n'est que par le secours de l'ignorance : c'est elle qui, cachant à chaque Nation ses véritables intérêts, empêche l'action & la réunion de ses forces, & met, par ce moyen,

le coupable à l'abri du glaive de l'équité.

A quel mépris faut-il donc condamner quiconque veut retenir les Peuples dans les ténebres de l'ignorance? L'on n'a point, jusqu'à présent, assez fortement insisté sur cette vérité : non qu'on doive renverser en un jour tous les autels de l'erreur; je fais avec quel ménagement on doit avancer une opinion nouvelle; je sais même qu'en les détruisant, on doit respecter les préjugés, & qu'avant d'attaquer une erreur généralement reçue, il faut en-

fuite.

Les Prêtres de Meroé, dans l'Ethiopie, dépêchoient, quand de tant de fang, répandu par il leur plaisoit, un Courier au le fanatisme, que l'Abbé de Roi, pour lui ordonner de Longuerue, si profond dans mourir. Vovez Diodore.

tés. Chardin rapporte qu'il a entendu un Prédicateur, qui, les laifsat vivre ; & que de tuer dévot.

en grande folemnîté fur la côte un Sophi, étoit une action plus d'Oricha. Il est à remarquer agréable à Dieu, que de conque ce furent les déiftes qui server la vie à dix hommes de firent couler le fang humain. bien. Combien de fois a-t-on Voyez les Lettres du P. Pont , Ié- fait parmi nous le même raisonnement?

C'est, fans doute, à la vue l'Histoire, disoit, que, si l'on Quiconque tue le Roi de Su- mettoit, dans les deux bassins matra, est élu Roi. C'est, disent d'une balance, le bien & le mal les Peuples, par cet affaffinat, que les Religions ont faits, le que le Ciel déclare ses volon- mal l'emporteroit sur le bien. Tome I, page 11.

Ne prenez point de maison, déclamant sur le faste des So- dit, à ce sujet, une Sentence phis, disoit qu'ils étoient athées Persane, dans un quartier dont à brûler ; qu'il s'étonnoit qu'on ce menu Peuple foit ignorant & voyer, comme les colombes de l'Arche, quelques vérités à la découverte, pour voir si le déluge des préjugés ne couvre point encore la face du monde, si les erreurs commencent à s'écouler, & si l'on apperçoit çà & là dans l'Univers quelques Isles où la vertu & la vérité puissent prendre terre pour se communiquer aux hommes.

Mais tant de précautions ne se prennent qu'avec des prejugés peu dangereux. Que doit on à des hommes qui, jaloux de la domination, veulent abrutir les Peuples pour les tyranniser? Il faut, d'une main hardie, briser le talisman d'imbécillité auquel est attachée la puissance de ces genies malfaifants; découvrir aux Nations les vrais principes de la Morale ; leur apprendre qu'insensiblement entraînées vers le bonheur apparent ou réel, la douleur & le plaisir sont les seuls moteurs de l'Univers moral; & que le sentiment de l'amour de soi, est la seule base sur laquelle on puisse jetter les fondements d'une Morale utile.

Comment se flatter de dérober aux hommes la connoissance de ce principe? Pour y réussir, il faut donc leur défendre de sonder leurs cœurs, d'examiner leur conduite, d'ouvrir ces livres d'histoire, où l'on voit les Peuples de tous les siecles & de tous les Pays, uniquement attentifs à la voix du plaisir, immoler leurs semblables, je ne dis pas à de grands intérêts, mais à leur sensualité & à leur amusement. J'en prends à témoin, & ces viviers où la gourmandise barbare des Romains novoit des esclaves, & les donnoit en pâture à leurs poissons, pour en rendre la chair plus délicate; & cette Isle du Tibre, où la cruauté des maîtres transportoit les esclaves infirmes, vieux & malades, & les y laissoit périr dans le supplice de la faim : j'en atteste encore les débris de ces vastes & superbes arênes, où sont gravés les fastes de la barbarie humaine; où le Peuple le plus policé de l'univers facrifioit des milliers de gladiateurs au seul plaisir que produit le spectacle des combats; où les femmes accouroient en foule; où cefexe, nourri dans le luxe, la mollesse & les plaisirs, ce sexe qui, sait pour l'ornement & les délices de la terre, semble ne devoir respirer que la volupté, portoit la barbarie au point d'exiger des gladiateurs blesses, de tomber, en mourant, dans une attitude agréable. Ces faits,

& mille autres pareils, font trop averes, pour se flatter d'en dérober aux hommes la véritable cause. Chacun saitqu'il n'est pas d'une autre nature que les Romains; que la différence de son éducation produit la différence de ses fentiments, & le fait fremir au seul récit d'un spectacle que l'habitude lui eût, fans doute, rendu agréable, s'il fut né sur les bords du Tibre. En vain quelques hommes, dupes de leur paresse à s'examiner, & de leur vanité à se croire bons, s'imaginent devoir à l'excellence particuliere de leur nature, les sentiments humains dont ils seroient affectés à un pareil spectacle : l'homme sense convient que la nature, comme le dit Pascal, (b) & comme le prouve l'expérience, n'est rien autre chose que notre premiere habitude. Il est donc absurde de vouloir cacher aux hommes le principe qui les meut.

Mais supposons qu'on y reussit, quel avantage en retireroient les Nations? On ne feroit certainement que voiler aux yeux des gens groffiers le sentiment de l'amour de soi; on n'empêcheroit point l'action de ce sentiment fur eux; on n'en changeroit point les effets; les hommes ne feroient point autres qu'ils font : cette ignorance ne leur feroit donc point utile. Je dis de plus, qu'elle leur seroit nuisible : c'est, en effet, à la connoissance du principe de l'amour de foi, que les fociétés doivent la plupart des avantages dont elles jouissent : cette connoissance, toute imparfaite qu'elle est encore, a fait sentir aux Peuples la néceffité d'armer de puissance la main des Magistats; elle a fait confusément appercevoir au Législateur la nécessité de sonder sur la base de l'intérêt personnel les principes de la probité. Sur quelle autre base, en effet, pourroit-on les appuyer? Seroit-ce sur les principes de ces fausses Religions, qui, dira-t-on, toutes fausses qu'elles sont, pourroient être utiles au bonheur temporel des hommes? (c) Mais la plupart de ces Religions sont trop absurdes pour donner de pareils étais à la vertu. On

ne l'appuyera pas non plus sur les principes de la vraie Religion; non que la Morale n'en foit excellente, que ses maximes n'élevent l'ame jusqu'à la sainteté, & ne la remplissent d'une joie intérieure, avant-goût de la joie céleste: mais parce que ces principes ne pourroient convenir qu'au petit nombre de Chrétiens répandus fur la terre; & qu'un Philosophe, qui, dans ses Ecrits, est toujours censé parler à l'univers, doit donner à la vertu des fondements sur lesquels toutes les Nations puissent également bâtir, & par conséquent, l'édifier sur la base de l'intérêt personnel. Il doit se tenir d'autant plus fortement attaché à ce principe, que des motifs d'intérêt temporel, maniés avec adresse par un Législateur habile, suffisent pour former des hommes vertueux. L'exemple des Turcs, qui, dans leur Religion, admettent le dogme de la nécessité, principe destructif de toute Religion, & qui peuvent, en conséquence, être regardés comme des Déiftes; l'exemple des Chinois matérialistes; (d) celui des Saducéens, qui nioient l'immortalité de l'ame, & qui recevoient chez les Juifs le titre de Justes par excellence; enfin, l'exemple des Gymnosophistes, qui, toujours accusés d'athéisme, & toujours respectés pour leur sagesse & leur retenue. rempliffoient, avec la plus grande exactitude, les devoirs de la société: tous ces exemples, & mille autres pareils, prouvent que l'espoir ou la crainte des peines ou des plaifirs temporels, font aussi efficaces, aussi propres à former des hommes vertueux, que ces peines & ces plaifirs éternels, qui, considérés dans la perspective de l'avenir. font communément une impression trop soible pour y sacrifier des plaisirs criminels, mais présents.

Comment ne donnéroit-on pas la préférence aux motifs d'intérêt temporel ? Ils n'inspirent aucune de ces pieuses & faintes cruautés que condamne (e) notre Religion

<sup>(</sup>b) Sextus Empiricus avoit que nos principes accoutudit, avant lui, que nos princi- mes. pes naturels ne font peut-êrre (c) Ciceron ne le penfoit pas;

puisque, tout homme en place que tous les Lettres sont athées. montrer au Peuple le ridicule est de ce sentiment. de la Religion Payenne.

qu'il étoit, il croyoit devoir Le célebre Abbé de Longuerue

<sup>(</sup>e) Lorique Bayle dit que la (d) Le P. Le Comte & la plu- Religion, humble, patiente & part des Jésintes conviennent bienfaisante dans les premiers

190

cette loi d'amour & d'humanité, mais dont ses Ministres ont fait si souvent usage; cruautés qui seront à jamais la honte des fiecles passes, l'horreur & l'étonnement des fiecles à venir.

De quelle surprise, en effet, ne doit point être sais, & le Citoyen vertueux, & le Chrétien prénetré de cet esprit de charité tant recommandé dans l'Evangile, lorsqu'il jette un coup d'œil fur l'univers passé! Il y voit différentes Religions évoquer toutes le fanatisme, & s'abreuver de fang humain. (f)

Là , ce sont différentes sectes de Chrétiens , acharnées les unes contre les autres, qui déchirent l'Empire de Constantinople : plus loin, s'eleve en Arabie une Religion

Religion ambitieuse & sanguinaire ; qu'elle fait passer au fil de l'épée tout ce qui lui réfifte; qu'elle appelle les bourreaux, invente les supplices, envoye des Bulles pour exciter les Peuples à la révolte, anime les conspirations, & enfin de, le premier usage que l'homordonne le meurtre des Princes ; Bayle prend l'œuvre de l'homme pour celui de la Religion; & les Chrétiens n'ont qu'il pense se les rendre proque trop fouvent été des hommes. Lorsqu'ils étoient en petit nombre, ils ne parloient que de tolérance : leur nom- ribles imprécations, le Germain bre & leur crédit s'étant ac- voue à la mort tous ses ennecrus, ils prêcherent contre la mis; fon ame ne s'ouvre plus tolérance. Bellarmin dit à ce à la pitié, la commisération lui fujet, que si les Chrétiens ne paroîtroit un facrilege. détrônerent pas les Néron & les Dioclétien, ce n'est pas Néréides, des Peuples poliqu'ils n'en eussent le droit, mais cés attachent Andromede au ils n'en avoient pas la force : rocher ; pour appaifer Diane aussi faut-il convenir qu'ils en & s'ouvrir la route de Troye, ent fait usage des qu'ils l'ont Agamemnon, lui-même, traine pu. Ce fut à main armée que Iphigénie à l'Aurei, Calchas la les Empereurs détruisirent le frappe, & croit honorer les Paganisme, qu'ils combattirent Dieux.

fiecles, est devenue depuis une les hérésies, qu'ils prêcherent l'Evangile aux Frisons, aux Saxons, & dans tout le Nord.

Tout ces faits prouvent qu'on n'abuse que trop souvent des principes d'une Religion Sainte.

(f) Dans l'enfance du monme fait de fa raifon, c'est de se créer des Dieux cruels; c'est par l'effusion du fang humain pices; c'est dans les entrailles palpitantes des vaincus qu'il lit les arrêts du destin. Après d'hor-

Pour calmer la colere des

DISCOURS II. nouvelle; elle commande aux Sarrazins de parcourir la terre le fer & la flamme à la main. Aux irruptions de ces Barbares, il voit succéder la guerre contre les Infideles: fous l'étendard des Croifés, des Nations entieres désertent l'Europe pour inonder l'Afie, pour exercer sur leur route les plus affreux brigandages, & courir s'enfevelir dans les fables de l'Arabie & de l'Egypte. C'est ensuite le fanatisme, qui met les armes à la main des Princes Chrétiens; il ordonne aux Catholiques le massacre des Hérétiques; il fait reparoître sur la terre ces tortures inventées par les Phalaris, les Busiris & les Néron ; il dresse, il allume, en Espagne, les bûchers de l'Inquisition, tandis que les pieux Espagnols quittent leurs Ports, traversent les Mers, pour planter la Croix & la désolation en Amérique. (g) Qu'on jette les yeux fur le Nord, le Midi, l'Orient & l'Occident du monde : par-tout l'on voit le couteau facré de la Religion levé sur le sein des semmes, des enfants, des vieillards; & la terre fumante du fang des victimes immolées aux faux Dieux ou à l'Etre suprême, n'offrir de toutes parts que le vaste, le dégoûtant & l'horrible charnier de l'intolérance. Or, quel homme vertueux, & quel Chrétien, si son ame tendre est remplie de la divine onction qui s'exhale des maximes de l'Evangile, s'il est sensible aux plaintes des malheureux, & s'il a quelquesois essuyé leurs larmes, ne seroit point, à ce spectacle, touché de compassion pour l'humanité, (h) &

<sup>(</sup>g) Aussi, dans une Epître, les-Quint, on sait ainsi parler qu'on suppose adressée à Char- un Américain;

<sup>. . .</sup> Ce n'est point nous qui sommes les barbares: Ce font , Seigneur , ce font vos Cortez , vos Pigarres , Qui, pour nous mettre au fait d'un système nouveau, Assemblent, contre nous, le Prêtre & le Bourreau.

persécution, que Thémiste le "bien. La vérité a une infi-Sénateur, dans un Ecrit adressé "nité de faces, sous lesquelles à l'Empereur Valens, lui dit: " on peut l'envisager. Dieu a "Est-ce un crime de penser "gravé dans tous les cœurs du

<sup>(</sup>h) C'est à l'occasion de la »eux, les Philosophes le sont " autrement que vous? Si les " respect pour ses attributs ; » Chrétiens sont divisés entre » mais chacun oft le maître de

n'essayeroit point de fonder la probité, non sur des principes aussi respectables que ceux de la Religion, mais sur des principes dont il soit moins facile d'abuser, tels que font les motifs d'intérêt perfonnel?

Sans être contraires aux principes de notre Religion, ces motifs suffisent pour nécessiter les hommes à la vertu. La Religion des Payens, en peuplant l'Olympe de scélérats, étoit, fans contredit, moins propre que la nôtre à former des hommes justes: qui peut, cependant, douter que les premiers Romains n'ayent été plus vertueux que nous? qui peut nier que les Maréchausses n'ayent desarmé plus de brigands que la Religion? que l'Italien, plus dévot que le François, n'ait, le chapelet en main, fait plus d'usage du stilet & du poison? & que, dans les temps où la dévo-

tion est plus ardente & la police plus imparfaire, il ne se commette infiniment plus de crimes (i) que dans les fiecles où la dévotion s'attiedit, & la police le perfectionne? C'est donc uniquement par de bonnes loix (k) qu'on

"témoigner ce respect de la pliers, &c. &c. en sont la » maniere qu'il croit la plus preuve.

» gêner fur ce point.

» dignités à la science.

"agréable à la Divinité: per- (k) Eufebe, Préparation évan-" fonne n'est en droit de le gélique, liv. VI, ch. 10, rapporte ce fragment remarquable S. Grégoire de Nazianze ef- d'un Philosophe Syrien, nomtimoit beaucoup ce Thémiste; me Bardezanes : Apud Seras, c'est à lui qu'il écrit : " Vous lex est qua cades, scortatio, fur-" êtes le feul , ô Thémiste ! qui tum & simulachrorum cultus omnis » luttiez contre la décadence prohibetur; quare in amplissima re-" des Lettres : vous êtes à la gione, non templum videas, non " tête des gens éclaires ; vous lenam , non meretricem , nom adul-" favez philosopher dans les tarem, non furem in jus raptum, " plus hautes places, joindre non homicidam, non toxicum. "l'étude au pouvoir , & les "Chez les Seres, la loi défend " le meurtre, la fornication, (i) Il est peu de gens que "le vol', & toute espece de la Religion retienne. Que de » culte religieux ; de forte que , crimes commis, même par ceux " dans cette vaste région, on qui sont chargés de nous gui- » ne voit ni Temple, ni adulder dans les voies du salut! La » tere, ni maquerelle, ni fille Saint-Barthelemi, l'affaffinat de » de joie, ni voleur, ni affaf-Henri III, le massacre des Tem- " fin, ni empoisonneur. Preuve peut former des hommes vertueux. Tout l'art du Légitlateur confiste donc à forcer les hommes, par le fentiment

que les loix suffisent pour con- bien payés par ceux qui veusenir les hommes.

les Peuples, qui, sans idée de moire.

leur prêchât l'Evangile, n'avoient, dit le P. Jobien, Jefuite, ni Autels, ni Temples, avoient seulement chez eux édif. recueil 24. quelques fourbes, nommés Ma-Ils croyent cependant un Enfer & un Paradis : l'Enfer est une fournaise, où le Diable bat :les ames avec un marteau, comme le fer dans la forge : le Paradis est un lieu plein de coco, de fucre & de femmes. Ce n'est ni le crime ni la vertu qui ouvrent mande à la pluie. l'Enfer ou le Paradis : ceux qui ni connoissance de la Divinité, l'esprit, par le moyen de l'anare, manger, &c.

la Borde, employé à leur con- lité, par ces trois vérités: Je version, n'ont ni Prêtres, ni ne suis en aucune chose, aucune Autels, ni Sacrifices, ni idée chose n'est en moi, le moi n'est de la Divinité. Ils veulent être poins. Lorsque l'esprit sera deli-

lent les faire Chrétiens. Ils On ne finiroit point, fi l'on croyent que le premier homvouloit donner la liste de tous me, nommé Longuo, avoit un gros nombril, d'où fortirent les Dieu , ne laissent pas de vi- hommes. Ce Longuo est le prevre en soc été, & plus ou moins mier Agent ; il avoit fait la terre heureusement, selon l'habileté sans montagnes, qui, selon eux, plus ou moins grande de leur furent l'ouvrage d'un déluge. Législateur. Je ne citérai que L'Envie sut une des premieres les noms de ceux qui, les pre- créatures; elle répandit beaumiers, s'offriront à ma mé- coup de maux sur la tetre : elle fe croyoit très - belle ; mais , Les Marianois, avant qu'on ayant vu le Soleil, elle alla se cacher, & ne parut plus que de nuit.

Les Chiriguanes ne reconni Sacrifices, ni Prêtres : ils noissent aucune Divinité. Lettres

Les Giagues, felon le P. Cacanas, qui prédifoient l'avenir. vassy, ne reconnoissent aucun Etre distinct de la matiere , & n'ont pas même, dans leur largue, de mot pour exprimer cette idée : leur feul culte est celui de leurs ancêtres , qu'ils croyent toujours vivants : ils s'imaginent que leur Prince con-

Dans l'Indoustan, dit le P. meurent d'une mort violente, Pons, Jésuite, il est une secle ont l'Enfer pour partage; & les de Brachmanes, qui pense que autres le Paradis. Le P. Jobien l'esprit s'unit à la matiere & s'y ajoute qu'au Sud des Isles Ma- embarrasse; que la sagesse, qui riannes, font trente-deux Isles, purifie l'ame, & qui n'est autre habitées par des Peuples qui chose que la science de la vén'ont absolument ni Religion, rité, produit la délivrance de & qui ne s'occupent qu'à boi- lyse. Or , l'esprit , selon ces Brachmanes, fe dégage tantôt Les Caraibes, au rapport de d'une forme, tantôt d'une qua194

de l'amour d'eux - mêmes, d'être toujours justes les uns envers les autres. Or, pour composer de pareilles loix, il faut connoître le cœur humain; & préliminairement favoir que les homnes, sensibles pour eux seuls, indifférents pour les autres, ne sont nés ni bons, ni méchants, mais prêts à être l'un ou l'autre, selon qu'un intérêt commun les réunit ou les divise; que le sentiment de présérence que chacun éprouve pour soi, sentiment auquel est attachée la conservation de l'espece, est gravé par la nature d'une maniere ineffaçable ; (1) que la fenfibilité physique a produit en nous l'amour du plaisir & la haine de la douleur; que le plaisir & la douleur ont ensuite déposé & fait éclore dans tous les cœurs le germe de l'amour de foi, dont le développement a donné naissance aux pasfions, d'où font fortis tous nos vices & toutes nos vertus.

C'est par la méditation de ces idées préliminaires, qu'on apprend pourquoi les passions, dont l'arbre désendu n'est, felon quelques Rabbins, qu'une ingénieuse image, portent également sur leur tige les fruits du bien & du mal; qu'on apperçoit le méchanisme qu'elles employent à la production de nos vices & de nos vertus; & qu'enfin un Législateur découvre le moyen de nécessiter les hommes à la probité, en forçant les passions à ne porter que des

fruits de vertu & de fagesse.

Or, si l'examen de ces idées, propres à rendre les hommes vertueux, nous est interdit par les deux especes d'hommes puissants, cités ci-dessus, l'unique moyen de hâter les progrès de la Morale seroit donc, comme je l'ai dit plus haut, de faire voir, dans ces protecteurs de la stupidité, les plus cruels ennemis de l'humanité, de leur arracher le sceptre qu'ils tiennent de l'ignorance, & dont ils se servent pour commander aux Peuples abruris. Sur quoi j'observerai que ce moyen simple & facile dans la spéculation, est très-difficile dans l'exécution. Non qu'il ne naisse

des hommes qui, à des esprits vastes & lumineux, unisfent des ames fortes & vertueuses; il est des hommes qui, persuadés qu'un Citoyen sans courage est un Citoyen sans verru, sentent que les biens & la vie même d'un Particulier ne font, pour ai nsi dire, entre ses mains, qu'un dépôt qu'il doit toujours être prêt de restituer, lorsque le salut du Public l'exige : mais de pareils hommes sont toujours en trop petit nombre pour éclairer le Public; d'ailleurs, la vertu est toujours sans force, lorsque les mœurs d'un fiecle y attachent la rouille du ridicule. Aussi la Morale & la Législation, que je regarde comme une seule & même science, ne seront-elles que des progrès insensibles.

C'est uniquement le laps du temps qui pourra rappeller ces fiecles heureux, défignés par les noms d'Astrée ou de Rhée, qui n'étoient que l'ingénieux emblême de la per-

fection de ces deux Sciences.

## るととととというできません

## CHAPITRE XXV.

De la Probité, par rapport à l'Univers.

C'IL existoit une probité par rapport à l'univers, cette probité ne seroit que l'habitude des actions utiles à toutes les Nations : or , il n'est point d'action qui puisse immédiatement influer sur le bonheur ou le malheur de tous les Peuples. L'action la plus généreuse, par le bienfait de l'exemple, ne produit pas, dans le monde moral, un effet plus sensible que la pierre, jettée dans l'Océan, n'en produit sur les mers, dont elle éleve nécessairement la furface.

Il n'est donc point de probité pratique, par rapport à l'univers. A l'égard de la probité d'intention, qui se réduiroit au desir constant & habituel du bonheur des hommes, &, par conséquent, au vœu simple & vague de la félicité universelle, je dis que cette espece de probité n'est encore qu'une chimere platonicienne. En effet, si l'opposition des intérêts des Peuples les tient, les uns à l'égard des autres, dans un état de guerre perpétuelle; fi les

vré de toutes ses formes, voilà la fin du monde. Ils ajoutent, desirent la guerre; & personne que, loin d'aider l'esprit à se ne leur en fait un crime. On dégager de ses formes, les Reli- fent qu'à cet égard leur intérêt gions ne font que serrer les liens n'est point assez lie à l'intérêt dans lesquels il s'embarrasse. général.

<sup>(1)</sup> Le Soldat & le Corfaire

paix conclues entre les Nations, ne sont proprement que des treves comparables au temps qu'après un long combat deux vaisseaux prennent pour se ragréer & recommencer l'artaque; si les Nations ne peuvent étendre leurs conquêtes & leur commerce qu'aux dépens de leurs voifins; enfin, si la sélicité & l'agrandissement d'un Peuple est presque toujours attaché au malheur & à l'affoiblissement d'un autre, il est évident que la passion du patriotisme, passion si desirable, si vertueuse & si estimable dans un Citoyen, est, comme le prouve l'exemple des Grecs & des Romains, absolument exclusive de l'amour universel.

Il faudroit, pour donner l'être à cette espece de probité, que les Nations, par des loix & des conventions réciproques, s'unissent entre elles, comme les familles qui composent un Etat; que l'intérêt particulier des Nations fût soumis à un intérêt plus général; & qu'enfin l'amour de la Patrie, en s'éteignant dans les cœurs, y allumât le feu de l'amour universel : supposition qui ne se réalisera de long-temps. D'où je conclus qu'il ne peut y avoir de probité pratique, ni même de probité d'intention, par rapport à l'univers; & c'est en ce point que l'esprit differe de la probité.

En effet, si les actions d'un Particulier ne peuvent en rien contribuer au bonheur universel, & si les influences de sa vertu ne peuvent sensiblement s'étendre au-delà des limites d'un Empire, il n'en est pas ainsi de ses idées: qu'un homme découvre un spécifique, qu'il invente une machine, telle qu'un moulin à vent; ces productions de son esprit peuvent en faire un bienfaicteur du monde. (a)

infiniment plus contribuer au mant de la patience de Mr. bonheur des hommes que la l'Abbé de Saint-Pierre, on peut vertu d'un Particulier. C'est à prédire d'après lui que tout l'esprit qu'il est réservé d'éta- l'imaginable existera. blir la meilleure législation, de rendre, par consequent, les mes sentent consusément que hommes le plus heureux qu'il l'esprit est le premier des

(a) Aussi l'esprit est-il le pre- cles avant qu'on en réalise la mier des avantages, & peut-il fiction : mais, enfin, en s'ar-

Il faut bien que les homest possible. Il est vrai que, dons, puisque l'envie permet même, le Roman de cette le- à chacun d'être le panégyrifgislation n'est pas encore fait, te de sa probité, & non de son & qu'il s'écoulera bien des fie- esprit.

D'ailleurs, en matiere d'esprit, comme en matiere de probité, l'amour de la Patrie n'est point exclusif de l'amour universel. Ce n'est point aux dépens de ses voisins qu'un Peuple acquiert des lumieres : au contraire, plus les Nations sont éclairées, plus elles se résléchissent réciproquement d'idées, & plus la force & l'activité de l'esprit universel s'augmente. D'où je conclus que, s'il n'est point de probité relative à l'univers, il est du moins certains genres d'esprit qu'on peut considérer sous cet aspect.

### CHAPITRE XXVI.

De l'Esprit, par rapport à l'univers.

Esprit, considéré sous ce point de vue, ne sera; Lo conformément aux définitions précédentes, que l'habitude des idées intéressantes pour tous les Peuples, soit comme instructives, soit comme agréables.

Ce genre d'esprit est, sans contredit, le plus desirable. Il n'est aucun temps où l'espece d'idées, réputée esprit par tous les Peupels, ne soit vraiment digne de ce nom. Il n'en est pas ainsi du genre d'idées, auquel une Nation donne quelquesois le nom d'esprit. Il est, pour chaque Nation, un temps de stupidité & d'avilissement, pendant lequel elle n'a point d'idées nettes de l'esprit; elle prodigue alors ce nom à certains affemblages d'idées à la mode, & toujours ridicules aux yeux de la postérité : ces siecles d'avilissement sont ordinairement ceux du despotisme. Alors, dit un Poëte, Dieu prive les Nations de la moitié de leur intelligence, pour les endurcir contre les miseres & le supplice de la servitude.

Parmi les idées propres à plaire à tous les Peuples, il en est d'instructives; ce sont celles qui appartiennent à certains genres de Science & d'Art : mais il en est aussi d'agréables; telles sont, premièrement, les idées & les sentiments admirés dans certains morceaux d'Homere, de Virgile, de Corneille, du Tasse, de Milton, dans lesquels,

198 comme je l'ai déja dit, ces illustres Ecrivains ne s'arrêtent point à la peinture d'une Nation ou d'un fiecle en particulier, mais à celle de l'humanité; telles font, en fecond lieu, les grandes images dont ces Poëtes ont enrichi leurs ouvrages.

Pour prouver qu'en quelque genre que ce soit, il est des beautés propres à plaire universellement, je choisis ces mêmes images pour exemple: & je dis que la grandeur est, dans les tableaux poétiques, une cause univerfelle de plaisir; (a) non que tous les hommes en soient également frappés : il en est même d'insensibles aux beau-

nous frappent pas toujours for- les Pyrénées, au milieu des tement, ce manque d'effet dé- déferts, des abymes & des ropend ordinairement d'une cause chers, l'imagination frappée de etrangere à leur grandeur. C'est, l'estampe du combat des Tile plus fouvent, parce que ces tans, ne croye y reconnoître tableaux se trouvent unis dans les montagnes d'Ossa & de Pénotre mémoire à quelque objet lion, & ne regarde avec frayeur desagreable. Sur quoi j'observerai qu'il est très-rare, à la lecture d'une description poëtil'impression pure que doit faire fur nous la vue exacte de cette image. Tous les objets participent à la laideur ainsi qu'à la beauté des objets auxquels ils font le plus communément unis; c'est à cette cause qu'on doit attribuer la plupart de nos déinjustes. Un proverbe usité dans les Places publiques , fut-il , d'ailleurs, excellent, nous paroit toujours bas; parce qu'il fe ges? lie nécessairement dans notre s'en fervent.

Peut-on douter que, par la même raifon, les contes d'efprits & de revenants ne redoublent pendant la nuit, aux yeux du voyageur égaré, les trouvent unis.

(a) Si les grands tableaux ne horreurs d'une forêt? que, fur le champ de bataille de ces Géants? Qui doute que le fouvenir de ce bocage, décrit par que, de recevoir uniquement le Camoens, où les Nymphes, nues, fugitives, & poursuivies par les desirs ardents, tombent aux pieds des Portugais, où l'amour étincele en leurs yeux, circule en leurs veines, où les paroles fe confondent, où l'on n'entend, enfin, que le murmure des foupirs de l'amour goûts & de nos enthousiasmes heureux; qui doute, dis je, que le souvenir d'une description fi voluptueuse n'embellisse à jamais tous les boca-

Voilà la raison pour laquelle mémoire à l'image de ceux qui il est difficile de séparer du plaifir total que nous recevons, à la présence d'un objet, tous les plaisirs particuliers qui sont, pour ainsi dire, réfléchis de la part des objets auxquels ils fe

tés de description comme aux charmes de l'harmonie, & qu'il seroit, à cet égard, aussi injuste qu'inutile de vouloir désabuser : ils ont, par leur insensibilité, acquis le droit malheureux de nier un plaisir qu'ils n'éprouvent pas; mais ces hommes font en petit nombre.

En effet, soit que le desir habituel & impatient de la félicité, qui nous fait fouhaiter toutes les perfections comme des moyens d'accroître notre bonheur, nous rende agréables tous ces grands objets, dont la contemplation semble donner plus d'étendue à notre ame, plus de force & d'élévation à nos idées; soit que par eux-mêmes les grands objets fassent fur nos sens une impression plus sorte, plus continue & plus agréable; soit enfin quelque autre cause, nous éprouvons que la vue hait tout ce qui le resferre; qu'elle fe trouve gênée dans les gorges d'une montagne, ou dans l'enceinte d'un grand mur; qu'elle aime, au contraire, à parcourir une vaste plaine, à s'étendre sur la furface des mers, à se perdre dans un horison reculé.

Tout ce qui est grand, a droit de plaire aux yeux & à l'imagination des hommes : cette espece de beauté l'emporte, dans les descriptions, infiniment sur toutes les autres beautés, qui dépendantes, par exemple, de la justesse des proportions, ne peuvent être ni aussi vivement ni aussi généralement senties, puisque toutes les Nations n'ont pas les mêmes idées des proportions.

En effet, si l'on oppose aux cascades que l'art proportionne, aux fouterreins qu'il creuse, aux terrasses qu'il éleve, les cataractes du fleuve Saint-Laurent, les cavernes creusées dans l'Ethna, les masses énormes de rochers entassés sans ordre sur les A'pes; ne sent-on pas que le plaisir produit par cette prodigalité, cette magnificence rude & groffiere que la nature met dans tous ses ouvrages, est infiniment supérieur au plaisir qui résulte de la justesse des proportions?

Pour s'en convaincre, qu'un homme monte la nuit sur une montagne, pour y contempler le firmament : quel est le charme qui l'y attire ? est-ce la symmétrie agréable dans laquelle les astres sont rangés? Mais, ici, dans la voie lactée, ce sont des soleils sans nombre amoncelés, sans ordre, les uns sur les autres; là , ce sont de vastes déserts.

Quelle est donc la source de ses plaisirs? l'immensité même du ciel. En effet, quelle idée se former de cette immensité, lorsque des mondes enflammés ne paroissent que des points lumineux femés çà & là dans les plaines de l'Ether, lorsque des soleils plus avant engagés dans les prosondeurs du firmament, n'y font apperçus qu'avec peine? L'imagination qui s'élance de ces dernieres spheres, pour parcourir tous les mondes possibles, ne doit-elle pas s'engloutir dans les vastes & immesurables concavités des cieux; se plonger dans le ravissement que produit la contemplation d'un objet qui occupe l'ame toute entiere, fans cependant la fatiguer? C'est aussi la grandeur de ces décorations, qui, dans ce genre, a fait dire que l'art étoit si inférieur à la nature; ce qui, en termes intelligibles, ne fignifie rien autre chose, finon que les grands tableaux

nous paroissent préférables aux petits.

200

Dans les Arts susceptibles de ce genre de beautés, tels que la Sculpture, l'Architecture & la Poésie, c'est l'énormité des masses qui place le Colosse de Rhodes & les Pyramides de Memphis au rang des merveilles du monde, C'est la grandeur des descriptions, qui nous fait regarder Milton du moins comme l'imagination la plus forte & la plus sublime. Aussi son sujer, peu sertile en beautés d'une autre espece, l'étoit-il infiniment en beautés de descriptions. Devenu, par ce sujet, l'Architecte du Paradis terrestre, il avoit à rassembler, dans le court espace du jardin d'Eden, toutes les beautés que la nature a dispersées fur la terre pour l'ornement de mille climats divers. Porté, par le choix de ce même fujet, fur les bords de l'abyme informe du cahos, il avoit à en tirer cette matiere premiere propre à former l'univers, à creuser le lit des mers, à couronner la terre de montagnes, à la couvrir de verdure, à mouvoir les foleils, à les allumer, à déployer autour d'eux le pavillon des cieux, à peindre enfin la beauté du premier jour du monde, & cette fraîcheur printaniere dont sa vive imagination embellit la nature nouvellement éclose. Il avoit donc non-seulement à nous présenter les plus grands tableaux, mais encore les plus neufs & les plus varies, qui, pour l'imagination des hommes, font encore deux causes universelles de plaisir,

Il en est de l'imagination comme de l'esprit : c'est par la contemplation & la combinaison, soit des tableaux de la nature, soit des idées philosophiques, que, persectionnant leur imagination ou leur esprit, les Poëtes & les Philosophes parviennent également à exceller dans des genres très-différents, & dans lesquels il est également rare & , peut-être , également difficile de réussir.

Quel homme, en effet, ne sent pas que la marche de l'esprit humain doit être uniforme, à quelque Science ou à quelque Art qu'on l'applique? Si, pour plaire à l'esprit, dit Mr. de Fontenelle, il faut l'occuper sans le fatiguer; si l'on ne peut l'occuper qu'en lui offrant de ces vérités nouvelles, grandes & premieres, dont la nouveauté, l'importance & la fécondité fixent fortement son attention; si l'on n'évite de le fatiguer, qu'en lui présentant des idées rangées avec ordre, exprimées par les mots les plus propres, dont le sujet soit un, simple, &, par conséquent, facile à embrasser, & où la variété se trouve identifiée à la simplicité; (b) c'est pareillement à la triple combinaison de la grandeur, de la nouveauté, de la variété & de la simplicité dans les tableaux, qu'est attaché le plus grand plaisir de l'imagination. Si, par exemple, la vue ou la description d'un grand lac nous est agréable, celle d'une mer calme & fans bornes nous est, fans doute, plus agréable encore; son immensité est pour nous la source d'un plus grand plaisir. Cependant, quelque beau que soit ce spectacle, son uniformité devient bientôt ennuyeuse. C'est pourquoi, fi, enveloppée de nuages noirs, & portée par les aquilons, la tempête, personnisée par l'imagination du Poëte, se détache du Midi en roulant devant elle les mobiles montagnes des eaux; qui doute que la succession rapide, simple & variée des tableaux effrayants que présente le bouleversement des mers, ne fasse, à chaque instant, fur notre imagination, des impressions nouvelles, ne fixe fortement notre attention, ne nous occupe fans nous fatiguer, & ne nous plaise, par conséquent, davan-

<sup>(</sup>b) Il est bon de remarquer que la simplicité, dans un sujet & dans une image, est une perfection relative à la foiblesse de agtre e prit.

rage? Mais, si la nuit vient encore redoubler, les horreurs de cette même tempête, & que les montagnes d'eau, dont la chaîne termine & ceintre l'horison, soient à l'instant éclairées par les lueurs répétées & réfléchies des éclairs & des foudres; qui doute que cette mer obscure, changée tout-à-coup en une mer de feu, ne forme, par la nouveauté unie à la grandeur & à la variété de cette image, un des tableaux les plus propres à étonner notre imagination ? Aussi l'art du Poëte, considéré purement commé descripteur, est de n'offrir à la vue que des objets en mouvement; & même de frapper, s'il peut, dans ses descriptions, plusieurs sens à la fois. La peinture du mugissement des eaux, du sifflement des vents & des éclats du tonnerre, pourroit-elle ne pas ajouter encore à la terreur fecrete, &, par conséquent, au plaisir que nous fait éprouver le spectacle d'une mer en furie ? Au retour du Printemps, lorsque l'aurore descend dans les jardins de Marly, pour entr'ouvrir le calice des fleurs, en cet instant les parfums qu'elles exhalent, le gazouillement de mille oifeaux, le murmure des cascades, n'augmentent-ils pas encore le charme de ces bosquets enchantés? Tous les sens font autant de portes par lesquelles les impressions agréables peuvent entrer dans nos ames : plus on en ouvre à la fois, plus il y pénetre de plaisir.

On voit donc que, s'il est des idées généralement utiles aux Nations comme instructives, (telles sont celles qui appartiennent directement aux Sciences,) il en est aussi d'universellement utiles comme agréables; & que, différent, en ce point, de la probité, l'esprit d'un Particulier peut avoir des rapports avec l'univers entier.

La conclusion de ce discours, c'est que, tant en matiere d'esprit qu'en matiere de Morale, c'est toujours, de la part des hommes, l'amour ou la réconnoissance qui loue, la haine ou la vengeance qui méprise. L'intérêt est donc le seul dispensateur de leur estime: l'esprit, sous quelque point de vue qu'on le considere, n'est donc jamais qu'un assemblage d'idées neuves, intéressantes, &, par conséquent, utiles aux hommes, soit comme instructives, soit comme agréables.



# DE L'ESPRIT. DISCOURS III.

Si l'Esprit doit être considéré comme un don de la Nature, ou comme un effet de l'éducation.

#### CHAPITRE PREMIER.



E vais examiner, dans ce discours, ce que peuvent sur l'esprit, la nature & l'éducation: pour cet esfet, je dois d'abord déterminer ce qu'on entend par le mot nature.

Ce mot peut exciter en nous l'idée confuse d'un être ou d'une force qui nous a doués

de tous nos fens: or, les fens font les fources de toutes nos idées; privés d'un fens, nous fommes privés de toutes les idées qui y font relatives; un aveugle né n'a, par cette raison, aucune idée des couleurs: il est donc évident que, dans cette fignification, l'esprit doit être en entier considéré comme un don de la nature.

Mais si l'on prend ce mot dans une acception différente, & si l'on suppose qu'entre les hommes bien conformés, doués de tous leurs sens, & dans l'organisation desquels on n'apperçoit aucun désaut, la nature cependant ait mis de si grandes différences, & des dispositions si inégales à l'esprit, que les uns soient organisés pour être stupides, & les autres pour être spirituels, la question devient plus délicate.

J'avoue qu'on ne peut d'abord confidérer la grande inégalité d'esprit des hommes, sans admettre entre les esprits la même différence qu'entre les corps, dont les uns font foibles & délicats, lorsque les autres sont forts & robustes. Qui pourroit, dira-t-on, à cet égard, occasionner des différences dans la maniere uniforme dont la nature opere ?

Ce raisonnement, il est vrai, n'est fondé que sur une analogie. Il est assez semblable à celui des Astronomes qui concluroient que le globe de la lune est habité, parce qu'il est composé d'une matiere à peu près pareille au

globe de la terre. Quelque foible que ce raisonnement soit en lui-même, il doit cependant paroître démonstratif; car enfin, dirat-on, à quelle cause attribuer la grande inégalité d'esprit qu'on remarque entre des hommes qui semblent avoir eu la même éducation?

Pour répondre à cette objection, il faut d'obord examiner si plusieurs hommes peuvent, à la rigueur, avoir eu la même éducation; &, pour cet effet, fixer l'idée qu'on attache au mot éducation.

Si, par education, on entend simplement celle qu'on reçoit dans les mêmes lieux & par les mêmes maîtres; en ce sens, l'éducation est la même pour une infinité d'hommes.

Mais si l'on donne à ce mot une signification plus vraie & plus étendue, & qu'on y comprenne généralement tout ce qui sert à notre instruction, alors je dis que personne ne reçoit la même éducation; parce que chacun a, si je l'ose dire, pour précepteurs, & la forme du gouvernement sous lequel il vit, & ses amis, & ses maîtresses, & les gens dont il est entoure, & ses lectures, & enfin le hafard, c'est-à-dire, une infinité d'événements dont notre ignorance ne nous permet pas d'appercevoir l'enchaînement & les causes. Or, ce hafard a plus de part qu'on ne pense à notre éducation. C'est lui qui met certains objets fous nos yeux, nous occasionne, en consequence, les idées les plus heureuses, & nous conduit quelquesois aux

plus grandes découvertes. Ce fut le hafard, pour en donner quelques exemples, qui guida Galilée dans les jardins de Florence, lorsque les Jardiniers en faisoient jouer les pompes : ce fut lui qui inspira ces Jardiniers, lorsque, ne pouvant élever les eaux au-deffus de la hauteur de trentedeux pieds, ils en demanderent la cause à Gaiilée, & piquerent, par cette question, l'esprit & la vanité de ce Philosophe : ce fut ensuite sa vanité, mise en action par ce coup du hasard, qui l'obligea à faire de cet effet naturel l'objet de ses méditations, jusqu'à ce qu'enfin il eût, par la découverte du principe de la pesanteur de l'air, trouvé la folution de ce problême.

Dans un moment où l'ame paisible de Newton n'étoit occupée d'aucune affaire, agitée d'aucune passion, c'est pareillement le hasard qui, l'attirant sous une allée de pommiers, détacha quelques fruits de leurs branches, & donna à ce Philosophe la premiere idée de son système : c'est réellement de ce fait dont il partit, pour examiner si la lune ne gravitoit pas vers la terre, avec la même force que les corps tombent sur sa surface. C'est donc au hasard que les grands génies ont dû fouvent les idées les plus heureuses. Combien de gens d'esprit restent consondus dans la foule des hommes médiocres, faute, ou d'une certaine tranquillité d'ame, ou de la rencontre d'un Jardinier, ou de la chûte d'une pomme !

Je sens qu'on ne peut d'abord, sans quelque peine, attribuer de si grands effets à des causes si éloignées & si petites en apparence. (a) Cependant l'expérience nous ap-

tre toutes les Poésies galantes.

Peut-être fon antipathie conl'aversion secrete qu'il eut toujours pour les Jésuites, qui les dans tous ses Ouvrages; dela, tre sur l'amour de Dieu; tant fa fatyre contre les femmes, il est vrai que ce sont souvent

<sup>(</sup>a) On lit, dans l'Année litté- contre Lulli, Quinaut, & conraire, que Boileau, encore enfant, jouant dans une cour, tomba. Dans sa chûte, sa jaquette treles dindons, occasionna-t-elle se retrousse; un dindon lui donne plusieurs coups de bec sur une partie très - délicate. Boi- ont apportés en France. C'est à leau en fut toute sa vie incom- l'accident qui lui étoit arrivé, modé: & de la, peut-être, cette qu'on doit, peut-être, sa Satyre sévérité de mœurs, cette diset- sur l'équivoque, son admiration te de sentiment qu'on remarque pour Mr. Arnaud, & son Epi-

206

prend que, dans le physique comme dans le moral, les plus grands événements sont souvent l'effet des causes presqu'imperceptibles. Qui doute qu'Alexandre n'ait dû, en partie, la conquête de la Perse, à l'instituteur de la phalange Macédonienne? que le Chantre d'Achille animant ce Prince de la fureur de la gloire, n'ait eu part à la destruction de l'Empire de Darius, comme Quinte-Curce aux victoires de Charles XII? que les pleurs de Véturie n'ayent désarmé Coriolan, n'ayent affermi la puissance de Rome prête à succomber sous les efforts des Volsques, n'ayent occasionné ce long enchaînement de victoires qui changerent la face du monde; & que ce ne soit, par conféquent, aux larmes de cette Véturie, que l'Europe doit fa situation présente ? Que de faits pareils (b) ne pourroiton pas citer? Gustave, dit Mr. l'Abbé de Vertot, parcouroit vainement les Provinces de la Suede; il erroit depuis plus d'un an dans les montagnes de la Dalécarlie. Les Montagnards, quoique prévenus par fa bonne mine, par la grandeur de sa taille & la force apparente de son corps, ne se fussent cependant pas déterminés à le suivre, si, le jour même où ce Prince harangua les Dalécarliens, les anciens de la Contrée n'eussent remarqué que le vent du Nord avoit teujours soufflé. Ce coup de vent leur parut un signe certain de la protection du Ciel, & l'ordre d'armer en faveur du héros. C'est donc le vent du Nord qui mit la couronne de Suede sur la tête de Gustave.

La plupart des événements ont des causes aussi petites : nous les ignorons, parce que la plupart des Historiens les ont ignorées eux-mêmes, ou parce qu'ils n'ont pas eu d'yeux pour les appercevoir. Il est vrai qu'à cet égard l'esprit peut réparer leurs omissions; la connoissance de

des causes imperceptibles qui renne qui le retint à Paris, & qui déterminent toute la conduite fauva la France. Cependant un de la vie & toute la suite de nos conseil si important, ajoute cet (b) Dans la minorité de neur à ce Général, que la dé-

mont, le conseil de Mr. de Tu- qui paroissent éloignées & petites.

illustre Auteur, fit moins d'hon-Louis XIV, Iorsque ce Prince faite de cinq cents cavaliers. Tant étoit prêt de se retirer en Bour- il est vrai qu'on attribue difficilegogne, ce fut, dir Saint-Evre- ment de grands effets à des causes

certains principes supplée facilement à la connoissance de certains faits. Ainsi, sans m'arrêter davantage à prouver que le hasard joue dans ce monde un plus grand rôle qu'on ne pense, je conclurai de ce que je viens de dire, que, si l'on comprend sous le mot d'éducation, généralement tout ce qui sert à notre instruction, ce même hasard doit nécessairement y avoir la plus grande part; & que personne n'étant exactement placé dans le même concours de circonstances, personne ne reçoit précisément la même éducation

DISCOURS III.

Ce fait posé, qui peut assurer que la dissérence de l'éducation ne produife la différence qu'on remarque entre les esprits? que les hommes ne foient semblables à ces arbres de la même espece, dont le germe, indestructible & absolument le même, n'étant jamais semé exactement dans la même terre, ni précisément exposé aux mêmes vents, au même soleil, aux mêmes pluies, doit, en se développant, prendre nécessairement une infinité de formes différentes? Je pourrois donc conclure que l'inégalité d'esprit des hommes peut être indifféremment regardée comme l'effet de la nature ou de l'éducation. Mais, quelque vraie que fût cette conclusion, comme elle n'auroit rien que de vague, & qu'elle se réduiroit, pour ainsi dire, à un peut-être, je crois devoir considérer cette question sous un point de vue nouveau, la ramener à des principes plus certains & pius précis. Pour cet effet, il faut réduire la question à des points simples, remonter jusqu'à l'origine de nos idées, au développement de l'esprit; & se rappeller que l'homme ne fait que fentir, se ressouvenir, & observer les ressemblances & les différences, c'est-à-dire, les rapports qu'ont entr'eux les objets divers qui s'offrent à lui, ou que sa mémoire lui présente; qu'ainsi la nature ne pourroir donner aux hommes plus ou moins de dispofition à l'esprit, qu'en douant les uns présérablement aux autres d'un peu plus de finesse de sens, d'étendue de mémoire, & de capacité d'attention.



#### CHAPITRE II.

#### De la finesse des Sens.

T A plus ou moins grande perfection des organes des fens, dans laquelle se trouve nécessairement comprise celle de l'organisation intérieure, puisque je ne juge ici de la finesse des sens que par leurs esfets, seroit-elle la cause de l'inégalité d'esprit des hommes?

Pour raisonner avec quelque justesse Tur ce sujet, il faut examiner si le plus ou le moins de finesse des sens donne à l'esprit, ou plus d'étendue, ou plus de cette justesse, qui, prise dans sa vraie fignification, renferme toutes les qua-

lités de l'esprit.

La persection plus ou moins grande des organes des sens n'influe en rien sur la justesse de l'esprit, si les hommes, quelque impression qu'ils reçoivent des mêmes objets, doivent cependant toujours appercevoir les mêmes rapports entre ces objets. Or, pour prouver qu'ils les apperçoivent, je choisis le sens de la vue pour exemple, comme celui auquel nous devons le plus grand nombre de nos idées : & je dis qu'à des yeux différents, si les mêmes objets paroissent plus ou moins grands ou petits, brillants ou obscurs; si la toise, par exemple, est aux yeux de tel homme plus petite, la neige moins blanche, & l'ébene moins noire qu'aux yeux de tel autre; ces deux hommes appercevront néanmoins toujours les mêmes rapports entre tous les objets : la toise, en conséquence, paroîtra toujours à leurs yeux plus grande que le pied; la neige, le plus blanc de tous les corps; & l'ébene, le plus noir de tous les bois.

Or, comme la justesse d'esprit consiste dans la vue nette. des véritables rapports que les objets ont entre eux, & qu'en répétant sur les autres sens ce que j'ai dit sur ce'ui de la vue, on arrivera toujours au même réfultat, j'en conclus que la plus ou moins grande perfection de l'erganifation, ganifation, tant extérieure qu'intérieure, ne peut en rien influer sur la justesse de nos jugements.

Je dirai de plus, que, si l'on distingue l'étendue de la justesse de l'esprit, le plus ou le moins de finesse des sens n'ajoutera rien à cette étendue. En effet, en prenant toujours le sens de la vue pour exemple, n'est-il pas évident que la plus ou moins grande étendue d'esprit dépendroit du nombre plus ou moins grand d'objets qu'à l'exclusion des autres, un homme doué d'une vue très-fine, pourroit placer dans sa mémoire? Or, il est très peu de ces objets imperceptibles par leur petitesse, qui considérés, précisément avec la même attention, par des yeux aussi jeunes & aussi exercés, soient apperçus des uns & échappent aux autres. Mais la différence que la nature met, à cet égard, entre les hommes que j'appelle bien organifés, c'est-à-dire, dans l'organisation desquels on n'apperçoit aucun défaut, (a) fût-elle infiniment plus considérable qu'elle ne l'est, je puis montrer que cette différence n'en produiroit aucune sur l'étendue de l'esprit.

Supposons des hommes doués d'une même capacité d'attention, d'une mémoire également étendue; enfin, deux hommes égaux en tout, excepté en finesse de sens: dans cette hypothese, celui qui sera doué de la vue la plus fine, pourra, sans contredit, placer dans sa mémoire & comparer entre eux plusieurs de ces objets, que leur petitesse cache à celui dont l'organisation est, à cet égard, moins parfaite : mais ces deux hommes ayant, par ma supposition, une mémoire également étendue, & capable, si l'on veut, de contenir deux mille objets, il est encore certain que le fecond pourra remplacer, par des faits hiftoriques, les objets qu'un moindre degré de finesse dans la vue, ne lui aura pas permis d'appercevoir, & qu'il pourra compléter, si l'on veut, le nombre de deux mille

<sup>(</sup>a) Je ne prétends parler, ladie de la folie, ni de celle dans ce Chapitre, que des hom- de la stupidité, ordinairement mes communément bien orga- produites, l'une, par le dénisés, qui ne sont privés d'au- cousu de la memoire, & l'aucun sens, & qui, d'ailleurs, tre, par le défaut total de cette ne sont attaqués ni de la ma- faculté.

objets que contient la mémoire du premier. Or de ces deux hommes, si celui dont le sens de la vue est le moins fin, peut cependant déposer dans le magafin de sa mémoire un aussi grand nombre d'objets que l'autre; & fi, d'ailleurs, ces deux hommes sont égaux en tout, ils doivent, par consequent, faire autant de combinaisons, &, par ma supposition, avoir autant d'esprit, puisque l'étendue de l'esprit se mesure par le nombre des idées & des combinaisons. Le plus ou le moins de perfection dans l'organe de la vue ne peut, en conséquence, qu'influer sur le genre de leur esprit, faire de l'un un Peintre, un Boraniste, & de l'autre un Historien & un Politique; mais elle ne peut en rien influer sur l'étendue de leur esprit. Aussi ne remarque-t-on pas une constante supériorité d'esprit, & dans ceux qui ont le plus de finesse dans le sens de la vue & de Youie, & dans ceux qui, par l'usage habituel des lunettes & des cornets, mettroient par ce moyen, entre eux & les autres hommes, plus de différence que n'en met à cet égard la nature. D'où je conclus qu'entre les hommes que j'appelle bien organisés, ce n'est point à la plus ou moins grande perfection des organes, tant extérieurs qu'intérieurs, des fens, qu'est attachée la supériorité de lumieres, & que c'est nécessairement d'une autre cause que dépend la grande inégalité des esprits.

#### CHAPITRE III.

#### De l'étendue de la mémoire.

L a conclusion du Chapitre précédent fera, sans doute, chercher dans l'inégale étendue de la mémoire des hommes, la cause de l'inégalité de leur esprit. La mémoire est le magasin où se déposent les sensations, les faits & les idées, dont les diverses combinations forment ce qu'on appelle esprit.

Les fensations, les faits & les idées doivent donc être regardés comme la matiere premiere de l'esprit. Or, plus le magafin de la mémoire est spacieux, plus il contient de cette matiere premiere, & plus, dira-t-on, l'on a d'aptitude à l'esprit.

Quelque fondé que paroisse ce raisonnement, peutêtre, en l'approsondissant, ne le trouvera-t-on que spécieux. Pour y répondre pleinement, il faut premièrement examiner si la différence d'étendue, dans la mémoire des hommes bien organisés, est aussi considérable en effet qu'elle l'est en apparence : &, supposant cette différence effective, il saut secondement savoir si l'on doit la considérer comme la cause de l'inégalité des espriss.

Quant au premier objet de mon examen, je dis que l'attention seule peut graver dans la mémoire les objets qui, vus fans attention, ne feroient fur nous que des impreffions infensibles, & pareilles, à peu près, à celles qu'un Lecteur reçoit successivement de chacune des lettres qui composent la feuille d'un Ouvrage. Il est donc certain que, pour juger si le défaut de mémoire est dans les hommes l'effet de leur inattention, ou d'une imperfection dans l'organe qui la produit, il faut avoir recours à l'expérience. Elle nous apprend que parmi les hommes, il en est beaucoup, comme saint Augustin & Montaigne le disent d'euxmemes, qui, ne paroissant doués que d'une mémoire trèsfoible, font, par le desir de favoir, parvenus cependant à mettre un affez grand nombre de faits & d'idées dans leur souvenir, pour être mis au rang des mémoires extraordinaires. Or, fi le desir de s'instruire suffit du moins pour favoir beaucoup, j'en conclus que la mémoire est prefque entiérement factice : aussi l'étendue de la mémoire depend, 1º. de l'usage journalier qu'on en fait; 29, de l'attention avec laquelle on confidere les objets que l'on y veut imprimer, & qui, vus fans attention, comme je viens de le dire, n'y laisseroient qu'une trace légere, & prompte à s'effacer; &, 3º. de l'ordre dans lequel on range ses idées. C'est à cet ordre qu'on doit tous les prodiges de mémoire; & cet ordre consiste à lier ensemble toutes ses idées, à ne charger, par conséquent, sa mémoire que d'objets qui, par leur nature ou la maniere dont on les considere, conservent entre eux assez de rapport pour fe rappeller l'un l'autre.

Les fréquentes représentations des mêmes objets à la mémoire, sont, pour ainsi dire, autant de coups de burin, qui les y gravent d'autant plus profondément, qu'ils s'y représentent plus souvent. (a) D'ailleurs, cet ordre si propre à rappeller les mêmes objets à notre souvenir, nous donne l'explication de tous les phénomenes de la mémoire; nous apprend que la fagacité d'esprit de l'un, c'est à dire, la promptitude avec laquelle un homme est frappé d'une vérité, dépend souvent de l'analogie de cette vérité avec les objets qu'il a habituellement présents à la mémoire; que la lenteur d'esprit d'un autre à cet égard, est, au contraire, l'effet du peu d'analogie de cette même vérité avec les objets dont il s'occupe. Il ne pourroit la faisir, en appercevoir tous les rapports, sans rejetter toutes les premiers idées qui se présentent à son souvenir, sans bouleverser tout le magasin de sa mémoire, pour y chercher les idées qui se lient à cette vérité. Voilà pourquoi tant de gens sont insensibles à l'exposition de certains faits ou de certaines vérités, qui n'en affectent vivement d'autres que parce que ces faits ou ces vérités ébranlent toute la chaîne de leurs pensées, en réveillent un grand nombre dans leur esprit : c'est un éclair qui jette un jour rapide sur tout l'horison de leurs idées. C'est donc à l'ordre, qu'on doit souvent la sagacité de son esprit, & toujours l'étendue de sa mémoire : c'est aussi le défaut d'ordre, effet de l'indifférence qu'on a pour certains genres d'étude, qui, à certains égards, prive absolument de mémoire ceux qui, à d'autres égards, paroissent être doués de la mémoire la plus étendue. Voilà pourquoi le favant dans les langues & l'histoire, qui, par le secours de l'ordre chronologique, imprime & conserve facilement dans sa mémoire des mots, des dates & des saits historiques, ne peut souvent y retenir la preuve d'une vérité morale, la démonstration d'une vérité géométrique, ou le tableau d'un paysage qu'il aura long-temps considéré; en effet,

ces fortes d'objets n'ayant aucune analogie avec le reffe des faits ou des idées dont il a rempli fa mémoire, ils ne peuvent s'y repréfenter fréquemment, s'y imprimer profondément, ni, par conféquent, s'y conferver longtemps.

Telle est la cause productrice de toutes les différentes especes de mémoire, & la raison pour laquelle ceux qui savent le moins dans un genre, sont ceux qui, dans ce même genre, communément oublient le plus.

Il paroît donc que la grande mémoire est, pour ainsi dire, un phénomene de l'ordre; qu'elle est presque entiérement sactice; & qu'entre les hommes que j'appelle bien organisés, cette grande inégalité de mémoire est moins l'ester d'une inégale persection dans l'organe qui la produit, que d'une inégale attention à la cultiver.

Mais, en supposant même que l'inégale étendue de mémoire qu'on remarque dans les hommes, sût entérement l'ouvrage de la nature, & sût aussi considérable en effet qu'elle l'est en apparence; je dis qu'elle ne pourroir en rien instuer sur l'étendue de leur esprit: 1º. parce que le grand esprit, comme je vais le montrer, ne suppose pas la très-grande mémoire; & , 2º. parce que tout homme est doué d'une mémoire suffisante pour s'èlever au plus haut degré d'esprit.

Avant de prouver la premiere de ces propositions, il faut observer que, si la parsaite ignorance sait la parsaite imbécillité, l'homme d'esprit ne paroît quelques manquer de mémoire, que parce qu'on donne trop peu d'étendue à ce mot de mémoire, qu'on en restreint la signification au seul souvenir des noms, des dates, des lieux & des personnes pour lesquelles les gens d'esprit sont sans curiosité, & se trouvent souvent sans mémoire. Mais, en comprenant dans la signification de ce mot, le souvenir ou des idées, ou des images, ou des raisonnements, aucun d'eux n'en est privé : d'où il résulte qu'il n'est point d'esprit sans mémoire.

Cette observation faite, il faut savoir quelle étendue de mémoire suppose le grand esprit. Choisissons pour exemple deux hommes illustres dans des genres différents, tels que Locke & Milton; examinons si la grandeur de leur

<sup>(</sup>a) La mémoire, dit Mr. temps efface insensiblement, si Locke, est une table d'airain l'on n'y repasse quelquesois le remptre de caracteres que le burin.

esprit doit être regardée comme l'effet de l'extrême étendue de leur mémoire.

Si l'on jette d'abord les yeux fur Locke, & si l'on suppose qu'éclaire par une idée heureuse, ou par la lecture

d'Aristote, de Gassendi, ou de Montaigne, ce Philosophe ait apperçu dans les sens l'origine commune de toutes nos idées, on fentira que, pour déduire tout son syftême de cette premiere idée, il lui falloit moins d'étendue dans la mémoire que d'opiniâtreté dans la méditation; que la mémoire la moins étendue suffisoit pour contenir tous les objets, de la comparaison desquels devoit résulter la certitude de ses principes, pour lui en développer l'enchaînement, & lui faire, par consequent, meriter & ob-

tenir le titre de grand esprit.

A l'égard de Milton, si je le regarde sous le point de vue où, de l'aveu général, il est infiniment supérieur aux autres Poëtes; si je considere uniquement la force, la grandeur, la vérité, & enfin la nouveauté de ses images poétiques, je suis obligé d'avouer que la supériorité de son esprit en ce genre ne suppose point non plus une grande étendue de mémoire. Quelque grandes, en effet, que soient les compositions de ses tableaux (telle est celle où, réunissant l'éclat du feu à la folidité de la matiere terrestre, il peint le terrein de l'Enfer brûlant d'un feu solide, comme le lac brûloit d'un feu liquide; ) quelque grandes, dis-je, que soient ses compositions, il est évident que le nombre des images hardies, & propres à former de pareils tableaux, doit être extrêmement borné; que, par conféquent, la grandeur de l'imagination de ce Poëte est moins l'effet d'une grande étendue de mémoire que d'une méditation profonde sur son art. C'est cette méditation qui, lui faifant chercher la fource des plaifirs de l'imagination, la lui a fait appercevoir, & dans l'assemblage nouveau des images propres à former des tableaux grands, vrais & bien proportionnes, & dans le choix constant de ces expressions fortes, qui sont, pour ainsi dire, les couleurs de la Poésie, & par lesquelles il a rendu ses descriptions visibles aux yeux de l'imagination.

Pour dernier exemple du peu d'étendue de mémoire qu'exige la belle imagination, je donne, en note, la traduction d'un morceau de Poésse Angloise. (b) Cette traduction, & les exemples précédents, prouveront, je crois,

l'amour éveille, & conduit , " que tout bénisse le lever de avant l'aurore, dans un vallon : "l'astre qui nous éclaire! Fleurs, elle y attend fon amant, char- » qui renfermez dans votre fein gé, au lever du foleil, d'offrir "les odeurs que la froide nuit un facrifice aux Dieux. Son "y condense, ouvrez vos caame, dans la fituation douce "lices; exhalez dans les airs où la met l'espoir d'un bonheur » vos vapeurs embaumées. Je prochain, se prête, en l'atten- » ne sais si la voluptueuse ivresdant, au plaisir de contempler » se, qui remplit mon ame, les beautes de la nature, & du "embellit tout ce que mes lever de l'aftre qui doit rame- » yeux apperçoivent; mais le ner près d'elle, l'objet de sa "ruisseau qui serpente dans les tendresse. Elle s'exprime ainsi:

" Déja le foleil dore la cime » de ces chênes antiques, & » les flots de ces torrents pré-» cipités, qui mugissent entre " les rochers, font brillantés » par sa lumiere. J'apperçois » déja le fommet de ces monta-" gnes velues, d'où s'élancent ces " voûtes, qui, à demi - jettées » dans les airs, offrent un abri " formidable au folitaire qui s'y » retire. Nuit, acheve de replier " tes voiles. Feux follets qui » égarez le voyageur incertain, " retirez-vous dans les fondrie-» res & les fanges marécageu-» ses : & toi, Soleil, dieu des " cieux , qui remplis l'air d'une » chaleur vivifiante, qui semes " les perles de la rofée fur les " fleurs de ces prairies, & qui » rends la couleur aux beautés » variées de la nature, reçois " mon premier hommage; hâte " ta course : ton retour m'an-» nonce celui de mon amant. » Libre des foins pieux qui le "retiennent encore aux pieds "que dis-je? Fuyez, foupçons " des autels, l'amour va bientôt " jaloux, injurieux à fa fidéli-" le ramener aux miens. Que " té, & faits pour éteindre sa

(b) C'est une jeune fille que » tout se ressente de ma joie! » contours de ces vallées, m'en-» chante par fon murmure. Le " zéphyr me careffe de fon fouf-» fle. Les plantes ambrées, pref-" fées fous mes pas, portent à » mon odorat des bouffées de » parfums. Ah! fi le bonheur. » daigne quelquefois vifiter le " féjour des mortels, c'est, sans " doute, en ces lieux qu'il fe " retire.... Mais quel trouble » secret m'agite? Déja l'impa-» tience mêle fon poifon aux » douceurs de mon attente; " déja ce vallon a perdu de fes » beautés. La, la joie est-elle " donc fi paffagere? Nous est-» elle aussi facilement enlevée » que le duvet léger de ces planntes l'est par le souffle du zé-" phyr? C'est en vain que j'ai » recours à l'espérance flatteu-» fe : chaque instant accroît mon " trouble.... Il ne vient point !... " Qui le retient loin de moi? "Quel devoir plus facré que » celui de calmer les inquiétu-" des d'une amante? ... Mais,

à ceux qui décomposeront les ouvrages des hommes illustres, que le grand esprit ne suppose point la grande mémoire. J'ajouterai même que l'extrême étendue de l'un est absolument exclusive de l'extrême étendue de l'autre. Si l'ignorance fait languir l'esprit faute de nourriture, la vaste érudition, par une surabondance d'aliments, l'a souvent étouffé. Il suffit, pour s'en convaincre, d'examiner l'usage différent que doivent faire de leur ten.ps deux hom-

", tendreffe. Si la jalousie croît ", mais, parmi les vertus, ils ", l'afyle tranquille des campa- ", que je l'apperçois , mon ame " gnes : la fimplicité de mon " agitée se calme ; j'oublie sou-" cœur & de ma beauté l'onr ;, vent de trop justes sujets de " touché; mes voluptueuses ri- " plainte; près de lui, je ne sais " vales le rappelleroient vaine- ", qu'être heureuse.... Cepen-"ment dans leurs bras. Seroit- "dant , s'il me trahiffoit ; fi , " il féduit par les avances d'une " dans le moment que mon " coquetterie qui ternit , fur les " amour l'excuse , il comsom-"joues d'une jeune fille , la "moit, entre les bras d'une au-"neige de l'innocence & l'in- "tre, le crime de l'infidélité: ", carnat de la pudeur , & qui ", que toute la nature s'arme pour " les peint du blanc de l'art & " ma vengeance! qu'il périsse!... " du fard de l'effronterie ? Que ", Que dis-je ? Eléments , soyez "fais-je? Son méprispour elles "fourds à mes cris; terre, n'ou-" n'est, peut-être, qu'un piege ", vre point tes gouffres pro-" pour moi. Puis je ignorer les " fonds; laisse ce monstre mar-" préjugés des hommes, & l'art ", cher le temps prescrit sur ta , qu'ils employent pour nous "féduire? Nourris dans le mé-, pris de notre fexe, ce n'est ,, crimes ; qu'il fasse couler en-, point nous, c'est leurs plaisirs ,, core les larmes des amantes ", qu'ils aiment. Les cruels qu'ils " font! ils ont mis au rang des " les venge & le punit , que , vertus, & les fureurs barbares , de la vengeance, & l'amour , re d'une autre infortunée , forcené de la Patrie; & ja.

près de l'amour, elle l'étouf- ,, n'ont compté la fidélité ! C'est " fe , fi on ne l'en détache : c'est " fans remords qu'ils abusent l'in-" le lierre, qui, d'une chaîne " nocence. Souvent leur vanité , verte, embrasse, mais desse- ,, contemple, avec délices, le " che le tronc qui lui sert d'ap- " spectacle de nos douleurs. Mais, " pui. Je connois trop mon amant " non ; éloignez vous de moi , " pour douter de sa tendresse. " odieuses pensées; mon amant "Il a, comme moi, loin de la ", va se rendre en ces lieux. Je " pompe des Cours, cherché " l'ai mille fois éprouvé : des " brillante furface. Qu'il com-" mette encore de nouveaux " trop crédules : &, fi le ciel " ce foit, du moins, à la prie-.. 8cc.

mes qui veulent se rendre supérieurs aux autres, l'un en esprit, & l'autre en mémoire.

Si l'esprit n'est qu'un assemblage d'idées neuves, & si toute idée neuve n'est qu'un rapport nouvellement apperçu entre certains objets, celui qui veut se distinguer par son esprit, doit nécessairement employer la plus grande partie de son temps à l'observation des rapports divers que les objets ont entre eux, & n'en consommer que la moindre partie à placer des faits ou des idées dans fa mémoire. Au contraire, celui qui veut surpasser les autres en étendue de mémoire, doit, fans perdre son temps à méditer & à comparer les objets entre eux, employer les journées entieres à, sans cesse, emmagasiner de nouveaux objets dans sa mémoire. Or, par un usage si différent de leur temps, il est évident que le premier de ces deux hommes doit être aussi inférieur en mémoire au second, qu'il lui sera supérieur en esprit : vérité qu'avoit vraisemblablement apperçue Descartes, lorsqu'il dit que, pour perfectionner son esprit, il falloit moins apprendre que méditer. D'où je conclus que non-seulement le très-grand esprit ne suppose pas la très grande mémoire, mais que l'extrême étendue de l'un est toujours exclusive de l'extrême étendue de l'autre.

Pour terminer ce Chapitre, & prouver que ce n'est point à l'inégale étendue de la mémoire qu'on doit attribuer la force inégale des esprits, il ne me reste plus qu'à montrer que les hommes, communément bien organisés, font tous doués d'une étendue de mémoire suffisante pour s'élever aux plus hautes idées. Tout homme, en effet, est, à cet égard, affez favorifé de la nature, fi le magafin de sa mémoire est capable de contenir un nombre d'idées ou de faits, tel, qu'en les comparant sans cesse entre eux, il puisse toujours y appercevoir quelque rapport nouveau, toujours accroître le nombre de ses idées, &, par conséquent, donner toujours plus d'étendue à son esprit. Or, si trente ou quarante objets, comme le démontre la Géométrie, peuvent se comparer entre eux de tant de manieres, que, dans le cours d'une longue vie, personne ne puisse en observer tous les rapports, ni en déduire toutes les idées possibles; & fi, parmi les hommes que j'appelle

bien organifés, il n'en est aucun dont la mémoire ne puisse contenir non-seulement tous les mots d'une Langue, mais encore une infinité de dates, de faits, de noms, de lieux & de personnes, & enfin un nombre d'objets beaucoup plus considérable que celui de six ou sept mille, j'en conclurai hardiment que tout homme bien organisé est doué d'une capacité de mémoire bien supérieure à celle dont il peut faire usage pour l'accroissement de ses idées; que plus d'étendue de mémoire ne donneroit pas plus d'étendue à son esprit; & qu'ainsi, loin de regarder l'inégalité de mémoire des hommes comme la cause de l'inégalité de leur esprit, cette derniere inégalité est uniquement l'effet, ou de l'attention plus ou moins grande avec laquelle ils observent les rapports des objets entre eux, ou du mauvais choix des objets dont ils chargent leur souvenir. Il est, en effet, des objets stériles, & qui, tels que les dates, les noms des lieux, des personnes, ou autres pareils, tiennent une grande place dans la mémoire, fans pouvoir produire ni idée neuve, ni idée intéressante pour le Public. L'inégalité des esprits dépend donc en partie du choix des objets qu'on place dans la mémoire. Si les jeunes gens dont les succès ont été les plus brillants dans les Colleges, n'en ont pas toujours de pareils dans un âge plus avancé, c'est que la comparaison & l'application heureuse des regles du Despautere, qui font les bons écoliers, ne prouvent nullement que, dans la suite, ces mêmes jeunes gens portent leur vue sur des objets de la comparaison desquels résultent des idées intéressantes pour le Public : & c'est pourquoi l'on est rarement grand homme, si l'on n'a le courage d'ignorer une infinité de choses inutiles.

## 

## CHAPITRE IV.

De l'inégale capacité d'attention.

T'AI fait voir que ce n'est point de la perfection plus ou I moins grande, & des organes des sens, & de l'organe de la mémoire, que dépend la grande inégalité des esprits. On n'en peut donc chercher la cause que dans l'inégale capacité d'attention des hommes.

Comme c'est l'attention, plus ou moins grande, qui grave plus ou moins perfondément les objets dans la mémoire; qui en fait appercevoir mieux ou moins bien les rapports, qui forme la plupart de nos jugements vrais ou faux ; & que c'est enfin à cette attention que nous devons presque toutes nos idées ; il est , dira-t-on , évident , que c'est de l'inégale capacité d'attention des hommes que dépend la force inégale de leur esprit,

En effer, si le plus soible degré de maladie, auquel on ne donneroit que le nom d'indisposition, suffit pour rendre la plupart des hommes incapables d'une attention suivie, c'est, sans doute, ajoutera-t-on, à des maladies, pour ainsi dire, insensibles, &, par conséquent, à l'inégalité de force que la nature donne aux divers hommes, qu'on doit principalement attribuer l'incapacité totale d'attention qu'on remarque dans la plupart d'entre eux, & leur inégale disposition à l'esprit : d'où l'on conclura que l'esprit est purement un don de la nature.

Quelque vraisemblable que soit ce raisonnement, il n'est

cependant point confirmé par l'expérience.

Si l'on en excepte les gens affligés de maladies habituelles, & qui contraints, par la douleur, de fixer toute leur attention sur leur état, ne peuvent la porter sur des objets propres à perfectionner leur esprit, ni, par consèquent, être compris dans le nombre des hommes que j'appelle bien organises, on verra que tous les autres hommes, même ceux qui, foibles & délicats, devroient, conféquemment au raisonnement précédent, avoir moins d'esprit que les gens bien constitués, paroissent souvent, à cet égard, les plus favorifés de la nature.

Dans les gens sains & robustes qui s'appliquent aux Arts & aux Sciences, il semble que la force du tempérament, en leur donnant un besoin pressant du plaisir, les détourne plus souvent de l'étude & de la méditation, que la soiblesse du tempérament, par de légeres & fréquentes indispositions, ne peut en détourner les gens délicats. Tout ce qu'on pout affurer, c'est qu'entre les hommes à peu près animés d'un égal amour pour l'étude, le fuccès sur

220

lequel on mesure la force de l'esprit, paroît entiérement dépendre, & des distractions plus ou moins grandes occafionnées par la différence des goûts, des fortunes, des états, & du choix plus ou moins heureux des sujets qu'on traite, de la méthode plus ou moins parfaite dont on fe fert pour composer, de l'habitude plus ou moins grande qu'on a de méditer, des Livres qu'on lit, des gens de goût qu'on voit, & enfin, des objets que le hasard présente journellement fous nos yeux. Il femble que, dans le concours des accidents nécessaires pour former un homme d'esprit, la différente capacité d'attention que pourroit produire la force plus ou moins grande du tempérament, ne foit d'aucune confidération. Aussi l'inégalité d'esprit occasionnée par la différente constitution des hommes, est-elle insensible. Aussi n'a-t-on, par aucune observation exacte, pu, jusqu'à présent, déterminer l'espece de tempérament le plus propre à former des gens de génie; & ne peut-on encore favoir lesquels des hommes, grands ou petits, gras ou maigres, bilieux ou fanguins, ont le plus d'aptitude à l'esprit.

Au reste, quoique cette réponse sommaire pût suffire pour réfuter un raisonnement qui n'est fondé que sur des vraisemblances, cependant, comme cette question est fort importante, il faut, pour la résoudre avec précision, examiner a le défaut d'attention est, dans les hommes, ou l'effer d'une impuissance physique de s'appliquer, ou d'un

desir trop soible de s'instruire.

Tous les hommes que j'appelle bien organisés, sont capables d'attention, puisque tous apprennent à lire, apprennent leur langue, & peuvent concevoir les premieres propositions d'Euclide. Or, tout homme, capable de concevoir ces premieres propositions, a la puissance phyfique de les entendre toutes : en effet, en Géométrie comme en toutes les autres Sciences, la facilité plus ou moins grande avec laquelle on faisit une vérité, dépend du nombre plus ou moins grand de propositions antécédentes que, pour la concevoir, il faut avoir présentes à la mémoire. Or, si tout homme bien organisé, comme je l'ai prouvé dans le Chapitre précédent, peut placer dans sa mémoire un nombre d'idées fort supérieur à celui qu'exige

la démonstration de quelque proposition de Géométrie que ce soit; & si, par le secours de l'ordre & par la représentation fréquente des mêmes idées, on peut, comme l'expérience le prouve, se les rendre affez familieres & affez habituellement présentes pour se les rappeller sans peine; il s'ensuit que chacun a la puissance physique de fuivre la démonstration de toute vérité géométrique ; & qu'après s'être élevé, de propositions en propositions, & d'idées analogues en idées analogues, jusqu'à la connoisfance, par exemple, de quatre-vingt-dix-neuf propositions, tout homme peut concevoir la centieme avec la même facilité que la deuxieme, qui est aussi distante de la premiere que la centieme l'est de la quatre-vingt-dixneuvieme.

Maintenant, il faut examiner si le degré d'attention nécessaire pour concevoir la démonstration d'une vérité géométrique, ne suffit pas pour la découverte de ces vérités qui placent un homme au rang des gens illustres. C'est à ce dessein que je prie le Lecteur d'observer avec moi la marche que tient l'esprit humain, soit qu'il découvre une vérité, foit qu'il en suive simplement la démonstration. Je ne tire point mon exemple de la Géométrie, dont la connoissance est étrangere à la plupart des hommes; je le prends dans la Morale, & je me propose ce problème : Pourquoi les conquêtes injustes ne déshonorent-elles point autant les Nations que les vols déshonorent les Particuliers?

Pour résoudre ce problème moral, les idées qui se préfenteront les premieres à mon esprit, sont les idées de justice qui me sont les plus familieres : je la considérerai donc entre Particuliers; & je fentirai que des vols, qui troublent & renversent l'ordre de la société, sont, avec

justice, regardes comme infames.

Mais quelque avantageux qu'il fût d'appliquer aux Nations les idées que j'ai de la justice entre Citoyens, cependant, à la vue de tant de guerres injustes, entreprises de tous les temps par des Peuples qui font l'admiration de la terre, je soupçonnerai bientôt que les idées de la justice considérée par rapport à un Particulier, ne sont point applicables aux Nations : ce foupçon fera le premier pas que fera mon esprit pour parvenir à la découverte qu'il

fe propose. Pour éclaircir ce soupçon, j'écarterai d'abord les idées de justice qui me sont les plus familieres : je rappellerai à ma mémoire, & j'en rejetterai successivement une infinité d'idées, jusqu'au moment où j'appercevrai que, pour résoudre cette question, il faut d'abord se former des idées nettes & générales de la justice; & , pour cet effet, remonter jusqu'à l'établissement des sociétés, jusqu'à ces temps reculés où l'on en peut mieux appercevoir l'origine, où d'ailleurs l'on peut plus facilement découvrir la raison pour laquelle les principes de la justice considérée par rapport aux Citoyens, ne seroient pas ap-

plicables aux Nations.

Tel sera, si je l'ose dire, le second pas de mon esprit. Je me représenterai, en conséquence, les hommes absolument privés de la connoissance des Loix, des Arts, & à peu près tels qu'ils devoient être aux premiers jours du monde. Alors, je les vois dispersés dans les bois comme les autres animaux voraces; je vois que trop foibles, avant l'invention des armes, pour résister aux bêtes séroces, ces premiers hommes, instruits par le danger, le besoin ou la crainte, ont senti qu'il étoit de l'intérêt de chacun d'eux en particulier de se rassembler en société, & de former une ligue contre les animaux, leurs ennemis communs. J'apperço's ensuite que ces hommes, ainsi rassemblés & devenus bientôt ennemis par le desir qu'ils eurent de posséder les mêmes choses, dûrent s'armer pour se les ravir mutuellement; que le plus vigoureux les enleva d'abord au plus spirituel, qui inventa des armes & lui dreffa des embûches pour lui reprendre les mêmes biens; que la force & l'adresse furent, par conséquent, les premiers titres de propriété; que la terre appartint premiérement au plus fort, & ensuite au plus fin : que ce sut d'abord à ces seuls titres qu'on posséda tout ; mais qu'enfin, éclairés par leur malheur commun, les hommes fentirent que leur réunion ne leur feroit point avantageuse, & que les sociétés ne pourroient subfister, si, à leurs premieres conventions, ils n'en ajoutoient de nouvelles, par lesquelles chacun en particulier renonçât au droit de la force & de l'adresse, & tous, en général, se garantissent réciproquement la conservation de leur vie & de leurs biens, & s'engageaffent à s'armer contre l'infracteur de ces conventions; que ce fut ainsi que, de tous les intérêts des Particuliers, se forma un intérêt commun, qui dut donner aux différentes actions les noms de justes, de permises & d'injustes, felon qu'elles étoient utiles, indifférentes ou nuisibles aux sociétés.

Une fois parvenu à cette vérité, je découvre facilement la fource des vertus humaines : je vois que, sans la sensibilité à la douleur & au plaisir physique, les hommes fans desirs, fans passions, également indifférents à tout, n'eussent point connu d'intérêt personnel; que, sans intérêt personnel, ils ne se fussent point rassemblés en société, n'eussent point fait entre eux de conventions; qu'il n'y eut point eu d'intérêt général, par conséquent point d'actions justes ou injustes; & qu'ainsi la sensibilité physique & l'intérêt personnel ont été les auteurs de toute justice. (a)

Cette vérité, appuyée sur cet axiôme de Jurisprudence : L'intérêt est la mesure des actions des hommes, & confirmée d'ailleurs par mille faits, me prouve que, vertueux ou vicieux, selon que nos passions ou nos goûts particuliers font conformes ou contraires à l'intérêt général, nous tendons si nécessairement à notre bien particulier, que le Législateur divin lui-même a cru, pour engager les hommes à la pratique de la vertu, devoir leur promettre un bonheur éternel en échange des plaisirs temporels qu'ils

sont quelquesois obligés d'y sacrifier.

Ce principe établi, mon esprit en tire les conséquences, & j'apperçois que toute convention où l'intérêt particulier se trouve en opposition avec l'intérêt général, eût toujours été violée, si les Législateurs n'eussent toujours proposé de grandes récompenses à la vertu; & qu'au penchant naturel qui porte tous les hommes à l'usurpation, ils n'eussient, sans cesse, opposé la digue du déshonneur & du supplice : je vois donc que la peine & la récompense sont les deux seuls liens par lesquels ils ont pu

<sup>(</sup>a) On ne peut nier cette proposition, sans admettre les idées

tenir l'intérêt particulier uni à l'intérêt général ; & j'en conclus que les loix faites pour le bonheur de tous ne seroient observées par aucun, si les Magistrats n'étoient armés de la puissance nécessaire pour en assurer l'exécution. Sans cette puissance, les loix, violées par le plus grand nombre, seroient, avec justice, enfreintes par chaque Particulier; parce que les loix n'ayant que l'utilité publique pour fondement, sitôc que, par une infraction générale, ces loix deviennent inutiles, dès-lors elles font nulles, & cessent d'être des loix; chacun rentre en ses premiers droits ; chacun ne prend conseil que de son intérêt particulier, qui lui défend avec raison d'observer des loix qui deviendroient préjudiciables à celui qui en feroit l'observateur unique. Et c'est pourquoi, si, pour la sûreté des grandes routes, on eût défendu d'y marcher avec des armes; & que, faute de maréchaussée, les grands chemins fussent infestés de voleurs; que cette loi, par conséquent, n'eût point rempli son objet; je dis qu'un homme pourroit non-seulement y voyager avec des armes & violer cette convention ou cette loi fans injustice, mais qu'il ne pourroit même l'observer sans folie.

Après que mon esprit est ainsi, de degrés en degrés; parvenu à se former des idées nettes & générales de la justice; après avoir reconnu qu'elle consiste dans l'observation exacte des conventions que l'intérêt commun, c'est-à-dire, l'assemblage de tous les intérêts particuliers, leur a fait faire, il ne reste à mon esprit qu'à faire aux Nations l'application de ces idées de la justice. Eclairé par les principes ci-desfus établis, j'apperçois d'abord que toutes les Nations n'ont point fait entre elles de conventions par lesquelles elles se garantiffent réciproquement la possession des Pays qu'elles occupent & des biens qu'elles possedent. Si j'en veux découvrir la cause, ma mémoire, en me retraçant la Carte générale du monde, m'apprend que les Peuples n'ont point fait entre eux de ces fortes de conventions; parce qu'ils n'ont point eu, à les faire, un intérêt aussi pressant que les Particuliers; parce que les Nations peuvent sublister sans conventions entre elles, & que les sociétés ne peuvent se maintenir fans loix. D'où je conclus que les idées de la justice, confidérée considérée de Nation à Nation ou de Particulier à Particulier, doivent être extrêmement différentes.

Si l'Eglise & les Rois permettent la traite des Negres ; si le Chrétien, qui maudit au nom de Dieu celui qui porte le trouble & la dissension dans les familles, bénit le Négociant qui court la Côte-d'Or ou le Sénégal, pour échanger contre des Negres les marchandises dont les Africains font avides; si, par ce commerce, les Européens entretiennent sans remords des guerres éternelles entre ces Peuples; c'est que, sauf les Traités particuliers, & des usages généralement reconnus auxquels on donne le nom de droit des gens, l'Eglise & les Rois pensent que les Peuples sont, les uns à l'égard des autres, précisément dans le cas des premiers hommes avant qu'ils eussent forme des sociétés. qu'ils connussent d'autres droits que la force & l'adresse, qu'il y eût entre eux aucune convention, aucune loi, aucune propriété, & qu'il pût, par conséquent, y avoir aucun vol & aucune injustice. A l'égard même des Traités particuliers que les Nations contractent entre elles, ces Traités n'ayant jamais été garantis par un affez grand nombre de Nations, je vois qu'ils n'ont presque jamais pu se maintenir par la force, & qu'ils ont, par conséquent, comme des loix fans force, du fouvent rester sans exécution.

Lorsqu'en appliquant aux Nations les idées générales de la justice, mon esprit aura réduit la question à ce point : pour découvrir ensuite pourquoi le Peuple qui enfreint les Traités faits avec un autre Peuple, est moins coupable que le Particulier qui viole les conventions faites avec la société; & pourquoi, conformément à l'opinion publique, les conquêtes injustes déshonorent moins une Nation que les vols n'avilissent un Particulier; il suffit de rappeller, à ma mémoire, la liste de tous les Traités violés de tous les temps & par tous les Peuples : alors je vois qu'il y a toujours une grande probabilité que, sans égard à ses traités, toute Nation profitera des temps de trouble & de calamités pour attaquer ses voisins à son avantage, les conquérir, ou, du moins, les mettre hors d'état de lui nuire. Or, chaque Nation, inftruite par l'Histoire, peut considérer cette probabilité comme assez grande, pour fe persuader que l'infraction d'un Traité, qu'il est avantageux de violer, est une clause tacite de tous les Traités qui ne sont proprement que des treves; & qu'en saissifiant, par conséquent, l'occasion savorable d'abaisser ses voisins, elle ne fait que les prévenir; puisque tous les Peuples, forcés de s'exposer au reproche d'injustice ou au joug de la sérvitude, sont réduits à l'alternative d'être esclaves ou souverains.

D'ailleurs, si, dans toute Nation, l'état de conservation est un état dans lequel il est presque impossible de se maintenir; & si le rerme de l'agrandissement d'un Empire doit, ainsi que le prouve l'Histoire des Romains, être regardé comme un présage presque certain de sa décadence; il est évident que chaque Nation peut même se croire d'autant plus autorisée à ces conquêtes qu'on appelle injustes, que ne trouvant point dans la garantie, par exemple, de deux Nations contre une troisseme, autant de surere d'auto-Particulier en trouve dans la garantie de sa Nation contre un autre Particulier, le Traité en doit être d'autant moins facré que l'exécution en est plus incertaine.

C'est lorsque mon esprit a percé jusqu'à cette derniere idée, que je découvre la folution du problême de Morale que je m'étois proposé. Alors je sens que l'infraction des Trairés, & cette espece de brigandage entre les Nations, doit, comme le prouve le passé, garant en ceci de l'avenir, subsister jusqu'à ce que tous les Peuples, ou, du moins, le plus grand nombre d'entre eux ayent fait des conventions générales; juíqu'à ce que les Nations, conformément au projet de Henri IV, ou de l'Abbé de Saint-Pierre, se soient réciproquement garanti leurs possessions, se soient engagées à s'armer contre le Peuple qui voudroit en affujettir un autre, & qu'enfin le hafard ait mis une telle disproportion entre la puissance de chaque Etat en particulier & celle de tous les autres reunis, que ces conventions puissent se maintenir par la force, & que les Peuples puissent établir entre eux la même police qu'un sage Législateur met entre les Citoyens, lorsque, par la récompense attachée aux bonnes actions, & les peines infligées aux mauvaises, il nécessite les Citoyens à la vertu en donnant à leur probité l'intérêt personnel pour appui.

Il est donc certain que, consormément à l'opinion publique, les conquêtes injustes, moins contraires aux loix de l'équité, & , par conséquent, moins criminelles que les vols entre particuliers, ne doivent point autant déshonorer une Nation que les vols déshonorent un Citoyen.

Ce problème moral résolu, si l'on observe la marche que mon esprit a tenue pour le résoudre, on verra que je me suis d'abord rappellé les idées qui m'étoient les plus familieres; que je les ai comparées entre elles, observé leurs convenances & leurs disconvenances relativement à l'objet de mon examen; que j'ai ensuite rejetté ces idées; que je m'en suis rappellé d'autres; & que j'ai répété ce même procédé jusqu'à ce qu'ensin ma mémoire m'ait préfenté les objets de la comparaison desquels devoit résulter la vérité que je cherchois.

Or, comme la marche de l'esprit est toujours la même, ce que je dis sur la maniere de découvrir une vérité, doit s'appliquer généralement à toutes les vérités. Je remarquerai feulement, à ce sujet, que, pour faire une découverte, il saut nécessairement avoir dans la mémoire les objets dont les rapports contiennent cette vérité.

Si l'on serappelle ce que j'ai dit précédemment à l'exemple que je viens de donner, & qu'en conséquence on veuille savoir si tous les hommes bien organisés sont réellement doués d'une attention suffisante pour s'élever aux plus hautes idées, il faut comparer les opérations de l'efprit, lorsqu'il fait la découverte, ou qu'il suit simplement la démonstration d'une vérité, & examiner laquelle de ces opérations suppose le plus d'attention.

Pour suivre la démonstration d'une proposition de Géométrie, il est inutile de rappeller beaucoup d'objets à son esprit; c'est au maître à présenter aux yeux de son éleve les objets propres à donner la solution du problème qu'il lui propose. Mais, soit qu'un homme découvre une vériré, soit qu'il en suive la démonstration, il doit, dans l'un & l'autre cas, observer également les rapports qu'ont entre eux les objets que sa mémoire ou son maître lui présentent : or, comme on ne peut, sans un hasard singulier, se représenter uniquement les idées nécessaires à la découverte d'une vérité, & n'en considérer précisément que les faces sous lesquelles on doit les comparer entre elles; il est évident que, pour faire une découverte, îl faut rappeller à son esprit une multitude d'idées étrangeres à l'objet de la recherche, & en faire une infinité de comparaisons inutiles; comparaisons dont la multiplicité peut rebuter. On doit donc consommer infiniment plus de temps pour découvrir une vérité, que pour en suivre la démonstration : mais la découverte de cette vérité n'exige en aucun instant plus d'effort d'attention que n'en suppose la suite d'une démonstration.

Si, pour s'en affurer, l'on observe l'étudiant en Géométrie, on verra qu'il doit porter d'autant plus d'attention à considérer les figures géométriques que le maître met fous ses yeux, que ces objets lui étant moins familiers que ceux que lui présenteroit sa mémoire, son esprit est, à la fois, occupé du double foin, & de confidérer ces figures, & de découvrir les rapports qu'elles ont entre elles : d'ou il suit que l'attention nécessaire pour suivre la démonstration d'une proposition de Géométrie, sussit pour découvrir une vériré. Il est vrai que, dans ce dernier cas, l'attention doit être plus continue : mais cette continuité d'attention n'est proprement que la répétition des mêmes actes d'attention. D'ailleurs, si tous les hommes, comme je l'ai dit plus haut, font capables d'apprendre à lire & d'apprendre leur langue, ils font tous capables non-feulement de l'attention vive, mais encore de l'attention continue qu'exige la découverte d'une vérité.

Quelle continuité d'attention ne faut-il pas, ou pour connoître les lettres, les raffembler, en former des syllabes, en composer des mots; ou pour unir dans sa mémoire des objets d'une nature différente, & qui n'ont entre eux que des rapports arbitraires, comme les mots chêne, grandeur, amour, qui n'ont aucun rapport réel avec l'idée, l'image ou le sentiment qu'ils expriment ? Il est donc certain que si, par la continuité d'attention, c'est-à-dire, par la répétition fréquente des mêmes actes d'attention, tous les hommes par viennent à graver successivement dans leur mémoire tous les mots d'une langue, ils sont tous doués de la force & de la continuité d'attention nécessaire pour s'élever à ces grandes idées, dont la découverte les

place au rang des hommes illustres,

Mais, dira-t-on, si tous les hommes sont doués de l'attention nécessaire pour exceller dans un genre, lorsque l'inhabitude ne les en a point rendus incapables, il est encore certain que cette attention coûre plus aux uns qu'aux autres : or, à quelle autre cause, si ce n'est à la perfection plus ou moins grande de l'organisation, attribuer cette attention plus ou moins facile?

Avant de répondre directement à cette objection, j'observerai que l'attention n'est pas étrangere à la nature de l'homme; qu'en général, lorsque nous croyons l'attention difficile à supporter, c'est que nous prenons la fatigue de l'ennui & de l'impatience pour la fatigue de l'application. En effet, s'il n'est point d'homme sans desirs, il n'est point d'homme sans attention. Lorsque l'habitude en est prise, l'attention devient même un besoin. Ce qui rend l'attention fatigante, c'est le motif qui nous y détermine. Est-ce le besoin, l'indigence ou la crainte ? l'attention est alors une peine. Est-ce l'espoir du plaisir? l'attention devient alors elle-même un plaisir. Qu'on préfente au même homme deux écrits difficiles à déchiffrer; l'un est un procès-verbal, l'autre est la lettre d'une maitresse : qui doute que l'attention ne soit aussi pénible dans le premier cas, qu'agréable dans le second?. Conséquemment à cette observation, on peut facilement expliquer pourquoi l'attention coûte plus aux uns qu'aux autres. Il n'est pas nécessaire, pour cet effet, de supposer en eux aucune différence d'organisation : il suffit de remarquer qu'en ce genre, la peine de l'attention est toujours plus ou moins grande proportionnément au degré plus ou moins grand de plaisir que chacun regarde comme la récompense de cette peine. Or, si les mêmes objets n'ont jamais le même prix à des yeux différents, il est évident qu'en proposant à divers hommes le même objet de récompense, on ne leur propose pas réellement la même récompense; & que, s'ils sont forces de faire les mêmes efforts d'attention, ces efforts doivent être, en conséquence, plus pénibles aux uns qu'aux autres. L'on peut donc résoudre le problème d'une attention plus ou moins facile, fans avoir recours au mystere d'une inégale persection dans les organes qui la produisent. Mais, en admettant même,

à cet égard, une certaine différence dans l'organisation des hommes, je dis qu'en supposant en eux un desir vif de s'instruire, desir dont tous les hommes sont susceptibles, il n'en est aucun qui ne se trouve alors doué de la capacité d'attention nécessaire pour se distinguer dans un Art. En effet, si le desir du bonheur est commun à tous les hommes, s'il est en eux le sentiment le plus vif, il est évident que, pour obtenir ce bonheur, chacun fera toujours tout ce qu'il est en sa puissance de faire. Or, tout homme, comme je viens de le prouver, est capable du degré d'attention suffisant pour s'élever aux plus hautes idées. Il fera donc usage de cette capacité d'attention, lorsque, par la législation de son Pays, son goût particulier ou son éducation, le bonheur deviendra le prix de cette attention. Il sera, je crois, difficile de résister à cette conclusion, sur-tout si, comme je puis le prouver, il n'est pas même nécessaire, pour se rendre supérieur en un genre, d'y donner toute l'attention dont on est capable.

DE L'ESPRIT.

Pour ne laisser aucun doute sur cette vérité, consultons l'expérience, interrogeons les gens de lettres : ils ont tous éprouvé que ce n'est pas aux plus pénibles efforts d'attention qu'ils doivent les plus beaux vers de leurs Poëmes, les plus fingulieres fituations de leurs Romans, & les principes les plus lumineux de leurs ouvrages philosophiques. Ils avoueront qu'ils les doivent à la rencontre heureuse de certains objets que le hasard ou met sous leurs yeux ou présente à leur mémoire, & de la comparaison desquels ont résulté ces beaux vers, ces situations frappantes, & ces grandes idées philosophiques; idées que l'esprit conçoit toujours avec d'autant plus de promptitude & de facilité qu'elles font plus vraies & plus générales. Or , dans tout ouvrage, si ces belles idées, de quelque genre qu'elles soient, sont, pour ainsi dire, le trait du génie; si l'art de les employer n'est que l'œuvre du temps & de la patience, & ce qu'on appelle le travail du manœuvre; il est donc certain que le génie est moins le prix de l'attention qu'un don du hasard, qui présente à tous les hommes de ces idées heureuses, dont celui-là seul profite qui, sensible à la gloire, est attentif à les saisir. Si le hasard est, dans presque tous les Arts, généralement reconnu pour l'au-

teur de la plupart des découvertes; & si, dans les Sciences spéculatives, sa puissance est moins sensiblement appereue, elle n'en est peut-être pas moins réelle; il n'en préfide pas moins à la découverte des plus belles idées. Auffi ne sont elles pas, comme je viens de le dire, le prix des plus pénibles efforts d'attention; & peut-on affurer que l'attention qu'exige l'ordre des idées, la maniere de les exprimer, & l'art de passer d'un sujet à l'autre, (b) est, sans contredit, beaucoup plus fatigante; & qu'enfin la plus pénible de toutes est celle que suppose la comparaison des objets qui ne nous sont point familiers? C'est pourquoi le Philosophe, capable de fix ou sept heures des plus hautes méditations, ne pourra, sans une fatigue extrême d'attention, passer ces six à sept heures, soit à l'examen d'une procédure, soit à copier sidélement & correctement un manuscrit; & c'est pourquoi les commencements de chaque Science sont toujours épineux. Aussi n'est-ce qu'à l'habitude que nous avons de confidérer certains objets, que nous devons non-seulement la facilité avec laquelle nous les comparons, mais encore la comparaison juste & rapide que nous faifons de ces objets entre eux. Voilà pourquoi, du premier coup d'œil, le Peintre apperçoit dans un tableau des défauts de dessin ou de coloris, invisibles aux yeux ordinaires; pourquoi le Berger, accoutumé à considérer ses moutons, découvre entre eux des ressemblances & des dissérences qui les lui font distinguer; & pourquoi l'on n'est proprement le maître que des matieres que l'on a long-temps méditées. C'est à l'application, plus ou moins constante, avec laquelle nous examinons un sujet, que nous devons les idées superficielles ou profondes que nous avons fur ce même fujet. Il femble que les ouvrages long-temps médités & longs à composer, en foient plus forts de choses, & que, dans les ouvrages d'esprit, comme dans la méchanique, on gagne en force ce que l'on perd en temps.

Mais, pour ne pas m'écarter de mon sujet, je répéterai donc que, si l'attention la plus pénible est celle que sup-

<sup>(</sup>b) Tantum feries junduraque pollet.

pose la comparaison des objets qui nous sont peu familiers, & si cette attention est précisément de l'espece de celle qu'exige l'étude des langues, tous les hommes étant capables d'apprendre leur langue, tous, par conséquent, font doués d'une force & d'une continuité d'attention suffisante pour s'élever au rang des hommes illustres.

Il ne me reste, pour derniere preuve de cette vérité, qu'à rappeller ici que l'erreur, comme je l'ai dit dans mon premier Discours, toujours accidentelle, n'est point inhérente à la nature particuliere de certains esprits; que tous nos faux jugements sont l'effet, ou de nos passions, ou de notre ignorance : d'où il fuit que tous les hommes sont, par la nature, doués d'un esprit également juste; & qu'en leur présentant les mêmes objets, ils en porteroient tous les mêmes jugements. Or, comme ce mot d'esprit juste, pris dans fa fignification étendue, renferme toutes fortes d'esprits, le résultat de ce que j'ai dit ci-dessus, c'est que tous les hommes que j'appelle bien organisés, étant nés avec l'esprit juste, ils ont tous en eux la puissance physique de s'élever aux plus hautes idées. (c)

Mais, repliquera-t-on, pourquoi donc voit-on fi peu d'hommes illustres ? C'est que l'étude est une petite peine; c'est que, pour vaincre le dégoût de l'étude, il faut, comme je l'ai déja infinué, être animé d'une passion.

Dans la premiere jeunesse, la crainte des châtiments fusfit pour forcer les jeunes gens à l'étude : mais, dans un âge plus avancé, où l'on n'éprouve pas les mêmes traitements, il faut alors, pour s'exposer à la fatigue de l'application, être échauffé d'une passion telle, par exemple,

(c) Il faut toujours le ressou- cule d'un homme, que pour ap-

que l'amour de la gloire. La force de notre attention est alors proportionnée à la force de notre passion. Considérons les enfants : s'ils font dans leur langue naturelle des progrès moins inégaux que dans une langue étrangere. c'est qu'ils y sont excités par des besoins à peu près pareils; c'est-à-dire, & par la gourmandise, & par l'amour du jeu, & par le desir de faire connoître les objets de leur amour & de leur aversion : or, des besoins à peu près pareils, doivent produire des effets à peu près égaux. Au contraire, comme les progrès dans une langue étrangere dépendent, & de la méthode dont se servent les maîtres, & de la crainte qu'ils inspirent à leurs écoliers : & de l'intérêt que les parents prennent aux études de leurs enfants ; on sent que des progrès dépendants de causes si variées qui agissent & se combinent si diversement, doivent, par cette raison, être extrêmement inégaux. D'où je conclus que la grande inégalité d'esprit qu'on remarque entre les hommes, dépend, peut-être, du desir inégal qu'ils ont de s'instruire. Mais, dira-t-on, ce desir est l'effet d'une pasfion : or , si nous ne devons qu'à la nature la force plus ou moins grande de nos passions, il s'ensuit que l'esprit doit, en conséquence, être considéré comme un don de la nature.

C'est à ce point, véritablement délicat & décisif, que se réduit toute cette question. Pour la résoudre, il faut connoître & les passions & leurs effets, & entrer, à ce fujer, dans un examen profond & détaillé.

#### CHAPITRE V.

Des forces qui agissent sur notre ame.

EXPÉRIENCE seule peut nous découvrir quelles sont ces forces. Elle nous apprend que la paresse est naturelle à l'homme; que l'attention le fatigue & le peine; (a)

(a) Les Hottentots ne veulent difent-ils, est le sleau de la viei ni raisonner, ni penser : Penser, Que de Hottentots parmi nous!

venir, comme je l'ai dit dans percevoir le vice d'un gouvermon fecond Discours, que les nement; & que, si l'on donidées ne font, en foi, ni hau- ne, par préférence, le nom de tes, ni grandes, ni petites; que grandes aux découvertes du derfouvent la découverte d'une nier genre, c'est qu'on ne déidée, qu'on appelle petite, ne signe jamais, par les épithetes suppose pas moins d'esprit que de hautes, de grandes & de petila découverte d'une grande ; tes , que des idées plus ou qu'il en faut quelquefois au- moins généralement intéressantant pour saisir finement le ridi- tes.

qu'il gravite, fans cesse, vers le repos, comme les corps vers un centre; qu'attiré, fans cesse, vers ce centre, il s'y tiendroit fixement attaché, s'il n'en étoit à chaque instant repoussé par deux fortes de forces qui contrebalancent en lui celles de la paresse & de l'inertie, & qui lui sont communiquées, l'une par les passions fortes, & l'autre par la haine de l'ennui.

L'ennui est, dans l'univers, un ressort plus général & plus puissant qu'on ne l'imagine. De toutes les douleurs, c'est, sans contredit, la moindre; mais enfin, c'en est une. Le desir du bonheur nous fera toujours regarder l'absence du plaisir comme un mal. Nous voudrions que l'intervalle nécessaire qui sépare les plaisirs vifs, toujours attachés à la satisfaction des besoins physiques, sût rempli par quelques unes de ces sensations qui sont toujours agréables lorsqu'elles ne sont pas douloureuses. Nous souhaiterions donc, par des impressions toujours nouvelles, être à chaque instant avertis de notre existence, parce que chacun de ces avertissements est pour nous un plaisir. Voilà pourquoi le Sauvage, dès qu'il a fatisfait ses besoins, court au bord d'un ruisseau, où la succession rapide des flots, qui se poussent l'un l'autre, sont à chaque instant sur lui des impressions nouvelles : voilà pourquoi nous préserons la vue des objets en mouvement à celle des objets en repos; voilà pourquoi l'on dit proverbialement : Le feu fait compagnie, c'est-à-dire, qu'il nous arrache à l'ennui.

C'est ce besoin d'être remué, & l'espece d'inquiétude que produit dans l'ame l'absence d'impression, qui contient, en partie, le principe de l'inconstance & de la perfectibilité de l'esprit humain, & qui, le forçant à s'agiter

livrés à la paresse : pour se semmes sont tout : ils travailsoustraire à toute sorte de soins, d'occupations, ils se privent de l'un, deux heures à la terre; ils sout ce dont ils peuvent abso- passent le re le du temps à rê-Iument se passer. Les Caraïbes ont la même horreur pour penfer & pour travailler; ils fe laif- le matin à bon marché; ils ne fe seroient plutôt mourir de faim donnent pas la peine de penser

Ces peuples sont entiérement faire bouillir la marmite. Leurs lent seulement, de deux jours ver dans leurs hamachs. Veuton acheter leur lit? ils le vendent que de faire la cassave, ou de qu'ils en auront besoin le soir.

en tous sens, doit, après la révolution d'une infinité de fiecles, inventer, perfectionner les Arts & les Sciences. & enfin amener la décadence du goût (b).

En effet, si les impressions nous sont d'autant plus agréables qu'elles font plus vives, & si la durée d'une même impression en émousse la vivacité, nous devons donc être avides de ces impressions neuves, qui produisent dans notre ame le plaisir de la surprise : les Artistes, jaloux de nous plaire & d'exciter en nous ces fortes d'impressions, doivent donc, après avoir en partie épuifé les combinaifons du beau, y substituer le fingulier, que nous présérons au beau, parce qu'il fait fur nous une impression plus neuve, &, par consequent, plus vive. Voilà, dans les Nations policées, la cause de la décadence du goût.

Pour connoître encore mieux tout ce que peut fur nous la haine de l'ennui, & quelle est quelquesois l'activité de ce principe, (c) qu'on jette sur les hommes un œil obser-

(b) C'est, peut-être, en com- l'on peut assurer que ce n'est parant la marche lente de l'efprit humain avec l'état de per- que de grands hommes. Cepenfection où se trouvent mainte- dant ce ressort opere souvent nant les Arts & les Sciences, de grands effets. Il fuffit quelqu'on pourroit juger de l'ancienneté du monde. L'on feroit, fur ce plan, un nouveau fys- bats; &, quand le succès savotême de chronologie, du moins rise leurs premieres entreprises, aussi ingénieux que ceux qu'on il en peut saire des conquérants. a jusqu'à présent donnés : mais La guerre peut devenir une ocl'exécution de ce plan deman- cupation que l'habitude rende deroit beaucoup de finesse & de nécessaire. Charles XII, le seul fagacité d'esprit de la part de des héros qui ait toujours été celui qui l'entreprendroit.

pas ordinairement fort inventif; fon reffort n'est certainement tif. Mais, si l'ennui peut faire pas affez puiffant pour nous faire exécuter de grandes entrepri- ne fera jamais de Céfar ni de fes, & fur-tout pour nous faire acquérir de grands talents. L'ennui ne produit point de Lycur- efforts d'esprit & de talent négue, de Pélopidas, d'Homere, d'Archimede, de Milton; &

pas faute d'ennuyés qu'on manquefois pour armer les Princes, les entraîner dans les cominfensible aux plaisirs de l'amour (c) L'ennui, il est vrai, n'est & de la table, étoit peut-être, en partie, déterminé par ce moun héros de cette espece, il Cromwel: il falloit une grande passion, pour leur faire faire les ceffaires pour franchir l'espace qui les séparoit du Trône.

vateur, & l'on sentira que c'est la crainte de l'ennui qui fait agir & penser la plupart d'entre eux; que c'est pour s'arracher à l'ennui, qu'au risque de recevoir des impressions trop fortes, &, par consequent, desagréables, les hommes recherchent avec le plus grand empressement tout ce qui peut les remuer fortement; que c'est ce desir qui fait courir le Peuple à la Grêve, & les gens du monde au théâtre; que c'est ce même motif qui, dans une dévotion triste, & jusques dans les exercices austeres de la pénitence, fait fouvent chercher aux vieilles femmes un remede à l'ennui : car Dieu, qui, par toutes fortes de moyens, cherche à ramener le pécheur à lui, se sert ordinairement, avec elles, de celui de l'ennui.

Mais c'est sur-tout dans les siecles où les grandes passions sont mises à la chaîne, soit par les mœurs, soit par la forme du gouvernement, que l'ennui joue le plus grand

rôle : il devient alors le mobile universel. Dans les Cours, autour du Trône, c'est la crainte de l'ennui, jointe au plus foible degré d'ambition, qui fait, des Courtisans oisifs, de petits ambitieux, qui leur fait concevoir de petits desirs, leur fait faire de petites intrigues, de petites cabales, de petits crimes, pour obtenir de petites places proportionnées à la petitesse de leurs passions; qui fait des Séjan, & jamais des Octave; mais qui, d'ailleurs, fussit pour s'élever jusqu'à ces postes où l'on jouit, à la vérité, du privilege d'être insolent, mais où l'on cherche en vain un abri contre l'ennui.

Telles font, si je l'ose dire, & les forces actives, & les forces d'inertie qui agissent sur notre ame. C'est pour obéir à ces deux forces contraires, qu'en général nous fouhaitons d'être remués, sans nous donner la peine de nous remuer : c'est par cette raison que nous voudrions tout favoir, fans nous donner la peine d'apprendre : c'est pourquoi, plus dociles à l'opinion qu'à la raison, qui, dans tous les cas, nous imposeroit la fatigue de l'examen, les hommes acceptent indifféremment, en entrant dans le monde, toutes les idées vraies ou fausses qu'on leur préfente; (d) & pourquoi enfin porté, par le flux & reflux des préjugés, tantôt vers la fagesse & tantôt vers la folie. raisonnable ou fou par hasard, l'esclave de l'opinion est

en en foupconne la fauffeté; » suite au Peuple, en est remais, pour s'en affurer pleine- " çu, non comme docteur, mais ment, il faudroit s'exposer à la » en qualité de Pagode ou d'Ifatigue de l'examen; on veut se "dole. Il a quatre-vingt mille l'épargner, & l'on aime mieux ,, disciples, entre lesquels il en croire que d'examiner. Or, dans ,, choisit cing cents : nombre cette situation de l'ame, des ,, qu'il réduit ensuite à cent, preuves convaincantes de la ,, puis à dix, qui font appellés fauffere d'une opinion, nous ,, les dix Grands. Voilà ce paroissent toujours insufficantes. ,, qu'on raconte aux Tunquinois Il n'est point alors de raisonne- ,, & ce qu'ils croyent , quoiqu'aments ou de contes ridicules ,, vertis , par une tradition sourauxquels on n'ajoute foi. Je ne ,, de, que ces dix Grands étoient citerai qu'un exemple, tiré de la Relation du Tunquin, par Marini, Romain. " On vou- ", point; qu'après avoir prêché "loit, dit cet Auteur, donner " une Religion aux Tunquinois; ", neuf ans, se sentant près de on choisit celle du Philosophe ,, sa fin , il assembla tous ses dis-» Rama, nommé Thic-ca, au "Tunquin. Voici l'origine ri-" dicule qu'on lui donne, & , vous ai débité que de fables : la " qu'ils croyent.

» Thic-ca vit, en fonge, un " éléphant blanc qui s'engendroit ,, Je vous confeille cependant de me " mystérieusement dans sa bou-» che, & lui fortoit par le côté mgauche. Le fonge fait, il fe » réalise, elle accouche de Thic-» ca. Aussi-tôt qu'il voit le jour, Cette confession de foi de Thic-" il fait mourir sa mere, fait ca, au lit de la mort, est affez " fept pas, marquant le ciel genéralement sue au Tunquin; "avec un doigt, & la terre & cependant le culte de cet " avec l'autre. Il fe glorifie d'ê- imposteur subsiste, parce qu'on » tre l'unique Saint, tant dans croit volontiers ce qu'on est » le ciel que fur la terre. A dix- dans l'habitude de croire. Quel-"fept ans, il fe marie à trois ques substilités scholastiques, " femmes; à dix-neuf, il aban- auxquelles la paresse donne tou-" donne ses femmes & fon fils, jours force de preuve, ont suffi » se retire sur une montagne, aux disciples de Thic-ca pour » où deux Démons, nommés jetter des nuages sur cette con-A-la-la & Ca-la-la, lui fervent fession, & entretenir les Tunn de maîtres. Il se présente en- quinois dans leur croyance,

" fes amis, fes confidents, & ,, les feuls qu'il ne trompat " fa doctrine pendant quarante-"ciples, & leur dit : Je vous ai " trompés jusqu'à ce jour ; je ne " feule vérité que je puisse vous en-"Un jour la mere du Dieu ", seigner , c'est que tout est sorti du s, néant , & que tout y doit rentrer. , garder le secret, de vous soumes-, tre extérieurement à ma Religion : " c'est l'unique moyen de tenir les , Peuples dans votre dépendance.

<sup>(</sup>d) La crédulité dans les de leur paresse. On a l'habitude hommes est, en partie, l'effet de croire une chose absurde :

également insensé aux yeux du Sage, soit qu'il soutienne une vérité, soit qu'il avance une erreur. C'est un aveugle qui nomme, par hasard, la couleur qu'on lui présente.

On voit donc que ce sont les passions & la haine de l'ennui qui communiquent à l'ame fon mouvement, qui

cing mille volumes fur la vie lequel des deux feroit le maître & la doctrine de ce Thic-ca. Ils de la terre. Le Démon convint, y soutiennent qu'il a fait des avec l'Idole, que tout ce qu'elle miracles; qu'incontinent après mettroit sous sa robe lui apfa naissance, il prit quatre-vingt partiendroit. L'Idole fit faire mille fois des formes différen- une robe si grande, qu'elle en res, & que sa derniere trans- couvrit toute la terre; en sorte migration fut en éléphant blanc: que le Démon fut obligé de fe & c'est à cette origine qu'on retirer sur la mer, d'où il redoit rapporter le respect qu'on a, dans l'Inde, pour cet animal. De tous les titres, celui de Roi de l'éléphant blanc est le plus estimé des Rois; celui de Siam porte le nom de Roi de l'éléphant blanc. Les disciples de Thic-ca ajoutent qu'il y a Religion de Thic-ca, c'est qu'il fix mondes ; qu'on ne meurt est une Idole qui sauve les homdans celui-ci que pour renaître mes, & qui satisfait pleinement dans un autre; que le juste pour leurs péchés, & que, paffe ainfi d'un monde à l'au- pour mieux compatir aux mitre; & qu'après cette caravan- seres de l'homme, l'Idole en ne, la roue retourne à son point, avoit pris la nature. & gu'il recommence à renaître en ce monde-ci, d'où il fort les Hottentots, il en est qui pour la septieme fois, très-pur, très-parfait; & qu'alors, parvenu au dernier période de l'im- ble à leur Nation, en prenant mutabilité, il se trouve en pos- la figure du plus beau d'entre fession de la qualité de Pagode eux: Mais la plupart des Hotou d'Idole. Ils admettent un Pa- tentots traîtent ce dogme de radis & un Enfer, dont on se vision, & prétendent que c'est rire, comme dans la plupart faire jouer à leur Dieu un rôle des fausses Religions, en ref- indigne de sa Majesté, que de pectant les Bonzes, en leur fai- le métamorphoser en homme. fant des charités; & en bâtif- Au reste, ils ne lui rendent aufant des Monasteres. Ils racon- cun culte : ils disent que Dieu tent, au sujet du Démon, qu'il est bon, & qu'il ne se soucie ent un jour dispute avec l'I- pas de nos prieres.

Ces mêmes disciples ont écrit dole du Tunquin, pour savoir vient quelquefois; mais il fuit des qu'il voit l'enseigne de l'I-

> On ne fait si ces Peuples ont eu autrefois quelques notions confuses de notre Religion : mais un des premiers articles de la

> Au rapport de Kolhe, parmi ont la même doctrine, & croyent que leur Dieu s'est rendu visi

l'arrachent à la tendance qu'elle a naturellement vers le repos, & qui lui font surmonter cette force d'inertie à laquelle elle est toujours prête à céder.

Ouelque certaine que paroisse cette proposition, comme en Morale, ainsi qu'en Physique, c'est toujours sur des faits qu'il faut établir ses opinions, je vais, dans les Chapitres suivants, prouver, par des exemples, que ce sont uniquement les passions fortes qui font exécuter ces actions courageuses, & concevoir ces idées grandes qui sont l'étonnement & l'admiration de tous les fiecles.

#### CELEBRATE DE LA PERSONA

#### CHAPITRE VI.

De la puissance des Passions.

T Es passions sont, dans le moral, ce que, dans le phyfique, est le mouvement; il crée, anéantit, conserve, anime tout, & fans lui tout est mort : ce sont elles, aussi qui vivisient le monde moral. C'est l'avarice qui guide les vaisseaux à travers les déserts de l'Océan; l'orgueil, qui comble les vallons, applanit les montagnes, s'ouvre des routes à travers les rochers, éleve les pyramides de Memphis, creuse le lac Mœris, & fond le colosse de Rhodes. L'amour tailla, dit-on, le crayon du premier dessinateur. Dans un Pays où la révélation n'avoit point pénétré, ce fut encore l'amour, qui, pour flatter la douleur d'une veuve éplorée par la mort de fon jeune époux, lui découvrit le système de l'immortalité de l'ame. C'est l'enthousiasme de la reconnoissance qui mit au rang des Dieux les bienfaicteurs de l'humanité, qui inventa les fausses Religions, & les superstitions, qui toutes n'ont pas pris leur source dans des passions aussi pobles que l'amour & la reconnoissance.

C'est donc aux passions fortes qu'on doit l'invention & les merveilles des Arts : elles doivent donc être regardées comme le germe productif de l'esprit, & le ressort puisfant qui porte les hommes aux grandes actions. Mais avant que de passer outre, je dois fixer l'idée que j'attache à ce mot de passion forte. Si la plupart des hommes parlent sans s'entendre, c'est à l'obscurité des mots qu'il faut s'en prendre; c'est à cette cause (a) qu'on peut attribuer la prolongation du miracle opéré à la tour de Babel.

J'entends, par ce mot de passion forte, une passion dont l'objet soit si nécessaire à notre bonheur, que la vie nous foit insupportable sans la possession de cet objet. Telle est l'idée qu'Omar se formoit des passions, lorsqu'il dit : Qui que tu fois, qui, amoureux de la liberté, veux être riche fans bien , puissant sans sujets , sujet sans maître , ose mépriser la mort : les Rois trembleront devant toi, toi seul ne craindras personne.

Ce sont, en effet, les passions seules qui, portées à ce degré de force, peuvent exécuter les plus grandes actions, & braver les dangers, la douleur, la mort & le Ciel même.

Dicéarque, Général de Philippe, éleve, en présence de son armée, deux Autels, l'un à l'Impiété, l'autre à l'Injustice, y facrifice, & marche contre les Cyclades.

Quelques jours avant l'assaffinat de César, l'amour con-

(a) Sous le mot rouge, par efficace qui triomphe de tous exemple, si l'on comprend de- les obstacles. Il en est du mot puis l'écarlate jusqu'au couleur de passion, comme de celui d'efde chair, fuppofons deux hom- prit : il change de fignification mes, dont l'un n'ait jamais vu selon ceux qui le prononcent. du couleur de chair : le pre- médiocre dans une fociété comvolonté jusqu'à cette volonté se.

que de l'écarlate, & l'autre que Un homme regardé comme mier dira, avec raison, que le posée de gens de peu d'esprit, rouge est une couleur vive; lorf- est surement un fot : il n'en que l'autre, au contraire, fou- est pas ainsi de celui qui passe ziendra que c'est une couleur pour homme médiocre parmi tendre. Par la même raison, les gens du premier ordre ; le deux hommes peuvent, sans choix de sa société prouve sa s'entendre, prononcer le mot supériorité sur les hommes orde vouloir, puisque nous n'a- dinaires. C'est un Rhétoricien vons que ce mot pour exprimer médiocre, qui seroit le predepuis le plus foible degré de mier dans toute autre clas-

jugal, uni à la passion d'un noble orgueil, engage Porcie à s'ouvrir la cuisse, à montrer sa blessure à son mari, lui disant : Brutus , tu médites & tu me caches un grand defsein. Je ne t'ai jusqu'à présent fait aucune question lindiscrete; je savois cependant que notre sexe, foible par lui-même, se fortifioit par le commerce des hommes sages & vertueux : que j'étois fille de Caton & femme de Brutus ! mais mon amour timide m'a fait désier de ma foiblesse. Tu vois l'essai de mon courage : juge si je suis digne de ton secret, maintenant que j'ai fait l'épreuve de la douleur.

C'est la passion de l'honneur & le fanatisme philosophique qui pouvoient feuls, au milieu des supplices, engager la Pythagoricienne Timicha à se couper la langue avec les dents, pour ne point s'exposer à révéler les secrets de sa Secte.

Lorsqu'accompagné de son Gouverneur, Caton, jeune encore, monte au Palais de Sylla, & qu'à l'aspect des têtes sanglantes des proscrits, il demanda le nom du monstre qui avoit affassiné tant de Romains : C'est Sylla, lui dit-on. Quoi! Sylla les égorge, & Sylla vit encore? Le nom seul de Sylla, lui replique-t-on, désarme le bras de nos Citoyens. O Rome! s'ecrie alors Caton, que ton destin est déplorable, si , dans la vaste enceinte de tes murs , tu ne renfermes pas un homme vertueux, & si tu ne peux armer contre la tyrannie que le bras d'un foible enfant ! A ces mots, se tournant vers fon Gouverneur : Donne-moi , lui dit-il . ton épée ; je la cacherai fous ma robe ; j'approcherai de Sylla , je l'égorgerai. Caton vit , Rome est libre encore. (b)

En quels climats cet amour vertueux de la Patrie n'at-il point exécuté d'actions héroïques? A la Chine, un Empereur, poursuivi par les armes victorieuses d'un Ci-

(b) C'est ce même Caton, mourir de lui-même : il se présente

Céfar, enlevé par des pira-

qui, retiré à Utique, répondit également à sa definée, soit qu'il à ceux qui le pressoient de la connoisse ou qu'il l'ignore. confulter l'oracle de Jupiter Hammon: Laiffons les oracles aux tes, conserve son audace, & femmes, aux laches & aux igno- les menace de la mort, à larants. L'homme de courage, indé- quelle il les condamne en aborpendant des Dieux, fait vivre & dant.

toyen, veut se servir du respect superstitieux qu'en ce Pays un fils à pour les ordres de sa mere, pour contraindre ce Citoyen à défarmer. Député vers cette mere, un Officier de l'Empereur vient, le poignard à la main, lui dire qu'elle n'a que le choix de mourir ou d'obeir. Ton maître, lui répondit-elle avec un fouris amer, se seroit-il flatté que j'ignore les conventions tacites, mais sacrées, qui unissent les Peuples aux Souverains, par lesquelles les Peuples s'engagent à obeir, & les Rois à les rendre heureux ? Il a le premier violé ces conventions. Lâche exécuteur des ordres d'un tyran, apprends d'une femme ce qu'en pareil cas on doit à sa Patrie. A ces mots, arrachant le poignard des mains de l'Officier, elle se frappe, & lui dit : Esclave , s'il te reste encore quelque vertu , porte à mon fils ce poignard sanglant; dis-lui qu'il venge sa Nation, qu'il punisse le tyran. Il n'a plus rien à craindre pour moi , plus rien à ménager : il est maintenant libre d'être vertueux. (c)

moit pareillement la mere d'Ab- amena au fecours de Septime alla consulter sa mere sur le lées à leur devoir. parti qu'il avoit à prendre. If a-t-il à délibérer? Ne fais-tu pas payer en esclave. que se rendre à la crainte est d'un Dans un instant d'emportetache? Veux-tu être le mépris des ment, où Vespasien menaçoit Ommiahs, & qu'on dise qu'ayant Helvidius de la mort, il en reà choifir entre la vie & ton de- cut cette réponse : Vous ai-je voir, c'est la vie que tu as pré- dit que je fusse immortel ? Vous fi-

la gloire, qui , lorsque l'armée Citoyen , en la recevant sans trent-Romaine, mal vetue & transe bler.

(c) La passion du devoir ani- de froid, alloit se débaucher, dallah, lorsque son fils, aban- Severe, le Philosophe Antiodonné de ses amis, assiégé dans chus, qui se dépouille devant un château, & pressé d'accep- l'armée, se jette dans un monter la capitulation honorable ceau de neige, & ramene, par que lui offroient les Syriens, cette action, les troupes ébran-

Un jour qu'on exhortoit Thrarecut cette réponse : Mon fils, sea à faire quelques soumissions lorsque tu pris les armes contre la à Néron : Quoi! dit-il , pour Maison d'Ommiah, crus-tu soute- prolonger ma vie de quelques jours, nir le parti de la justice & de la je m'abaisserois jusques - la? Non. vertu?... Oui, lui répondit-il. La mort est une dette : je veux l'ac-Eh bien, repliqua - t - elle, qu'y quitter en homme libre, & non la

rez votre métier de tyran, en me C'est cett: même passion de donnant la mort; moi, celui de

Si le noble orgueil, la passion du patriotisme & de la gloire, déterminent les Citoyens à des actions si courageuses, quelle constance & quelle force les passions n'infpirent-elles point à ceux qui veulent s'illustrer dans les Sciences & les Arts, & que Ciceron nomme des heros paifibles? C'est le desir de la gloire, qui sur la cime glacée des Cordelieres, au milieu des neiges, des frimats, incline les lunettes de l'Astronome; qui pour cueillir des plantes, conduit le Botaniste sur le bord des précipices; qui jadis guidoit les jeunes amateurs des Sciences dans l'Egypte, l'Ethiopie & jusques dans les Indes, pour y voir les Philosophes les plus célebres, & puiser dans leur conversation les principes de leur doctrine.

Quel empire cette même passion n'avoit-elle pas sur Démosthene, qui, pour perfectionner sa prononciation, s'arrêtoit sur le rivage de la mer, où, la bouche remplie de cailloux, il haranguoit tous les jours les flots mutinés! C'est ce même desir de la gloire, qui, pour faire contracter aux jeunes Pythagoriciens l'habitude du recueillement & de la méditation, leur imposoit un silence de trois ans; qui, pour soustraire Démocrite (d) aux distractions du monde, le renfermoit dans des tombeaux pour y chercher de ces vérités précises, dont la découverte, toujours si difficile, est toujours si peu estimée des hommes : c'est par elle enfin que, pour se donner tout entier à la Philosophie, Héraclite se détermine à céder à son frere cadet le Trône d'Ephese, (e) où l'appelloit le droit d'aînesse; que, pour conserver toutes ses forces, l'athlete se prive des plaisirs de l'amour : c'est elle encore qui forcoit certains Prêtres des Anciens, dans l'espoir de se rendre plus recommandables, à renoncer à ces même plaifirs, fans avoir fouvent, comme disoit plaifamment Boin-

Chenes, renonça pareillement fondes,

mais parler à personne, il se (e) Mison, fils du tyran de nourrissoit de réflexions pro-

<sup>(</sup>d) Démocrite étoit né ri- au sceptre de son pere; & che : mais il ne se crut pas en libre de toute charge , il se redroit de mépriser l'esprit, & tiroit dans des lieux escarde vivre dans une honorable pés & folitaires, où, fans jastupidité.

din, d'autre récompense de leur continence que la tentation perpétuelle qu'elle procure.

l'ai fait voir que c'est aux passions que nous devons sur la terre presque tous les objets de notre admiration; qu'elles nous sont braver les dangers, la douleur, la mort, & nous portent aux résolutions les plus hardies.

Je vais prouver maintenant que, dans les occasions délicates, ce sont elles seules qui, volant au secours des grands hommes, peuvent leur inspirer ce qu'il y a de mieux à dire & à faire.

Qu'on se rappelle, à ce sujet, la célebre & courte harangue d'Annibal à ses soldats le jour de la baraille du Tesin; & l'on sentira que sa haine pour les Romains & sa passion pour la gloire, pouvoient seules la lui inspirer: Compagnons, leur dit-il, le ciel m'annonce la vistoire. Cest aux Romains, non à vous, de trembler. Jettez les yeux sur se champ de bataille: nulle retraite ici pour les lâches: nous périsson tous, si nous sommes vaincus. Quel gage plus certain du triomphe? Quel signe plus sensible de la protestion des Dieux? Ils nous ont placés entre la vistoire & la mort.

Qui peut douter que ces mêmes passions n'animassent Sylla, lorsque Crassus lui ayant demandé une escort pour aller faire de nouvelles levées dans le Pays des Marses, Sylla lui répond: Si tu crains tes ennemis, reçois de moi pour escorte ton pere, tes freres, tes parents, tes amis, qui, massacrés par les tyrans, crient vengeance & l'attendent de toi?

Lorsque les Macédoniens, las des fatigues de la guerre, prient Alexandre de les licencier, c'est l'orgueil & l'amour de la gloire qui dictent à ce héros cette siere réponse: Allez, ingrats; fuyez, lâches; je dompterai l'univers sans vous: Alexandre trouvera des Sujets & des Soldats par-tout où il y aura des hommes.

De femblables discours sont toujours prononcés par des gens passionnés. L'esprit même, en pareil cas, ne peut jamais suppléer au sentiment. On ignore toujours la langue des passions qu'on n'éprouve pas.

Au refte, ce n'est pas dans un Art tel que l'éloquence, c'est en tout genre que les passions doivent être regardées comme le germe productif de l'esprit : ce sont elles qui,

entretenant une perpétuelle fermentation dans nos idées, fécondent en nous ces mêmes idées, qui, ftériles dans des ames froides, feroient femblables à la femence jettée fur la pierre.

Ce sont les passions qui, fixant sortement notre attention sur l'objet de nos desirs, nous le fait considérer sous des aspects inconnus aux autres hommes, & qui sont, en conséquence, concevoir & exécuter aux héros ces entreprises hardies, qui, jusqu'à ce que la réussite en ait prouvé la sagesse, paroissent solles, & doivent réellement paroitre telles à la multitude.

Voilà pourquoi, dit le Cardinal de Richelieu, l'ame foible trouve de l'impossibilité dans le projet le plus simple, lorsque le plus grand paroit facile à l'ame forte : devant celle-ci les montagnes s'abaissent, lorsqu'aux yeux de celle-là les buttes se métamorphosent en montagnes.

Ce font, en effet, les fortes passions, qui, plus éclairées que le bon sens, peuvent seules nous apprendre à distinguer l'extraordinaire de l'impossible, que les gens sensées consondent presque toujours ensemble; parce que, n'étant point animés de passions sortes, ces gens sensées ne sont jamais que des hommes médiocres: proposition que je vais prouver, pour faire sensir toute la supériorité de l'homme passionné sur les autres hommes, & montrer qu'il n'y a réellement que les grandes passions qui puissent enfanter les grands hommes.

#### 

#### CHAPITRE VII.

De la supériorité d'esprit des gens passionnés sur les gens sensés.

AVANT le fuccès, si les grands génies en tout genre fes, c'est que ces derniers, incapables de rien de grand, ne peuvent pas même soupconner l'existence des moyens

2 3

dont se servent les grands hommes pour opérer les grandes choses.

Voilà pourquoi ces grands hommes doivent toujours exciter le rire, jusqu'à ce qu'ils excitent l'admiration, Lorsque Parménion, pressé par Alexandre d'ouvrir un avis sur les propositions de paix que faisoit Darius, lui dit : Je les accepterois, si j'étois Alexandre; qui doute, avant que la victoire eut justifié la témérité apparente du Prince, que l'avis de Parménion ne parût plus fage aux Macédoniens que la réponse d'Alexandre : Et moi aussi, si j'étois Parménion ? L'un est d'un homme commun & sense. & l'autre d'un homme extraordinaire. Or, il est plus d'hommes de la premiere que de la feconde classe. Il est donc évident que, si, par de grandes actions, le fils de Philippe ne se fût pas déja attiré le respect des Macédoniens, & ne les eût pas accoutumés aux entreprises extraordinaires, sa réponse leur eût absolument paru ridicule. Aucun d'eux n'en eût recherché le motif, & dans le sentiment intérieur que ce héros devoit avoir de la supériorité de son courage & de ses lumieres, de l'avantage que l'une & l'autre de ces qualités lui donnoient fur des Peuples efféminés & mous, tels que les Perses, & dans la connoissance enfin qu'il avoit, & du caractere des Macédoniens, & de son empire sur leurs esprits, &, par conséquent, de la facilité avec laquelle il pouvoit, par fes gestes, ses discours & ses regards, leur communiquer l'audace qui l'animoit lui-même. C'étoient cependant ces divers motifs, joints à la soif ardente de la gloire, qui, lui faifant, avec raison, considérer la victoire comme beaucoup plus affurée qu'elle ne le paroiffoit à Parménion, devoir, en conséquence, lui inspirer aussi une réponse plus

Lorsque Tamerlan planta ses drapeaux au pied des remparts de Smyrne, contre lesquels venoient de se briser les forces de l'Empire Ottoman, il sentoit la difficulté de fon entreprise; il savoit bien qu'il attaquoit une place que l'Europe chrétienne pouvoit continuellement ravitailler: mais, en l'excitant à cette entreprise, la passion de la gloire lui fournit les moyens de l'exécuter. Il comble l'abyme des eaux, oppose une digue à la mer & aux Aottes Europeennes, arbore ses étendards victorieux sur les breches de Smyrne, & montre à l'univers étonné que rien n'est impossible aux grands hommes. (a)

Lorsque Lycurgue voulut faire de Lacédémone une République de héros, on ne le vit point, selon la marche lente, & dès-lors incertaine, de ce qu'on appelle la sagesse, y procéder par des changements insensibles. Ce grand homme, échauffé de la paffion de la vertu, sentoit que, par des harangues ou des oracles supposés, il pouvoit inspirer à ses Concitoyens les sentiments dont luimême étoit enflammé; que, profitant du premier instant de ferveur, il pourroit changer la constitution du Gouvernement, & faire dans les mœurs de ce Peuple une révolution subite, que, par les voies ordinaires de la prudence, il ne pourroit exécuter que dans une longue suite d'années. Il fentoit que les passions sont semblables aux volcans, dont l'éruption soudaine change tout-à-coup le lit d'un fleuve, que l'art ne pourroit détourner qu'en lui creufant un nouveau lit, &, par conséquent, après des temps & des travaux immenses. C'est ainsi qu'il reussit dans un projet peut-être le plus hardi qui jamais ait été conçu , & dans l'exécution duquel échoueroit tout homme sense, qui, ne devant ce titre de sensé qu'à l'incapacité où il est d'ètre mu par des passions sortes, ignore toujours l'art de les inspirer.

Ce sont ces passions qui, justes appréciarrices des moyens d'allumer le feu de l'enhousiasme, en ont souvent employé, que les gens senses, faute de connoître, à cet égard, le cœur humain, ont, avant le fuccès, toujours regardés comme puériles & ridicules. Tel est ceiui dont se servit

<sup>(</sup>a) Je dis la même chose de descente; mais il savoit mieux Gustave. Lorsqu'à la tête de son qu'eux qu'une sage témérité conarmée & de fon artillerie, pro- fond presque toujours la préfitant du moment où l'hyver voyance des hommes ordiavoit consolidé la surface des naires; que la hardiesse des eaux, ce héros traverse des entreprises en affure souvent mers glacées pour descendre en le succès; & qu'il est des cas Seeland, il favoit, aussi-bien où la suprême audace est la suque ses Officiers, qu'on pou- prême prudence. Voit facilement s'oppofer à la

ennemis.

fuccès justifia toujours.

Périclès, lorsque, marchant à l'ennemi, & voulant trans. former ses soldats en autant de héros, il fait cacher dans un bois sombre, & monter sur un char attelé de quatre chevaux blancs, un homme d'une taille extraordinaire, qui, le corps couvert d'un riche manteau, les pieds parés de brodequins brillants, la tête ornée d'une chevelure éclatante, apparoît tout-à-coup à l'armée, & passe rapidement devant elle, en criant au Général : Périclès, je te promets la victoire.

Tel est le moyen dont se servit Epaminondas pour exciter le courage des Thébains, lorsqu'il fit enlever de nuit les armes suspendues dans un Temple, & persuada à ses foldats que les Dieux protecteurs de Thebes s'y étoient armés pour venir le lendemain combattre contre leurs

Tel est enfin l'ordre que Ziska donne au lit de la mort. lorsqu'encore animé de la haine la plus violente contre les Catholiques qui l'avoient persécuté, il commande à ceux de son parti de l'écorcher immédiatement après sa mort, & de faire un tambour de sa peau, leur promettant la victoire toutes les fois qu'au son de ce tambour ils marcheroient contre les Catholiques : promesse que le

On voit donc que les moyens les plus décififs, les plus propres à produire de grands effets, toujours inconnus à ceux qu'on appelle les gens sensés, ne peuvent être apperçus que par des hommes passionnés, qui , placés dans les mêmes circonftances que ce heros, eussent été affectés des mêmes fentiments.

Sans le respect dû à la réputation du Grand Condé, regarderoit-on comme un germe d'émulation pour les foldats, le projet qu'avoit formé ce Prince, de faire enrégistrer dans chaque Régiment le nom des Soldats qui se seroient distingués par quelques faits ou quelques dits mémorables? L'inexécution de ce projet ne prouve-t-elle point qu'on en a peu connu l'utilité? Sent-on, comme l'illustre Chevalier Folard, le pouvoir des harangues sur les foldats? Tout le monde apperçoit-il également toute la beauté de ce mot de Mr. de Vendôme, lorsque, témoin de la fuite de quelques troupes que leurs Officiers tâchoient en vain

de rallier, ce Général se jette au milieu des fuyards, en crant aux Officiers : Laiffer faire les foldats; ce n'eft point ici, c'est là (montrant un arbre éloigné de cent pas) que ces troupes vont & doivent se réformer. Il ne laissoit, dans ce discours, entrevoir aux soldats aucun doute de leur courage; il réveilloit par ce moyen en eux les pasfions de la honte & de l'honneur qu'ils se flattoient encore de conserver à ses yeux. C'étoit l'unique moyen d'arrêter ces fuyards, & de les ramener au combat & à la victoire.

Or, qui doute qu'un pareil discours ne soit un trait de caractere; & qu'en général tous les moyens dont se sont fervis les grands hommes pour échauffer les ames du feu de l'enthousiasme, ne leur ayent été inspirés par les pasfions? Est-il un homme sensé qui, pour imprimer plus de confiance & plus de respect aux Macédoniens, eût autorisé Alexandre à se dire fils de Jupiter Hammon? eût confeillé à Numa de feindre un commerce secret avec la nymphe Egérie? à Zamolxis, à Zaleucus, à Mnévès, de se dire inspirés par Vesta, Minerve ou Mercure ? à Marius, de traîner à fa suite une diseuse de bonne aventure? à Sertorius, de consulter sa biche? & enfin au Comte de Dunois, d'armer une pucelle pour triompher des Anglois?

Peu de gens élevent leurs pensées au-delà des pensées communes; moins de gens encore osent (b) exécuter & dire ce qu'ils pensent. Si les hommes sensés vouloient faire usage de pareils moyens, faute d'un certain tact & d'une certaine connoissance des passions, ils n'en pourroient jamais faire d'heureuses applications. Ils sont faits pour suivre les chemins battus; ils s'égarent, s'ils les aban-

feuls qui avancent l'esprit hu- nie, méritent l'éloge & la remain. Lorsqu'il ne s'agit point connoissance du Public; puisde matiere, de gouvernements qu'en fait de sciences, il faut où les moindres fautes peuvent qu'une infinité d'hommes fe influer sur le bonheur ou le mal- trompent, pour que les autres heur des Peuples, & qu'il n'est ne se trompent plus. On peut

<sup>(</sup>b) Ceux-là cependant sont les erreurs, même des gens de géquestion que de sciences, les leur appliquer ce vers de Martial:

Si non erraffet, fecerat ille minus.

donnent. L'homme de bon sens est un homme dans le caractère duquel la paresse domine : il n'est point doué de cette activité d'ame, qui, dans les premiers postes, fait inventer aux grands hommes de nouveaux ressorts pour mouvoir le monde, ou qui leur fait semer dans le présent le germe des événements suturs. Aussi le Livre de l'avenir ne s'ouvre-t-il qu'à l'homme passionne & avide de gloire.

A la journée de Marathon, Thémistocle sur le seul des Grecs qui prévir la baraille de Salamine, & qui sût, en exerçant les Athéniens à la navigation, les préparer à la victoire.

Lorsque Caron le censeur, homme plus sensé qu'éclairé, opinoit avec tout le Sénat à la destruction de Carthage, pourquoi Scipion s'opposoit-il seul à la ruine de cette ville? C'est que lui seul regardoit Carthage, & comme une rivale digne de Rome, & comme une digue qu'on pouvoit opposer au torrent des vices & de la corruption prêt à se déborder dans l'Italie. Occupé de l'étude politique de l'histoire, habitué à la méditation, à cette fatigue d'attention dont la feule passion de la gloire nous rend capables, il étoit, par ce moyen, parvenu à une espece de divination, Auffi présageoit-il tous les malheurs sous lesquels Rome alloit succomber, dans le moment même que cette maîtresse du monde élevoit son trône sur les débris de toutes les Monarchies de l'univers; aussi voyoit-il naître de toutes parts des Marius & des Sylla; aussi entendoit-il déja publier les funestes tables de proscription, lorsque les Romains n'appercevoient par-tout que des palmes triomphales, & n'entendoient que les cris de la victoire. Ce Peuple étoit alors comparable à ces matelots, qui, voyant la mer calme, les zéphyrs enfler doucement les voiles, & rider la surface des eaux, se livrent à une joie indiscrete; tandis que le Pilote attentif voit s'élever, à l'extrêmité de l'horison, le grain qui doit bientôt bouleverser les mers.

Si le Sénat Romain n'eur point égard au conseil de Scipion, c'est qu'il est peu de gens à qui la connoissance du passé & du présent dévoile celle de l'avenir; (c) c'est

que, femblables au chêne, dont l'accroiffement ou le dépériffement est infensible aux infectes éphémeres qui rampent fous son ombrage, les empires paroiffent dans une espece d'état d'immobilité à la plupart des hommes, qui s'en tiennent d'autant plus volontiers à cette apparence d'immobilité, qu'elle flatte davantage leur paresse, qui se croit alors déchargée des soins de la prévoyance.

Il en est du moral comme du physique. Lorsque les Peuples croyent les mers constamment enchaînées dans leur lit, le fage les voit successivement découvrir & submerger de vastes contrées, & le vaisseau sillonner les plaines que nagueres fillonnoit la charrue. Lorsque les Peuples voyent les montagnes porter dans les nues une tête également élevée, le fage voit leurs cimes orgueilleuses, perpétuellement démolies par les fiecles, s'ébouler dans les vallons & les combler de leurs ruines. Mais ce ne font jamais que des hommes accoutumés à méditer, qui, voyant l'univers moral, ainsi que l'univers physique, dans une destruction & une réproduction successive & perpétuelle, peuvent appercevoir les caufes éloignées du renversement des Etats. C'est l'œil d'aigle des passions, qui perce dans l'abyme ténébreux de l'avenir : l'indifférence est née aveugle & stupide. Quand le ciel est serein & les airs épurés, le citadin ne prévoit point l'orage : c'est l'œil intéressé du Laboureur attentif qui voit, avec effroi, des vapeurs insenfibles' s'élever de la furface de la terre, se condenser dans les cieux, & les couvrir de ces nuages noirs dont les flancs entr'ouverts vomiront bientôt les foudres & les grêles qui ravageront les moissons.

Qu'on examine chaque passion en particulier: l'on verra que toutes sont toujours très-éclairées sur l'objet de leurs recherches; qu'elles seules peuvent quelquesois appercevoir la cause des essets que l'ignorance attribue au hasard; qu'elles seules, par consequent, peuvent retrècir &, peut-

<sup>(</sup>c) Souvent un petit bien Nation, qui, dans son aveuglepresent suffit pour eniver une ment, traite d'ennemi de l'E-

tat le génie élevé, qui, dans nom odieux de frondeur, c'est la ce petit bien préfent, découvertu qui punit le vice; & ce vre de grands maux à venir. On n'est, le plus souvent, que la imagine qu'en lui prodiguant le sortife qui se moque de l'esprit.

être, un jour détruire entièrement l'empire de ce hasard dont chaque découverte resserre nécessairement les bornes.

Si les idées & les actions que font concevoir & exécuter des passions telles que l'avarice ou l'amour, font, en général, peu estimées, ce n'est pas que ces idées & ces actions n'exigent souvent beaucoup de combinaisons & d'esprit; mais c'est que les unes & les autres sont indifférentes ou même nuifib es au Public, qui n'accorde, comme je l'ai prouvé dans le Discours précédent, les titres de vertueuses on de spirituelles qu'aux actions & aux idées qui lui font utiles. Or, l'amour de la gloire est, entre touses les passions, la seule qui puisse toujours inspirer des actions & des idées de cette espece. Elle seule enflammoit un Roi d'Orient, lorsqu'il s'écrioit : Malheur aux Souverains qui commandent à des Peuples esclaves. Hélas! les douceurs d'une juste louange, dont les Dieux & les Héros sont si avides, ne sont pas faites pour eux. O Peuples! ajoutoit-il, assez vils pour avoir perdu le droit de blâmer publiquement vos maîtres, vous avez perdu le droit de les louer : l'éloge de l'esclave est suspett; l'infortuné qui le régit, ignore toujours s'il est digne d'estime ou de mépris. Eh! quel tourment pour une ame noble, que de vivre livrée au supplice de cette incertitude!

De pareils sentiments supposent toujours une passion ardente pour la gloire. Cette passion est l'ame des hommes de génie & de talent en tout genre; c'est à ce desir qu'ils doivent l'enthousasme qu'ils ont pour leur Art, qu'ils regardent quelquesois comme la seule occupation digne de l'esprit humain; opinion qui les sait traiter de soux par les gens sensés, mais qui ne les sait jamais considérer comme tels par l'homme éclairé, qui, dans la cause de leur solle, apperçoit celle de leurs talents & de leurs fuccès.

La conclusion de ce Chapitre, c'est que ces gens senfés, ces idoles des gens médiocres, sont toujours sort inférieurs aux gens passionnés; & que ce sont les passions sortes qui, nous arrachant à la paresse, peuvent seules nous douer de cette continuité d'attention à laquelle est attachée la supériorité d'esprit. Il ne me reste, pour confirmer cette vérité, qu'à montrer dans le Chapitre suivant que ceux-là même qu'on place, avec raison, au rang des hommes illustres, rentrent dans la classe des hommes les plus médiocres, au moment même qu'ils ne sont plus soutenus du feu des passions.

#### 

#### CHAPITRE VIII.

On devient stupide, dès qu'on cesse d'être passionné.

ETTE propolition est une conséquence nécessaire de la précédente. En esser, si l'homme épris du desir le plus vis de l'estime, & capable, en ce genre, de la plus forte passion, n'est point à portée de saissaire ce desir, ce desir cestera bientôt de l'animer; parce qu'il est de la nature de tout desir, de s'éteindre, s'il n'est point nourri par l'espérance. Or, la même cause, qui éteindra en lui la passion de l'estime, y doit nécessairement étousser le germe de l'esprir.

Qu'on nomme à la recette d'un péage, ou à quelque emploi pareil, des hommes auffi paffionnés pour l'estime publique que devoient l'être les Turenne, les Condé, les Descartes, les Corneille & les Richelieu : privés, par leur position, de tout espoir de gloire, ils seront à l'instant dépourvus de l'esprit nécessaire pour remplir de pareils emplois. Peu propres à l'étude des Ordonnances ou des Tarifs, ils seront sans talents pour un emploi qui peut les rendre odieux au Public : ils n'auront que du dégoût pour une Science dans laquelle l'homme qui s'est le plus profondément instruit, & qui s'est, en conséquence, couché très-savant & très-respectable à ses propres yeux, peut se réveiller très-ignorant & très-inutile, si le Magistrat a cru devoir supprimer ou simplifier ces droits. Entiérement livrés à la force d'inertie, de pareils hommes feront bientôt incapables de toute espece d'application.

Voilà pourquoi, dans la gestion d'une place subalterne, les hommes nes pour le grand, sont souvent insérieurs aux esprits les plus communs. Vespasien, qui sur le Trône sur l'admiration des Romains, avoit été l'objet de leur mépris dans la charge de Préteur. (a) L'aigle, qui perce les nues d'un vol audacieux, rase la terre d'une aile moins rapide que l'hirondelle. Détruisez dans un homme la passion qui l'anime, vous le privez, au même instant, de toutes ses lumieres; il semble que la chevelure de Samson foit, à cet égard, l'emblème des passions : cette chevelure est-elle coupée? Samson n'est plus qu'un homme ordinaire.

Pour confirmer cette vérité par un second exemple. qu'on jette les yeux sur ces usurpateurs d'Orient, qui, à beaucoup d'audace & de prudence, joignoient néceffairement de grandes lumieres; qu'on se demande pourquoi la plupart d'entre eux n'ont montré que peu d'esprit sur le Trône; pourquoi, fort inférieurs, en général, aux ufurpateurs d'Occident, il n'en est presqu'aucun, comme le prouve la forme des gouvernements Afiatiques, qu'on puisse mettre au nombre des Législateurs. Cen'est pasqu'ils fussent toujours avides du malheur de leurs Sujets : mais c'est qu'en prenant la couronne , l'objet de leur desir étoit rempli : c'est qu'affurés de sa possession par la bassesfe, la foumission & l'obéissance d'un Peuple esclave, la passion, qui les avoit portés à l'empire, cessoit alors de les animer: c'est que, n'avant plus de motifs assez puisfants pour les déterminer à supporter la fatigue d'aitention que suppose la découverte & l'établissement des bonnes loix, ils étoient, comme je l'ai dit plus haut, dans le cas de ces hommes fenfés, qui, n'étant animés d'aucun desir vif, n'ont jamais le courage de s'arracher aux dél ces de la paresse.

Si dans l'Occident, au contraire, plusieurs usurpateurs ont sur le Trône fait éclater de grands talents; si les Auguste & les Cromwel peuvent être mis au rang des Lègislateurs, c'est qu'ayant affaire à des Peuples impatients du frein, & dont l'ame étoit plus hardie & plus élevée, la crainte de perdre l'objet de leurs desirs, attisoit, si j'ose

(a) Caligula fit remplir de n'avoir pas eu soin de faire netboue la robe de Vespasion, pour toyer les rues. Is dire, toujours en eux la passion de l'ambition. Elevés fur des Trônes sur lesquels ils ne pouvoient impunément s'endormir, ils sentoient qu'il salloit se rendre agréables à des Peuples siers, établir des loix (b) utiles pour le moment, tromper ces Peuples, &, du moins, leur en imposer par le santème d'un bonheur passager, qui les dédonmageat des malheurs réels que l'usurpation entraîne après elle.

C'est donc aux dangers, auxquels ces derniers ont, sans cesse, été exposés sur le Trône, qu'ils ont dû cette supériorité de talents qui les place au-dessus de la plupart des usurpateurs d'Orient : ils étoient dans le cas de l'homme de génie en d'autres genres, qui, toujours en butte à la critique, & perpétuellement inquiet dans la jouissance d'une réputation toujours prête à lui échapper, sent qu'il n'est pas seul échaussé de la passion de la vanité, & que, si la sienne lui sait desirer l'estime d'autrui, celle d'autrui doit constamment la lui resuser, si, par des ouvrages utiles & agréables, & par de continuels essonts d'esprit, if ne les console de la douleur de les louer. C'est sur le Trôde, en tous les genres, que cette crainte entretient l'esprit dans l'état de sécondité : cette crainte est-elle anéantie ? le ressont de l'esprit de détruit.

Qui doute qu'un Physicien ne porte infiniment plus d'attention à l'examen d'un fait de Physique, souvent pett important pour l'humanité, qu'un Sultan à l'examen d'une loi d'où dépend le bonheur ou le malheur de plusseurs mlliers d'hommes? Si ce dernier employe moins de temps à méditer, à rédiger ses ordonnances & ses édits, qu'un homme d'esprit à composer un madrigal ou une épigram-

Ci git le destructeur d'un pouvoir légitime,
Jusqu'à son dernier jour favorisé des Cieux;
Dont les verus méritoient mieux
Que le sceptre aeguis par un crime.
Par quel destin sau-il, par quelle étrange loi,
Qu'à tous ceux qui sont nés pour porter la Couvonne;
Ce soit l'usurpateur qui donne
L'exemple des verus que doit avoir un Roi!

<sup>(</sup>b) C'est ce qui a mérité à Cromwel cette Epitaphe :

me, c'est que la méditation, toujours fatigante, est, pour ainsi dire, contraire à notre nature; (c) & qu'à l'abri. fur le Trône, & de la punition, & des traits de la fatyre, un Sultan n'a point de motif pour triompher d'une paresse dont la jouissance est si agréable à tous les hommes.

Il paroît donc que l'activité de l'esprit dépend de l'activité des paffions. C'est aussi dans l'âge des passions c'est-à-dire, depuis vingt-cinq jusqu'à trente-cinq & quarante ans, qu'on est capable des plus grands efforts, & de vertu & de génie. A cet âge, les hommes, nés pour le grand, ont acquis une certaine quantité de connoissances, fans que leurs passions ayent encore presque rien perdu de leur activite : cet âge passé , les passions s'affoiblissent en nous, & voilà le terme de la croissance de l'esprit; l'on n'acquiert plus alors d'idées nouvelles; & quelque supérieurs que soient, dans la suite, les ouvrages que l'on compose, on ne fait plus qu'appliquer & développer les idées conçues dans le temps de l'effervescence des passions, & dont on n'avoit point encore fait usage.

Au reste, ce n'est point uniquement à l'âge qu'on doit toujours attribuer l'affoiblissement des passions. On cesse d'être paffionné pour un objet, lorsque le plaisir qu'on se promet de sa possession n'est point égal à la peine néceffaire pour l'acquérir : l'homme amoureux de la gloire n'y facrifie ses goûts, qu'autant qu'il se croit dédommagé de ce facrifice par l'estime qui en est le prix. C'est pourquoi tant de héros ne pouvoient, que dans le tumulte des camps & parmi les chants de victoire, échapper aux filers de la volupté : c'est pourquoi le grand Condé ne maîtrifoit son humeur qu'un jour de bataille, où, dit-on, il étoit du plus grand fang froid : c'est pourquoi, si l'on peut comparer aux grandes choses celles auxquelles on

> ment qu'on reproche aux gens fuffifants pour changer d'avis : bornes. Leur peu d'intelligence il doit, pour s'épargner la fasuppose qu'ils n'ont jamais eu tigue de l'examen, toujours le desir de s'instruire, ou qu'au fermer l'oreille aux représentamoins ce desir a toujours été tions de la raison; & l'opinia-

> (d) C'est le défaut de passions quiconque ne desire point de tui produit fouvent l'entête- s'éclairer, n'a jamais de motifs très-foible & très-subordonné à treté est, dans ce cas, l'effer leur goût pour la paresse. Or, nécessaire de la paresse.

> marche ordinaire, ne triomphoit de cette habitude qu'au Théâtre, où les applaudissements & l'admiration des spectateurs le dédommageoient de la peine qu'il prenoit pour leur plaire. On ne triomphe point de ses habitudes & de sa paresse, si l'on n'est amoureux de la gloire; & les hommes illustres ne sont quelquesois sensibles qu'à la plus grande. S'ils ne peuvent envahir presqu'en entier l'empire de l'estime, la plupart s'abandonnent à une honteuse paresse. L'extrême orgueil & l'extrême ambition produisent souvent en eux l'effet de l'indifférence & de la modération. Une petite gloire, en effet, n'est jamais desirée que par une petite ame. Si les gens, si attentis dans la maniere de s'habitler, de se présenter & de parler dans les compagnies, font, en général, incapables de grandes choses, c'est non-seulement parce qu'ils perdent, à l'acquisition d'une infinité de petits talents & de petites perfections, un temps qu'ils pourroient employer à la découverte de grandes idées & à la culture de grands talents; mais encore parce que la recherche d'une perite gloire suppose en eux des desirs trop soibles & trop modérés. Aussi les grands hommes font-ils, presque tous, incapables des petits foins & des petites attentions nécessaires pour s'attirer de la confidération; ils dédaignent de pareils moyens. Méfiez-vous, disoit Sylla en parlant de César, de ce jeune homme qui marche si immodestement dans les rues; je vois en lui plusieurs Marius.

> J'ai fait, je crois, suffisamment sentir que l'absence totale de passions, s'il pouvoit exister, produiroit en nous le parfait abrutissement; & qu'on approche d'autant plus de ce terme, qu'on est moins passionné. (d) Les passions

(c) Quelques Philosophes ont, ils jouissoient, une compenà ce sujet, avancé ce paradoxe, fation à leurs peines, & que que les esclaves, exposés aux ce repos de l'esprit rendoit souplus rudes travaux du corps, vent la condition de l'esclave trouvoient, peut-être, dans égale en bonheur à celle du

le repos de l'esprit , dont maître,

font, en effet, le feu célefte qui vivifie le monde moral: c'est aux passions que les Sciences & les Arts doivent leurs découvertes, & l'ame son élévation. Si l'humanité leur doit ses vices & la plupart de se malheurs, ces malheurs ne donnent point aux Moralistes le droit de condamner les passions & de les traiter de folie. La sublime vertu & la sagesse éclairée sont deux assez belles productions de cette folie, pour la rendre respectable à leurs veux.

La conclusion générale de ce que j'ai dit sur les passions, c'est que leur force peut seule contrebalancer en nous la force de la paresse & de l'inertie, nous arracher au repos & à la stupidité vers laquelle nous gravitons sans cesse, a nous douer ensin de cette continuité d'attention à la-

quelle est attachée la supériorité de talent.

Mais, dira-t-on, la nature n'auroit-elle pas donné aux divers hommes d'inégales dispositions à l'esprit, en allumant dans les uns des passions plus fortes que dans les autres? Je répondrai à cette question que, si, pour exceller dans un genre, il n'est pas nécessaire, comme je l'ai prouvé plus haut, d'y donner toute l'application dont on est capable, il n'est pas nécessaire non plus, pour s'illustrer dans ce même genre, d'être animé de la plus vive passion, mais seulement du degré de passion sufficient pour nous rendre attentifs. D'ailleurs, il est bon d'observer qu'en sait de passions, les hommes ne disserent peut-être pas entre eux autant qu'on l'imagine. Pour favoir si la nature, à cet égard, a si inégalement partagé ses dons, il faut exainer si tous les hommes sont susceptibles de passions, se, pour cet effet, remonter jusqu'à leur origine.



#### CHAPITRE IX.

De l'origine des Passions.

POUR s'élèver à cette connoissance, il faut distinguer deux fortes de passions.

Il en est qui nous sont immédiatement données par la

nature; il en est aussi que nous ne devons qu'à l'érablissement des Sociétés. Pour favoir laquelle de ces deux différentes especes de passions a produit l'autre, qu'on se transporte en esprit aux premiers jours du monde. L'on y verra la nature, par la soif, la saim, le stroid & le chaud, avertir l'homme de ses besoins, & attacher une infinité de plaisses & de peines à la fatissaction ou à la privation de ces besoins : on y verra l'homme capable de recevoir des impressions de plaisir & de douleur, & naivre, pour ainsi dire, avec l'amour de l'un & la haine de l'autre. Tel est l'homme au sortir des mains de la nature.

Or, dans cet état, l'envie, l'orgueil, l'avarice, l'ambirion n'existoient point pour lui : uniquement sensible au plaisir & à la douleur physique, il ignoroit toutes ces peines & ces plaisirs factices que nous procurent les passions que je viens de nommer. De pareilles passions ne nous sont donc pas immédiatement données par la nature; mais leur existence, qui suppose celle des fociétés, suppose encore en nous le germe caché de ces mêmes passions. C'est pourquoi, si la nature ne nous donne, en naissant, que des besoins, c'est dans nos besoins & nos premiers desirs qu'il sa chercher l'origine de ces passions sactices, qui ne peuvent jamais être qu'un développement de la faculté de sentir.

Il semble que, dans l'univers moral comme dans l'univers physique, Dieu n'ait mis qu'un seul principe dans tout ce qui a été. Ce qui est, & ce qui sera, n'est qu'un développement nécessaire.

Il a dit à la matiere : Je te doue de la force. Auffi-tôt les éléments, foumis aux loix du mouvement, mais errants & confondus dans les déferts de l'efpace, ont formé mille affemblages monftrueux, ont produit mille chaos divers, jusqu'à ce qu'enfin ils fe foient placés dans l'équilibre & l'ordre physique dans lequel on suppose maintenant l'univers rangé.

Il femble qu'il ait dit pareillement à l'homme : Je te doue de la fenfibilité; c'est par elle qu'aveugle instrument de mes volontés, incapable de connoître la profondeur de mes vues, tu dois, sans le savoir, remplit tous mes desseins. Je te mets sous la garde du plaisir & de la dou-

R 2

Jeur : l'un & l'autre veilleront à tes pensées, à tes actions; engendreront tes passions; exciteront tes aversions, tes amitiés, tes tendresses, tes fureurs; allumeront tes desirs, tes craîntes, tes espérances; te dévoileront des vérités; te plongeront dans des erreurs; &, après s'avoir fait ensanter mille systèmes absurdes & différents de morale & de législation, te découvriront un jour les principes simples, au développement desquels est attaché l'ordre & le bonheur du monde moral.

En effet, supposons que le Ciel anime tout-à-coup plufieurs hommes : leur premiere occupation sera de satisfaire leurs befoins; bientôt après ils essayeront, par des cris, d'exprimer les impressions de plaisir & de douleur qu'ils reçoivent. Ces premiers cris formeront leur premiere langue, qui, à en juger par la pauvreté de quelques langues sauvages, a dû d'abord être trés-courte, & se réduire à ces premiers fons. Lorsque les hommes, plus multipliés, commenceront à se répandre sur la surface du monde, & que, semblables aux vagues dont l'Océan couvre au loin ses rivages & qui rentrent aussi-tôt dans son sein, plusieurs générations se seront montrées à la terre. & seront rentrées dans le gouffre où s'abyment les êtres; lorsque les familles seront plus voifines les unes des autres, alors le desir commun de posséder les mêmes choses, telles que les fruits d'un certain arbre ou les faveurs d'une certaine femme, exciteront en eux des querelles & des combats : delà naîtront la colere & la vengeance. Lorfque, faoulés de fang, & las de vivre dans une crainte perpétuelle, ils auront consenti à perdre un peu de cette liberté qu'ils ont dans l'état naturel, & qui leur est nuisible, alors ils feront entre eux des conventions: ces conventions feront leurs premieres loix; les loix faites, il faudra charger quelques hommes de leur exécution : & voilà les premieres Magistrats. Ces Magistrats grossiers de Peuples sauvages habiteront d'abord les forêts. Après en avoir, en partie, détruit les animaux, lorsque les Peuples ne vivront plus de leur chasse, la disette des vivres leur enseignera l'art d'élever des troupeaux. Ces troupeaux sourniront à leurs besoins, & les Peuples chasseurs seront changés en Peuples pasteurs. Après un certain nombre de siecles,

l'orsque ces derniers se seront extrêmement multipliés, & que la terre ne pourra, dans le même espace, subvenir à la nourriture d'un plus grand nombre d'habitants, fans être fécondée par le travail humain; alors les Peuples pasteurs disparoîtront, & feront place aux Peuples cultivateurs. Le besoin de la faim, en leur découvrant l'art de l'Agriculture, leur enseignera bientôt après l'art de mesurer & de partager les terres. Ce partage fait, il faut affurer à chacun ses propriétés; & delà une foule de sciences & de loix. Les terres, par la différence de leur nature & de leur culture, portant des fruits différents, les hommes feront entre eux des échanges, fentiront l'avantage qu'il y auroit à convenir d'un échange général qui représentât toutes les denrées; & ils feront choix, pour cet effet, de quelques coquillages ou de quelques métaux. Lorsque les sociétés en seront à ce point de perfection, alors toute égalité entre les hommes sera rompue : on diftinguera des supérieurs & des inférieurs : alors ces mots de bien & de mal, créés pour exprimer les sensations de plaisir ou de douleur physiques que nous recevons des objets extérieurs, s'étendront généralement à tout ce qui peut nous procurer l'une ou l'autre de ces sensations, les accroître ou les diminuer; telles font les richesses & l'indigence : alors les richesses & les honneurs, par les avantages qui y seront attachés, deviendront l'objet général du desir des hommes. Delà naîtront, selon la forme disférente des gouvernements, des passions criminelles ou vertueuses; telles font l'envie, l'avarice, l'orgueil, l'ambition, l'amour de la Patrie, la passion de la gloire, la magnanimité, & même l'amour, qui, ne nous étant donné par la nature que comme un besoin, deviendra, en se confondant avec la vanité, une passion factice, qui ne fera, comme les autres, qu'un développement de la fenfibilité phyfique.

Quelque certaine que soit cette conclusion, il est peu d'hommes qui conçoivent nettement les idées dont elle résulte. D'ailleurs, en avouant que nos passions prennent originairement leur source dans la sensibilité physique, on pourroit croire encore que, dans l'état actuel où font les Nations policées, ces passions existent indépendamment

de la cause qui les a produites. Je vais donc, en suivant la métamorphose des peines & des plaisirs physiques, en peines & en plaisirs sactices, montrer que, dans des pasfions, telles que l'avarice, l'ambition, l'orgueil & l'amitié, dont l'objet paroît le moins appartenir aux plaisirs des sens, c'est cependant toujours la douleur & le plaisir physique que nous suyons ou que nous recherchons.

#### 

#### CHAPITRE X.

#### De l'Avarice.

On & l'argent peuvent être regardés comme des matires agréables à la vue. Mais, si l'on ne destroit dans leur possession que le plaisir produit par l'éclat & la beauté de ces métaux, l'avare se contenteroit de la libre contemplation des richesses entasses dans le tréor public. Or, comme cette vue ne satisferoit pas sa passion, il faut que l'avare, de quelque espece qu'il soit, ou defire les richesses comme l'échange de tous les plaisirs, ou comme l'exemption de routes les peines attachées à l'indigence.

Ce principe posé, je dis que l'homme, n'étant, par sa nature, sensible qu'aux plaifirs des sens, ces plaisirs, par conséquent, sont l'unique objet de ses desirs. La passion du luxe, de la magnificence dans les équipages, les sêtes & les emmeublements, est donc une passion factice, nèces les emmeublements, est donc une passion factice, nèces au de la table. En esset, quels plaisirs réels ce luxe & cette magnificence procureroient-ils à l'avare voluptueux, s'il ne les considéroit comme un moyen ou de plaire aux semmes, s'il les aime, & d'en obtenir des saveurs, ou d'en imposer aux hommes, & de les sorcer, par l'espoir consus d'une récompense, à écarter de lui toutes les peines, & à rassembler près de lui tous les plaises?

Dans ces avares voluptueux, qui ne méritent pas proprement le nom d'avares, l'avarice est donc l'effet immédiat de la crainte de la douleur & de l'amour du plaifir phyfique. Mais, dira-t-on, comment ce même amour du plaifir, ou cette même crainte de la douleur, peuvent-ils l'exciter chez les vrais avares, chez ces avares infortunés qui n'échangent jamais leur argent contre des plaifirs? S'ils passent leur vie dans la difette du nécessaire, & s'ils s'exagerent à eux mêmes & aux autres le plaisir attaché à la possession de l'or, c'est pour s'étourdir sur un malheur que personne ne veut ni ne doit plaindre.

Quelque surprenante que soit la contradiction qui se trouve entre leur conduite & les motifs qui les sont agir, je tâcherai de découvrir la cause qui, leur laissant desirer, sans cesse, le plaisse, doit toujours les en priver.

J'observerai d'abord que cette sorte d'avarice prend sa source dans une crainte excessive & ridicule, & de la possibilité de l'indigence, & des maux qui y sont attachés. Les avares sont affez semblables aux hypocondres, qui vivent dans des transes perpétuelles, qui voyent par-tout des dangers, & qui craignent que tout ce qui les approche ne les casse.

C'est parmi les gens nés dans l'indigence, qu'on rencontre le plus communément de ces fortes d'avares; ils ont par eux-mêmes éprouvé ce que la pauvreté entraîne de maux à sa suite : aussi leur solie, à cet égard, est-elle plus pardonnable qu'elle ne le feroit à des hommes nés dans l'abondance, parmi lesquels on ne trouve guere que des avares sastueux ou voluptueux.

Pour faire voir comment, dans les premiers, la crainte de manquer du nécessiaire les force toujours à s'en priver, supposons qu'accablé du faix de l'indigence, quelqu'un d'entre eux conçoive le projet de s'y soustraire. Le projet conçu, l'espérance aussi-tôt vient vivisier son ame asfaissée par la misere; elle lui rend l'activité, lui fait chercher des protesteurs, l'enchaîne dans l'antichambre de ses patrons, le force à s'intriguer auprès des Ministres, à ramper aux pieds des Grands, & à se dévouer enfin au genre de vie le plus triste, jusqu'à ce qu'il ait obtenu que, que place qui le metre à l'abri de la misere. Parvenu à cet état, le plaisir sera-t-il l'unique objet de sa recherche à Dans un homme qui, par ma supposition, sera d'un ca-

ractere timide & défiant, le souvenir vif des maux qu'il a éprouvés, doit d'abord lui inspirer le desir de s'y soustraire, & le déterminer, par cette raison, à se refuser jusqu'à des besoins dont il a, par la pauvreté, acquis l'habitude de se priver. Une sois au-dessus du besoin, si cet homme atteint alors l'âge de trente-cinq ou quarante ans; si l'amour du plaisir, dont chaque instant émousse la vivacité, se fait moins vivement sentir à son cœur, que fera t-il alors? Plus difficile en plaisirs, s'il aime les femmes, il lui en faudra de plus belles & dont les faveurs foient plus cheres : il voudra donc acquerir de nouvelles richesses pour saristaire ses nouveaux goûts : or , dans l'espace de temps qu'il mettra à cette acquisition, si la désiance & la timidité, qui s'accroissent avec l'âge, & qu'on peut regarder comme l'effet du fentiment de notre foiblesse, lui démontrent qu'en fait de richesses, Assez n'est jamais affez; & si son avidité se trouve en équilibre avec son amour pour les paisirs, il sera soumis alors à deux attractions différentes : pour obéir à l'une & à l'autre, cet homme, fans renoncer au plaifir, se prouvera qu'il doit, du moins, en remettre la jouissance au temps où, possesseur de plus grandes richesses, il pourra, sans crainte de l'avenir, s'occuper tout entier de ses plaisirs présents. Dans le nouvel intervalle de temps qu'il mettra à accumuler ces nouveaux tréfors, si l'âge le rend tout-à-fait insensible au plaisir, changera-t-il son genre de vie? renoncera-t-il à des habitudes que l'incapacité d'en contracter de nouvelles lui a rendues cheres? Non, sans doute; & satisait, en contemplant ses tré ors, de la possibilité des plaisirs dont les richesses sont l'échange, cet homme, pour éviter les peines physiques de l'ennui, se livrera tout entier à ses occupations ordinaires. Il deviendra même d'autant plus avare dans sa vieillesse, que l'habitude d'amasser n'étant plus contrebalancée par le desir de jouir, elle sera, au contraire, foutenue en lui par la crainte machinale que la vieillesse a toujours de manquer.

La conclusion de ce Chapitre, c'est que la crainte excessive & ridicule des maux attachés à l'indigence, est la cause de l'apparente contradiction qu'on remarque entre la conduite de certains avares & les motifs qui les sons mouvoir. Voilà comme, en desirant toujours le plaisir, l'ayarice peut toujours les en priver.

#### 

#### CHAPITRE XI.

#### De l'Ambition.

Le crédit attaché aux grandes places, peut, ainsi que les richesses, nous épargner des peines, nous procurer des plaisses, &t, par conséquent, être regardé comme un échange. On peut donc appliquer à l'ambition ce que j'ai dit de l'avarice.

Chez ces Peuples fauvages dont les Chefs ou les Rois n'ont d'autre privilège que celui d'être nourris & vêtus de la chaffe que font pour eux les guerriers de la Nation, le defir de s'affurer fes befoins y fait des ambitieux.

Dans Rome naiffante, lorsqu'on n'affignoit d'autre récompense aux grandes actions que l'étendue de terrein qu'un Romain pouvoit labourer & défricher en un jour, ce moit suffisoir pour former des héros.

Ce que je dis de Rome, je le dis de tous les Peuples pauvres; ce qui chez eux forme des ambitieux, c'est le desir de se sous les la peine & au travail. Au contraire, chez les Nations opulentes, où tous ceux qui prétendent aux grandes places, sont pourvus des richesses nécessaires pour se procurer non-seulement les besoins, mais encore les commodités de la vie, c'est presque toujours dans l'amour du plaisir que l'ambition prend naissance,

Mais, dira-t-on, la pourpre, les thiares, & généralement toutes les marques d'honneur, ne font sur nous aucune impression physique de plaisir: l'ambition n'est donc pas sondée sur cet amour du plaisir, mais sur le desir de l'estime & des respects; elle n'est donc pas l'esset de la sensibilité physique.

Si le defir des grandeurs, répondrai-je, n'étoit allumé que par le defir de l'estime & de la gloire, il ne s'élevetoit d'ambitieux que dans des Républiques telles que cel-

les de Rome & de Sparte, où les dignités annonçoient communément de grandes vertus & de grands talents dont elles étoient la récompense. Chez ces Peuples, la possesfion des dignités pouvoit flatter l'orgueil; puisqu'elle affuroit un homme de l'estime de ses concitoyens; puisque cet homme, ayant toujours de grandes entreprises à exécuter, pouvoit regarder les grandes places comme des moyens de s'illustrer, & de prouver sa supériorité sur les autres. Or, l'ambitieux poursuit également les grandeurs dans les fiecles où ces grandeurs font le plus avilies par le choix des hommes qu'on y éleve, &, par conséquent, dans les temps même où leur possession est la moins slatteuse. L'ambition n'est donc pas fondée sur le desir de l'estime. En vain diroit-on qu'à cet égard l'ambitieux peut se tromper lui-même : les marques de considération qu'on lui prodigue, l'avertiffent à chaque instant que c'est sa place & non lui qu'on honore. Il sent que la considération dont il jouit, n'est point personnelle; qu'elle s'évanouit par la mort ou la disgrace du maître; que la vieillesse même du Prince suffit pour la détruire ; qu'alors les hommes, élevés aux premiers postes, sont autour du Souverain comme ces nuages d'or qui assistent au coucher du soleil, & dont la splendeur s'obscurcit & disparoît à mefure que l'aftre s'enfonce fous l'horison. Il l'a mille fois oui dire, & l'a lui-même mille fois répété, que le mérite n'appelle point aux honneurs; que la promotion aux dignités n'est point, aux yeux du Public, la preuve d'un mérite réel; qu'elle est, au contraire, presque toujours regardée comme le prix de l'intrigue, de la bassesse & de l'importunité. S'il en doute, qu'il ouvre l'histoire, & furtout celle de Byzance; il y verra qu'un homme peut être à la fois revêtu de tous les honneurs d'un Empire, & couvert du mépris de toutes les Nations. Mais je veux que, confusément avide d'estime, l'ambitieux croye ne chercher que cette estime dans les grandes places : il est facile de montrer que ce n'est pas le vrai motif qui le détermine, & que, sur ce point, il se fait illusion à lui-même; puisqu'on ne desire pas, comme je le prouverai dans le Chapitre de l'Orgueil, l'estime pour l'estime même, mais pour les avantages qu'elle procure. Le desir des grandeurs n'est donc point l'effet du desir de l'estime,

A quoi donc attribuer l'ardeur avec laquelle on recherche les dignités? A l'exemple de ces jeunes gens riches qui n'aiment à se montrer au Public que dans un équipage leste & brillant, pourquoi l'ambitieux ne veut-il y paroître que décoré de quelques marques d'honneur? C'et qu'il considere ces honneurs comme un truchement qui annonce aux hommes son indépendance, la puissance qu'il a de rendre, à son gré, plusieurs d'entre eux heureux ou malheureux, & l'intérêt qu'ils ont tous de mériter une saveur toujours proportionnée aux plaisirs qu'ils sauront lui procurer.

Mais, dira ton, ne feroit ce pas plutôt du respect & de l'adoration des hommes dont l'ambitieux seroit jaloux à Dans le fait, c'est le respect des hommes qu'il destre; mais pourquoi le destre-t-il ? Dans les hommages qu'on rend aux Grands, ce n'est point le geste du respect qui leur plait : si ce geste étoit par lui-même agréable, il n'est point d'homme riche qui, sans sortir de chez lui & sans courir après les dignités, ne se pût procurer un sel bonheur. Pour se fatisfaire, il loueroit une douzaine de portestaix, les revêtiroit d'habits magnisques, les barioleroit de tous les cordons de l'Europe, les tiendroit le matin dans son antichambre, pour venir tous les jours payer à se vanité un tribut d'encens & de respects.

L'indifférence des gens riches pour cette espece de plaisir, prouve que l'on n'aime point le respect comme respect, mais comme un aveu d'infériorité de la part des autres hommes, comme un gage de leur disposition savorable à notre égard, & de leur empressement à nous éviter des peines & à nous procurer des plaisirs.

Le desir des grandeurs n'est donc sondé que sur la crainte de la douleur ou l'amour du plaisir. Si ce desir n'y prenoit point sa source, quoi de plus facile que de défabuser l'ambitieux? O toi! lui diroit on, qui seches d'envie en contemplant le faste & la pompe des grandes places, ose r'élever à un orgueil plus noble; & leur éclat cestera de r'en imposer. Imagine, pour un moment, que un r'es pas moins supérieur aux autres hommes que les infectes leur sont insérieurs; alors tu ne verras, dans les Courtisans, que des abeilles qui bourdonnent autour de leur

reine ; le sceptre même ne te paroîtra plus qu'une gloriole, Pourquoi les hommes ne préteront-ils jamais l'oreille à de pareils discours; auront-ils toujours peu de considération pour ceux qui ne peuvent guere, & préféreront-ils toujours les grandes places aux grands talents? C'est que les grandeurs sont un bien, & peuvent, ainsi que les richesses, être regardées comme l'échange d'une infinité de plaisirs. Aussi les recherche-t-on avec d'autant plus d'ardeur, qu'elles peuvent nous donner sur les hommes une puissance plus étendue, &, par conséquent, nous procurer plus d'avantages. Une preuve de cette vérité, c'est qu'ayant le choix du Trône d'Ispahan ou de Londres, il n'est presque personne qui ne donnât au sceptre de ser de la Perse la préférence sur celui de l'Angleterre. Qui doute cependant qu'aux yeux d'un homme honnête, le dernier ne parût le plus desirable, & qu'ayant à choisir entre ces deux Couronnes, un homme vertueux ne se déterminât en saveur de celle où le Roi, borné dans son pouvoir, se trouve dans l'heureuse impuissance de nuire à ses Sujets? S'il n'est cependant presqu'aucun ambitieux qui n'aimât mieux commander au Peuple esclave des Persans qu'au Peuple libre des Anglois, c'est qu'une autorité plus absolue sur les hommes les rend plus attentiss à nous plaire; e'est qu'instruits par un instinct secret, mais sûr, on sait que la crainte rend toujours plus d'hommages que l'amour; que les tyrans, du moins de leur vivant, ont presque toujours été plus honorés que les bons Rois; c'est que la reconnoissance a toujours élevé des Temples moins somptueux aux Dieux bienfaisants qui portent la corne d'abondance. (a) que la crainte n'en a consacré aux Dieux cruels

(a) Dans la ville de Bantam, manger, ils font une offrande à les habitants présentent les pré- Dieu, & une au Démon: ils commices de leurs fruits à l'Esprit mencent par le Diable, jettent malin, & rien au grand Dieu, un morceau du côté droit, & diqui, selon eux, est bon, & fent : Voilà pour toi , Seigneur Dian'a pas besoin de ces offrandes. ble. Ils jettent ensuite un mor-Voyez Vincent le Blanc. Les habitants de Madagascar Voilà pour toi, Seigneur Dieu. Ils croyent le Diable beaucoup plus ne lui font aucune priere. Re-

ceau du côté gauche, & disent : mec hant que Dieu, Avant que de cueil des Leures édif.

& colossaux, qui, portés sur les ouragans & les tempêtes, & couverts d'un vêtement d'éclairs, sont peints la soudre à la main; c'est enfin qu'éclaires par cette connoissance. on fent qu'on doit plus attendre de l'obéiffance d'un efclave, que de la reconnoissance d'un homme libre.

La conclusion de ce Chapitre, c'est que le desir des grandeurs est toujours l'effet de la crainte de la douleur ou de l'amour des plaisirs des sens, auxquels se réduisent nécessairement tous les autres. Ceux que donne le pouvoir & la confidération, ne sont pas proprement des plaisirs : ils n'en obtiennent le nom que parce que l'espoir & les moyens de se procurer des plaisirs sont déja des plaisirs ; plaisirs qui ne doivent leur existence qu'à celle des plaisirs physiques. (b).

Je sais que, dans les projets, les entreprises, les forfaits, les vertus & la pompe éblouissante de l'ambition, l'on apperçoit difficilement l'ouvrage de la fensibilité phyfique. Comment, dans cette fiere ambition, qui, le bras fumant de carnage, s'affied, au milieu des champs de bataille, sur un monceau de cadavres, & frappe, en signe de victoire, ses aîles dégoûtantes de sang; comment, dis-je, dans l'ambition ainsi figurée, reconnoître la fille de la volupté? comment imaginer qu'à travers les dangers, les fatigues & les travaux de la guerre, ce soit la volupté qu'on poursuive ? C'est cependant elle seule, répondraije, qui, fous le nom de libertinage, recrûte les armées

(b) Pour prouver que ce ne sirs physiques? Toutes les sois porte fur aucun objet en particulier: or , je demande , fi l'homfemme en particulier, aime en

font pas les plaifirs phyfiques qu'on voudra fe donner la peiqui nous portent à l'ambition, ne de décomposer le sentiment peut-être dira-t-on que c'est vague de l'amour du bonheur, communément le desir vague on trouvera toujours le plaisir du bonheur qui nous en ouvre physique au fond du creuser. la carriere. Mais, répondrai-je, Il en est de l'ambineux comme qu'est-ce que le desir vague du de l'avare, qui ne seroit point bonheur ? c'est un desir qui ne avide d'argent , si l'argent n'étoir pas ou l'échange des plaisirs, ou le moyen d'échapper à la doume, qui, fans aimer aucune leur phyfique : il ne desireroit point l'argent dans une ville telle général toutes les femmes, n'est que Lacédémone, où l'argent point agimé du desir des plai- n'auroit point de cours.

de presque toutes les Nations. On aime les plaisirs, & par conséquent, les moyens de s'en procurer ; les hommes desirent donc, & les richesses, & les dignités. Ils voudroient, de plus, faire fortune en un jour; & la paresse leur inspire ce desir : or, la guerre, qui promet le pillage des villes au Soldat & des honneurs à l'Officier, flatte, à cet égard, & leur paresse, & leur impatience. Les hommes doivent donc supporter plus volontiers les fatigues de la guerre (c) que les travaux de l'Agriculture, qui ne leur promet des richesses que dans un avenir éloigné. Aussi les anciens Germains, les Celtes, les Tartares, les habitants des côtes d'Afrique, & les Arabes, ont-ils toujours été plus adonnés au vol & à la piraterie, qu'à la culture des terres.

Il en est de la guerre comme du gros jeu, qu'on préfere au petit, au risque même de se ruiner, parce que le gros jeu nous flatte de l'espoir de grandes richesses, & nous les promet dans un instant.

Pour ôter aux principes que j'ai établis tout air de paradoxe, je vais, dans le titre du Chapitre suivant, exposer unique objection à laquelle il me reste à répondre.



## CHAPITRE XII.

Si dans la poursuite des grandeurs, l'on ne cherche qu'un moyen de se soustraire à la douleur, ou de jouir du plaisir physique, pourquoi le plaisir échappe-t-il si souvent à l'ambitieux?

N peut distinguer deux sortes d'ambitieux. Il est des hommes malheureusement nes, qui, ennemis du bonheur d'autrui, desirent les grandes places, non pour jouir des avantages qu'elles procurent mais pour goûter le seul plaisir des infortunés, pour tourmenter les hommes & jouir de leur malheur. Ces fortes d'ambitieux font d'un caractere affez semblable aux faux dévots, qui, en général, passent pour méchants, non que la loi qu'ils profesfent ne soit une loi d'amour & de charité, mais parce que les hommes le plus ordinairement portés à une dévotion austere, (a) sont apparemment des hommes mécon-

général les caracteres propres à prouvée par tant de maffacres. se priver de certains plaisirs, Si la jeunesse, lorsqu'on ne s'op-& à faifir les maximes & les pose point à ses passions, est pratiques austeres d'une certai- ordinairement plus humaine & ne dévotion, font ordinaire- plus généreuse que la vieillesment des caracteres malheureux. fe, c'est que les malheurs & les C'est la seule maniere d'expli- infirmités ne l'ont point encore quer comment tant de fectai- endurcie. L'homme, d'un cares ont pu allier à la sainteré ractere heureux, est gai & & à la douceur des principes bon homme; c'est lui seul qui de la Religion , tant de méchan- dit :

(a) L'expérience prouve qu'en ceté, d'intolérance; intolérance

Oue tout le monde ici soit heureux de ma joie.

Mais l'homme malheureux est gens haves & maigres : il n'en est méchant. César disoit, en par- pas ainsi de ces Antoines, de ces lant de Cassius ; Je redoute ces gens uniquement occupés de leurs

<sup>,,</sup> eft pour les Germains un état ,, temps ; ils aiment mieux com-"violent; ils foupirent, fans "battre que labourer. , cesse, après la guerre ; ils

<sup>(</sup>c) ,, Le repos, dit Tacite, ,, s'y font un nom en peu de

tents de ce bas monde, qui ne peuvent espérer de bons heur qu'en l'autre, & qui, mornes, timides & malheureux, cherchent dans le spectable du malheur d'autrui une distraction aux leurs. Les ambitieux de cette espece sont en très-petit nombre; ils n'ont rien de grand ni de noble dans l'ame; ils ne sont comptés que parmi les tyrans; &, par la nature de leur ambition, ils font prives de tous les plaifirs.

Il est des ambitieux d'une autre espece; &, dans cette espece, je les comprends presque tous : ce sont ceux qui dans les grandes places, ne cherchent qu'à jouir des avantages qui y sont attachés. Parmi ces ambitieux, il en est qui, par leur naiffance ou leur position, sont d'abord élevés à des postes importants : ceux-là peuvent quelquesois allier le plaifir avec les foins de l'ambition; ils font, en naissant, placés, pour ainsi dire, à la moitié (b) de la carriere qu'ils ont à parcourir. Il n'en est pas ainsi d'un homme, qui, de l'érat le plus médiocre, veut, comme Cromwel, s'élever aux premiers postes. Pour s'ouvrir la route de l'ambition, où les premiers pas font ordinairement les plus difficiles, il a mille intrigues à faire, mille amis à ménager; il est à la fois occupé, & du foin de former de grands projets, & du détail de leur exécution. Or, pour découvrir comment de pareils hommes, ardents à la poursuite de tous les plaisirs, animés de ce seul motif, en sont souvent privés; supposons qu'avide de ces plaisirs, & frappé de l'empressement avec lequel on cherche à prévenir les desirs des Grands, un homme de cette espece veuille s'élever aux premiers postes : ou cet homme naîtra dans ces Pays où le Peuple est le dispensateur des graces, où l'on ne peut se concilier la bienveillance publique que par des fervices rendus à la Patrie, où, par conséquent, le mérite est nécessaire; ou ce même homme naîtra

& n'aiguife point de poignards. dire, en eux plutôt une conve-Cette observation de César est nance d'état, qu'une passion forte très-belle, & plus générale que les obstacles irritent, & qu'on ne penfe.

naîtra dans des Gouvernements absolument despotiques; tels que le Mogol, où les honneurs sont l'esprit de l'intrigue : or, quel que soit le lieu de sa naissance, je dis que, pour parvenir aux grandes places, il ne peut donner presqu'aucun temps à ses plaisirs. Pour le prouver, je prendrai le plaisir de l'amour pour exemple, non-seulement comme le plus vif de tous, mais encore comme le ressort presque unique des sociétés policées. Car il est bon d'observer; en passant, qu'il est, dans chaque Nation, un besoin physique qu'on doit considérer comme l'ame universelle de cette Nation : chez les Sauvages du Septentrion, qui, souvent exposés à des famines affreuses, sont toujours occupés de chasse & de pêche, c'est la faim & non l'amour qui produit toutes les idées; ce besoin est en eux le germe de toutes leurs pensées : aussi, presque toutes les combinaisons de leur esprit ne roulent-elles que sur les ruses de la chasse & de la pêche, & sur les moyens de pourvoir au besoin de la faim. Au contraire, l'amour des femmes est, chez les Nations policées, le ressort presque unique qui les meut. (c) En ces Pays, l'amour in-

(c) Ce n'est pas que d'autres puissant de tous. Une preuve morifs ne puissent allumer en qu'en effet ce sont les plaisirs nous le feu de l'ambition. Dans de cette espece qui nous aniles Pays pauvres, le desir de ment, c'est que l'on n'est sufpourvoir à fes besoins suffit, ceptible de l'acquisition des comme je l'ai dit plus haut, grands talents, & capable de ces pour faire des ambitieux. Dans résolutions désespérées, nécesles Pays despotiques, la crainte faires quelquesois pour monter du supplice, que peut nous aux premiers postes, que dans faire fubir le caprice d'un des- la premiere jeunesse, c'est-àpote, peut former encore des dire, dans l'âge où les besoins ambitieux. Mais chez les Peu- phyfiques se font le plus viveples policés, c'est le desir va- ment sentir. Mais, dira-t-on, gue du bonheur; defir qui se réduit toujours, comme je l'ai déja prouvé, aux plaisirs des fens, qui, le plus communé- rent même; mais ce desir ne ment, inspire l'amour des gran-

que de vieillards montent avec plaifir aux grandes places? Oui: ils les acceptent, ils les desimérite pas le nom de passion, deurs. Or, parmi ces plaisirs, puisqu'ils ne sont plus alors caje fuis, fans doute, en droit pables de ces entreprifes harde choisir celui des femmes, dies & de ces efforts prodicomme le plus vif & le plus gieux d'esprit qui caractérisent

plaisirs; leur main cueille des fleurs, (b) L'ambition est, si je l'ose qui triomphe de tout.

vente tout, produit tout : la magnificence, la création des Arts de luxe, sont des suites nécessaires de l'amour des femmes & de l'envie de leur plaire; le desir même qu'on a d'en imposer aux hommes, par les richesses ou les dignités n'est qu'un nouveau moyen de les séduire. Supposons donc qu'un homme né sans bien, mais avide des plaifirs de l'amour, ait vu les femmes se rendre d'autant plus facilement aux desirs d'un amant, que cet amant, plus élevé en dignité, fait réfléchir plus de confidération sur elles; qu'excité par la passion des semmes à celle de l'ambition, l'homme dont je parle, aspire au poste de Général ou de premier Ministres ; il doit, pour monter à ces places, s'occuper tout entier du foin d'acquérir des talents ou de faire des intrigues. Or, le genre de vie propre à former, soit un habile intrigant, soit un homme de mérite, est entiérement opposé au genre de vie propre à séduire des femmes, auxquelles on ne plaît communément que par des affiduités incompatibles avec la vie d'un ambitieux. Il est donc certain que, dans la jeunesse, & jusqu'à ce qu'il soit parvenu à ces grandes places où les femmes doivent échanger leurs faveurs contre du crédit, cet homme doit s'arracher à tous ses goûts, & sacrifier, presque toujours, le plaisir présent à l'espoir des plaisirs à venir. Je dis, presque toujours, parce que la route de l'ambition est ordinairement très-longue à parcourir. Sans parler de ceux dont l'ambirion, accrue auffi-tôt que satisfaite, remplace toujours un desir rempli par un desir nouveau; qui, de Ministres, voudroient être Rois; qui, de Rois, aspireroient, comme Alexandre, à la Monarchie universelle, & voudroient monter sur un Trône our les respects de tout l'univers les affurassent que l'univers entier s'occupe de leur bonheur; fans parler, dis-je, de ces hommes extraordinaires, & supposant même de la modération dans l'ambition, il est évident que l'homme, dont la passion des semmes aura fait un ambitieux,

la passion. Le vieillard peut dans la jeunesse; mais il ne marcher, par habitude, dans s'en ouvriroit pas une nouv la carrière qu'il s'est ouverte velle. ne parviendra ordinairement aux premiers postes que dans un âge où tous ses desirs seront étousses.

Mais ses desirs ne fussent-ils qu'attiédis, à peine cet homme a-t-il atteint ce terme; qu'il se trouve placé sur un écueil escarpé & gliffant; il se voit de toutes parts en butte aux envieux, qui, prêts à le percer, tiennent autour de lui leurs arcs toujours bandés : alors il découvre avec horreur l'abyme affreux qui s'entr'ouvre; il fent que, dans fa chûte; par un trifte appanage de la grandeur, il fera misérable, sans être plaint ; qu'exposé aux insultes de ceux qu'outrageoit fon orgueil; il sera l'objet du mépris de ses rivaux, mépris plus cruel encore que les outrages : que, devenu la rifée de ses inférieurs, ils s'affranchiront alors de ce tribut de respects, dont la jouissance a pu quelquefois lui paroître importune, mais dont la privation est insupportable, lorsque l'habitude en a fait un besoin. Il voit donc que, privé du seul plaisir qu'il ait jamais goûté ; & réduit à l'abaissement, il ne jouira plus, en contemplant ses grandeurs, comme l'avare en contemplant ses richesses, de la possibilité de toutes les jouissances qu'elles peuvent lui procurer.

Cet ambitieux est donc, par la crainte de l'ennui & de la douleur, retenu dans la carrière où l'amour du plaisir l'a fait entrer : le desir de conserver succede donc en son cœur au desir d'acquerir. Or ; l'étendue des soins nécessaires pour se maintenir dans les dignités, ou pour y parvenir, étant à peu près la même, il est évident que cet homme doit paffer le temps de la jeunesse & de l'âge mûr à la poursuite ou à la conservation de ces places, uniquement defirées comme des moyens d'acquérir les plaisirs qu'il s'est toujours refusés. C'est ainsi que, parvenu à l'âge où l'on est incapable d'un nouveau genre de vie, il se livre, & doit, en effet, se livrer tout entier à ses anciennes occupations; parce qu'une ame toujours agitée de craintes & d'espérances vives, &, sans cesse, remuée par de fortes passions, présèrera toujours la tourmente de l'ambition au calme infipide d'une vie tranquille. Semblables aux vaisseaux que les flots portent encore sur la côte du Midi, lorsque les vents du Nord n'enflent plus les mers, les hommes suivent dans la vieillesse la direction que les passions leur ont donnée dans la jeunesse:

L'ai fait voir comment, appellé aux grandeurs par la paffion des femmes, l'ambitieux s'engage dans une route aride. S'il y rencontre, par hasard, quelques plaisirs, ces plaisirs font toujours mélés d'amertume; il ne les goûte avec délices, que parce qu'ils y sont rares & semés çà & là, à peu près comme ces arbres qu'on rencontre de loin en loin dans les déserts de la Lybie, & dont le feuillage dessèché n'offre un ombrage agréable qu'à l'Africain brûlé qui s'y repose.

La contradiction qu'on apperçoit entre la conduite d'un ambirieux & les moifs qui le font agir, n'est donc qu'apparente; l'ambirion est donc allumée en nous par l'amour du plaisir & la crainte de la douleur. Mais, dirarton, si l'avarice & l'ambirion sont un effet de la sensibilité physique, du moins l'orgueil n'y prend-il pas sa source.

# CHAPITRE XIII.

### De l'Orgueil.

L'ORGUEIL n'est dans nous que le sentiment vrai ou faux de notre excellence : sentiment qui, dépendant de la comparaison avantageuse qu'on fait de soi aux autres, suppose, par conséquent, l'existence des hommes, & même l'établissement des sociétés.

Le fentiment de l'orgueil n'est donc point inné, comme celui du plaisir & de la douleur. L'orgueil n'est donc qu'une passion fastice, qui suppose la connoissance du beau & de l'excellent. Or, l'excellent ou le beau ne sont autre chose que ce que le plus grand nombre des hommes a toujours regardé, estimé & honoré comme tel. L'idée de l'estimé a donc précédé l'idée de l'estimable. Il est vrai que ces deux idées ont dû bientôt se consontre ensemble. Aussi l'homme qu'anime le noble & superbe desir de se plaire à lui-mème, & qui, content de sa propre estime, se croit indissérent à l'opinion générale, est, en co

point, dupe de son propre orgueil, & prend en lui le desir d'être estimé pour le desir d'être estimable.

L'orgueil, en effet, ne peut jamais être qu'un desir secret & déguisé de l'estime publique. Pourquoi le même homme, qui, dans les forêts de l'Amérique, tire vanité de l'adresse, de la force & de l'agilité de son corps, ne s'enorgueillira-t-il en France de ces avantages corporels qu'au désaut de qualités plus essentielles? C'est que la force & l'agilité du corps ne sont ni ne doivent être autant estimées d'un François que d'un Sauvage.

Pour preuve que l'orgueil n'est qu'un amour déguisé de l'estime, supposons un homme uniquement occupé du desir de s'assurer de son excellence & de sa supériorité. Dans cette hypothese, la supériorité la plus personnelle, la plus indépendante du hafard, lui paroîtroit, fans doute, la plus flatteuse: ayant à choisir entre la gloire des lettres & celle des armes, ce seroit, par conséquent, à la premiere qu'il donneroit la préférence. Oseroit-il contredire Céfar lui-même? Ne conviendroit-il pas, avec ce héros, que les lauriers de la victoire font, par le Public éclairé, toujours partagés entre le Général, le foldat & le hasard; & qu'au contraire les lauriers des Muses appartiennent, fans partage, à ceux qu'elles inspirent? N'avoueroit-il pas que le hafard a pu fouvent placer l'ignorance & la lâcheté sur un char de triomphe, & qu'il n'a jamais couronné le front d'un stupide Auteur?

En n'interrogeant que, fon orgueil, c'est-à-dire, le desir de s'assurer de son excellence, il est donc certain que la premiere espece de gloire lui parostroit la plus desirable. La préférence qu'on donne au grand Capitaine sur le Philosophe prosond, ne changeroit point, à cet égard, son opinion : il sentiroit que, si le Public accorde plus d'estime au Général qu'au Philosophe, c'est que les talents du premier ont une influence plus prompte sur le bonheur public, que les maximes d'un Sage, qui ne paroissent immédiatement utiles qu'au petit nombre de ceux qui veulent être éclairés.

Or, s'il n'est cependant en France personne qui ne préférât la gloire des armes à celle des lettres, j'en conclus que ce n'est qu'au desir d'être estimé qu'on doit le desir d'être estimable, & que l'orgueil n'est que l'amour même de l'estime.

Pour prouver ensuite que cette passion de l'orgueil ou de l'estime est un effet de la sensibilité physique, il faut maintenant examiner fi l'on desire l'estime pour l'estime même; & si cer amour de l'estime ne seroit pas l'esset de la crainte de la douleur & de l'amour du plaisir.

A quelle autre cause, en effet, peut-on attribuer l'empressement avec lequel on recherche l'estime publique? Seroit-ce à la méfiance intérieure que chacun a de son mérite, &, par conséquent, à l'orgueil, qui, voulant s'estimer, & ne pouvant s'estimer seul, a besoin du suffrage public pour étayer la haute opinion qu'il a de lui-même, & pour jouir du fentiment délicieux de son excellence?

Mais, si nous ne devions qu'à ce motif le desir de l'estime, alors l'estime la plus étendue, c'est-à-dire, celle qui nous feroit accordée par le plus grand nombre d'hommes. nous paroîtroit, sans contredit, la plus flatteuse & la plus desirable, comme la plus propre à faire taire en nous une méfiance importune, & à nous rassurer sur notre mérite. Or, supposons les planetes habitées par des êtres semblables à nous : supposons qu'un génie vînt, à chaque instant, nous informer de ce qui s'y passe, & qu'un homme eût à choisir entre l'estime de son Pays & celle de tous ces mondes céleftes : dans cette supposition, n'est-il pas évident que ce seroit à l'estime la plus étendue, c'est-àdire, à celle de tous les habitants planétaires, qu'il devroit donner la préférence sur celle de ses Concitoyens? Il n'est cependant personne qui, dans ce cas, ne se déterminat en faveur de l'estime nationale. Ce n'est donc point au desir qu'on a de s'affurer de fon mérite, qu'on doit le desir de l'estime, mais aux avantages que cette estime procure:

Pour s'en convaincre, qu'on se demande d'où vient l'empressement avec lequel ceux qui se disent le plus jaloux de l'estime publique, recherchent les grandes places dans les fiecles même, où, contrariés par des intrigues & des cabales, ils ne peuvent rien faire d'utile à leur Nation; où, par conséquent, ils sont exposés à la risée du Public, qui, toujours juste dans ses jugements, méprile quiconque est assez indifférent à son estime pour accepter

un emploi qu'il ne peut remplir dignement ; qu'on se demande encore pourquoi l'on est plus flatté de l'estime d'un Prince que de celle d'un homme fans crédit : & l'on verra que, dans tous les cas, notre amour pour l'estime est proportionné aux avantages qu'elle nous promet.

Si nous préférons, à l'eftime d'un petit nombre d'hommes choisis, celle d'une multitude sans lumieres, c'est que, dans une multitude, nous voyons plus d'hommes foumis à cette espece d'empire que l'estime donne sur les ames; c'est qu'un plus grand nombre d'admirateurs rappelle plus souvent à notre esprit l'image agréable des plaifirs qu'ils peuvent nous procurer.

C'est la raison pour laquelle, indifférent à l'admiration d'un Peuple avec lequel on n'auroit aucune relation, il est peu de François qui fussent fort touchés de l'estime qu'auroient pour eux les habitants du grand Tibet. S'il est des hommes qui voudroient envahir l'estime universelle, & qui seroient mêmejaloux de l'estime des Terres Australes, ce desir n'est pas l'effet d'un plus grand amour pour l'estime, mais seulement de l'habitude qu'ils ont d'unir l'idée d'un plus grand bonheur à l'idée d'une plus grande estime. (a)

La derniere & la plus forte preuve de cette vérité, c'est le dégoût qu'on a pour l'estime, (b) & la diserte où l'on est de grands hommes dans les fiecles où l'on ne décerne pas les plus grandes récompenses au mérite. Il semble qu'un homme capable d'acquérir de grands talents ou de grandes vertus, passe un contrat tacite avec sa Nation, par lequel il s'engage à s'illustrer par des talents & des actions utiles à ses Concitoyens, pourvu que ses Concitoyens reconnoissants, attentifs à le soulager dans ses peines, raffemblent près de lui tous les plaisirs.

<sup>(</sup>a) Les hommes font habitués, par les principes d'une l'estime dans les Pays où l'estime bonne éducation, à confondre l'idée de bonheur avec l'idée d'estime. Mais, sous le nom d'estime, ils ne desirent réellement que les avantages qu'elle cents Spartiates, le pas des procure.

<sup>(</sup>b) L'on fait peu pour mériter eft fférile : mais par-tout où l'eftime procure de grands avantages, l'on court, comme Léonidas, défendre, avec trois Thermopyles.

C'est de la négligence ou de l'exactitude du Public à remplir ces engagements tacites, que dépend, dans tous les fiecles & les Pays, l'abondance ou la rareté des grands hommes.

Nous n'aimons donc pas l'estime pour l'estime, mais uniquement pour les avantages qu'elle procure. En vain voudroit-on s'armer, contre cette conclusion, de l'exemple de Curtius : un fait presque unique ne prouve rien contre des principes appuyés sur les expériences les plus multipliées, sur-tout lorsque ce même fait peut s'attribuer à d'autres principes & s'expliquer naturellement par d'autres causes.

Pour former un Curtius, il sussit qu'un homme, satigué de la vie, se trouve dans la malheureuse disposition de corps qui détermine tant d'Anglois au suicide; ou que, dans un siecle très-superstitieux, comme celui de Curtius, il naisse un homme qui, plus fanatique & plus crédule encore que les autres, croye, par son dévouement, obtenir une place parmi les Dieux. Dans l'une ou l'autre supposition, on peut se vouer à la mort, ou pour mettre fin à ses miseres, ou pour s'ouvrir l'entrée aux plaisirs célesses.

La conclusion de ce Chapitre, c'est qu'on ne desire d'être estimable que pour être estimé, & qu'on ne desire l'eftime des hommes que pour jouir des plaisirs attachés à cette estime : l'amour de l'estime n'est donc que l'amour déguisé du plaisir. Or, il n'est que deux sortes de plaisirs; les uns font les plaifirs des fens, & les autres font les moyens d'acquérir ces mêmes plaisirs; moyens qu'on a rangés dans la classe des plaisirs, parce que l'espoir d'un plaisir est un commencement de plaisir; plaisir cependant, qui n'existe que lorsque cet espoir peut se réaliser. La sensibilité physique est donc le germe productif de l'orgueil & de toutes les autres passions, dans le nombre desquelles je comprends l'amitié, qui, plus indépendante, en apparence, du plaisir des sens, mérite d'être examinée, pour confirmer, par ce dernier exemple, tout ce que j'ai dit de l'origine des passions.



#### CHAPITRE XIV.

#### De l'Amirié.

IMER, c'est avoir besoin. Nulle amitié sans besoin A ce seroit un effet sans cause. Les hommes n'ont pas tous les mêmes befoins; l'amitié est donc, entre eux, fondée fur des motifs différents. Les uns ont besoin de plaisir ou d'argent, les autres de crédit, ceux-ci de converser, ceux-là de confier leurs peines : en conséquence, il est des amis de plaisir, d'argent, (a) d'intrigue, d'esprit & de

(a) On s'est tué, jusqu'à pré- che est-il tombé dans l'indigenfent, à répéter, les uns d'après ce, qu'on cesse de l'aimer. Oui, les autres, qu'on ne doit pas compter, parmi ses amis, ceux tite-vérole gâte une femme, on dont l'amitié intéreffée ne nous rompra communément avec elle, aiment que pour notre argent. Cette forte d'amitié n'est pas, qu'on ne l'ait point aimée lorsfans doute, la plus flatteuse : mais ce n'en est pas moins une en qui nous avons le plus de amitié réelle, Les hommes aiment, par exemple, dans un Contrôleur-Général, la puissance qu'il a d'obliger. Dans la plupart d'entre eux, l'amour de la personne s'identifie avec l'amour de l'argent. Pourquoi refuseroit-on le nom d'amitié à cette espece de sentiment ? On ne nous aime pas pour nousmêmes, mais toujours pour quelque cause; & celle-la en vaut bien une autre. Un homme est amoureux d'une femme : peut-on dire qu'il ne l'aime pas, parce que c'est uniquement la beauté de ses yeux ou de son teint qu'il aime en elle? Mais, dira-t-on, à peine l'homme vi-

fans doute : mais, que la pe-& cette rupture ne prouve pas quelle étoit belle. Que l'ami, confiance, & dont nous effimons le plus l'ame, l'esprit & le caractere, devienne tout-à coup aveugle, fourd & muet; nous regretterons en lui la perte de notre ancien ami; nous refpecterons encore fa momie: mais, dans le fait, nous ne l'aimons plus, parce que ce n'est pas un tel homme que nous avons aimé. Un Contrôleur-Général est-il disgracié? on ne l'aime plus : c'est précisément l'ami devenu tout-à-coup aveugle, fourd & muet. Il n'en est pas cependant moins vrai que l'homme avide d'argent, n'air eu beaucoup de tendresse pour celui qui pouvoit lui en procurer.

malheur. Rien de plus utile que de considérer l'amitié sous ce point de vue, & de s'en former des idées nettes.

En amitié, comme en amour, on fait souvent des Romans : on en cherche par-tout le héros; on croir à chaque instant l'avoir trouvé; on s'accroche au premier venu; on l'aime tant qu'on le connoît peu & qu'on est curieux de le connoître. La curiosité est-elle satisfaite? on s'en dégoûte : on n'a point rencontré le héros de son Roman. C'est ainsi qu'on devient susceptible d'engouement, mais incapable d'amitié. Pour l'intérêt même de l'amitié, il faut donc en avoir une idée nette.

J'avouerai qu'en la considérant comme un besoin réciproque, on ne peut se cacher que, dans un long espace de temps, il est très-difficile que le même besoin, &, par conséquent, la même amitié, (b) subsiste entre deux hommes. Aussi rien de plus rare que les anciennes

amitiés. (c)

refuser le nom d'amitié à l'a- unit. mitié intéressée. Sur quoi j'obest communément celle des gens vertueux : cependant les feélédeux hommes ; foutenir qu'il n'est point d'amitié entre les plus authenriques. Peut-on douter que deux conspirateurs, par exemple, ne puissent être lies de l'amitié la plus vive? que Jaffier n'aimât le Capitaine Jacques-Pierre? qu'Octave, qui n'é- & enfin ce point d'honneur heu-

Quiconque a ce besoin d'ar- toit certainement pas un homgent, est ami né du contrôle me vertueux, n'aimât Mécene, général & de celui qui l'occupe, qui fûrement n'étoit qu'une Son nom peut être inscrit dans ame foible ? La force de l'amil'inventaire des meubles & uf- tié ne se mesure pas sur l'hontenfiles appartenants à la place. nêteté de deux amis, mais fur C'est notre vanité qui nous fait la force de l'intérêt qui les

(b) Les circonstances, dans ferverai, qu'en fait d'amitié, la lesquelles deux amis doivent plus folide & la plus durable se trouver, une fois données, & leurs caracteres connus; s'ils doivent se brouiller; nul doute rats même en sont susceptibles, qu'un homme de beaucoup d'es-Si , comme l'on est forcé d'en prit , en prédisant l'instant où convenir, l'amitié n'est autre ces deux hommes cesseront de chose que le sentiment qui unit s'être réciproquement utiles , ne pût calculer le moment de leur rupture , comme l'Aftroméchants, e'est nier les faits les nome calcule le moment de l'é-

> (c) Il ne faut pas confondre avec l'amitié les liens de l'habitude, le respect estimable qu'on a pour une amitié avouée,

Mais, si le sentiment de l'amitié, beaucoup plus durable que celui de l'amour, a cependant sa naissance, son accroissement & son dépérissement; qui le sait, ne passe pas du moins de l'amirié la plus vive à la haine la plus forte, & n'est point exposé à détester ce qu'il a aimé. Un ami vient-il à lui manquer? il ne s'emporte point contre lui, il gémit sur la nature humaine, & s'écrie en pleurant : Mon ami n'a plus les mêmes besoins.

Il est assez difficile de se faire des idées nettes de l'amitié. Tout ce qui nous environne, cherche, à cet égard, à nous tromper. Parmi les hommes, il en est qui, pour se trouver plus estimables à leurs propres yeux, s'exagerent à eux-mêmes leurs fentiments pour leurs amis, se tont de l'amitié des descriptions romanesques, & s'en persuadent la réalité, jusqu'à ce que l'occasion, les détrompant eux & leurs amis, leur apprenne qu'ils n'aimoient pas autant

qu'ils le pensoient.

Ces sortes de gens prétendent ordinairement avoir le besoin d'aimer & d'être aimes très-vivement. Or, comme on n'est jamais si vivement frappé des vertus d'un homme que les premieres fois qu'on le voit ; comme l'habitude pous rend insensibles à la beauté, à l'esprit & même aux qualités de l'ame; & que nous ne sommes enfin sortement emus que par le plaisir de la surprise; un homme d'esprit disoit, affez plaisamment, à ce sujet, que ceux qui veulent être aimés si vivement, (d) doivent, en amitié comme en amour, avoir beaucoup de passades & point de passion; parce que les moments du début, ajoutoit-il, font, en l'un & l'autre genre, toujours les moments les plus vifs & les plus tendres.

reux & utile à la société, qui me le prétendent certaines gens, nous fait continuer à vivre avec un sentiment perpétuel de ten-

ceux qu'on appelle fes amis. dresse, parce que les hommes On leur rendroit bien les mê- ne font rien continument. Enmes services qu'on leur eût tre les amis les plus tendres, rendus lorsqu'on étoit affecté il y a des moments de froipour eux des fentiments les deur : l'amitié est donc une plus vifs : mais , dans le fait , fuccession continuelle de fentileur présence ne nous est plus ments de tendresse & de froinécessaire, & on ne les aime plus. deur, où ceux de froideur sont (d) L'amitié n'est pas, com- très-rares,

Mais, pour un homme qui se fait illusion à lui-même, il est en amitié dix hypocrites qui affectent des sentiments qu'ils n'éprouvent pas, font des dupes & ne le font jamais. Ils peignent l'amitié de couleurs vives, mais faufses : uniquement attentiss à leur intérêt, ils ne veulent qu'engager les autres à se modeler, en leur faveur, sur un pareil portrait. (e)

Exposés à tant d'erreurs, il est donc très-difficile de se faire des notions nettes de l'amitié. Mais, dira-t-on, quel mal à s'exagérer un peu la force de ce sentiment? Le mal d'habituer les hommes à exiger de leurs amis des perfec-

tions que la nature ne comporte pas.

Séduits par de pareilles peintures, mais enfin éclairés par l'expérience, une infinité de gens nés fensibles, mais lassés de courir sans cesse après une chimere, se dégoûtent de l'amitié, à laquelle ils eussent été propres, s'ils ne s'en fussent pas fait une idée romanesque.

L'amitié suppose un besoin; plus ce besoin sera vif, plus l'amitié sera forte : le besoin est donc la mesure du sentiment. Qu'échappés du naufrage, un homme & une femme se fauvent dans une Isle déserte; que là, fans espoir de revoir leur Patrie, ils soient forces de se prêter un secours mutuel pour se désendre des bêtes séroces, pour vivre & s'arracher au défespoir : nulle amitié plus vive que celle de cet homme & de cette femme, qui se seroient

peut-être déteftés, s'ils fussent restés à Paris. L'un des deux vient-il à périr? l'autre a réellement perdu la moitié de lui-même ; nulle douleur égale à fa douleur : il faut avoir habité l'Isle déserte, pour en sentir toute la violence.

Mais, si la force de l'amitié est toujours proportionnée à nos besoins, il est, par conséquent, des sormes de gouvernement, des mœurs, des conditions & enfin des fiecles plus favorables à l'amitié les uns que les autres.

Dans les fiecles de chevalerie, où l'on prenoit un compagnon d'armes; où deux Chevaliers faisoient communauté de gloire & de danger, où la lâcheté de l'un pouvoit coûter la vie & l'honneur à l'autre; alors, devenu, par son propre intérêt, plus attentif au choix de ses amis, on leur étoit plus fortement attaché.

Lorsque la mode des duels prit la place de la chevalerie, des gens, qui tous les jours s'exposoient ensemble à la mort, devoient certainement être fort chers l'un à l'autre. Alors l'amitié étoit en grande vénération & comptée parmi les vertus : elle supposoit du moins , dans les duellistes & les chevaliers, beaucoup de loyauté & de valeur: vertus qu'on honoroit beaucoup, & qu'on devoit alors extrêmement honorer, puisque ces vertus étoient presque toujours en action (f).

Il est bon de se rappeller quelquesois que les mêmes vertus sont, dans les divers temps, mises à des taux différents, selon l'inégale utilité dont elles sont à chaque siecle.

Qui doute que, dans des temps de troubles & de révolutions, & dans une forme de gouvernement qui se prête aux factions, l'amitié ne foit plus forte & plus courageuse qu'elle ne l'est dans un Etat tranquille? L'Histoire fournit, dans ce genre, mille exemples d'héroïsme. Alors l'amitié suppose, dans un homme, du courage, de la discrétion, de la fermeté, des lumieres & de la prudence; qualités qui, absolument nécessaires dans ces moments de

<sup>(</sup>e) Peut-être faut-il du cou- thes & aux Grecs. S'ils s'interrage, & soi-même être capa- rogent de bonne soi, ils avoueble d'amitié, pour ofer en don- ront, que, dans ce fiecle, on ner une idée nette. On est, du n'a pas même d'idée de cette moins, fur de foulever contre espece d'amitié. Aussi, chez les foi les hypocrites d'amitié : il Scythes & les Grecs, l'amitié. en est de ces fortes de gens, étoit-elle mise au rang des vercomme des poltrons, qui racon- tus. Un Scythe ne pouvoit avoir tent toujours leurs exploits. plus de deux amis; mais, pour Que ceux qui se disent si suf- les secourir, il étoit en droit ceptibles de sentiments d'ami- de tout entreprendre. Sous le tie, lisent le Toxaris de Lucien; nom d'amitié, c'étoit en partie qu'ils fe demandent s'ils font l'amour de l'estime qui les anicapables des actions que l'a- moit. La seule amitie n'eût pas mitié faisoit exécuter aux Scy- été si courageuse.

<sup>(</sup>f) Brave étoit alors syno- ge qu'on dit encore un brave nyme d'honnête homme; & c'est homme, pour exprimer un hom par un reste de cet ancien usa- me loyal & honnête.

troubles, & rarement rassemblées dans le même homine doivent le rendre extrêmement cher à fon ami.

Si, dans nos mœurs actuelles, nous ne demandons plus les mêmes qualités (g) à nos amis, c'est que ces qualités nous font inutiles; c'est qu'on n'a plus de secrets importants à se confier, de combats à livrer, & qu'on n'a, par conséquent, besoin ni de la prudence, ni des lumieres, ni de la discrétion, ni du courage de son ami.

Dans la forme actuelle de notre gouvernement, les Particuliers ne font unis par aucun intérêt commun. Pour faire fortune, on a moins befoin d'am's que de protecteurs. En ouvrant l'entrée de toutes les maisons, le luxe, & ce qu'on appelle l'esprit de société, a soustrait une infinité de gens au besoin de l'amitié. Nul motif, nul intérêt suffisant pour nous faire maintenant supporter les défauts réels ou respectifs de nos amis. Il n'est donc plus d'amitié; (h) on n'attache donc plus au mot d'ami les mêmes idées qu'on y attachoit autrefois; on peut donc, en ce fiecle, s'écrier avec Aristote : (i) O mes amis! il n'est plus d'amis.

Or, s'il est des fiecles, des mœurs & des formes de gouvernement où l'on a plus ou moins besoin d'amis; & fi la force de l'amitié est toujours proportionnée à la vig'ouvre plus facilement à l'amitié : & ce font ordinairement celles où l'on a le plus souvent besoin du secours d'autrui. Les infortunés font en général les amis les plus tendres :

unis par une communauté de malheur, ils jouissent, en plaignant les maux de leur ami, du plaisir de s'attendrir fur eux-mêmes.

Ce que je dis des conditions, je le dis des caracteres : il en est qui ne peuvent se passer d'amis. Les premiers font ces caracteres foibles & timides, qui, dans toute leur conduite, ne se déterminent qu'à l'aide & par le conseil d'autrui : les feconds, font ces caracteres mornes, féveres, despotiques, & qui, chauds amis de ceux qu'iis tyrannisent, sont affez semblables à l'une des deux femmes de Socrate, qui, à la nouvelle de la mort de ce grand homme, s'abandonna à une douleur plus vive que la feconde; parce que celle-ci, d'un caractere doux & aimable, ne perdoit dans Socrate qu'un mari, lorsque celle-là perdoit en lui le martyr de ses caprices, & le seul homme qui pût les supporter.

Il est enfin des hommes exempts de toute ambition, de toutes passions fortes, & qui font leurs délices de la conversation des gens instruits. Dans nos mœurs actuelles, les hommes de cette espece, s'ils sont vertueux, sont les amis les plus tendres & les plus constants. Leur ame. toujours ouverte à l'amitié, en connoît tout le charme. N'ayant, par ma supposition, aucune passion qui puisse contrebalancer en eux ce fentiment, il devient leur unique besoin : aussi sont-ils capables d'une amitié très-éclairée & très-courageuse, sans qu'elle le soit néanmoins autant que celle des Grecs & des Scythes.

Par la raison contraire, on est en général d'autant moins susceptible d'amitié, qu'on est plus indépendant des autres hommes. Aush les gens riches & puissants sont-ils communément peu sensibles à l'amitié; ils passent même ordinairement pour durs. En effet, soit que les hommes foient naturellement cruels toutes les fois qu'ils peuvent l'être impunément, soit que les riches & les puissants regardent la mifere d'autrui comme un reproche de leur

(g) Dans ce fiecle, l'amitié faut-il fe dire beaucoup d'amis ;

(i) Chacun répete d'après hypocrites & bien des gens qui s'ignorent eux-mêmes.

Ces derniers, comme je l'ai déja dit, s'éleveront contre quelques propositions de ce Chapitre. J'aurai contre moi leurs clameurs, & , malheureusement, j'aurai pour moi l'expé-

n'exige presque aucune qualité. & s'en croire peu. Une infinité de gens se donnent pour de vrais amis, pour être Aristote, qu'il n'est point d'aquelque chose dans le monde, mis; & chaoun, en particulier, Les uns se font solliciteurs ban- foutient qu'il est bon ami. Pour naux des affaires d'autrui, pour avancer deux propositions si échapper à l'ennui de n'avoir contradictoires, il faut, qu'en rien à faire; d'autres rendent fait d'amitié, il y ait bien des des fervices, mais les font paver, à leurs obligés, du prix de l'ennui & de la perte de leur liberté; quelques autres, enfin. fe crovent très-dignes d'amitié ; parce qu'ils feront fûrs gardiens d'un dépôt, & qu'ils ont la vertu d'un coffre-fort.

<sup>(</sup>h) Aussi, dit le Proverbe, rience.

bonheur, soit enfin qu'ils veulent se soustraire aux des mandes importunes des malheureux, il est certain qu'ils maltraitent presque toujours le misérable. (k) La vue de l'infortune fait, sur la plupart des hommes, l'effet de la tête de Méduse : à son aspect, les cœurs se changent en rocher.

Il est encore des gens indifférents à l'amitié; & ce sont ceux qui se suffisent à eux-mêmes. (1) Accoutumes à chercher .

fait, est un prétexte suffisant pour critique de leur conduite, & lui refuser tout secours : on rend le Sage trop indépendant veut que les malheureux foient d'eux. Ils regardent cette indé-

ce cas : & cette puissance de se tent qu'en eux, la source de fusfire à soi-même, dont on fait l'humanité tariroit aussi-tôt que un attribut de la Divinité, & celle des besoins réciproques. qu'on est forcé de respecter en elle, est toujours mise au rang vent être très-chers à la Sodes vices, lorsqu'on la rencon- ciété. Si l'extrême sagesse les tre dans un homme. C'est ainsi rend quelquefois indifférents à qu'on blâme, fous un nom, ce l'amitié des Particuliers, elle qu'on admire fous un autre. leur fait aussi, comme le prou-Combien de fois n'a-t-on pas, ve l'exemple de l'Abbé de Saintious le nom d'infensibilité, re- Pierre & de Fontenelle, répanproché à Mr. de Fontenelle la dre fur l'humanité les sentiments puissance qu'il avoit de se suf- de tendresse que les passions fire à lui-même, c'est-à-dire, vives nous forcent à rassembler d'être un des plus fages & des fur un seul individu, Bien difplus heureux des hommes?

(k) La moindre faute qu'il desirs à ses possessions, fait la pendance comme le germe de (1) Il est peu d'hommes dans tous les vices; parce qu'ils sen-

Ces Sages, cependant, doiférent de ces hommes, qui ne Si les Grands de Madagascar font bons que parce qu'ils sont font la guerre à tous ceux de dupes, & dont la bonté dimileurs voifins dont les troupeaux nue à proportion que leur effont plus nombreux que les prit s'éclaire, le feul Sage peut leurs; s'ils répetent toujours être constamment bon, parce ces paroles : Ceux là font nos que lui feul connoît les homennemis, qui sont plus riches & plus mes. Leur méchanceté ne l'irheureux, que nous; on peut affu- rite point : il ne voit en eux, rer qu'à leur exemple, la plu- comme Démocrite, que des part des hommes font pareille- foux ou des enfants, contre lesment la guerre au Sage. Ils quels il seroit ridicule de se haiffent en lui une modération fâcher, & qui font plus dignes de caractere, qui, réduifant ses de pitié que de colere. Il les cher, à trouver le bonheur en eux, & d'ailleurs trop éclairés pour goûter encore le plaisir d'être dupes, ils ne peuvent conserver l'heureuse ignorance de la méchanceté des hommes (ignorance précieuse, qui, dans la premiere jeunesse, resserre si fort les liens de l'amitié : ) aussi sont-ils peu fensibles au charme de ce sentiment, non qu'ils n'en soient susceptibles. Ce sont souvent, comme l'a dit une femme de beaucoup d'esprit, moins des hommes insensibles, que des hommes désabusés.

Il résulte de ce que j'ai dit, que la force de l'amité est toujours proportionnée au besoin que les hommes ont les uns des autres, (m) & que ce besoin varie selon la différence des fiecles, des mœurs, des formes de gouvernement, des conditions & des caracteres. Mais, dira-t-on, si l'amitié suppose toujours un besoin, ce n'est pas, du moins, un besoin physique. Qu'est-ce qu'un ami? un parent de notre choix. On desire un ami, pour vivre, pour ainsi dire, en lui, pour épancher notre ame dans la sienne, & jouir d'une conversation que la confiance rend toujours délicieuse. Cette passion n'est donc fondée ni sur la crainte de la douleur, ni sur l'amour des plaisirs physiques. Mais,

confidere enfin de l'œil, dont trop grand besoin d'amis nécesun Méchanicien regarde le jeu fite toujours à quelque injustice. d'une machine : fans infulter à l'humanité, il se plaint de la généreux, parce qu'il est indénature, qui attache la conservation d'un être à la destruction liens d'une utilité réciproque, d'un autre ; qui , pour se nour- ne peuvent être libéraux les ur s rir, ordonne à l'autour de fondre fur la colombe, à la colombe de dévorer l'infecte; & qui de chaque être a fait un affaffin.

Si les Loix feules font des Juges fans humeur, le Sage, à cet égard, est comparable aux Loix. Son indifférence est toujours juste, & toujours impartiale; elle doit être considérée cupe plus agréablement; & nous comme une des plus grandes ver- nous féliciterions de son bons tus de l'homme en place, qu'un heur.

Le Sage seul, enfin, peut être pendant. Ceux qu'unissent les envers les autres. L'amitié ne fait que des échanges; l'indépendance seule fait des dons.

(m) Si l'on aimoit fon ami pour lui-même, nous ne confidérerions jamais que son bienêtre; on ne lui reprocheroit pas le temps qu'il est fans nous voir ou nous écrire : apparen ment, dirionst-nous, qu'il s'ocrépondrai-je, à quoi tient le charme de la conversation d'un ami? au plaisir d'y parler de soi. La fortune nous a-t-elle placés dans un état honnête ? on s'entretient avec fon ami des moyens d'accroître ses biens, ses honneurs, son crédit & sa réputation. Est-on dans la misere? on cherche avec ce même ami les moyens de se soustraire à l'indigence; & son entretien nous épargne du moins, dans le malheur, l'ennui des conversations indifférentes. C'est donc toujours de ses peines ou de ses plaisirs dont on parle à son ami. Or, s'il n'est de vrais plaisirs & de vraies peines, comme je l'ai prouvé plus haut, que les plaisirs & les peines physiques; si les moyens de se les procurer ne sont que des plaisirs d'espérance, qui supposent l'existence des premiers, & qui n'en sont, pour ainsi dire, qu'une conséquence, il s'ensuit que l'amitié, ainsi que l'avarice, l'orgueil, l'ambition & les autres passions, est l'effet immédiat de la fenfibilité phyfique.

Pour derniere preuve de cette vérité, je vais montrer qu'avec le fecours de ces mêmes peines & de ces mêmes plaifirs, on peut exciter en nous toute espece de passions; & qu'ainsi les peines & les plaisirs des sens sont le germe productif de tout sentiment.

#### CHAPITRE XV.

Que la crainte des peines ou le desir des platsirs physiques peuvent allumer en nous toutes sortes de passions.

Qu'on ouvre l'Histoire; & l'on verra que, dans tous les Pays où certaines vertus étoient encouragées par l'espoir des plaisirs des sens, ces vertus ont été les plus communes, & ont jetté le plus grand éclat.

Pourquoi les Crétois, les Béotiens, & généralement tous les Peuples les plus adonnés à l'amour, ont-ils été les plus courageux? C'est que, dans ces Pays, les semmes n'accordoient leurs-faveurs qu'aux plus braves; c'est que les plaifirs de l'amour, comme le remarquent Plutarque & Platon, font les plus propres à élever l'ame des Peuples, & la plus digne récompense des héros & des hommes vertueux.

C'étoit vraisemblablement par ce motif que le Sénat Romain, vil flatteur de César, voulut, au rapport de quelques Historiens, lui accorder, par une loi expresse, le droit de jouissance sur toutes les Dames Romaines : c'est aussi ce qui, suivant les mœurs Grecques, faisoit dire à Platon que le plus beau devoit, au sortir du combat, être la récompense du plus vaillant; projet dont Epaminondas luimême avoit eu quelque idée, puisqu'il rangea à la bataille de Leuctres l'amant à côté de la maîtresse; pratique qu'il regarda toujours comme très-propre à affurer les fuccès militaires. Quelle puissance, en effet, n'ont pas sur nous les plaifirs des fens! Ils firent, du bataillon facré des Thébains, un bataillon invincible; ils inspiroient le plus grand courage aux Peuples anciens, lorsque les vainqueurs partageoient entre eux les richesses & les femmes des vaincus; ils formerent enfin le caractere de ces vertueux Samnites, chez qui la plus grande beauté étoit le prix de la plus grande vertu.

Pour s'affurer de cette vérité par un exemple plus détaillé, qu'on examine par quels moyens le fameux Lycurgue porta dans le cœur de ses Concitoyens l'enthouhasme, &, pour ainsi dire, la fievre de la verru; & l'on verra que, si nul Peuple ne surpassa les Lacédémoniens en courage, c'est que nul Peuple n'honora davantage la vertu. & ne sut mieux récompenser la valeur. Qu'on se rappelle ces fêtes solemnelles, où, conformément aux loix de Lycurgue, les belles & jeunes Lacédémoniennes s'avancoient demi-nues, en dansant, dans l'assemblée du Peuple. C'étoit-là qu'en présence de la Nation, elles insultoient, par des traits satyriques, ceux qui avoient marqué quelque foiblesse à la guerre; & qu'elles célébroient, par leurs chansons, les jeunes guerriers qui s'étoient signalés par quelques exploits éclatants. Or, qui doute que le lâche, en butte, devant tout un Peuple, aux railleries ameres de ces jeunes filles, en proie aux tourments de la honte & de la confusion, ne dût être dévoré du plus cruel repentir? Quel triomphe, au contraire, pour le jeune héros qui recevoit la palme de la g'oire des mains de a beauté, qui lisoit l'estime sur le front des vieillards, l'amour dans les yeux de ces jeunes filles, & l'affurance de ces faveurs dont l'espoir seul est un plaisir ? Peut-on douter qu'alors ce jeune guerrier ne fût ivre de vertu? Aussi les Spartiates, toujours impatients de combattre; se précipitoient avec fureur dans les bataillons ennemis, & de toute part environnés de la mort, ils n'envisageoient autre chose que la gloire. Tout concouroit, dans cette législation, à métamorphofer les hommes en héros. Mais, pour l'établir, il falloit que Lycurgue, convaincu que le plaisir est le moteur unique & universel des hommes, eût senti que les femmes, qui, par-tout ailleurs, sembloient, comme les fleurs d'un beau jardin, n'être faites que pour l'ornement de la terre & le plaisir des yeux, pouvoient être employées à un plus noble usage; que ce sexe, avili & dégradé chez presque tous les Peuples du monde, pouvoit entrer en communauté de gloire avec les hommes, parrager avec eux les lauriers qu'il leur faisoit cueillir, & devenir enfin un des plus puissants ressorts de la législation.

En effet, si le plaisir de l'amour est pour les hommes le plus vif des plaisirs, quel germe fécond de courage renfermé dans ce plaisir, & quelle ardeur nour la vertu ne peut point inspirer le desir des femmes? (a)

Qui s'examinera fur ce point, fentira que, si l'assemblée des Spartiates eût été plus nombreuse, qu'on y eût couvert le lâche de plus d'ignominie, qu'il eût été possible d'y rendre encore plus de respect & d'hommages à la valeur, Sparte auroit porté plus loin encore l'enthousiasme de la vertu.

Supposons, pour le prouver, que pénétrant, si je l'ose dire, plus avant dans les vues de la nature, on eût imaginé qu'en ornant les belles femmes de tant d'attraits, en attachant le plus grand plaisir à leur jouissance, la nature eût voulu en faire la récompense de la plus haute vertu : sup-

posons encore qu'à l'exemple de ces vierges consacrées à Isis ou à Vesta, les plus belles Lacédémoniennes eussent été consacrées au mérite; que, présentées nues dans les affemblées, elles eussent été enlevées par les guerriers comme le prix de leur courage; & que ces jeunes héros eussent, au même instant, éprouvé la double ivresse de l'amour & de la gloire : quelque bizarre & quelqu'éloignée de nos mœurs que foit cette législation, il est certain qu'elle eût encore rendu les Spartiates plus vertueux & plus vaillants, puisque la force de la vertu est toujours proportionnée au degré de plaisir qu'on lui assigne pour récompense.

Je remarquerai, à ce sujet, que cette coutume, si bizarre en apparence, est en usage au Royaume de Bisnagar, dont Narsingue est la Capitale. Pour élever le courage de ses guerriers, le Roi de cet Empire, au rapport des voyageurs, achete, nourrit & habille, de la maniere la plus galante & la plus magnifique, des femmes charmantes, uniquement destinées aux plaisirs des guerriers qui se sont signalés par quelques hauts faits. Par ce moyen, il inspire le plus grand courage à ses Sujets; il attire à sa Cour tous les guerriers des Peuples voifins, qui, flattés de l'espoir de jouir de ces belles femmes, abandonnent leur Pays & s'établiffent à Narfingue, où ils ne se nourrissent que de la chair des lions & des tigres, & ne s'abreuvent que du fang de ces animaux. (b)

Il résulte des exemples ci-dessus apportes, que les peines & les plaisirs des sens peuvent nous inspirer toute espece de passions, de sentiments & de vertus. C'est pour-

(b) Les femmes, chez les Gé- chées à cette loi. Voyez Barde-

lons, étoient obligées, par la zanes, cité par Eusèbe dans sa loi, à faire tous les ouvrages Préparation évangélique, de force, comme de bâtir les maisons & de cultiver la terre : position d'un breuvage très-fort mais, en dédommagement de & très agréable; mais ils n'en leurs peines, la même loi leur présentent jamais qu'à ceux de accordoit cette douceur, de leurs guerriers qui se sont pouvoir coucher avec tout fignales par des actions d'un guerrier qui leur étoit agréable. grand courage. Recueil des Let-Les femmes étoient fort atta- tres édif.

Les Floridiens ont la com-

<sup>(</sup>a) Dans quel affreux danger nir Michol, il s'obligea de cou-David lui-même ne se précipi- per & d'apporter à Saul les préta-t-il pas, lorsque, pour obte- puces de deux cents Philiftins!

quoi, sans avoir recours à des fiecles ou des Pays éloignés, je citerai, pour derniere preuve de cette vérité, ces fiecles de chevalerie, où les femmes enseignoient à la fois aux apprentifs Chevaliers l'art d'aimer & le catéchisme.

Si, dans ces temps, comme le remarque Machiavel, & lors de leur descente en Italie, les François parurent si courageux & si terribles à la postérité des Romains, c'est qu'ils étoient animés de la plus grande valeur. Comment ne l'eussent-ils pas été ? Les femmes, ajoute cet Historien, n'accordoient leurs faveurs qu'aux plus vaillants d'entr'eux. Pour juger du mérite d'un amant & de sa tendresse, les preuves qu'elles exigeoient, c'étoit de faire des prisonniers à la guerre, de tenter une escalade, ou d'enlever un poste aux ennemis; elles aimoient mieux voir périr que voir fuir leur amant. Un Chevalier étoit alors obligé de combattre, pour soutenir, & la beauté de sa Dame, & l'excès de sa tendresse. Les exploits des Chevaliers étoient le sujet perpétuel des conversations & des Romans. Partout on recommandoit la galanterie. Les Poëtes vouloient qu'au milieu des combats & des dangers, un Chevalier eût toujours le portrait de sa Dame présent à sa mémoire. Dans les tournois, avant que de sonner la charge, ils vouloient qu'ils tînt les yeux sur sa maîtresse, comme le prouve cette ballade:

> S.rvants d'amour, regardez doucement, Aux eschaffauds, Anges de Paradis; Lors jousterez fort & joyeusement, Et vous serez honorez & chéris.

Tout alors prêchoit l'amour; & quel ressort plus pusses ames? La démarche, les regards, les moindres gestes de la beauté, ne sont-ils pas le charme & l'ivresse des sens? Les semmes ne peuvent-elles pas, à leur gré, créer des ames & des corps dans les imbécilles & les soibles? La Phénicie n'a-t-elle pas, sous le nom de Vénus ou d'Astarté, élevé des aurels à la beauté?

Ces autels ne pouvoient être abattus que par notre Religion. Quel objet (pour qui n'est pas éclairé des rayons de la Foi) est, en esset, plus digne de notre adoration, que celui auquel le Ciel a confié le dépôt précieux du plus vif de nos platifirs? platifirs dont la jouifiance feule peut nous faire supporter, avec délices, le pénible fardeau de la vie, & nous consoler du malheur d'être.

La conclusion générale de ce que j'ai dit sur l'origine des passions, c'est que la douleur & le plaisir des sens sont agir & penser les hommes, & sont les seuls contrepoids qui meuvent le monde moral.

Les paffions sont donc en nous l'effet immédiat de la sensibilité physique : or, tous les hommes sont sensibles & susceptibles de paffions; tous, par conséquent, portent en eux le germe productif de l'esprit. Mais, dira-t-on, s'ils sont sensibles, ils ne le sont peut-ètre pas tous au

s'ils font fenfibles, ils ne le font peut-être pas tous au même degré : l'on voit, par exemple, des Nations entieres indifférentes à la paffion de la gloire & de la vertu : or, fi les hommes ne font pas fusceptibles de paffions auffifortes, tous ne font pas capables de cette même continuité d'attention qu'on doit regarder comme la cause de la grande inégalité de leurs lumieres : d'où il résulte que la nature n'a pas donné à tous les hommes d'égales dispositions à l'esprit.

Pour répondre à cette objection, il n'est pas nécessaire d'examiner si tous les hommes sont également sensibles; cette question, peut-être plus difficile à résoudre qu'on ne l'imagine, est d'ailleurs étrangere à mon sujet. Ce que je me propose, c'est d'examiner si tous les hommes ne sont pas du moins susceptibles de passions assez fortes pour les douer de l'attention continue à laquelle est attachée la supériorité d'esprit.

C'est à cet esset que je résuterai d'abord l'argument tiré de la sensibilité de certaines Nations aux passions de la gloire & de la vertu; argument par lequel on croit prouver que tous les hommes ne sont pas susceptibles de passions. Je dis donc que l'insensibilité de ces Nations ne doit point être attribuée à la nature; mais à des causes accidentelles, telles que la forme différente des gouvernements.



## CHAPITRE XVI.

A quelle cause on doit attribuer l'indissérence de certains Peuples pour la vertu.

Pour favoir si c'est de la nature, ou de la forme particuliere des gouvernemens, que dépend l'indissérence de certains Peuples pour la vertu, il faut d'abord connoître l'homme; pénétrer jusques dans l'abyme du cœur humain; se rappeller que, né sensible à la douleur & au plaisir, c'est à la sensibilité physique que l'homme doit se passions; & à ses passions, qu'il doit tous ses vices & toutes ses vertus.

Ces principes pofés, pour réfoudre la question ci-deffus proposée, il faut examiner ensuite si les mêmes passions, modifiées selon les différentes formes de gouvernement, ne produiroient point en nous les vices & les vertus contraires.

Qu'un homme soit assez amoureux de la gloire pour y sacrisser toutes ses autres passions: si, par la forme du gouvernement, la gloire est toujours le prix des actions vertueuses, il est évident que cet homme sera toujours nécessité à la vertu; & que, pour en faire un Léonidas, un Horatius Coclès, il ne saut que le placer dans un Pays & dans des circonstances pareilles.

Mais, dira-t-on, il est peu d'hommes qui s'élevent à ce degré de passions. Aussi, répondrai-je, n'est ce que l'homme fortement passionné qui pénetre jusqu'au sanctuaire de la vertu. Il n'en est pas ainsi de ces hommes incapables de passions vives, & qu'on appelle honnêtes. Si, loin de ce sanctuaire, ces derniers cependant sont toujours retenus par les liens de la paresse dans le chemin de la vertu, c'est qu'ils n'ont pas même la force de s'en écarter.

La vertu du premier est la seule vertu éclairée & active : mais elle ne croît, ou du moins ne parvient à un certain degré de hauteur, que dans les Républiques guer-

rieres; parce que c'est uniquement dans cette sorme de gouvernement que l'estime publique nous éleve le plus au-dessus des autres hommes, qu'elle nous attire plus de respects de leur part, qu'elle est la plus statteuse, la plus destrable, & la plus propre ensin à produire de grands esses.

La vertu des seconds, entée sur la paresse, & produire, si je l'ose dire, par l'absence des passions sortes, n'est q'une vertu passive, qui, peu éclairée, &, par conlequent, très-dangereuse dans les premieres places, est d'ailleurs assez sur les est commune à tous ceux qu'on appelle honnétes gens, plus estimables par les maux qu'ils ne sont pas, que par les biens qu'ils sont.

A l'égard des hommes paffionnés que j'ai cités les premiers, il est évident que le même desir de gloire, qui, dans les premiers siecles de la République Romaine, en est fait des Curtius & des Décius, en devoit faire des Marius & des Oétave dans ces moments de troubles & de révolutions, où la gloire étoit, comme dans les derniers temps de la République, uniquement attachée à la tyrannie & à la puissance. Ce que je dis de la passion de la gloire, je le dis de l'amour de la considération, qui n'est qu'un diminutif de l'amour de la gloire, & l'objet des desirs de ceux qui ne peuvent atteindre à la renommée.

Ce desir de la considération doit pareillement produire, en des siecles disférents, des vices & des vertus contraires. Lorique le crédit a le pas sur le mérite, ce desir fait des intrigants & des slatteurs; lorsque l'argent est plus honoré que la vertu, il produit des avares, qui recherchent les richesses avec le même empressement que les premiers Romains les suyoient lorsqu'il étoit honteux de les posséder : d'où je conclus que, dans des mœurs & des gouvernements différents, le même desir doit produire des Cincinnatus, des Papirius, des Crassus & des Sèjan.

A ce sujet, je serai remarquer en passant quelle différence on doit mettre entre les ambitieux de gloire & les ambitieux de places ou de richesses. Les premiers ne peuvent jamais être que de grands criminels; parce que les grands crimes, par la supériorité des talents nécessaires

pour les exécuter, & le grand prix attaché au succès, peuvent seuls en imposer assez à l'imagination des hommes, pour ravir leur admiration; admiration fondée en eux fur un desir intérieur & secret de ressembler à ces illustres coupables. Tour homme amoureux de la gloire est donc incapable de tous les petits crimes. Si cette passion fait des Cromwel, elle ne fait jamais des Cartouche. D'où je conclus que, fauf les positions rares & extraordinaires où se sont trouvés les Sylla & les César, dans toute autre position, ces mêmes hommes, par la na ure même de leurs passions, fussent restés fideles à la vertu; bien différents en ce point de ces intrigants & de ces avares que la baffeffe & l'obscurité de leurs crimes met journellement dans l'occasion d'en commettre de nouveaux.

Après avoir montré comment la même passion, qui nous nécessire à l'amour & à la pratique de la vertu, peut, en des temps & des gouvernements différents, produire en nous des vices contraires, essayons maintenant de percer plus avant dans le cœur humain, & de découvrir pourquoi , dans quelque gouvernement que ce soit, l'homme, toujours incertain dans sa conduite, est, par ses passions, déterminé tantôt aux bonnes, tantôt aux mauvaises actions, & pourquoi son cœur est une arene toujours ou-

verte à la lutte du vice & de la vertu.

Pour résoudre ce problème moral, il faut chercher la cause du trouble & du repos successif de la conscience, de ces mouvements confus & divers de l'ame, & enfin, de ces combats intérieurs que le Poête tragique ne présente avec tant de succès au théâtre, que parce que les spectateurs en ont tous éprouvé de semblables : il faut se demander quels font ces deux moi que Pascal (a) & quelques Philosophes Indiens ont reconnu en eux.

(a) Dans l'Ecole de Védan- La fagesse consiste à se délivrer

Pour découvrir la cause universelle de tous ces effets, il suffit d'observer que les hommes ne sont point mus par une seule espece de sentiment; qu'il n'en est aucun d'exactement animé de ces passions solitaires qui remplissent toute la capacité d'une ame; qu'entraîné tour-à-tour par des passions différentes, dont les unes sont conformes & les autres contraires à l'intérêt général, chaque homme est soumis à deux attractions différentes, dont l'une le porte au vice, & l'autre à la vertu. Je dis chaque homme, parce qu'il n'y a point de probité plus universellement reconnue que celle de Caton & de Brutus, parce qu'aucun homme ne peut se flatter d'être plus vertueux que ces deux Romains : cependant, le premier, furpris par un mouvement d'avarice, fit quelques vexations dans son Gouvernement; & le second, touché des prieres de sa fille, obtint du Sénat, en faveur de Bibulus, fon gendre, une grace qu'il avoit fait refuser à Cicéron son ami, comme contraire à l'interêt de la République. Voilà la cause de ce mêlange de vice & de vertu qu'on apperçoit dans tous les cœurs, & pourquoi, sur la terre, il n'est point de vice ni de vertu pure.

Pour favoir maintenant ce qui fait donner à un homme le nom de vertueux ou de vicieux, il faut observer que, parmi les passions dont chaque homme est animé, il en est nécessairement une qui préside principalement à sa conduite, & qui, dans son ame, l'emporte sur toutes les

autres.

Or, felon que cette derniere y commande plus ou moins impérieusement, & qu'elle est, par sa nature ou par les circonstances, utile ou nuisible à l'Etat, l'homme, plus fouvent déterminé au bien ou au mal, reçoit le nom de vertueux ou de vicieux.

J'ajouterai seulement que la force de ses vices ou de ses vertus fera toujours proportionnée à la vivacité de ses passions, dont la force se mesure sur le degré de plaisir qu'il trouve à les satisfaire. Voilà pourquoi, dans la premiere jeunesse, âge ou l'on est plus sensible au plaisir & capalle de passions plus fortes, l'on est, en général, capable de plus grandes actions.

La plus haute vertu, comme le vice le plus honteux,

tam, les Brachmanes de cette du maya, en se persuadant, par Secte enseignent qu'il y a deux une application constante, qu'on pricipes; l'un positif, qui est le est l'Etre unique, éternel, infini : moi ; l'autre négatif, auquel ils la clef de délivrance est dans donnent le nom de maya, c'est- ces paroles : Je suis l'Etre suà-dire, du moi, c'est-à-dire erreur. prême.

est en nous l'effet du plaisir plus ou moins vif que nous trouvons à nous y livrer.

Aussi n'a-t-on de mesure précise de sa vertu qu'après avoir découvert, par un examen scrupuleux, le nombre & les degrés des peines qu'une passion telle que l'amour de la justice ou la gloire peuvent nous faire supporter. Celui pour qui l'estime est tout & à la vie n'est rien, subira, comme Socrate, plutôt la mort que de demander lâchement la vie. Celui qui devient l'ame d'un Etat républicain, que l'orgueil & la gloire rendent paffionné pour le bien public, préfere, comme Caton, la mort à l'humiliation de voir lui & sa Patrie affervis à une autorité arbitraire. Mais de telles actions sont l'effet du plus grand amour pour la gloire. C'est à ce dernier terme qu'atteignent les plus fortes passions, & à ce même terme que la nature a posé les bornes de la vertu humaine.

En vain voudroit-on se le diffimuler à soi-même : on devient nécessairement l'ennemi des hommes, lorsqu'on ne peut être heureux que par leur inforrune. (b) C'est l'heureuse conformité qui se trouve entre notre intérêt & l'intérêt public, conformité ordinairement produite par le desir de l'estime, qui nous donne pour les hommes ces sentiments tendres dont leur affection est la récompense. Celui qui, pour être vertueux, auroit toujours ses penchants à vaincre, seroit nécessairement un malhonnête homme. Les vertus méritoires ne sont jamais des vertus fûres. (c) Il est impossible dans la pratique, de livrer, pour ainsi dire, tous les jours des batailles à ses passions, sans en perdre un grand nombre.

Toujours forcé de céder à l'intérêt le plus puissant, quelque amour qu'on ait pour l'estime, on n'y sacrisie jamais des plaisirs plus grands que ceux qu'elle procure. Si, dans certaines occasions, de saints personnages se sont quelquefois exposés au mépris du Public, c'est qu'ils ne vouloient pas facrifier leur falut à leur gloire. Si quelques

(b) Secundum id quod amplius point aux vertus méritoires, nos delectat operemur necesse eft, mais à l'impuissance, que le Grand Seigneur donne ses femdit faint Augustin. (c) Dans le Harem, ce n'est mes à garder.

femmes resistent aux empressements d'un Prince, c'est qu'elles ne se croyent pas dédommagées par sa conquête de la perte de leur réputation : aussi en est-il peu d'insenfibles à l'amour d'un Roi, presque aucune qui ne cede à l'amour d'un Roi jeune & charmant, & nulle qui pût resster à ces êtres bienfaisants, aimables & puissants, tels qu'on nous peint les Sylphes & les Génies, qui, par mille enchantements, pourroient à la fois enivrer tous les sens d'une mortelle.

Cette vérité, fondée sur le sentiment de l'amour de foi, est non-seulement reconnue, mais même avouée des Législateurs.

Convaincus que l'amour de la vie étoit, en général, la plus forte passion des hommes, les Législateurs n'ont, en conséquence, jamais regardé comme criminel, ou l'homicide commis à fon corps défendant, ou le refus que feroit un Citoyen de se vouer, comme Décius, à la mort pour le falut de sa Patrie.

L'homme vertueux n'est donc point celui qui sacrifie fes plaisirs, ses habitudes & ses plus fortes passions, à l'intérêt public, puisqu'un tel homme est impossible; (d) mais celui dont la plus forte passion est tellement conforme à l'intérêt général, qu'il est presque toujours nécessité à la vertu. C'est pourquoi l'on approche d'autant plus de la perfection, & l'on mérite d'autant plus le nom de vertueux, qu'il faut, pour nous déterminer à une action malhonnête ou criminelle, un plus grand motif de plaifir, un intérêt plus puissant, plus capable d'enflammer nos desirs, & qui suppose, par conséquent, en nous plus de passion pour l'honnêteté.

César n'étoit pas, sans doute, un des Romains les plus vertueux : cependant, s'il ne put renoncer au titre de bon

(d) S'il est des hommes qui vice à l'idée de mépris, qu'em-

femblent avoir sacrifié leur in- porté par un sentiment vif , térêt à l'intérêt public, c'est dont on n'a pas toujours l'oque l'idée de vertu est, dans rigine présente, on doit faire ane bonne forme de Gouver- par ce motif des actions sounement, tellement unie à l'i- vent contraires à fon dée de bonheur, & l'idée de rêt.

Citoyen qu'en prenant celui de maître du monde, peutêtre n'est-on pas en droit de le bannir de la classe des hommes honnêtes. En effet, parmi les hommes vertueux, & réellement dignes de ce titre, combien est-il d'hommes qui, placés dans les mêmes circonstances, refusassent le sceptre du monde, sur-tout s'ils se sentoient, comme Céfar, doués de ces talents supérieurs qui assurent le succès des grandes entreprises? Moins de talent les rendroit peutêtre meilleurs Citoyens; une médiocre vertu, soutenue de plus d'inquiétude sur le succès, suffiroit pour les dégoûter d'un projet si hardi. C'est quelquesois un désaut de talent qui nous préserve d'un vice; c'est souvent à ce même défaut qu'on doit le complément de ses vertus.

On est, au contraire, d'autant moins honnête, qu'il faut, pour nous porter au crime, des motifs de plaisirs moins puissants. Tel est, par exemple, celui de quelques Empereurs de Maroc, qui, uniquement pour faire parade de leur adresse, enlevent d'un seul coup de sabre, en se met-

tant en selle, la tête de leur écuyer.

Voilà ce qui différencie, de la maniere la plus nette, la plus précife & la plus conforme à l'expérience, l'homme vertueux de l'homme vicieux : c'est sur ce plan que le Public feroit un thermometre exact, où seroient marqués les divers degrés de vice ou de vertu de chaque Citoyen, si, perçant au fond des cœurs, il pouvoit y découvrir le prix que chacun met à sa vertu. L'impossibilité de parvenir à cette connoissance, l'a forcé à ne juger des hommes que par leurs actions; jugement extrêmement fautif dans quelques cas particuliers, mais en total affez conforme à l'intérêt général, & presque aussi utile que s'il étoit plus iuste.

Après avoir examiné le jeu des passions, expliqué la cause du mélange de vices & de vertus qu'on apperçoit dans tous les hommes; avoir posé la borne de la vertu humaine, & fixe enfin l'idée qu'on doit attacher au mot vertueux ; l'on est maintenant en état de juger si c'est à la nature ou à la législation particuliere de quelques Etats qu'on doit attribuer l'indifférence de certains Peuples pour la vertu.

Si le plaisir est l'unique objet de la recherche des hom-

mes, pour leur inspirer l'amour de la vertu, il ne faut qu'imiter la nature : le plaisir en annonce les volontés, la douleur les défenses; & l'homme lui obéit avec docilité. Armé de la même puissance, pourquoi le Législateur ne produiroit-il pas les mêmes effers? Si les hommes étoient sans passions, nul moyen de les rendre bons : mais l'amour du plaisir, contre lequel se sont élevés des gens d'une probité plus respectable qu'éclairée, est un frein avec lequel on peut toujours diriger au bien général les passions des Particuliers. La haine de la plupart des hommes pour la vertu, n'est donc pas l'esset de la corruption de leur nature, mais de l'imperfection (e) de la législation. C'est la législation, si je l'ose dire, qui nous excite au vice, en y amalgamant trop fouvent le plaifir : le grand art du Législateur est l'art de les désunir, & de ne laisser aucune proportion entre l'avantage que le scélérat retire du crime & la peine à laquelle il s'expose. Si, parmi les gens riches, fouvent moins vertueux que les indigents, on voit peu de voleurs & d'affaffins, c'est que le prosit du vol n'est jamais, pour un homme riche, proportionné au risque du supplice. Il n'en est pas ainsi de l'indigent : cette disproportion se trouvant infiniment moins grande à son égard, il reste, pour ainsi dire, en équilibre entre le vice & la verru. Ce n'est pas que je prétende infinuer ici qu'on doive mener les hommes avec une verge de fer. Dans une excellente législation, & chez un Peuple vertueux, le mépris; qui privé un homme de tout confolateur, qui le laisse isolé au milieu de sa Patrie, est un motif suffisant pour former des ames vertueuses. Toute autre espece de châtiment rend l'homme timide, làche & flupide. L'espece de vertu

(e) Si les voleurs font aussi queroute à ses créanciers. Or. fideles aux conventions faites si l'intérêt fait faire aux coentre eux que les honnêtes quins ce que la vertu fait faire gens, c'est que le danger com- aux honnêtes gens, qui doute mun, qui les unit, les y né- qu'en maniant habilement le cessite. C'est par ce même mo- principe de l'intérêt, un Létif qu'on acquitte si scrupuleu- gislateur éclairé ne pût nécesfement les dettes du jeu, & fiter tous les hommes à la

qu'on fait si impudemment ban- vertu ?

qu'engendre la crainte des supplices, se ressent de son origine; cette vertu est pusillanime & sans lumiere: ou plutôt la crainte n'étousse que des vices, & ne produit point de vertus. La vraie vertu est sondée sur le desir de l'estime & de la gloire, & sur l'horreur du mépris, plus essirant que la mort même. J'en prends pour exemple la réponse que le Spestateur Anglois sait saire à Pharamond par un soldat duelliste, à qui ce Prince reprochoit d'avoir contrevenu à ses ordres: Comment, lui répondit-il, m'y serois se sources : Comment, lui répondit-il, m'y serois se sources : Tu ne punis que de mort ceux qui les violent, & tu punis d'insamie ceux qui y obéissent. Apprends que je crains moins la mort que le mépris.

Je pourrois conclure de ce que j'ai dit, que ce n'est point de la nature, mais de la différente constitution des Etats, que dépend l'amour ou l'indifférence de certains Peuples pour la vertu : mais, quelque juste que sût cette conclusion, elle ne seroit cependant pas affez prouvée, si, pour jetter plus de jour sur cette matiere, je ne cherchois plus particulièrement dans les Gouvernements, ou libres ou desporiques, les causes de ce même amour ou de cette même indifférence pour la vertu. Je m'arrêterai d'abord au despotisme: &, pour en mieux connoître la nature, j'examinerai quel motif allume dans l'homme ce desir effréné d'un pouvoir arbitraire, tel qu'on l'exerce

dans l'Orient. Si je choisis l'Orient pour exemple, c'est que l'indissérence pour la vertu ne se fait constamment sentir que dans les Gouvernements de cette espece. En vain quelques Nations voifines & jalouses nous accusent-elles déja de ployer sous le joug du despotisme oriental : je dis que notre Religion ne permet pas aux Princes d'usurper un pareil pouvoir; que notre constitut on est monarchique & non despotique; que les Particuliers ne peuvent, en conséquence, être dépouillés de propriété que par la Loi, & non par une volonté arbitraire; que nos Princes prétendent au titre de Monarque, & non à celui de Despote; qu'ils reconnoissent des Loix fondamentales dans le Royaume; qu'ils se déclarent les peres & non les tyrans de leurs Sujets. D'ailleurs, le despotisme ne pourroit s'établir en France, qu'elle ne fût bientôt subjuguée. Il n'en est pas de ce Royaume, comme de la Turquie, de la Perse, de ces Empires désendus par de vastes déserts, & dont l'immense étendue suppléant à la dépopulation qu'occasionne le despotisme, fournit toujours des armées au Sultan. Dans un Pays reservé comme le nôtre, & environné de Nations éclairées & puissantes, les ames ne seroient pas impunément avilies. La France, dépeuplée par le despotisme, seroit bientôt la proie de ces Nations. En chargeant de fers les mains de ses Sujets, le Prince ne les soumettroit au joug de l'esclavage que pour subir lui-même le joug des Princes ses voisins. Il est donc impossible qu'il forme un pareil projet.

# CHAPITRE XVII.

Du desir que tous les hommes ont d'être Despotes, des moyens qu'ils employent pour y parvenir, & du danger auquel le despotisme expose les Rois.

E desir prend sa source dans l'amour du plaisir, &, par conséquent, dans la nature même de l'homme. Chacun veut être le plus heureux qu'il est possible; chacun veut être revêtu d'une puissance qui force les hommes à contribuer de tout leur pouvoir à son bonheur : c'est pour cet esset qu'on veut leur commander.

Or, l'on régit les Peuples, ou felon des loix & des conventions établies, ou par une volonté arbitraire. Dans le premier cas, notre puissance sur eux est moins absolue, ils sont moins nécessités à nous plaire : d'ailleurs, pour gouverner un Peuple selon ses loix, il faut les connoître, les méditer, supporter des études pénibles, auxquelles la paresse veut toujours se soustraire. Pour satisfaire cette paresse, chacun aspire donc au pouvoir absolu, qui, le dispensant de tout soin, de toute étude & de toute sa

tique d'attention, foumet servilement les hommes à ses volontés.

Selon Aristote, le Gouvernement despotique est celui où tout est esclave; où l'on ne trouve qu'un homme de libre.

Voilà par quel motif chacun veut être Despote. Pour l'être, il faut abaisser la puissance des Grands & du Peuple, & diviser, par consequent, les intérêts des Citovens. Dans une longue suite de siecles, le temps en fournit toujours l'occasion aux Souverains, qui presque tous animés d'un intérêt plus actif que bien entendu, la saisissent avec avidité.

C'est sur cette anarchie des intérêts que s'est établi le despotisme oriental, affez semblable à la peinture que Milton fait de l'empire du chaos, qui, dit-il, étend fon pavillon royal fur un gouffre aride & défolé, où la confusion, entrelassée dans elle-même, entretient l'anarchie & la discorde des éléments, & gouverne chaque atôme

avec un sceptre de fer.

La division une sois semée entre les Citoyens, il faut, pour avilir & dégrader les ames, faire sans cesse étinceler aux yeux des Peuples le glaive de la tyrannie, mettre les vertus au rang des crimes, & les punir comme tels. A quelles cruautés ne s'est point, en ce genre, porté le despotisme, non-seulement en Orient, mais même sous les Empereurs Romains? Sous le regne de Domitien, dit Tacite, les vertus étoient des arrêts de mort. Rome n'étoit remplie que de délateurs; l'esclave étoit l'espion de son maître, l'affranchi de son patron, l'ami de son ami. Dans ces siecles de calamité, l'homme vertueux ne conseilloit pas le crime, mais il étoit force de s'y prêter. Plus de courage eût été mis au rang des forsaits. Chez les Romains avilis, la foiblesse étoit un héroisme. On vit, sous ce regne, punir, dans Sénécion & Rusticus, les Panégyriftes des vertus de Thrasea & d'Helvidius; ces illustres Orateurs traités de criminels d'Etat, & leurs ouvrages brûlés par l'autorité publique. On vit des Ecrivains célebres, tels que Pline, réduits à composer des ouvrages de Grammaire, parce que tout genre d'ouvrage plus élevé étoit suspect à la tyrannie & dangereux pour son Auteur.

Les Savants attirés à Rome par les Auguste, les Vespafien, les Antonins & les Trajan, en étoient bannis par les Néron, les Caligula, les Domitien & les Caracalla. On chassa les Philosophes, on proscrivit les Sciences. Ces tyrans vouloient anéantir, dit Tacite, tout ce qui portoit l'empreinte de l'esprit & de la vertu.

C'est en tenant ainsi les ames dans les angoisses perpétuelles de la crainte, que la tyrannie sait les avilir : c'est elle qui, dans l'Orient, invente ces tortures, ces supplices (a) si cruels; supplices quelquesois nécessaires dans ces Pays abominables, parce que les Peuples y sont excités aux forfaits, non-seulement par leur misere, mais encore par le Sultan, qui leur donne l'exemple du crime, & leur

apprend à mépriser la justice.

Voilà, & les motifs sur lesquels est fondé l'amour du despotisme, & les moyens qu'on employe pour y parvenir. C'est ainsi que, sollement amoureux du pouvoir arbitraire, les Rois se jettent inconsidérément dans une route coupée pour eux de mille précipices, & dans laquelle mille d'entre eux ont péri. Osons, pour le bonheur de l'humanité & celui des Souverains, les éclairer sur ce point; leur montrer le danger auquel, sous un pareil Gouvernement, eux & leurs Peuples font expofés. Ou'ils écartent désormais loin d'eux tout conseiller perfide qui leur inspireroit le desir du pouvoir arbitraire : qu'ils sachent enfin que le Traité le plus fort contre le despotisme, seroit le Traité du bonheur & de la conservation des Rois.

Mais, dira-t-on, qui peut leur cacher cette vérité? Que ne comparent-ils le petit nombre de Princes bannis d'Angleterre, au nombre prodigieux d'Empereurs Grecs ou Turcs égorgés sur le Trône de Constantinople? Si les Sultans, répondrai-je, ne sont point retenus par ces exemples effrayants, c'est qu'ils n'ont pas ce tableau habituellement présent à la mémoire; c'est qu'ils sont continuel-

<sup>(</sup>a) Si les supplices, en usage au-dessus des loix. Il n'en est pas dans presque tout l'Orient, font ainsi dans les Républiques; les loix horreur à l'humanité, c'est que le y sont toujours douces, parce que

Despote, qui les ordonne, se sent celui qui les établit s'y soumet.

lement poussés au despotisme par ceux qui veulent partager avec eux le pouvoir arbitraire; c'est que la plupart des Princes d'Orient, instruments des volontés d'un Visir, cedent par soiblesse à ses desires, & ne sont pas affez avertis de leur injustice par la noble résistance de leurs Sujets.

L'entrée au despotisme est facile. Le Peuple prévoit rarement les maux que lui prépare une tyrannie affermie. S'il l'apperçoit ensin, c'est au moment qu'accable sous le joug, enchaîné de toutes parts, & dans l'impuissance de se désendre, il n'attend plus qu'en tremblant le sup-

plice auquel on veut le condamner.

Enhardis par la foiblesse des Peuples, les Princes se font Despotes. Ils ne savent pas qu'ils suspendent euxnèmes sur leurs têtes le glaive qui doit les frapper; que, pour abroger toute loi & réduire tout au pouvoir arbitraire, il faut perpétuellement avoir recours à la force, & souvent employer le glaive du soldat. Or, l'usage habituel de pareils moyens, ou révolte les Citoyens & les excite à la vengeance, ou les accountme insensiblement à ne reconnoître d'autre justice que la force.

Cette idée est long-temps à se répandre dans le Peuple ; mais elle y perce, & parvient jusqu'au foldat. Le foldat apperçoit enfin qu'il n'est dans l'Etat aucun corps qui puisse lui résister; qu'odieux à ses Sujets, le Prince lui doit toute fa puissance; son ame s'ouvre à son insu à des projets audacieux; il desire d'améliorer sa condition. Qu'alors un homme hardi & courageux le flatte de cet espoir, & lui promette le pillage de quelques grandes Villes, un tel homme, comme le prouve toute l'Histoire, suffit pour faire une révolution; révolution toujours rapidement suivie d'une seconde; puisque dans les États despotiques, comme le remarque l'illustre Président de Montesquieu, sans détruire la tyrannie, on massacre souvent les tyrans. Lorsqu'une fois le foldat a connu sa force, il n'est plus possible de le contenir. Je puis citer, à ce sujet, tous les Empereurs Romains proscrits par les Prétoriens, pour avoir voulu affranchir la Patrie de la tyrannie des soldats, & rétablir l'ancienne discipline dans les armées.

Pour commander à des esclaves, le Despote est donc force d'obéir à des milices toujours inquietes & impérieuses. Il n'en est pas ainsi, lorsque le Prince a créé dans l'Etat un corps puissant de Magistrats. Jugé par ces Magistrats, le Peuple a des idées du juste & de l'injuste; le soldat, toujours tiré du corps des Citoyens, conserve dans
son nouvel état quelque idée de la justice : d'ailleurs, il
sent qu'ameuté par le Prince & par les Magistrats, le corps
entier des Citoyens, sous l'étendard des Loix, s'opposeroit aux entreprises hardies qu'il pourroit tenter; & que,
quelle que sût sa valeur, il succomberoir ensin sous le
nombre: il est donc à la sois retenu dans son devoir, &
par l'idée de la justice, & par la crainte.

Ce corps puissant de Magistrats est donc nécessaire à la fûreté des Rois: c'est un bouclier sous lequel le Peuple & le Prince sont à l'abri, l'un des cruautés de la tyran-

nie, l'autre des fureurs de la fédition.

C'étoit à ce sujet, & pour se soustraire au danger qui, de toutes parts, environne les Despotes, que le Khalife Arron Al-Raschid demandoit un jour au célebre Beloulh, fon frere, quelques conseils fur la maniere de bien régner : " Faites, lui dit-il, que vos volontés foient con-" formes aux Loix, & non les Loix à vos volontés. Son-", gez que les hommes fans mérite demandent beaucoup, " & les grands hommes rarement; réfiftez donc aux de-" mandes des uns, & prévenez celles des autres. Ne char-" gez point vos Peuples d'impôts trop onéreux : rappel-" lez-vous, à cet égard, les avis du Roi Nouchirvon, le " juste, à son fils Ormous : Mon fils, lui disoit-il, per-" sonne ne sera heureux dans ton Empire, si tu ne songes qu'à , tes aifes. Lorfqu'étendu sur des coussins, tu seras prêt à , l'endormir, souviens-toi de ceux que l'oppression tient éveil-" lés ; lorsqu'on servira devant toi un repas splendide , songe à ,, ceux qui languissent dans la misere; lorsque tu parcourras , les bosquets délicieux de ton Harem , souviens-toi qu'il est , des infortunés que la tyrannie retient dans les fers. Je n'a-" jouterai, dit Beloulh, qu'un mot à ce que je viens de , dire : Mettez en votre faveur les gens éminents dans " les Sciences; conduisez-vous par leurs avis, afin que ,, la Monarchie soit obéissante à la Loi écrite, & non ,, la Loi à la Monarchie. (b)

<sup>(</sup>b) Chardin , tome V.

Thémiste, (c) chargé de la part du Sénat de haranguer Jovien à son avenement au Trône, tint, à peu près, le même discours à cet Empereur : Souvenez-vous, lui dit-il, que , si les gens de guerre vous ont élevé à l'Empire , les Philosophes vous apprendront à le bien gouverner. Les premiers vous ont donné la pourpre des Céfars; les seconds vous apprendront à la porter dignement.

Chez les anciens Perses même, les plus vils & les plus lâches de tous les Peuples, il étoit permis aux (d) Philosophes, chargés d'inaugurer les Princes, de leur répéter ces mots au jour de leur couronnement : Sache, ô Roi! que ton autorité ceffera d'être légitime, le jour même que tu cefseras de rendre les Perses heureux. Vérité dont Trajan paroissoit pénétré, lorsqu'élevé à l'Empire, & faisant, selon l'usage, présent d'une épée au Préset du Prétoire, il lui dit : Recevez de moi cette épée , & fervez-vous-en fous mon regne, ou pour défendre en moi un Prince juste, ou pour punir en moi un tyran.

Quiconque, sous prétexte de maintenir l'autorité du Prince, veut la porter jusqu'au pouvoir arbitraire, est, à la fois, mauvais Pere, mauvais Citoyen, & mauvais Sujet : mauvais Pere & mauvais Citoyen, parce qu'il charge fa Patrie & sa postérité des chaînes de l'esclavage; mauvais Sujet, parce que changer l'autorité légitime en autorité arbitraire, c'est évoquer contre les Rois l'ambition & le désespoir. J'en prends à témoin les Trônes de l'Orient, teints si souvent du sang de leurs Souverains. (e) L'intérêt bien entendu des Sultans ne leur permettroit jamais, ni de fouhaiter un pareil pouvoir, ni de céder, à cet égard, aux desirs de leurs Visirs. Les Rois doivent ètre sourds à de pareils conseils, & se rappeller que leur unique intérêt est de tenir , si je l'ose dire , toujours leur Royaume en valeur, pour jouir eux & leur postérité. Ce véritable intérêt ne peut être entendu que des Princes éclairés : dans les autres, la gloriole de commander en maître, & l'intérêt de la paresse qui leur cache les périls qui les environnent, l'emporteront toujours sur tout autre intérêt; & tout Gouvernement, comme l'Histoire le prouve, tendra toujours au despotisme.

#### 

#### CHAPITRE XVIII.

#### Principaux effets du Despotisme.

TE distinguerai d'abord deux especes de despotisme : l'un qui s'établit tout-à-coup par la force des armes, fur une Nation vertueuse qui le souffre impatiemment. Cette Nation est comparable au chêne plié avec effort, & dont l'élasticité brise bientôt les cables qui le courboient. La Grece en fournit mille exemples.

L'autre est fondé par le temps, le luxe & la mollesse. La Nation chez laquelle il s'établit, est comparable à ce même chêne, qui, peu à peu courbé, perd insensiblement le ressort nécessaire pour se redresser. C'est de cette derniere espece de despotisme dont il s'agit dans ce Chapitre.

Chez les Peuples foumis à cette forme de gouvernement, les hommes en place ne peuvent avoir aucune idée nette de la justice; ils sont, à cet égard, plongés dans la plus profonde ignorance. En effer, quelle idée de justice pourroit se former un Visir? Il ignore qu'il est un bien public : sans cette connoissonce, cependant, on erre çà & là fans guide; les idées du juste & de l'injuste, reçues dans la premiere jeunesse, s'obscurcissent insensiblement, & disparoissent enfin entièrement.

Mais, dira-t-on, qui peut dérober cette connoissance aux Visirs? Et comment, répondrai-je, l'acquerroient-ils dans ces Pays despotiques, où les Citoyens n'ont nulle

(c) Histoire eritique de la Philo- moler fur la tombe de leurs Souverains, combien l'ambition, (d) Voyez l'Histoire critique de excitée par l'espoir d'une puisfance arbitraire, n'a-t-elle pas (e) Malgré l'attachement des occasionné de révolutions dans

pophie , par Mr. Deslandes.

La Philosophis.

Chinois pour leurs maîtres, atta- cet Empire ? Voyez l'Histoire des chement qui fouvent a porté plu- Huns, par M. de Guignes, article fieurs milliers d'entre eux à s'im- de la Chine.

part au maniement des affaires publiques; où l'on voit avec chagrin quiconque tourne fes regards sur les malheurs de la Patrie; où l'intérêt mal entendu du Sultan se trouve en opposition avec l'intérêt de ses Sujets; où servir le Prince, c'est trahir sa Nation? Pour être juste & vertueux, il faut savoir quels sont les devoirs du Prince & des Sujets; étudier les engagements réciproques qui lient ensemble tous les membres de la fociété. La justice n'est autre chose que la connoissance profonde de ces engagements. Pour s'élever à cette connoissance, il faut penser : or, quel homme ofe penfer, chez un Peuple foumis au pouvoir arbitraire? La paresse, l'inutilité, l'inhabitude, & même le danger de penfer, en entraîne bientôt l'impuiffance. L'on pense peu dans les Pays où l'on tait ses penfées. En vain diroit-on qu'on s'y tait par prudence, pour faire accroire qu'on n'en pense pas moins : il est certain qu'on n'en pense pas plus, & que jamais les idées nobles & courageuses ne s'engendrent dans les têtes soumises au despotisme.

Dans ces Gouvernements, l'on n'est jamais animé que de cet esprit d'égoisme & de vertige, qui annonce la destruction des Empires. Chacun, tenant les yeux fixés fur fon intérêt particulier, ne les détourne jamais sur l'intérêt général. Les Peuples n'ont donc, en ces Pays, aucune idée ni du bien public, ni des devoirs des Citoyens. Les Visirs, tirés du corps de cette même Nation, n'ont donc, en entrant en place, aucun principe d'administration ni de justice; c'est donc pour saire leur cour, pour partager la puissance du Souverain, & non pour faire le bien, qu'ils recherchent les grandes places.

Mais, en les supposant même animes du desir du bien, pour le faire, il faut s'éclairer : & les Visis, nécessairement emportés par les intrigues du Serrail, n'ont pas le loisir de méditer.

D'ailleurs, pour s'éclairer, il faut s'exposer à la fatigue de l'étude & de la méditation : & quel motif les y pourroit engager? ils n'y sont pas même excités par la crainte de la censure. (a)

Si l'on peut comparer les petites choses aux grandes, qu'on se représente l'état de la République des Lettres. Si l'on en bannissoit les critiques, ne sent-on pas qu'affranchi de la crainte falutaire de la censure, qui force maintenant un Auteur à soigner, à perfectionner ses talents, ce même Auteur ne présenteroit plus au Public que des ouvrages négligés & imparfaits? Voilà précisément le cas où se trouvent les Visirs; c'est la raison pour laquelle ils ne donnent aucune attention à l'administration des affaires, & ne doivent, en général, jamais consulter les gens éclairés. (b)

Ce que je dis des Visirs, je le dis des Sultans. Les Princes n'échappent point à l'ignorance générale de leur Nation. Leurs yeux même, à cet égard, sont couverts de ténebres plus épaisses que ceux de leurs Sujets. Presque tous ceux qui les élevent ou qui les environnent, avides de gouverner sous leur nom, (c) ont intérêt de les abrutir. Auffi les Princes destinés à régner, enfermés dans le Serrail jusqu'à la mort de leur pere, paffent-ils du Harem sur le Trône, sans avoir aucune idée nette de la science du Gouvernement, & sans avoir une seule sois assisté au Divan.

Mais, à l'exemple de Philippe de Macédoine, à qui la fupériorité de courage & de lumieres n'inspiroit point

(b) Si, dans le Parlement d'An- nous-même, Louis XIII, dans cherche à rendre les Princes (c) Dans une forme de gou- peu dignes du Trône où la

<sup>(</sup>a) C'est pourquoi la Nation compte la liberté de la Presse Angloife, entre ses Privileges, pour un des plus précieux.

gleterre, on a cité l'autorité du une de ses Lettres, se plaint Préfident de Montesquieu, c'est du Maréchal d'Ancre : " Il m'emque l'Angleterre est un pays li- "pêche, dit-il, de me promebre. En fait de loix & d'admi- " ner dans Paris ; il ne m'accornistration, si le Czar Pierre pre- » de que le plaisir de la chasse, noit conseil du fameux Leibnitz, " que la promenade des Tuilec'est qu'un grand homme con- "ries; il est défendu aux Offisulte sans honte un autre grand "ciers de ma Maison, ainsi homme, & que les Russes, par "qu'à tous mes Sujets, de m'enle commerce qu'ils ont avec les " tretenir d'affaires férienses, & autres Nations de l'Europe, » de me parler en particulier. peuvent être plus éclairés que Il semble qu'en chaque Pays on les Orientaux.

vernement bien différente de naissance les appelle. la constitution orientale, chez

une aveugle confiance, & qui payoit des Pages pour lui répéter tous les jours ces paroles : Philippe, souviens-toi que tu es homme; pourquoi les Visirs ne permettroientils pas aux critiques de les avertir quelquefois de leur humanité? (d) Pourquoi ne pourroit-on, sans crime, douter de la justice de leurs décisions, & leur répéter, d'après Grotius, que tout ordre ou toute loi dont on défend l'examen & la critique, ne peut jamais être qu'une loi injuste?

C'est que les Visirs sont des hommes. Parmi les Auteurs, en est-il beaucoup qui eussent la générosité d'épargner leurs critiques, s'ils avoient la puissance de les punir? Ce ne seroit, du moins, que des hommes d'un esprit Supérieur & d'un caractere élevé, qui, facrifiant leur refsentiment à l'avantage du Public, conserveroient à la République des Lettres, des critiques si nécessaires au progrès des Arts & des Sciences. Or, comment exiger tant

de générosité de la part du Visir?

Il eft, dit Balzac, peu de Ministres affez généreux pour préférer les louanges de la clémence, qui durent aussi longtemps que les races conservées, au plaisir que donne la vengeance, & qui cependant passe aussi vite que le coup de hache qui abat une tête. Peu de Visirs sont dignes de l'éloge donné dans Séthos à la Reine Nephré, lorsque les Prêtres, en prononçant son panégyrique, disent : Elle a pardonné comme les Dieux, avec plein pouvoir de punir.

Le puissant sera toujours injuste & vindicatif. Mr. de Vendôme disoit plaisamment à ce sujet, que dans la marche des armées, il avoit souvent examiné les querelles des mulets & des muletiers; & qu'à la honte de l'humanité, la raison étoit presque toujours du côté des

mulets.

Mr. du Vernay, fi favant dans l'Histoire naturelle, & qui connoissoit, à la seule inspection de la dent d'un animal, s'il étoit carnacier ou pâturant, disoit souvent :

(d) Ce n'est point en Orient Louis XIV. Il vouloit s'éclairer,

Qu'on me présente la dent d'un animal inconnu ; par sa dent, je jugerai de ses mœurs. A son exemple, un Philosophe moral pourroit dire : Marquez-moi le degré de pouvoir dont un homme est revêtu; par son pouvoir, je jugerai de sa justice. En vain, pour désarmer la cruauté des Visirs, répéteroit-on, d'après Tacite, que le supplice des critiques est la trompette qui annonce à la postérité la honte & les vices de leurs bourreaux : dans les Etats defpotiques, on se soucie & l'on doit se soucier peu de la gloire & de la postérité, puisqu'on n'aime point, comme je l'ai prouvé plus haut, l'estime pour l'estime même, mais pour les avantages qu'elle procure; & qu'il n'en est aucun qu'on accorde au mérite & qu'on ose refuser à la puissance.

Les Visirs n'ont donc aucun intérêt de s'instruire, &, par conséquent, de supporter la censure : ils doivent donc être, en général, peu éclairés. (e) Mylord Bolingbrocke disoit à ce sujet, que, " jeune encore, il s'étoit d'abord , représenté ceux qui gouvernoient les Nations, comme ", des intelligences supérieures. Mais, ajoutoit-il, l'expé-" rience me détrompa bientôt : j'examinai ceux qui te-", noient en Angleterre le timon des affaires; & je recon-

(e) Comme tous les Citoyens malheur; parce qu'on n'y peut font fort ignorants du bien pu- fuivre aucun plan; parce que blic, presque tous les faiseurs l'administration despotique corde projets sont, dans ces Pays, rompt tout. Il n'est, dans ces ou des frippons qui n'ont que Gouvernements, qu'une chose leur utilité particuliere en vue, utile à faire; c'est d'en changer ou des esprits médiocres qui ne insensiblement la forme. Faute peuvent saisir, d'un coup d'œil, de cette vue, le fameux Czar la longue chaîne qui lie en- Pierre n'a peut-être rien fait semble toutes les parties d'un pour le bonheur de sa Nation. Etat. Ils propofent, en confé- Îl devoit cependant prévoir quence, des projets toujours qu'un grand homme succede radiscordants avec le reste de la rement à un autre grand homlégislation d'un Peuple. Aussi me; que, n'ayant rien changé osent-ils rarement, dans un Ou- dans la conflitution de l'Empire, vrage, les exposer aux regards les Russes, par la forme de leur du Public.

L'homme éclairé fent que, tôt retomber dans la barbarie dans ces Gouvernements, tout dont il avoit commencé à les changement eft un nouveau tirer.

Gouvernement, pourroient bien-

qu'on trouve un Duc de Bourgo- & il sentoit que la haine & l'hugne. Ce Prince lisoit tous les Li- meur feules ofent quelquefois belles faits contre lui & contre présenter la vérité aux Rois.

" nus que les Grands étoient affez semblables à ces Dieux " de Phénicie, sur les épaules desquels on attachoit une " tête de bœuf en signe de puissance suprême, & qu'en " général les hommes étoient régis par les plus fots d'en-" tre eux. " Cette vérité, que Bolingbrooke appliquoit peut-être par humeur à l'Angleterre, est, fans doute, incontestable dans presque tous les Empires de l'Orient.

#### CHAPITRE XIX.

Le mépris & l'avilissement où sont les Peuples, entretient l'ignorance des Visirs; second effet du Despotisme.

C I les Visirs n'ont nul intérêt de s'instruire, il est, dirat-on, de l'intérêt du Public que les Visirs soient inftruits; toute Nation veut être bien gouvernée. Pourquoi donc ne voit-on point en ces Pays de Citoyens affez vertueux pour reprocher aux Visirs leur ignorance & leur injustice, & les forcer, par la crainte du mépris, à devenir Citoyens? C'est que le propre du despotisme est d'avilir & de dégrader les ames.

Dans les Etats où la loi seule punit & récompense, où l'on n'obéit qu'à la loi, l'homme vertueux, toujours en fûreté, y contracte une hardiesse & une fermeté d'ame qui s'affoiblit nécossairement dans les Pays despotiques, où fa vie, ses biens & sa liberté dépendent du caprice (a)

quie, comme en Ecoffe, la Loi la déchire. Le Seigneur s'en punir, dans le Souverain, l'in- plaint au Parlement; & le Parjustice commise envers un Su- lement ordonne que le Roi, assis jet. A l'avénement de Malicor- fur son Trône, sera tenu, en préne au Trône d'Ecoffe, un Sei- fence de toute sa Cour, de regneur lui présente la patente de coudre avec du fil & une aiguille ses Privileges, le priant de les la patente de ce Seigneur.

(a) On ne verra point en Tur- confirmer : le Roi la prend &

& de la volonté arbitraire d'un feul homme. Dans ces Pays, il seroit aussi insensé d'être vertueux, qu'il eût été fou de ne l'être pas en Crete & à Lacédémone : aussi n'y voit-on personne s'élever contre l'injustice, &, plutôt que d'y applaudir, crier comme le Philosophe Philoxene: Qu'on me ramene aux carrieres.

Dans ces Gouvernements, que n'en coûte-t-il pas pour être vertueux ? à quels dangers la probité n'est-elle pas exposée? Supposons un homme passionné pour la vertu: vouloir qu'un tel homme apperçoive, dans l'injustice ou l'incapacité des Visirs ou des Satrapes, la cause des miseres publiques, & qu'il se taise, c'est vouloir les contradictoires. D'ailleurs, une probité muette seroit dans ce cas une probité inutile. Plus cet homme sera vertueux, plus il s'empressera de nommer celui sur lequel doit tomber le mépris national : je dirai, de plus, qu'il le doit. Or, l'injustice & l'imbécillité d'un Visir se trouvant, comme je l'ai dit plus haut, toujours revêtue de la puissance nécessaire pour condamner le mérite aux plus grands supplices, cet homme sera d'autant plus promptement livré aux muers, qu'il sera plus ami du bien public & de la vertu.

Si Néron forçoit au Théâtre les applaudissements des spectateurs, plus barbares encore que Néron, les Visirs exigent les éloges de ceux-là même qu'ils furchargent d'impôts & qu'ils maltraitent. Ils font semblables à Tibere; sous son regne, on traitoit de factieux jusqu'aux cris, jusqu'aux soupirs des infortunés qu'on opprimoit, parce que tout est criminel, dit Suétone, sous un Prince qui se sent toujours coupable.

Il n'est point de Visir qui ne voulût réduire les hommes à la condition de ces anciens Perses, qui, cruellement fouettés par l'ordre du Prince, étoient ensuite obligés de comparoître devant lui : Nous venons , lui disoientils, vous remercier d'avoir daigné vous souvenir de nous.

La noble hardiesse d'un Citoyen assez vertueux pour reprocher aux Visirs leur ignorance & leur injustice, seroit donc bientôt suivie de son supplice; (b) & personne

<sup>(</sup>b) Qu'un Visir commette une si cette faute nuit au Public. faute dans fon administration; les Peuples crient, & l'orgueil

ne s'y veut exposer. Mais, dira-t-on, le héros, le brave? Qui, répondrai-je, lorsqu'il est soutenu par l'espoir de l'estime & de la gloire. Est-il prive de cet espoir? son courage l'abandonne. Chez un Peuple esclave, l'on donneroit le nom de factieux à ce Citoyen généreux ; fon supplice trouveroit des approbateurs. Il n'est point de crimes auquels on ne prodigue des éloges, lorsque, dans un Etat, la bassesse est devenue mœurs. " Si la peste, dit " Gordon, avoit des jarretieres, des cordons & des pen-, fions à donner, il est des Théologiens assez vils, & des " Jurisconsultes affez bas, pour soutenir que le regne de " la peste est de droit divin; & que se soustraire à ses , malignes influences, c'est se rendre coupable au pre-,, mier chef. " Il est donc, en ces Gouvernements, plus fage d'être le complice que l'accusateur des frippons : les vertus & les talents y sont toujours en butte à la tyrannie.

Lers de la conquête de l'Inde par Thamas-Kouli-Kan, le seul homme estimable que ce Prince trouva dans l'Empire du Mogol, étoit un nommé Mahmouth, & ce Mah-

mouth étoit exilé.

Dans les Pays foumis au despotisme, l'amour, l'estime, les acclamations du Public sont des crimes dont le Prince punit ceux qui les obtiennent. Après avoir triomphé des Bretons, Agricola, pour échapper aux applaudissements du Peuple, ainsi qu'à la fureur de Domitien, traverse de nuit les rues de Rome, se rend au Palais de l'Empereur : le Prince l'embrasse froidement, Agricola se retire; & le vainqueur de la Bretagne, dit Tacite, se perd, au même instant, dans la foule des autres esclaves.

C'est dans ces temps malheureux qu'on pouvoit à Rome s'ecrier, avec Brutus : O vertu! tu n'es qu'un vain nom. Comment en trouver chez des Peuples qui vivent dans

revenir sur ses pas, & d'essayer, partis à prendre, ou d'exposer par une meilleure conduite, de l'Etat à des révolutions, ou de calmer de trop justes plaintes, porter le despotisme à ce teril ne s'occupe que des moyens me extrême, qui toujours and'imposer silence aux Citoyens. nonce la ruine des Empires; & Ces moyens de force les irri- c'est à ce dernier parti auquel s'ar-

du Visir s'en offense : loin de il ne reste au Visir que deux tent; les cris redoublent : alors rêtent communément les Visirs.

des transes perpétuelles, & dont l'ame, affaissée par la crainte, a perdu tout son ressort? On ne rencontre, chezces Peuples, que des puissants insolents, & des esclaves vils & lâches. Quel tableau plus humiliant pour l'humanité, que l'audience d'un Visir, lorsque, dans une importance & une gravité stupide, il s'avance au milieu d'une foule de clients; & que ces derniers, férieux, muets, immobiles, les yeux fixes & baissés, attendent en tremblant (c) la faveur d'un regard, à peu près dans l'attitude de ces Bramines, qui, les yeux fixés sur le bout de leur nez, attendent la flamme bleue & divine dont le ciel doit l'enluminer, & dont l'apparition doit, felon eux, les élever à la dignité de Pagode?

Quand on voit le mérite ainsi humilié devant un Visir sans talent, ou même un vil Eunuque, on se rappelle, malgré soi, la vénération ridicule qu'au Japon l'on a pour les grues, dont on ne prononce jamais le nom que précede du mot O-thurifama, c'est-à-dire, Monseigneur.

## 

### CHAPITRE XX.

Du Mépris de la vertu, & de la fausse essime qu'on affecte pour elle; troisseme esset du Despotisme.

CI, comme je l'ai prouvé dans les Chapitres précédents, l'ignorance des Visirs est une suite nécessaire de la forme despotique des Gouvernements, le ridicule qu'en ces Pays l'on jette sur la vertu, en paroît être également l'effet.

Peut-on douter que, dans les repas fomptueux des Perses, dans leurs soupers de bonne compagnie, l'on ne se

<sup>(</sup>c) Le Visir, lui-même, n'entre qu'en tremblant au Divan, quand le Sultan y est.

moquât de la frugalité & de la groffiéreté des Spartiates? & que des Courtifans, accoutumés à ramper dans l'antichambre des Eunuques, pour y briguer l'honneur honteux d'en être le jouet, ne donnaffent le nom de férocité au noble orgueil qui défendoit aux Grecs de se prosterner

devant le grand Roi?

Un Peuple esclave doit nécessairement jetter du ridicule sur l'audace, la magnanimité, le désintéressement, le mépris de la vie, ensin sur toutes les vertus sondées sur un amour extrême de la Patrie & de la liberté. On devoit, en Perse, traiter de sou, d'ennemi du Prince, tout Sujet vertueux, qui frappé de l'hérossement, la ruine prompte résorme dans le Gouvernement, la ruine prochaine d'un Empire où la vertu étoit méprisée. (a) Les Perses, sous peine de se trouver vils, devoient trouver les Grecs ridicules. Nous ne pouvons jamais être frappés que des sentiments qui nous affectent nous-mêmes vivement. Un grand Citoyen, objet de vénération par-tout où l'on est Citoyen, ne passer jamais que pour sou dans un Gouvernevent despotique.

Parmi nous autres Éuropéens, encore plus éloignés de la vileté des Orientaux que de l'héroifme des Grecs, que de grandes actions passeroient pour folles, si ces mêmes actions n'éroient consacrées par l'admiration de tous les siècles! Sans cette admiration, qui ne citeroit point comme ridicule cet ordre qu'avant la bataille de Mantinée le Roi Agis reçut du Peuple de Lacédémone : Ne. profitez point de l'avantage du nombre; renvoyez une partie de vos troupes; ne combattez l'ennemi qu'à force égale? On traiteroit pareillement d'insensée la réponse qu'à la journée des Argineuses sit Callicratidas, Général de la flotte Lacédémonienne : Hermon lui conseilloit de ne point combattre

ave

(a) Aumoment que trois cents

Spartiates défendoient le Pas des gneur Perfan, allons nous comThermopyles, des transfuges batte! infenfibles à l'intérêt.

d'Arcadie ayant fait à Xerxès ils ne font avides que de gloile récit des Jeux olympiques: 14.

avec des forces trop inégales l'armée navale des Athéniens : O Hermon! lui répondit-il, à Dieu ne plaise que je suive un conseil dont les suites seroient si funestes à ma Patrie! Sparte ne sera point déshonorée par son Général. C'est ici qu'avec mon armée je dois vaincre ou périr. Est-ce à Callicratidas d'apprendre l'art des retraites à des hommes qui , jufqu'aujourd'hui , ne se sont jamais informés du nombre, mais seulement du lieu où campoient leurs ennemis? Une réponse si noble & si haute paroîtroit folle à la plupart des gens. Quels hommes ont affez d'élévation dans l'ame, une connoissance assez profonde de la politique, pour sentir, comme Callicratidas, de quelle importance il étoit d'entretenir, dans les Spartiates, l'audacieuse opiniâtreté qui les rendoit invincibles? Ce Héros favoit qu'occupes, sans cesse, à nourrir en eux le sentiment du courage & de la gloire, trop de prudence pourroit en émousser la finesse, & qu'un Peuple n'a point les vertus dont il n'a pas les scrupules.

Les demi-politiques, faute d'embrasser une assez grande étendue de temps, sont toujours trop vivement frappés d'un danger présent. Accoutumés à considérer chaque action indépendamment de la chaîne qui les unit toutes entre elles, lorsqu'ils pensent corriger un Peuple de l'excès d'une vertu, ils ne sont, le plus souvent, que lui ensever le palladium auquel sont attachés ses succès & sa gloire.

C'est donc à l'ancienne admiration qu'on doit l'admiration présente que l'on conserve pour ces actions : encore cette admiration n'est-elle qu'une admiration hypocrite ou de préjugé. Une admiration sentie nous porteroit né-

cessairement à l'imitation.

Or, quel homme, parmi ceux-là même qui se disent passionnes pour la gloire, rougit d'une victoire qu'il ne doit pas entièrement à sa valeur & à son habileté? Est-il beaucoup d'Antiochus-Soter? Ce Prince sent qu'il ne doit la désaite des Galates qu'à l'esfroi qu'avoit jetté dans leurs rangs l'aspect imprévu de ses éléphants : il verse des larmes sur ces paimes triomphales, & sait, sur le champ de bataille, élever un trophée à ses éléphants.

On vante la générofité de Gélou. Après la défaite de l'armée innombrable des Carthaginois, lorsque les vaincus s'attendoient aux conditions les plus dures, ce Prince n'exige de Carthage humiliée que d'abolir les facrifices barbares qu'ils faisoient de leurs propres enfants à Saturne. Ce vainqueur ne veut profiter de sa victoire que pour conclure le seul Traité qui, peut être, ait jamais été fait en faveur de l'humanité. Parmi tant d'admirateurs, pourquoi Gélon n'a-t-il point d'imitateurs? Mille Héros ont tour-à-tour subjugué l'Asie : cependant il n'en est aucun, qui, sensible aux maux de l'humanité, ait profité de sa victoire pour décharger les Orientaux du poids de la mifere & de l'avilissement dont les accable le despotisme. Aucun d'eux n'a détruit ces maisons de douleur & de larmes, où la jalousie mutile, sans pitié, les infortunés destinés à la garde de ses plaisirs, & condamnés au supplice d'un desir toujours renaissant & toujours impuissant. L'on n'a donc pour l'action de Gélon qu'une estime hypocrite ou de préjugé.

Nous honorons la valeur, mais moins qu'on ne l'honoroit à Sparte : aussi n'éprouvons-nous pas, à l'aspect d'une ville fortifiée, le sentiment de mépris dont étoient affectes les Lacedemoniens. Quelques-uns d'eux, passant sous les murs de Corinthe : Quelles femmes, demanderent-ils, habitent cette Cité? Ce sont, leur répondit-on, des Corinthiens. Ne favent-ils pas, reprirent-ils, ces hommes vils & laches, que les seuls remparts impénétrables à l'ennemi sont des Citoyens déterminés à la mort? Tant de courage & d'élévation d'ame ne se rencontrent que dans des Républiques guerrieres. De quelque amour que nous foyons animés pour la Patrie, on ne verra point de mere, après la perte d'un fils tué dans le combat, reprocher au fils qui lui reste, d'avoir survécu à sa désaite. On ne prendra point exemple fur ces vertueuses Lacédémoniennes : après la bataille de Leuctres, honteuses d'avoir porté dans leur sein des hommes capables de fuir, celles dont les enfants étoient échappés au carnage, se retiroient au fond de leurs maisons, dans le deuil & le silence; lorsqu'au contraire, les meres, dont les fils étoient morts en combattant, pleines de joie & la tête couronnée de fleurs, alloient au Temple en rendre graces aux Dieux.

Ouelque braves que soient nos soldats, on ne verra

plus un corps de douze cents hommes foutenir, comme les Suisses, au combat de Saint-Jacques-l'Hôpital, (b) l'effort d'une armée de soixante mille hommes, qui paya sa victoire de la perte de huit mille soldats. On ne verra plus de Gouvernements traiter de lâches, & condamner comme tels au dernier supplice, dix foldats, qui s'échappant du carnage de cette journée, apportoient chez eux la nouvelle d'une défaite si glorieuse.

Si, dans l'Europe même, l'on n'a plus qu'une admiration stérile pour de pareilles actions & de semblables vertus, quel mépris les Peuples de l'Orient ne doivent-ils point avoir pour ces mêmes vertus? qui pourroit les leur faire respecter? Ces Pays sont peuples d'ames abjectes & vicieuses : or, dès que les hommes vertueux ne sont plus en affez grand nombre dans une Nation pour y donner le ton, elle le reçoit nécessairement des gens corrompus. Ces derniers, toujours intéressés à ridiculifer les sentiments qu'ils n'éprouvent pas, font taire les vertueux. Malheureusement il en est peu qui ne cedent aux clameurs de ceux qui les environnent, qui foient affez courageux pour braver le mépris de leur Nation, & qui sentent affez nettement que l'estime d'une Nation tombée dans un certain degré d'avilissement, est une estime moins flatteuse que déshonorante.

Le peu de cas qu'on faisoit d'Annibal à la Cour d'Antiochus, a-t-il déshonoré ce grand homme? La lâcheté avec laquelle Prusias voulut le vendre aux Romains, at-elle donné atteinte à la gloire de cet illustre Carthaginois? Elle n'a déshonoré aux yeux de la postérité que le Roi, le Conseil & le Peuple qui le livroient.

<sup>(</sup>b) Dans l'Histoire de Louis XI, 1300 Suisses mirent en déroute Mr. Duclos dit que les Suiffes, l'Armée de l'Archiduc Léopold, au nombre de 3000, foutinrent composée de 20000 hommes. l'effort de l'Armée du Dauphin, Près de Wesen, dans le Canton composée de 14000 François & de Glaris, 350 Suisses désirent de 8000 Anglois. Ce combat 8000 Autrichiens : tous les ans se donna près de Bortelen, & on en celebre la mémoire sur le les Suisses y furent presque tous champ de bataille. Un Orateur

fait le panégyrique, & lit la liste A la bataille de Morgarten, des trois cents cinquante noms

Le résultat de ce que j'ai dit, c'est qu'on n'a réellement dans les Empires despotiques, que du mépris pour la vertu, & qu'on n'en honore que le nom. Si tous les jours on l'invoque, & si l'on en exige des Citoyens, il en est, en ce cas, de la vertu comme de la vérité, qu'on demande à condition qu'on sera assez prudent pour la taire:

# 

#### CHAPITRE XXI.

Du renversement des Empires soumis au pouvoir arbitraire; quatrieme effet du Despotisme.

L'INDIFFÉRENCE des Orientaux pour la vertu, l'iignorance & l'aviliffement des ames, fuire nécessaire de la forme de leur gouvernement, doit, à la fois, en faire des Citoyens frippons entre eux, & sans courage vis-à-vis de l'ennemi.

Voilà la cause de l'étonnante rapidité avec laquelle les Grecs & les Romains subjuguerent l'Asie. Comment des esclaves, élevés & nourris dans l'anti-chambre d'un maître, eussent-ils étoussé devant le glaive des Romains les fentiments habituels de crainte que le despotisme leur avoit fait contracter? Comment des hommes abrutis, sans élévation dans l'ame, habitués à souler les soibles, à ramper devant les puissants, n'eussent-ils pas cédé à la magnanimité, à la politique, au courage des Romains, & ne se suffent ils pas montrés également lâches, & dans le conseil, & dans le combar?

Si les Egyptiens, dit à ce sujet Plutarque, furent successivement esclaves de toutes les Nations, c'est qu'ils furent soumis au despotisme le plus dur : aussi ne donnerent-ils presque jamais que des preuves de lâcheté. Lorsque le Roi Cléomene, chasse de Sparte, résugié en Egypte, emprisonné par l'intrigue d'un Ministre nommé Sobissus, eut massacré sa garde & rompu ses fers, le Prince

se présente dans les rues d'Alexandrie; mais vainement il y exhorte les Citoyens à le venger, à punir l'injustice, à secouer le joug de la tyrannie; par-tout, dit Plutarque, il ne trouve que d'immobiles admirateurs. Il ne restoit à ce Peuple vil & lâche que l'espece de courage qui fait admirer les grandes actions, non celui qui les sait exécuter.

Comment un Peuple esclave résisteroit-il à une Nation libre & puissante? Pour user impunément du pouvoir arbitraire, le Despote est forcé d'énerver l'esprit & le courage de ses Sujets. Ce qui le rend puissant au-dedans, le rend foible au-dehors : avec la liberté, il bannit de son Empire toutes les vertus; elles ne peuvent, dit Aristote, habiter chez des ames serviles. Il faut, ajoute l'illustre Président de Montesquieu, que nous avons déja cité, commencer par être mauvais Citoyen pour devenir bon esclave. Il ne peut donc opposer aux attaques d'un Peuple, tel que les Romains, qu'un Conseil & des Généraux absolument neus dans la science politique & militaire, & pris dans cette même Nation dont il a amolli le courage, & retréci l'esprit; il doit donc être vaincu.

Mais, dira-t-on, les vertus ont cependant, dans les Etats despotiques, quelquesois brillé du plus grand éclat? Oui, lorsque le Trône a successivement été occupé par plusieurs grands hommes. La vertu, engourdie par la présence de la tyrannie, se ranime à l'aspect d'un Prince vertueux: fa présence est comparable à celle du soleil; lorsque sa lumiere perce & diffipe les nuages ténébreux qui couvroient la terre, alors tout se ranime, tout se vivisie dans la nature, les plaines se peuplent de Laboureurs, les bocages retentissent de concerts aériens, & le peuple aîlé du ciel vole jusques sur la cime des chênes pour y chanter le retour du soleil. O temps heureux! s'écrie Tacite sous le regne de Trajan, où l'on n'obeit qu'aux loix, où l'on peut penser librement, & dire librement ce qu'on pense, où l'on voit tous les cœurs voler au-devant du Prince, où sa vue seule est un bienfait!

Toutefois l'éclat que jettent de pareilles Nations, est toujours de peu de durée. Si quelquefois elles atteignent au plus haut degré de puissance & de gloire, & s'illustrent par des succès en tout genre, ces succès attachés, comme je viens de le dire, à la fagesse des Rois qui les gouver: noient, & non à la forme de leur gouvernement, ont toujours été aush passagers que brillants : la force de pareils Etats, quelque importante qu'elle soit, n'est qu'une force illusoire : c'est le colosse de Nabuchodonosor ; ses pieds sont d'argille. Il en est de ces Empires comme du fapin superbe; sa cime touche aux cieux, les animaux des plaines & des airs cherchent un abri sous son ombrage; mais, attaché à la terre par de trop foibles racines, il est renversé au premier ouragan. Ces Etats n'ont qu'un moment d'existence, s'ils ne sont environnés de Nations peu entreprenantes & foumises au pouvoir arbitraire. La force respective de pareils Etats consiste alors dans l'équilibre de leur foiblesse. Un Empire despotique a-t-il reçu quelque échec? Si le Trône ne peut être raffermi que par une résolution mâle & courageuse, cet Empire est détruit.

Les Peuples qui gémissent sous un pouvoir arbitraire, n'ont donc que des fuccès momentanés, que des éclairs de gloire; ils doivent, tôt ou tard, fubir le joug d'une Nation libre & entreprenante. Mais, en supposant que des circonftances & des positions particulieres les arrachassent à ce danger , la mauvaise administration de ces Royaumes suffit pour les détruire, les dépeupler & les changer en déserts. La langueur léthargique, qui successivement en saisit tous les membres, produit cet effet. Le propre du despotisme est d'étouffer les passions : or, dès que les ames ont, par le défaut de passions, perdu leur activité; lorsque les Citoyens sont, pour ainsi dire, engourdis par l'opium du luxe, de l'oissveté & de la mollesse, alors l'Etat tombe en consomption : le calme apparent dont il jouit, n'est, aux yeux de l'homme éclairé, que l'affaissement précurseur de la mort. Il faut des passions dans un Etat; elles en sont l'ame & la vie. Le Peuple le plus passionné est, à la longue, le Peuple triomphant.

L'effervescence modèrée des passions est salutaire aux Empires; ils sont, à cet égard, comparables aux mers dont les eaux stagnantes exhaleroient en croupissant des vapeurs sunestes à l'univers, si, en les soulevant, la tempère ne les épuroit.

Mais, si la grandeur des Nations soumises au pouvoir

arbitraire, n'est qu'une grandeur momentanée, il n'en est pas ainsi des Gouvernements où la puissance est, comme dans Rome & dans la Grece, partagée entre le Peuple, les Grands ou les Rois. Dans ces Etats l'intérêt particulier, étroitement lié à l'intérêt public, change les hommes en Citoyens. C'est dans ces Pays qu'un Peuple, dont les fuccès tiennent à la constitution même de son gouvernement, peut s'en promettre de durables. La nécessité où se trouve alors le Citoyen de s'occuper d'objets importants, la liberté qu'il a de tout penser & de tout dire, donnent plus de force & d'élévation à fon ame : l'audace de son esprit passe dans son cœur; elle lui fait concevoir des projets plus vastes, plus hardis, exécuter des actions plus courageuses. J'ajouterai même que, fi l'intérêt particulier n'est point entièrement détaché de l'intérêt public; si les mœurs d'un Peuple, tel que les Romains, ne font pas aussi corrompues qu'elles l'étoient du temps des Marius & des Sylla, l'esprit de faction, qui force les Citoyens à s'observer & à se contenir réciproquement, est l'esprit conservateur de ces Empires. Ils ne se soutiennent que par le contrepoids des intérêts opposés. Jamais les fondements de ces Etats ne sont plus assurés que dans ces moments de fermentation extérieure où ils paroissent prêts à s'écrouler. Ainsi, le fond des mers est calme & tranquille, lors même que les aquilons, déchaînés fur leur furface, femblent les bouleverser jusques dans leurs abymes.

Après avoir reconnu, dans le despotisme oriental, la cause de l'ignorance des Visirs, de l'indiffèrence des Peuples pour la vertu, & du renversement des Empires soumis à cette forme de gouvernement, je vais, dans d'autres constitutions d'Etat, montrer la cause des effets contraires.



#### CHAPITRE XXII.

De l'amonr de certains Peuples pour la gloire & la vertu.

E Chapître est une conséquence si nécessaire du précédent, que je me croirois, à ce sujet, dispensé de tout examen, si je ne sentois combien l'exposition des moyens propres à nécessiter les hommes à la vertu, peut être agréable au Public, & combien les détails, sur une pareille matiere, sont instructifs pour ceux même qui la possedent le mieux. J'entre donc en matiere. Je jette les yeux sur les Républiques les plus fécondes en hommes vertueux; je les arrête sur la Grece, sur Rome, & j'y vois naître une multitude de Héros. Leurs grandes actions, conservées avec soin dans l'Histoire, y semblent recueillies pour répandre les odeurs de la vertu dans les fiecles les plus corrompus & les plus reculés : il en est de ces actions comme de ces vases d'encens, qui, places sur l'autel des Dieux, suffisent pour remplir de parfums la vaste étendue de leur Temple.

En confidérant la continuité d'actions vertueuses que présente l'Histoire de ces Peuples, si je veux en découvrir la cause, je l'apperçois dans l'adresse avec laquelle les Législateurs de ces Nations avoient lié l'intérêt particulier à l'intérêt public. (a)

Je prends l'action de Régulus pour preuve de cette vérité. Je ne suppose en ce Général aucun sentiment d'héroifme, pas même ceux que lui devoit inspirer l'éducation Romaine; & je dis que, dans le fiecle de ce Consul, la législation, à certains égards, étoit tellement perfectionnée, qu'en ne consultant que son intérêt personnel, Régulus ne pouvoit se refuser à l'action généreuse qu'il

fit. En effet, lorsqu'instruit de la discipline des Romains » on se rappelle que la fuite, ou même la perte de leur bouclier dans le combat, étoit punie du supplice de la bastonnade, dans lequel le coupable expiroit ordinairement, n'est-il pas évident qu'un Consul vaincu, fait prisonnier, & député par les Carthaginois pour traiter de l'échange des prisonniers, ne pouvoit s'offrir aux yeux des Romains, fans craindre ce mépris, toujours si humiliant de la part des Républicains, & si insoutenable pour une ame élevée? qu'ainfi, le seul parti que Régulus eût à prendre, étoit d'effacer, par quelque action héroïque, la honte de sa défaite? Il devoit donc s'opposer au Traité d'échange que le Sénat étoit prêt à figner. Il exposoit, sans doute, sa viepar ce conseil : mais ce danger n'étoit pas imminent ; il étoit assez vraisemblable, qu'étonné de son courage, le Sénat n'en seroit que plus empressé à conclure un Traité qui devoit lui rendre un Citoyen si vertueux. D'ailleurs, en supposant que le Sénat se rendît à son avis, il étoit encore très-vraisemblable que, par crainte de représailles, ou par admiration pour sa vertu, les Carthaginois ne le livreroient point au supplice dont ils l'avoient menacé. Régulus ne s'exposoit donc qu'au danger auquel, je ne dis pas un Héros, mais un homme prudent & sensé devoit se présenter pour se soustraire au mépris, & s'offrir à l'admiration des Romains.

Il est donc un art de nécessiter les hommes aux actions héroïques : non que je prétende infinuer ici que Régulus n'ait fait qu'obéir à cette nécessité, & que je veuille donner atteinte à sa gloire; l'action de Régulus sut, sans doute, l'effet de l'enthousiasme impétueux qui le portoit à la vertu : mais un pareil enthousiasme ne pouvoit s'allumer qu'à Rome.

Les vices & les vertus d'un Peuple sont toujours un effet nécessaire de sa législation : & c'est la connoissance de cette vérité, qui, sans doute, a donné lieu à cette belle loi de la Chine : Pour y féconder les germes de la vertu, on veut que les Mandarins participent à la gloire ou à la honte des actions (b) vertueuses ou infames commises dans

<sup>(</sup>a) C'est dans cette union que confiste le véritable esprit des Loix.

<sup>(</sup>b) Il n'en est pas ainsi des Gouverneurs n'y sont chargés autres Empires de l'Orient; les que de lever les Impôts & do

leurs Gouvernements; & qu'en conséquence, ces Mandarins soient élevés à des postes supérieurs, ou rabaisses à des grades inférieurs.

Comment douter que la vertu ne soit chez tous les Peuples l'effet de la fagesse plus ou moins grande de l'administration? Si les Grecs & les Romains furent si long-temps animés de ces vertus mâles & courageuses, qui sont, comme dit Balzac, des courses que l'ame fait au-delà des devoirs communs, c'est que les vertus de cette espece sont presque toujours le partage des Peuples où chaque Ci-

toyen a part à la souveraineté.

Ce n'est qu'en ces Pays qu'on trouve un Fabricius. Presse par Pyrrhus de le suivre en Epire : Pyrrhus, lui ditil, vous êtes, sans doute, un Prince illustre, un grand Guerrier ; mais vos Peuples gémissent dans la misere. Quelle témérité de vouloir me mener en Epire? Doutez-vous que , bientôt ranges sous ma loi, vos Peuples ne préférassent l'exemption de tributs aux surcharges de vos impôts, & la sureté à l'incertitude de leurs possessions? Aujourd'hui votre favori, demain je serois votre maître. Un tel discours ne pouvoit être prononcé par un Romain. C'est dans les Républiques (c) qu'on apperçoit, avec étonnement, jusqu'où peut être portée la hauteur du courage & l'héroïsme de la patience. Je citerai Thémistocle pour exemple en ce genre. Peu de jours avant la bataille de Salamine, ce Guerrier, infulté en plein conseil par le Général des Lacédémoniens, ne répond à ses menaces que ces deux mots : Frappe,

s'opposer aux séditions. D'ail- une Lettre à Mr. le Tellier, leurs, on n'exige point d'eux il dit : " Dom Louis & moi qu'ils s'occupent du bonheur des "favons bien que Charles II est Peuples de leur Province : leur » hors des Royaumes qui lui appouvoir même, à cet égard, "partiennent; mais, entre touest très-borné.

du Cardinal Mazarin, qu'il fen- » tres, à fonger à fon rétabliftoit tout l'avantage de cette » fement, une des plus fortes constitution d'Etat. Il craignoit » est d'empêcher l'Angleterre de que l'Angleterre, en se formant » former une République puissanen République, ne devînt trop "fante, qui, dans la fuite, donne-

" tes les raisons qui peuvent (c) On voit, par les Lettres » engager les Rois, nos mairedoutable à ses voisins. Dans » roit à penser à tous ses voisins. mais écoute. A cet exemple, j'ajouterai celui de Timoléon; il est accusé de malversation, le Peuple est prêt à mettre en pieces ses délateurs; il en arrête la fureur en disant : O Syracusains ! qu'allez-vous faire? Songez que tout Citoyen a le droit de m'accuser : gardez-vous, en cédant à la reconnoissance, de donner atteinte à cette même liberté, qu'il m'est si glorieux de vous avoir rendue.

Si l'Histoire Grecque & Romaine est pleine de ces traits héroïques, & si l'on parcourt presque inutilement toute l'Histoire du Despotisme pour en trouver de pareils, c'est que dans ces Gouvernements, l'intérêt particulier n'est jamais lié à l'intérêt public ; c'est qu'en ces Pays, entre mille qualités, c'est la bassesse qu'on honore, la médiocrité qu'on récompense; (d) c'est à cette médiocrité qu'on confie presque toujours l'administration publique, on en écarte les gens d'esprit. Trop inquiets & trop remuants, ils altéreroient, dit-on, le repos de l'Etat : repos comparable au moment de filence, qui, dans la nature, précede de quelques instants la tempête. La tranquillité d'un Etat ne prouve pas toujours le bonheur des Sujets. Dans les Gouvernements arbitraires, les hommes font comme ces chevaux qui, serrés par les morailles, souffrent, fans remuer, les plus cruelles opérations: le coursier en liberté se cabre au premier coup. On prend, dans ces Pays, la léthargie pour la tranquillité. La passion de la gloire, inconnue chez ces Nations, peut feule entretenir, dans le corps politique, la douce fermentation qui le rend sain & robuste, & qui développe toute espece de vertus & de talents. Les fiecles les plus favorables aux Lettres ont, par cette raison, toujours été les plus fertiles en grands Généraux & en grands Politiques : le même soleil vivisie les cedres & les planetes.

Au reste, cette passion de la gloire, qui, divinisée chez les Païens, a reçu les hommages de toutes les Républiques, n'a principalement été honorée que dans les Républiques pauvres & guerrieres.

<sup>(</sup>d) Dans ces Pays, l'esprit & sous de grands Princes & de les talents ne sont honores que grands Ministres.

#### CHAPITRE XXIII.

Que les Nations pauvres ont toujours été plus avides de gloire, & plus fécondes en grands hommes, que les Nations opulentss.

Es Héros, dans les Républiques commerçantes, femblent ne s'y présenter que pour y détruire la tyrannie, & disparoître avec elle. C'étoit dans le premier moment de la liberté de la Hollande, que Balzac disoit de ses habitants, qu'ils avoient mérité d'avoir Dieu feul pour Roi, puisqu'ils n'avoient pu endurer d'avoir un Roi pour Dieu. Le fol propre à la production des grands hommes, est, dans ces Républiques, bientôt épuisé. C'est la gloire de Carthage qui disparoît avec Annibal. L'esprit de commerce y détruit nécessairement l'esprit de force & de courage. Les Peuples riches, dit ce même Balzac, se gouvernent par les discours de la raison qui conclut à l'utile, & non selon l'institution morale qui se propose l'honnête & le ha-Cardeux.

Le courage vertueux ne se conserve que chez les Nations pauvres. De tous les Peuples, les Scythes étoient, peut-être, les feuls qui chantassent des hymnes en l'honneur des Dieux, sans jamais leur demander aucune grace; perfuadés, disoient-ils, que rien ne manque à l'homme de courage. Soumis à des Chefs dont le pouvoir étoit affez étendu, ils étoient indépendants, parce qu'ils cessoient d'obéir au Chef lorsqu'il cessoit d'obéir aux Loix. Il n'en est pas des Nations riches, comme de ces Scythes, qui, n'avoient d'autre besoin que celui de la gloire. Par-tout où le commerce fleurit, on présere les richesses à la gloire, parce que ces richesses sont l'échange de tous les plaifirs, & que l'acquisition en est plus facile.

Or, quelle stérilité de vertus & de talents cette préserence ne doit-elle point occasionner? La gloire ne pouvant jamais être décernée que par la reconnoissance publique, l'acquisition de la gloire est toujours le prix des services rendus à la Patrie : le desir de la gloire suppose toujours le desir de se rendre utile à sa Nation.

Il n'en est pas ainsi du desir des richesses. Elles peuvent être quelquefois le prix de l'agiotage, de la baffeffe, de l'espionnage, & souvent du crime; elles sont rarement le partage des plus spirituels & des plus vertueux. L'amour des richesses ne porte donc pas nécessairement à l'amour de la vertu. Les Pays commerçants doivent donc être plus féconds en bons Négociants qu'en bons Citoyens, en grands Banquiers qu'en Héros.

Ce n'est donc point sur le terrein du luxe & des richesses, mais sur celui de la pauvreté, que croissent les sublimes vertus; (a) rien de fi rare que de rencontrer des ames élevées (b) dans les Empires opulents : les Citoyens y contractent trop de besoins. Quiconque les a multipliés, a donné à la tyrannie des ôtages de sa bassesse & de sa lâcheté. La vertu, qui se contente de peu, est la seule qui foit à l'abri de la corruption. C'est cette espece de vertu qui dicta la réponse que fit au Ministre Anglois un Seigneur distingué par son mérite. La Cour ayant intérêt de l'attirer dans son parti, Mr. Walpole va le trouver : Je viens , lui dit-il, de la part du Roi, vous affurer de sa protection . vous marquer le regret qu'il a de n'avoir encore rien fait pour vous, & vous offrir un emploi plus convenable à votre mérite. Mylord, lui repliqua le Seigneur Anglois, avant de répondre à vos offres, permettez-moi de faire apporter mon souper devant vous. On lui fert au même inftant un hachis fait du reste d'un gigot dont il avoit dîné: Se tournant alors vers Mr. Walpole: Mylord, ajouta-t-il, pensez-vous qu'un homme qui se contente d'un pareil repas

<sup>(</sup>a) J'y ajouterai le bonheur. Ce qu'il est impossible de dire Germanie , les Sueones , die des Particuliers, peut se dire Tacite, sont les seuls, qui, des Peuples; c'est que les plus à l'exemple des Romains, fasvertueux sont toujours les plus fent cas de richesses, & qui heureux : or , les plus vertueux foient , comme eux , foumis au ne font pas les plus riches & despotisme. les plus commerçants.

<sup>(</sup>b) De tous les Peuples de la

foit un homme que la Cour puisse aisement gagner? Dites au Roi ce que vous avez vu; c'est la seule réponse que j'ave à lui faire. Un pareil discours part d'un caractere qui sait retrécir le cercle de ses besoins : & combien en est-il qui. dans un Pays riche, résistent à la tentation perpétuelle des superfluités ? Combien la pauvreté d'une Nation ne rendelle pas à la Patrie d'hommes vertueux que le luxe eût corrompus? O Philosophes! s'écrioit souvent Socrate, vous qui représentez les Dieux sur la terre, sachez comme eux vous suffire à vous-mêmes , vous contenter de peu ; sur-tout , n'allez point, en rampant, importuner les Princes & les Rois. " Rien de plus ferme & de plus vertueux, dit Cicé-" ron, que le caractere des premiers Sages de la Grece. , Aucun péril ne les effrayoit, aucun obstable ne les dé-" courageoit, aucune considération ne les retenoit, & ne , leur faisoit sacrifier la vérité aux volontés absolues des , Princes. " Mais ces Philosophes étoient nés dans un Pays pauvre : auffi leurs fucceffeurs ne conserverent-ils pas toujours les mêmes vertus. On reproche à ceux d'Alexandrie, d'avoir eu trop de complaisance pour les Princes leurs bienfaicteurs, & d'avoir acheté par des bassesses le tranquille loifir dont ces Princes les laissoient jouir. C'est à ce fujet que Plutarque s'écrie : " Quel spectacle plus avilis-, fant pour l'humanité, que de voir des Sages proflituer , leurs éloges aux gens en place! Faut-il que les Cours , des Rois soient si souvent l'écucil de la sagesse & de la vertu! Les Grands ne devroient-ils pas fentir que tous , ceux qui ne les entretiennent que de choses frivoles, les , trompent? (c) La vraie maniere de les servir, c'est de , leur reprocher leurs vices & leurs travers, de leur ap-

temps où les gens d'esprit n'a- fur l'administration, & les chanvoient droit de parler aux Prin- gements ou les modifications ces, que pour leur dire des choses vraiment utiles. En conséquence, les Philosophes de étoient, trois fois de suite, jul'Inde ne fortoient qu'une fois gées fausses ou peu importantes, l'an de leur retraite. C'étoit pour perdoient le droit de parler. fe rendre au Palais du Roi. Histoire critique de la Philosophie, Là, chacun déclaroit, à haute tome II.

(c) Il fut, fans doute, un voix, & ses réflexions politiques qu'on devoit apporter dans les Loix. Ceux dont les réflexions prendre qu'il leur fied mal de paffer les jours dans les , divertissements. Voilà le seul langage digne d'un homme " vertueux ; le mensonge & la flatterie n'habitent jamais , fur fes levres.

Cette exclamation de Plutarque est, sans doute, très-belle; mais elle prouve plus d'amour pour la vertu que de connoissance de l'humanité. Il en est de même de celle de Pythagore : ", Je resuse, dit-il, le nom de Philoso-, phes, à ceux qui cedent à la corruption des Cours : ceux-", là seuls sont dignes de ce nom, qui sont prêts à sacri-" fier, devant les Rois, leur vie, leurs richesses, leurs " dignités, leurs familles, & même leur réputation. C'eft, " ajoute Pythagore, par cet amour pour la vérité, qu'on " participe à la divinité, & qu'on s'y unit de la maniere , la plus noble & la plus intime.

De tels hommes ne naissent pas indifféremment dans soute espece de Gouvernements ; tant de vertus sont l'effet, ou d'un fanatisme philosophique qui s'éteint promptement, ou d'une éducation finguliere, ou d'une excellente législation. Les Philosophes, de l'espece dont parlent Plutarque & Pythagore, ont presque tous recu le jour chez des Peuples pauvres & passionnés pour la gloire.

Non que je regarde l'indigence comme la fource des vertus : c'est à l'administration, plus ou moins sage, des honneurs & des récompenses qu'on doit, chez tous les Peuples, attribuer la production des grands hommes. Mais ce qu'on n'imaginera pas fans peine, c'est que les vertus & les talents ne font nulle part récompensés d'une maniere aussi flatteuse, que dans les Républiques pauvres & guerrieres.



#### CHAPITRE XXIV.

#### Preuve de cette Vérité.

Pour ôter à cette proposition tout air de paradoxe, il suffit d'observer que les deux objets les plus géneraux du desir des hommes, sont les richesses & les honneurs, Entre ces deux objets, c'est des honneurs dont ils sont le plus avides, lorique ces honneurs font dispensés d'une

maniere flatteuse pour l'amour-propre.

Le desir de les obtenir rend alors les hommes capables des plus grands efforts, & c'est alors qu'ils operent des prodiges. Or, ces honneurs ne sont nulle part répartis avec plus de justice, que chez les Peuples qui, n'ayant que cette monnoie pour payer les fervices rendus à la Patrie, ont, par conséquent, le plus grand intérêt à la tenir en valeur ; aussi les Républiques pauvres de Rome & de la Grece ont-elles produit plus de grands hommes, que tous les vastes & les riches Empires de l'Orient.

Chez les Peuples opulents & foumis au despotisme, on fait & l'on doit faire peu de cas de la monnoie des honneurs. En effet, si les honneurs empruntent leur prix de la maniere dont ils sont administrés, & si dans l'Orient les Sultans en font les dispensateurs, on sent qu'ils doivent fouvent les décréditer par le mauvais choix de ceux qu'ils en décorent. Auffi, dans ces Pays, les honneurs ne sont proprement que des titres ; ils ne peuvent vivement flatter l'orgueil, parce qu'ils font rarement unis à la gloire, qui n'est point en la disposition des Princes, mais du Peuple; puisque la gloire n'est autre chose que l'acclamation de la reconnoissance publique. Or, lorsque les honneurs sont avilis, le desir de les obtenir s'attiédit; ce desir ne porte plus les hommes aux grandes choses; & les honneurs deviennent dans l'Etat un reffort sans force, dont les gens en place négligent, avec raison, de se servir.

Il est un Canton dans l'Amérique, où, lorsqu'un Sau-

vage a remporté une victoire ou manié adroitement une négociation, on lui dit dans une affemblée de la Nation: Tu es un homme. Cet éloge l'excite plus aux grandes actions, que toutes les dignités proposees dans les Etats despotiques à ceux qui s'illustrent par leurs talents.

Pour sentir tout le mépris que doit quelquesois jetter fur les honneurs la maniera idicule dont on les adminiftre, qu'on se rappelle l'abus qu'on en faisoit sous le regne de Claude. Sous cet Empereur, dit Pline, un Citoyen tua un corbeau célebre par son adresse; ce Citoyen sut mis à mort; on fit à cet oiseau des funérailles magnifiques; un joueur de flûte précédoit le lit de parade sur lequel deux esclaves portoient le corbeau, & le convoi étoit fermé par une infinité de gens de tout fexe & de tout âge. C'est à ce sujet que Pline s'écrie : " Que diroient nos ancêtres, " fi , dans cette même Rome, où l'on enterroit nos pre-", miers Rois sans pompe, où l'on n'a point vengé la mort ,, du destructeur de Carthage & de Numance, ils affif-, toient aux obseques d'un corbeau!

Mais, dira-t-on, dans les Pays soumis au pouvoir arbitraire, les honneurs cependant sont quelquesois le prix du mérire. Oui, sans doute : mais ils le sont plus souvent du vice & de la bassesse. Les honneurs sont, dans ces Gouvernements, comparables à ces arbres épars dans les déferts, dont les fruits, quelquefois enleves par les oiseaux du ciel, deviennent trop souvent la proie du serpent, qui, du pied de l'arbre, s'est, en rempant, élevé jusqu'à

fa cime.

Les honneurs une fois avilis, ce n'est plus qu'avec de l'argent qu'on paye les services rendus à l'Etat. Or, toute Nation qui ne s'acquitte qu'avec de l'argent, est bientôt furchargée de dépenses; l'Etat épuisé devient bientôt infolvable : alors il n'est plus de récompense pour les vertus & les talents.

En vain dira-t-on, qu'éclairés par le besoin, les Princes, en cette extrémité, devroient avoir recours à la monnoie des honneurs : si, dans les Républiques pauvres, où la Nation en corps est la distributrice des graces, il est facile de rehausser le prix de ces honneurs; rien de plus difficile que de les mettre en valeur dans un Pays defpotique.

Quelle probité cette administration de la monnoie des honneurs ne supposeroit-elle pas dans celui qui voudroit y donner du cours? Quelle force de caractere pour résister aux intrigues des Courtisans? Quel discernement pour n'accorder ces honneurs qu'à de grands talents & de grandes vertus, & les resuser constamment à tous ces hommes médiocres qui les décarditeroient? Quelle justesse d'esprit pour faisir le moment précis, où ces honneurs devenus trop communs, n'excitent plus les Citoyens aux mêmes efforts; où l'on doit, par conséquent, en créer de nouveaux?

Il n'en est pas des honneurs comme des richesses. Si l'intérêt public désend les resontes dans les monnoies d'or & d'argent, il exige, au contraire, qu'on en fasse dans la monnoie des honneurs, lorsqu'ils ont perdu du prix qu'ils

ne doivent qu'à l'opinion des hommes.

Je remarquerai, à ce fujer, qu'on ne peut, fans étonnement, confidérer la conduite de la plupart des Nations,
qui chargent tant de gens de la régie de leurs finances,
&th'en nomment aucuns pour veiller à l'administration
des honneurs. Quoi de plus utile cependant, que la difcussion févere du mérite de ceux qu'on éleve aux dignités? Pourquoi chaque Nation n'auroit-elle pas un Tribunal qui, par un examen profond & public, l'affurât de
la réalité des talents qu'elle récompense? Quel prix un
pareil examen ne mettroit-il pas aux honneurs? quel desir
de les mériter? quel changement heureux ce desir n'occasionneroit-il pas, & dans l'éducation particuliere, &,
peu à peu, dans l'éducation publique? changement duquel dépend, peut-être, toute la disserce qu'on remarque entre les Peuples.

Parmi les vils & lâches Courtisans d'Antiochus, que d'hommes, s'ils eussent été dès l'ensance élevés à Rome, auroient, comme Popilius, tracé autour de ce Roi le cercle dont il ne pouvoit fortir sans se rendre l'esclave ou

l'ennemi des Romains?

Après avoir prouvé que les grandes récompenses sont les grandes vertus, & que la sage administration des honneurs est le lien le plus sort que les Législateurs puissent employer pour unir l'intérêt particulier à l'intérêt géné-

ral, & former des Citoyens vertueux; je suis, je pense, en droit d'en conclure que l'amour ou l'indisserence de certains Peuples pour la vertu, est un estet de la forme disserent de leurs gouvernements. Or, ce que je dis de la passion de la vertu, que j'aiprise pour exemple, peut s'appliquer à toute autre espece de passions. Ce n'est donc point à la nature qu'on doit attribuer ce degré inégal de passions dont les divers. Peuples paroissent susceptibles.

Pour derniere preuve de cette vérité, je vais montrer que la force de nos passions est toujours proportionnée à la force des moyens employés pour les exciter.

#### CHAPITRE XXV.

Du rapport exact entre la force des passions, & la grandeur des récompenses qu'on leur propose pour objet.

Pour sentir toute l'exactitude de ce rapport, c'est à l'Histoire qu'il saut avoir recours. l'ouvre celle du Mexique : je vois des monceaux d'or offrir à l'avarice des Espagnols plus de richesse que ne leur en eût procure le pillage de l'Europe entiere. Animés du desir de s'en emparer, ces mêmes Espagnols quittent leurs biens, leurs familles; entreprennent, sous la conduite de Cortez, la conquête du nouveau Monde; combattent à la fois le climat, le besoin, le nombre, la valeur, & en triomphent par un courage aussi opiniâtre qu'impétueux.

Plus échauffés encore de la foif de l'or, & d'autant plus avides de richeffes qu'ils font plus indigents, je vois les Flibustiers paffer des mers du Nord à celles du Sud; attaquer des retranchements impénétrables; défaire, avec une poignée d'hommes, des corps nombreux de foldats disciplinés; & ces mêmes Flibustiers, après avoir ravagé les côtes du Sud, se r'ouvrir de nouveau un passage dans les mers du

Y 2

340

Nord, en furmontant, par des travaux incroyables, des combats continuels & un courage à toute épreuve, les obstacles que les hommes & la nature mettoient à leur retour.

Si je jette les yeux fur l'Histoire du Nord, les premiers Peuples qui se présentent à mes regards, sont les disciples d'Odin. Ils sont animés de l'espoir d'une récompense imaginaire, mais la plus grande de toutes, lorique la crédulité la réalife. Auffi, tant qu'ils font animés d'une foi vive, ils montrent un courage qui, proportionné à des récompenses célestes, est encore supérieur à celui des Flibustiers. Nos Guerriers, avides du trépas, dit un de leurs Poëtes, le cherchent avec fureur : dans les combats, frappes du coup mortel, on les voit tomber, rire & mourir. Ce qu'un de leurs Rois, nommé Lodbrog, confirme, lorsqu'il s'écrie, sur le champ de bataille : Quelle joie inconnue me faifit! Je meurs : j'entends la voix d'Odin qui m'appelle ; deja tes portes de son Palais s'ouvrent ; j'en vois sortir des filles demi-nues; elles sont ceintes d'une écharpe bleue qui releve la blancheur de leur sein; elles s'avancent vers moi, & m'offrent une bierre délicieuse dans le crane sanglant de mes ennemis.

Si du Nord je paffe au Midi, j'y vois Mahomet, créateur d'une Religion pareille à celle d'Odin, se dire l'Envoyé du Ciel, annoncer aux Sarrazins que le Très Haut leur a livré la terre, qu'il fera marcher devant eux la terreur & la désolation, mais qu'il faut en mériter l'empire par la valeur. Pour échauffer leur courage, il enseigne que l'Eternel a jetté un pont sur l'abyme des Ensers. Ce pont est plus étroit que le tranchant du cimeterre. Après la résurrection, le brave le franchira d'un pied leger pour s'élever aux voûtes céleftes; & le lâche, précipité de ce pont, sera, en tombant, reçu dans la gueule de l'horrible serpent que habite l'obscure caverne de la maison de la sumée. Pour confirmer la mission du Prophete, ses disciples ajoutent que, monte fur l'Al-borak, il a parcouru les fept cieux, vu l'Ange de la mort & le coq blanc, qui, les pieds polés fur le premier ciel, cache sa tête dans le septieme; que Mahomet a fendu la lune en deux, a fait jaillir des fontaines de ses doigts; qu'il a donné la parole aux brutes; qu'il

s'est fait suivre par les forêts, saluer par les montagnes; (a) & qu'ami de Dieu, il leur apporte la loi que ce Dieu lui a dictée. Frappés de ces récits, les Sarrazins prêtent au discours de Mahomet une oreille d'autant plus crédule. qu'il leur fait des descriptions plus voluptueuses du séjour céleste destine aux hommes vaillants. Intéressés par les plaisirs des sens à l'existence de ces beaux lieux, je les vois, échauffés de la plus vive croyance, & soupirant sans cesse après les Houris, fondre avec sureur sur leurs ennemis. Guerriers, s'écrie dans le combat un de leurs Généraux, nommé Ikrimach, je les vois, ces belles filles aux yeux noirs; elles sont quatre-vingt. Si l'une d'elles apparoissoit sur la terre, tous les Rois descendroient de leurs Trônes pour la suivre. Mais, que vois-je? C'en est une qui s'avance; elle a un cothurne d'or pour chaussure; d'une main elle tient un mouchoir de soie verte, & de l'autre une coupe de topase ; elle me fait signe de la tête , en me disant : Venez ici, mon bien-aimé... Attendez-moi, divine Houri; je me precipite dans les bataillons infideles, je donne, je reçois la mort & vous rejoins.

DISCOURS III.

Tant que les yeux crédules des Sarrazins virent aussi distinctement les Houris, la passion des conquêtes, proportionnée en eux à la grandeur des récompenses qu'ils attendoient, les anima d'un courage supérieur à celui qu'inspire l'amour de la Patrie : aussi produisit-il de plus

(a) On rapporte beaucoup les montagnes, parler les épau-

d'autres miracles de Mahomet. les de moutons rôtis, les Muful-Un chameau rétif l'ayant ap- mans affurent, que, s'il les opéra, percu de loin, vint, dit-on, c'est que des prodiges aussi frapse jetter aux genoux de ce Pro- pants & qui surpassent autant touphete, qui le flatta, & lui or- te la force & la supercherie humaidonna de se corriger. On ra- nes, sont absolument nécessaiconte qu'une autre fois, ce mê- res pour convertir les esprits me Prophete raffafia trente forts, gens toujours très-diffimille hommes avec le foie d'u- ciles en fait de miracles. ne brebis. Le Pere Maracio Les Persans, au rapport de convient du fait , & prétend Chardin , croyent que Fatique ce fut l'œuvre du Démon. me, femme de Mahomet, fut, À l'égard de prodiges encore de son vivant, enlevée au plus étonnants, tels que de Ciel. Ils célebrent son affompfendre la lune, de faire danser tion.

DE L'ESPRIT. grands effets, & les vit-on, en moins d'un fiecle, foumettre plus de Nations que les Romains n'en avoient subjuguées en fix cents ans.

Auffi les Grecs, supérieurs aux Arabes, en nombre, en discipline, en armures, & en machines de guerre, fuyoient-ils devant eux comme des colombes à la vue de l'épervier. (b) Toutes les Nations liguées ne leur au-

roient alors opposé que d'impuissantes barrieres.

Pour leur résister, il eût fallu armer les Chrétiens du même esprit dont la loi de Mahomet animoit les Musulmans; promettre le Ciel & la palme du martyre, comme faint Bernard la promit du temps des Croisades, à tout guerrier qui mourroit en combattant les Infideles: proposition que l'Empereur Nicephore fit aux Evêques assemblés, qui, moins habiles que faint Bernard, la rejetterent d'une commune voix. (c) Ils ne s'apperçurent point que ce refus décourageoit les Grecs, favorisoit l'extinction du Christianisme & les progrès des Sarrazins, aux quels on ne pouvoit

étonné des défaites multipliées mains n'étant plus animés de de ses armées, assemble, à ce l'amour de la Patrie, c'étoit sujet, un Conseil, moins com- opposer de timides agneaux à pofé d'hommes d'Etat que de des loups furieux, que de Théologiens : on y expose les mettre des hommes fans pasmaux actuels de l'Empire; on sions aux mains avec des fanaen cherche les causes, & l'on con- tiques. clut, felon l'usage de ces temps, que les crimes de la Nation de leur fentiment, l'ancienne avoient irrité le Très-Haut, & discipline de l'Eglise d'Orient, qu'on ne pourroit mettre fin à & le treizieme Canon de la tant de malheurs , que par Lettre de faint Basile le Grand le jenne, les larmes & la à Amphiloque. Cette Lettre por-

pereur ne considere aucune des voit, de trois ans, s'approcher de ressources qui lui restoient en- la Communion. D'où l'on pourcore, après tant de défastres; roit conclure, que, s'il est avanressources qui se fussent d'a- tageux d'être gouverné par un bord présentées à son esprit, homme éclairé & vertueux, s'il avoit su que le courage n'é- rien ne seroit quelquesois plus toit jamais que l'effet des pas- dangereux que de l'être par un fions; que, depuis la destruc- Saint,

(b) L'Empereur Héraclius, tion de la République, les Ro-

(c) Ils alléguoient, en faveur toit, que, tout foldat qui tuoit Cette résolution prise, l'Em- un ennemi dans le combat, ne pouopposer que la digue d'un zele égal à leur fanatisme. Ces Evêques continuerent donc d'attribuer aux crimes de la Nation, les calamités qui désoloient l'Empire, & dont un ceil éclairé eût cherché & découvert la cause dans l'aveuglement de ces mêmes Prélats, qui, dans de pareiles conjonctures, pouvoient être regardés comme les verges dont le Ciel se servoit pour frapper l'Empire, & comme la

plaie dont il l'affligeoit.

Les fuccès étonnants des Sarrazins dépendoient tellement de la force de leurs passions, & la force de leurs passions des moyens dont on se servoit pour les allumer en eux, que ces mêmes Arabes, ces guerriers si redoutables. devant lesquels la terre trembloit & les armées Grecques fuyoient dispersées comme la poussiere devant les aquilons, fremissoient eux-mêmes à l'aspect d'une secte de Musulmans nommés les Safriens. (d) Echauffés, comme tous réformateurs, d'un orgueil plus féroce & d'une croyance plus ferme, ces Sectaires voyoient, d'une vue plus distincte, les plaisirs célestes que l'espérance ne présentoit aux autres Musulmans que dans un lointain plus confus. Aussi ces surieux Safriens vouloient-ils purger la terre de ses erreurs, éclairer ou exterminer les Nations, qui, disoient-ils, à leur aspect, devoient, frappées de terreur ou de lumiere, se détacher de leurs préjugés ou de leurs opinions aussi promptement que la fleche se détache de l'arc donc elle est décochée.

Ce que je dis des Arabes & des Safriens, peut s'appliquer à toutes les Nations mues par le ressort des Religions; c'est en ce genre l'égal degré de crédulité, qui,

(d) Ces Safriens étoient si re- ces Sectaires pouvoit combatdoutés. qu'Adi, Capitaine d'u- tre avec avantage contre vinge ne grande réputation , ayant Arabes ; & qu'ainsi l'inégalité recu ordre d'attaquer, avec fix du courage n'étant point, dans cents hommes, cent vingt de cette occasion, compensée par ces fanatiques, qui s'étoient l'inégalité du nombre, il ne haraffemblés dans le Gouverne- farderoit point un combat que ment d'un nommé Ben-Mervan; la valeur déterminée de ces face Capitaine représenta qu'a- natiques rendoit si inégal, wides de la mort, chacun de

chez tous les Peuples, produit l'équilibre de leur passion & de leur courage.

A l'égard des passions d'une autre espece, c'est encore le degré inégal de leur force, toujours occasionné par la diversité des gouvernements & des positions des Peuples, qui, dans la même extrêmité, les détermine à des partis très-différents.

Lorsque Thémistocle vint, à main armée, lever des subsides considérables sur les riches alliés de sa République; ces alliés, dit Plutarque, s'empresserent de les lui fournir. parce qu'une crainte proportionnée aux richesses qu'il pouvoit leur enlever, les rendoit souples aux volontés d'Athenes. Mais, lorsque ce même Thémistocle s'adressa à des Peuples indigents; que, débarqué à Andros, il fit les mêmes demandes à ces Insulaires, leur déclarant qu'il venoit, accompagné de deux puissantes Divinités, le Besoin & la Force, qui, disoit-il, entraînent toujours la Persuasion à leur suite : Thémistocle , lui répondirent les habitants d'Andros, nous nous soumettrions, comme les autres allies, à tes ordres, si nous n'étions aussi protégés par deux Divinités aussi puissantes que les tiennes, l'Indigence, & le Désespoir qui méconnoît la Force.

La vivacité des passions dépend donc, ou des moyens (e)

(e) De petits moyens pro- le remede à ce mal, & fent, duisent toujours de petites pas- en même temps, combien il sefions & de petits effets : il faut roit difficile de l'appliquer. Que de grands motifs pour nous d'obstacles, en effet, l'intérêt exciter aux entreprises hardies, de quelques sociétés ne mettroit-C'est la foiblesse, encore plus il pas à cet égard au bien puque la fottife, qui, dans la plu- blic? Que de longs & pénibles part des Gouvernements, éter- efforts de courage & d'esprit, nise les abus. Nous ne sommes que de constance, enfin, ne pas aussi imbécilles que nous le supposeroit pas l'exécution d'un paroîtrons à la postérité. Est-il, pareil projet ? Pour le tenter, par exemple, un homme qui peut-être faudroit-il que l'homne sente l'absurdité de la loi, me en place y fût excité par qui défend aux Citoyens de dif- l'espoir de la plus grande gloiposer de leurs biens avant vingt- re, & qu'il pût se flatter de voir cinq ans, & qui leur permet à la reconnoissance publique lui feize ans d'engager leur liberté dreffer par-tout des statues.

chez des Moines? Chacun fait L'on doit toujours se rappeller

que le Législateur employe pour les allumer en nous, ou des positions où la fortune nous place. Plus nos passions sont vives, plus les effets qu'elles produisent sont grands. Aussi, les succès, comme le prouve toute l'Histoire, accompagnent toujours les Peuples animés de pasfions fortes : vérité trop peu connue, & dont l'ignorance s'est opposée aux progrès qu'on eût faits dans l'art d'inspirer des passions; art jusqu'à présent inconnu, même à ces Politiques de réputation, qui calculent affez bien les intérêts & les forces d'un Etat, mais qui n'ont jamais senti les reffources fingulieres qu'en des inftants critiques on peut tirer des passions lorsqu'on sait l'art de les allumer.

Les principes de cet art, aussi certains que ceux de la Géométrie, ne paroissent, en esset, avoir été jusqu'ici apperçus que par de grands hommes dans la guerre ou dans la politique. Sur quoi j'observerai que, si la vertu, le courage, &, par conféquent, les passions dont les soldats sont animés, ne contribuent pas moins au gain des batailles, que l'ordre dans lequel ils font rangés, un Traité sur l'art de les inspirer ne seroit pas moins utile à l'instruction des Généraux, que l'excellent Traité de l'illustre Chevalier Folard fur la Tactique. (f)

Ce furent les passions réunies de l'amour de la liberté & de la haine de l'esclavage, qui, plus que l'habileté de Ingénieurs, firent les célebres & opiniâtres défenses d'Abydos,

de Sagunte, de Carthage, de Numance & de Rhodes. Ce fut dans l'art d'exciter des passions, qu'Alexandre surpassa presque tous les autres grands Capitaines : c'est à ce même art qu'il dut ces succès, attribués tant de fois, par ceux auquels on donne le nom de gens sensés, au hafard, ou à une folle témérité, parce qu'ils n'apperçoivent point les ressorts presque invisibles dont ce Heros se servoit pour opérer tant de prodiges.

qu'en morale, ainsi qu'en phy- Officiers que des ennemis. Cette

ainsi dire, que l'art d'inspirer fanatisme ou l'amour vif de la aux foldats plus de peur de leurs Patrie.

fique & en méchanique, les peur a souvent l'effet du coueffets sont toujours proportion- rage; mais elle ne tient pas devant la féroce & opiniatre va-(f) La discipline n'est, pour leur d'un Peuple animé par le

La conclusion de ce Chapitre, c'est que la force des passions est toujours proportionnée à la force des moyens employes pour les allumer. Maintenant je dois examiner fi ces mêmes passions peuvent, dans tous les hommes communément bien organisés, s'exalter au point de les douer de cette continuité d'attention à laquelle est attachée la fupériorité d'esprit.

### CHAPITRE XXVI.

De quel degré de passion les hommes sont susceptibles.

CI pour déterminer ce degré, je me transporte sur les montagnes de l'Abyffinie, j'y vois, à l'ordre de leurs Khalifes, des hommes impatients de la mort, se précipiter les uns sur la pointe des poignards & des rochers, & les autres dans les abymes de la mer : on ne leur propose cependant point d'autre récompense que les plaisirs célestes promis à tous les Musulmans; mais la possession leur en paroît plus affurée: en conséquence, le desir d'en jouir se fait plus vivement sentir en eux, & leurs essorts pour

les mériter font plus grands.

Nulle autre part que dans l'Abyffinie, on n'employoit autant de foin & d'art pour affermir la croyance de ces aveugles & zélés exécuteurs des volontés du Prince. Les victimes destinées à cet emploi, ne recevoient & n'auroient reçu nulle part une éducation si propre à former des sanatiques. Transportés, dès l'âge le plus tendre, dans un endroit écarté, désert & sauvage du Serrail, c'est-là qu'on égaroit leur raison dans les ténebres de la Foi Musulmane, qu'on leur annonçoit la mission, la loi de Mahomet, les prodiges opérès par ce Prophete, & l'entier dévouement dû aux ordres du Khalife : c'est-là, qu'en leur faisant les descriptions les plus voluptueuses du Paradis, on excitoit en eux la foif la plus ardente des plaifirs céleftes. A peine avoient-ils atteint cet âge où l'on est pro-

digue de son être; où, par des desirs sougueux, la nature marque, & l'impatience, & la puissance qu'elle a de jouir des plaisirs les plus viss; qu'alors, pour fortifier la croyance d'un jeune homme & l'enflammer du fanatisme le plus violent, les Prêtres, après avoir mélé dans sa boisson une liqueur affoupiffante, le transportoient, pendant son sommeil, de sa trifte demeure dans un bosquet charmant destiné à cet usage.

Là, couché sur des sleurs, entouré de fontaines jaillissantes, il repose, jusqu'au moment où l'aurore, en rendant la forme & la couleur à l'univers, éveille toutes les puisfances productrices de la nature, & fait circuler l'amour dans les veines de la jeunesse. Frappé de la nouveauté des objets qui l'environnent, le jeune homme porte par-tout ses regards, & les arrête sur des semmes charmantes, que son imagination crédule transforme en Houris. Complices de la fourbe des Prêtres, elles sont instruites dans l'art de féduire; il les voit s'avancer vers lui en dansant; elles jouissent du spectacle de sa surprise; par mille jeux enfantins, elles excitent en lui des desirs inconnus, opposent la gaze légere d'une feinte pudeur à l'impatience des defirs qui s'en irritent : elles cedent enfin à son amour. Alors, fubstituant à ces jeux enfantins les caresses emportées de l'ivresse, elles le plongent dans ce ravissement dont l'ame ne peut qu'à peine supporter les délices. A cette ivresse, fuccede un fentiment tranquille, mais voluptueux, qui bientôt est interrompu par de nouveaux plaisirs; jusqu'à ce qu'enfin épuisé de desirs, ce jeune homme, assis par ces mêmes femmes dans un banquet délicieux, y foit enivré de nouveau, & reporté pendant son sommeil dans sa premiere demeure. Il y cherche, à son réveil, les objets qui l'ont enchanté; ils ont, comme une vision trompeuse, disparu à ses yeux. Il appelle encore les Houris; il ne retrouve près de lui que des Imans : il leur raconte les fonges qui l'ont fatigué. A ce récit, le front attaché sur la terre, les Imans s'ecrient : " O vase d'élection ! ô mon fils ! sans ", doute que notre saint Prophete t'a ravi aux Cieux , t'a fait jouir des plaifirs réservés aux Fideles pour for-" tifier ta foi & ton courage. Mérite donc une pareille ,, faveur par un dévouement absolu aux ordres du Khalife,

C'est par une semblable éducation que ces Dervis animoient les Ismaélites de la plus serme croyance : c'est ainsi qu'ils leur faisoient prendre, si je l'ose dire, la vie en haine & la mort en amour; qu'ils leur faisoient considérer les portes du trépas comme une entrée aux plaisirs célestes, & leur inspiroient ensin ce courage déterminé, qui, pendant quelques instants, a fait l'étonnement de l'univers.

Je dis quelques inftants, parce que cette espece de courage disparoît bientôt avec la cause qui le produit. De toutes les passions, celle du fanatisme, qui, sondée sur le destr des plaisirs célestes, est, sans contredit, la plus forte, est toujours chez un Peuple la passion la moins durable, parce que le fanatisme ne s'établit que sur des prestiges & des séductions dont la raison doit insensiblement sapper les sondements. Aussi, les Arabes, les Abyssions, & généralement tous les Peuples Mahométans, perdirentils, dans l'espace d'un siecle, toute la supériorité de courage qu'ils avoient sur les autres Nations; & c'est en ce point qu'ils furent fort insérieurs aux Romains.

La valeur de ces derniers, excitée par la passion du patriotisme, & sondée sur des récompenses réelles & temporelles, eût toujours été la même, si le luxe n'eût passié à Rome avec les dépouilles de l'Asie, si le desir des richesses n'eût brisé les liens qui unissoient l'intérêt personnel à l'intérêt général, & n'eût à la fois corrompu chez ce Peuple, & les mœurs, & la forme du Gouvernement.

Je ne puis m'empêcher d'observer, au sujet de ces deux especes de courage, sondés, l'un sur un sanatisme de Religion, l'autre sur l'amour de la Patrie, que le dernier est le seul qu'un habile Législateur doive inspirer à ses Concitoyens. Le courage fanatique s'affoiblit & s'éteint bientôt. D'ailleurs, ce courage prenant sa source dans l'aveuglement & la superstition, dès qu'une Nation a perdu son sanatisme, il ne lui reste que sa slupidité; alors elle devient le mépris de tous les Peuples, auxquels elle est réellement insérieure à tous égards.

C'est à la stupidité Musulmane que les Chrétiens doivent tant d'avantages remportés sur les Turcs, qui, par leur nombre seul, dit le Chevalier Folard, seroient si redoutables, s'ils faisoient quelques légers changements dans leur ordre de bataille, leur discipline & leur armure, s'ils quittoient le sabre pour la baionnette, & qu'ils pussent ensin sortir de l'abrutissement où la superstition les retiendra toujours: tant leur Religion, ajoute cet illustre Auteur, est propre à éterniser la stupidité & l'incapacité de cette Nation.

J'ai fait voir que les paffions pouvoient, si je l'ose dire, s'exalter en nous jusqu'au prodige: vérité prouvée, & par le courage déses fyéré des s'maélites, & par les méditations des Gymnosophistes, dont le noviciat ne s'achevoit qu'en trente-sept ans de retraite, d'étude & de silence, & par les macérations barbares & continues des Fakirs, & par la sureur vengeresse des Japonois, (a) & par les duels des Européens, & ensin, par la fermeté des gladiateurs, de ces hommes pris au hasard, qui, frappés du coup mortel, tomboient & mouroient sur l'arene avec le même courage qu'ils y avoient combattu.

Tous les hommes, comme je m'étois proposé de le prouver, sont donc, en général, susceptibles d'un degré de passion plus que sussilant pour les faire triompher de leur paresse, & les douer de la continuité d'attention à laquelle est attachée la supériorité des lumieres,

La grande inégalité d'esprit qu'on apperçoit entre les hommes dépend donc uniquement, & de la différente éducation qu'ils reçoivent, & de l'enchaînement inconnu & divers des circonstances dans lesquelles ils se trouvent placés.

En effet, si toutes les opérations de l'esprit se réduisent à sentir, se ressourcir, & à observer les rapports que ces divers objets ont entre eux & avec nous, il est évident que tous les hommes étant doués, comme je viens de le montrer, de la finesse de sens, de l'étendue de mémoire, & ensin de la capacité d'attention nécessaire pour s'élever aux plus hautes idées; parmi les hommes com-

<sup>(</sup>a) Ils se fendent le ventre en présence de celui qui les a offensés; & celui-ci est, sous peine d'infamie, pareillement contraint de se l'ouvrir.

munément bien organisés, (b) il n'en est, par conséquent, aucun qui ne puisse s'illustrer par de grands talents.

J'ajouterai, comme une seconde démonstration de cette vérité, que tous les faux jugements, ainsi que je l'ai prouvé dans mon premier Discours, sont l'effet ou de l'ignorance, ou des passions : de l'ignorance, lorsqu'on n'a point dans fa mémoire les objets de la comparaison desquels doit résulter la vérité que l'on cherche : des passions, lorsqu'elles sont tellement modifiées, que nous avons intérêt à voir les objets différents de ce qu'ils sont. Or, ces deux causes uniques & générales de nos erreurs, sont deux causes accidentelles. L'ignorance, premièrement, n'est point nécessaire; elle n'est l'effet d'aucun défaut d'organisation, puisqu'il n'est point d'homme, comme je l'ai montré au commencement de ce Discours, qui ne soit doué d'une mémoire capable de contenir infiniment plus d'objets que n'en exige la découverte des plus hautes vérités. A l'égard des passions, les besoins physiques étant les seules passions immédiatement données par la nature, & les besoins n'étant jamais trompeurs, il est encore évident que le défaut de justesse dans l'esprit n'est point l'effet d'un défaut dans l'organisation; que nous avons tous en nous la puissance de porter les mêmes jugements sur les mêmes choses, Or, voir de même, c'est avoir également d'esprit. Il est donc certain que l'inégalité d'esprit, apperçue dans les hommes que j'appelle communément bien organisés, ne dépend nullement de l'excellence plus ou moins grande de leur organisation; (c) mais de l'éduca-

l'organisation desquels on n'ap- détermine à des études plus ou perçoit aucun défaut, tels que moins intéressantes, & choisit font la plupart des hommes.

(b) C'est-à-dire, ceux dans l'expérience le prouve, nous presque toujours pour nous les (c) J'observerai à ce sujet, sujets que nous traitons; ceux que, si le titre d'homme d'es- qui regardent l'esprit comme un prit, comme je l'ai fait voir don de la nature, font, dans dans le second Discours, n'est cette supposition-la même, oblipoint accordé au nombre, à la gés de convenir que l'esprit est finesse, mais au choix heureux plutôt l'effet du hasard que de des idées qu'on présente au Pu- l'excellence de l'organisation ; blic; & fi le hafard, comme & qu'on ne peut le regarder tion différente qu'ils reçoivent, des circonstances diverses dans lesquelles ils se trouvent, enfin du peu d'habitude qu'ils ont de penser, de la haine qu'en conséquence ils contractent, dans leur premiere jeunesse, pour l'application dont ils deviennent absolument incapables dans un âge plus avancé.

Quelque probable que soit cette opinion, comme sa nouveauté peut encore étonner, qu'on se détache difficilement de ses anciens préjugés, & qu'enfin la vérité d'un système se prouve par l'explication des phénomenes qui en dépendent; je vais, conféquemment à mes principes, montrer, dans le Chapitre suivant, pourquoi l'on trouve si peu de gens de génie parmi tant d'hommes tous saits pour en avoir.

# 

### CHAPITRE XXVII.

Du rapport des faits avec les principes ci-dessus établis.

EXPÉRIENCE semble démentir mes raisonnements; & Li cette contradiction apparente peut rendre mon opinion suspecte. Si tous les hommes, dira-t-on, avoient une égale disposition à l'esprit, pourquoi, dans un Royaume composé de quinze à dix-huit millions d'ames, voit-on si peu de Turenne, de Rôny, de Colbert, de Descartes, de Corneille, de Moliere, de Quinault, de le Brun, de ces hommes enfin cités comme l'honneur de leur fiecle & de leur Pays?

Pour résoudre cette question, qu'on examine la multitude des circonstances dont le concours est absolument né-

eternel & universel qui lie en- prife.

comme un pur don de la na- semble tous les événements du ture; à moins d'entendre, par monde, & dans lequel l'idée le mot nature, l'enchaînement même du hafard se trouve comceffaire pour former des hommes illustres, en quelque genre que ce foit; & l'on avouera que les hommes font si rarement placés dans ce concours heureux de circonstances, que les génies du premier ordre doivent être, en es-

fet, auffi rares qu'ils le font.

Supposons en France seize millions d'ames douées de la plus grande disposition à l'esprit; supposons dans le Gouvernement, un desir vif de mettre ces dispositions en valeur : fi, comme l'expérience le prouve, les livres, les hommes & les secours propres à développer en nous ces dispositions, ne se trouvent que dans une Ville opulente, c'est, par conséquent, dans les huit cents mille ames qui vivent ou qui ont long-temps vécu à Paris, (a) qu'on doit chercher & qu'on peut trouver des hommes supérieurs dans les différents genres de Sciences & d'Arts. Or, de ces huit cents mille ames, si d'abord l'on en supprime la moitié, c'est-à-dire, les femmes, dont l'éducation & la vie s'opposent au progrès qu'elles pourroient faire dans les Sciences & les Arts; qu'on en retranche encore les enfants, les vieillards, les Artisans, les Manœuvres, les Domestiques, les Moines, les Soldats, les Marchands, & généralement tous ceux qui, par leur état, leurs dignités, leurs richesses, sont assujettis à des devoirs, ou livrés à des plaisirs qui remplissent une partie de leur journée; si l'on ne confidere enfin que le petit nombre de ceux qui, places, des leur jeunesse, dans cet état de médiocrité où l'on n'éprouve d'autre peine que celle de ne pouvoir foulager tous les malheureux; où d'ailleurs l'on peut, sans inquiétude, se livrer tout entier à l'étude & à la méditation; il est certain que ce nombre ne peut excéder celui de fix

(a) Ou'on parcoure la liste sont toujours condamnés à la

mille; que, de ces six mille, il n'en est pas six cents d'animés du desir de s'instruire; que, de ces six cents, il n'en est pas la moitié qui soient échauffés de ce desir, au degré de chaleur propre à féconder en eux les grandes idées; qu'on n'en comptera pas cent, qui, au desir de s'instruire, joignent la constance & la patience nécessaire pour persectionner leurs talents, & qui réunissent ainsi deux qualités, que la vanité, trop impatiente de se produire, rend presque toujours inalliables; qu'enfin, il n'en est peut-être pas cinquante, qui, dans leur premiere jeunesse, toujours appliqués au même genre d'étude, toujours insensible à l'amour & à l'ambition, n'ayent, ou dans des étules trop variées, ou dans les plaisirs, ou dans les intrigues, perdu des moments dont la perte est toujours irréparable pour quiconque veut se rendre supérieur en quelque Science ou quelque Art que ce soir. Or, de ce nombre de cinquante, qui, divisé par celui de divers genres d'étude, ne donneroit qu'un ou deux hommes dans chaque genre, si je déduis ceux qui n'ont pas lu les Ouvrages, vécu avec les hommes les plus propres à les éclairer; & que, de ce nombre ainsi réduit, je retranche encore tous ceux dont la mort, les renversements de fortune ou d'autres accidents pareils ont arrêté les progrès; je dis que, dans la forme actuelle de notre Gouvernement, la multitude des circonstances, dont le concours est absolument nécessaire pour former de grands hommes, s'oppose à leur multiplication ; & que les gens de génie doivent être aussi rares qu'ils le sont.

C'est donc uniquement dans le moral qu'on doit chercher la véritable cause de l'inégalité des esprits. Alors, pour rendre compte de la disette ou de l'abondance des grands hommes dans certains fiecles ou certains Pays, on n'a plus recours aux influences de l'air, aux différents éloignements où les climats sont du soleil, ni à tous les raisonnements pareils, qui, toujours répétés, ont toujours été démentis par l'expérience & l'Histoire.

Si la différente température des climats avoit tant d'influence sur les ames & sur les esprits, pourquoi ces Romains, (b) si magnanimes, si audacieux sous un Gouver-

des grands hommes, on verra médiocrité; & que les Muses, que les Moliere, les Quinault, qui recherchent, avec tant d'emles Corneille, les Condé, les pressement, les bois, les son-Pafcal, les Fontenelle, les Mal- taines & les prairies, ne felebranche, &c. ont, pour per- roient que des villageoises, si fectionner leur esprit, eu be- elles ne prenoient, de temps soin du secours de la Capitale; en temps, l'air des grandes que les talents campagnards villes,

<sup>(</sup>b) En avouant que les Ro- blent point aux anciens Romains,

nement républicain, seroient-ils aujourd'hui si mous & si efféminés? Pourquoi ces Grecs & ces Egyptiens, qui. jadis recommandables par leur esprit & leur vertu, étoient l'admiration de la terre, en font-ils aujourd'hui le mépris? Pourquoi ces Asiatiques, si braves sous le nom d'Eléamites, si lâches & si vils du temps d'Alexandre, sous celui de Perses, seroient-ils, sous le nom de Parthes, devenus la terreur de Rome, dans un fiecle où les Romains n'avoient encore rien perdu de leur courage & de leur difcipline? Pourquoi les Lacédémoniens, les plus braves & les plus vertueux des Grecs, tant qu'ils furent religieux observateurs des Loix de Lycurgue, perdirent-ils l'une & l'autre de ces réputations, lorsqu'après la guerre du Péloponnese, ils eurent laissé introduire l'or & le luxe chez eux? Pourquoi ces anciens Cattes, si redoutables aux Gaulois, n'auroient-ils plus le même courage? Pourquoi ces Juifs, si souvent défaits par leurs ennemis, montrerentils, sous la conduite des Machabées, un courage digne des Nations les plus belliqueuses? Pourquoi les Sciences & les Arts, tour-à-tour cultivés & négligés chez différents Peuples, ont-ils successivement parcouru presque tous les climats ?

Dans un Dialogue de Lucien : " Ce n'est point en Gre-, ce, dit la Philosophie, que je fis ma premiere demeure, , Je portai d'abord mes pas vers l'Indus; & l'Indien, pour , m'ecouter, descendit humblemennt de son éléphant. Des Indes, je tournai vers l'Ethiopie; je me tranf-, portai en Egypte : d'Egypte , je paffai à Babylone , je , m'arrêtai en Scythie; je revins par la Thrace, Je con-, versai avec Orphée, & Orphée m'apporta en Grece: Pourquoi la Philosophie a-t-elle passe de la Grece dans l'Hespérie, de l'Hespérie à Constantinople & dans l'Arabie? & pourquoi, repaffant d'Arabie en Italie, a-t-elle trouvé des asyles dans la France, l'Angleterre, & jus-

tre les maîtres du monde. Si artifices politiques; & le Pal'ancienne Rome, disent-ils, le pe Grégoire VII est le César de conquit par fes vertus & fa va- cette feconde Rome. leur , Rome moderne l'a re-

ont ceci de commun, c'est d'ê- conquis par ses ruses, & ses

ques dans le Nord de l'Europe? Pourquoi ne trouve-t-on plus de Phocion à Athenes, de Pélopidas à Thebes, de Décius à Rome? La température de ces climats n'a pas changé : à quoi donc attribuer la transmigration des Arts des Sciences, du courage & de la vertu, si ce n'est à des causes morales?

C'est à ces causes que nous devons l'explication d'une infinité de phénomenes politiques, qu'on essaye en vain d'expliquer par le physique. Tels sont les conquêtes des Peuples du Nord, l'esclavage des Orientaux, le génie allégorique de ces mêmes Nations , la supériorité de certains Peuples dans certains genres de Sciences; supériorité qu'on cessera, je pense, d'attribuer à la différente température des climats, lorsque j'aurai rapidement indiqué la cause de ces principaux effets.

# 

# CAAPITRE XXVIII.

Des Conquêtes des Peuples du Nord.

A cause physique des conquêtes des Septentrionaux est, dit-on, rensermée dans cette supériorité de courage ou de force dont la nature a doué les Peuples du Nord préférablement à ceux du Midi. Cette opinion, propre à flatter l'orgueil des Nations de l'Europe, qui, presque toutes, tirent leur origine des Peuples du Nord, n'a point trouvé de contradicteurs. Cependant, pour s'affurer de la vérité d'une opinion si flatteuse, examinons si les Septentrionaux sont réellement plus courageux & plus sorts que les Peuples du Midi. Pour cet effet, fachons d'abord ce que c'est que le courage, & remontons jusqu'aux principes qui peuvent jetter du jour sur une des questions les plus importantes de la Morale & de la Politique.

Le courage n'est, dans les animaux, que l'effet de leurs besoins : ces besoins sont-ils satisfaits ? ils deviennent laches : le lion affamé attaque l'homme, le lion raffasié le fuit. La faim de l'animal une fois appaifée, l'amour de tout être pour sa conservation, l'éloigne de tout danger. Le conrage, dans les animaux, est donc un effet de leur besoin. Si nous donnons le nom de timides aux animaux pâturants, c'est qu'ils ne sont pas forcés de combattre pour se nourrir, c'est qu'ils n'ont nuls motifs de braver les dangers : ont-ils un besoin? ils ont du courage; le cerf en

rut est austi furieux qu'un animal vorace.

Appliquons à l'homme ce que j'ai dit des animaux. La mort est toujours précédée de douleurs; la vie toujours accompagnée de quelques plaisirs. On est donc attaché à la vie, par la crainte de la douleur & par l'amour du plaifir : plus la vie est heureufe, plus on craint de la perdre; & delà les horreurs qu'éprouvent, à l'instant de la mort, ceux qui vivent dans l'abondance. Au contraire, moins la vie est heureuse, moins on a de regret à la quitter : delà cette insensibilité avec laquelle le Paysan attend la mort,

Or, si l'amour de notre être est fondé sur la crainte de la douleur & l'amour du plaisir, le desir d'être heureux est donc en nous plus puissant que le desir d'être. Pour obtenir l'objet à la possession duquel on attache son bonheur, chacun est donc capable de s'exposer à des dangers plus ou moins grands, mais toujours proportionnes au desir plus ou moins vif qu'il a de posséder cet objet. (a) Pour être absolument sans courage, il faudroit être absolument

fans defir.

356

Les objets des desirs des hommes sont variés; ils sont animés de passions différentes : telles sont l'avarice, l'ambition, l'amour de la Patrie, celui des femmes, &c. En conséquence, l'homme capable des résolutions les plus hardies pour fatisfaire une certaine passion, sera sans courage lorsqu'il s'agira d'une autre passion. On a vu mille fois le Flibustier anime d'une valeur plus qu'humaine, lorsqu'elle étoit soutenue par l'espoir du butin, se trouver sans courage pour se venger d'un affront. César, qu'aucun péril n'étonnoit quand il marchoit à la gloire, ne montoit qu'en tremblant dans fon char, & ne s'y affeyoit

jamais qu'il n'eût superstitieusement récité trois sois un certain vers qu'il s'imaginoit devoir l'empêcher de verfer. (b) L'homme timide, que tout danger effraye, peut s'animer d'un courage délespéré, s'il s'agit de désendre sa femme, sa maîtresse ou ses enfants. Voilà de quelle maniere l'on peut expliquer une partie des phénomenes du courage, & la raison pour laquelle le même homme est brave ou timide, selon les circonstances diverses dans lesquelles il est placé.

Après avoir prouvé que le courage est un effet de nos besoins, une force qui nous est communiquée par nos passions, & qui s'exerce sur les obstacles que le hasard ou l'intérêt d'autrui mettent à notre bonheur, il faut maintenant, pour prévenir toute objection & jetter plus de jour fur une matiere si importante, distinguer deux especes de

courage.

Il en est un que je nomme vrai courage : il consiste à voir le danger tel qu'il est, & à l'affronter. Il en est un autre qui n'en a, pour ainsi dire, que les effets : cette espece de courage, commun à presque tous les hommes, leur fait braver les dangers, parce qu'ils les ignorent; parce que les passions, en fixant toute leur attention sur l'objet de leurs desirs, leur dérobent, du moins, une partie du péril

auquel elles les exposent.

Pour avoir une mesure exacte du vrai courage de ces fortes de gens, il faudroit pouvoir en soustraire toute la partie du danger que les passions ou les préjugés leur cachent; & cette partie est ordinairement très-considérable. Proposez le pillage d'une ville à ce même soldat qui monte avec crainte à l'affaut: l'avarice fascinera ses yeux ; il attendra impatiemment l'heure de l'attaque; le danger disparoîtra; il sera d'autant plus intrépide, qu'il sera plus avide. Mille autres causes produisent l'effet de l'avarice : le vieux soldat est brave, parce que l'habitude d'un péril auquel il a toujours échappé, rend à ses yeux le péril nul; le foldat victorieux marche à l'ennemi avec intrépidité, parce qu'il ne s'attend point à sa résistance, & croit triom-

<sup>(</sup>a) La Nation la plus courageuse la valeur est le mieux récompeneft, par certeraison, la Nation où sée, & la lâcheté la plus punie.

<sup>(</sup>b) Voyez l'Histoire critique de la Philosophie.

358 pher sans danger. Celui-ci est hardi, parce qu'il se croit heureux ; celui-là, parce qu'il se croit dur ; un troisseme , parce qu'il se croit adroit. Le courage est donc rarement fondé sur un vrai mépris de la mort. Aussi l'homme intrépide, l'épée à la main, sera fouvent poltron au combat du pistolet. Transportez sur un vaisseau le soldat qui brave la mort dans le combat; il ne la verra qu'avec horreur dans la tempête, parce qu'il ne la voit réellement que là.

Le courage est donc souvent l'effet d'une vue peu nette du danger qu'on affronte, ou de l'ignorance entiere de ce même danger. Que d'hommes sont saisss d'effroi au bruit du tonnerre, & craindroient de passer une nuit dans un bois éloigné des grandes routes, lorsqu'on n'en voit aucun qui n'aille de nuit, & fans crainte, de Paris à Versailles ? Cependant la mal-adresse d'un postillon, ou la rencontre d'un affassin dans une grande route, sont des accidents plus communs, &, par conséquent, plus à craindre qu'un coup de tonnerre ou la rencontre de ce même assassin dans un bois écarté. Pourquoi donc la frayeur est-elle plus commune dans le premier cas que dans le second? C'est que la lueur des éclairs & le bruit du tonnerre, ainsi que l'obscurité des bois, présentent, à chaque instant, à l'esprit l'image d'un péril que ne réveille point la route de Paris à Versailles. Or , il est peu d'hommes qui soutiennent la présence du danger : cet aspect a sur eux tant de puissance, qu'on a vu des hommes, honteux de leur lâcheté, se tuer & ne pouvoir se venger d'un affront. L'aspect de leur ennemi étouffoit en eux le cri de l'honneur; il falloit, pour y obéir, que, seuls, & s'échauffant eux-mêmes de ce sentiment, ils saisissent le moment d'un transport, pour se donner, si je l'ose dire, la mort, sans s'en appercevoir. C'est auffi pour prévenir l'effet que produit, sur presque tous les hommes, la vue du danger, qu'à la guerre, non content de ranger les foldats dans un ordre qui rend leur fuite très-difficile, on veut encore, en Asie, les échauffer d'opium; en Europe, d'eau-de-vie; & les étourdir, ou par le bruit du tambour, ou par les cris qu'on leur fait jetter. (c) C'est par ce moyen que, leur cachant une partie

(c) Le Maréchal de Saxe, en fujet, dans ses Réveries, que l'haparlant des Prussiens, dit à ce bitude où ils sont de charger da danger auquel on les expose, on met leur amour pour l'honneur en équilibre avec leur crainte. Ce que je dis des Soldats, je le dis des Capitaines : entre les plus courageux, il en est peu, qui, dans le lit (d) ou sur l'échafaud, considerent la mort d'un œil tranquille. Quelle soiblesse ce Maréchal de Biron, si brave dans les combats, ne montra-t-il pas au supplice?

Pour soutenir la présence du trépas, il faut être, ou dégoûté de la vie, ou dévoré de ces passions fortes qui déterminerent Calanus, Caton & Porcie à se donner la mort. Ceux qu'animent ces fortes passions, n'aiment la vie qu'à certaines conditions : leur passion ne leur cache point le danger auquel ils s'exposent; ils le voyent tel qu'il est, & le bravent. Brutus veut affranchir Rome de la tyrannie; il assassine César, il leve une armée, attaque, combat Octave; il est vaincu; il se tue : la vie lui est insupportable sans la liberté de Rome.

Ouiconque est susceptible de passions aussi vives, est capable des plus grandes choses : non-seulement il brave la mort, mais encore la douleur. Il n'en est pas ainsi de ces hommes qui se donnent la mort par dégoût pour la vie: ils méritent presqu'autant le nom de sages que de courageux; la plupart seroient sans courage dans les tortures: ils n'ont point affez de vie & de force en eux, pour en supporter les douleurs. Le mépris de la vie n'est point, en eux, l'effet d'une passion forte, mais de l'absence des pasfions; c'est le résultat d'un calcul, par lequel ils se prouvent qu'il vaut mieux n'être pas que d'être malheureux.

très-bonne. Distrait par cette qu'il n'entrevoyoit que confuoccupation, le foldat, ajoute-

t-il, en voit moins le danger. le corps d'une manière effroya- blesse sur l'échafaud que les vieilble, pourquoi Tacite dit-il lards, c'est que, dans le preque, dans un combat, les yeux mier cas, les jeunes gens confont les premiers vaincus? C'est servent plus d'espoir, & que, qu'un objet nouveau rappelle dans le second, ils font une plus distinctement à la mémoire plus grande perte.

leurs armes en marchant, est du foldat, l'image de la mort,

(d) Si les jeunes montrent. En parlant d'un Peuple nom- en général, plus de courage au mé les Aries, qui se peignoient lit de la mort, & plus de foi-