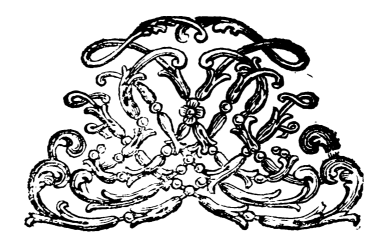


# RACCOLTA DI PROSE FIORENTINE PARTE SECONDA Volume Quinto CONTENENTE LEZIONI.



IN FIRENZE. MDCCXXX.

Nella Stamperia di SUA ALTEZZA REALE Per li Tartini, e Franchi. Con lic. de' Sup.





## PREFAZIONE,



Ell'antecedente Volume di questa nostra Raccolta se non diffusamente quanto si poteva, almeno, per quanto ne sembra, efficacemente, e con salde, e concludenti ragioni dimostrato fu, quanto lungi dal vero

traviasse il sentimento di coloro, che lu splendore, e la nobiltà della vaghissima nostra Toscana favella ristringono solo a quell' antico fortunato secolo, in cui fiorirono i più eccellenti scrittori di essa, i quali al colmo di sua perfezione con i loro immortali scritti gloriosamente la sollevarono. Impercioccbè resto messo in chiaro, ed incontrastabilmente provato, che essendo da quel tempo in quà non solo non diminuite, ma anzi notabilmente accresciute, ed a maggior perfezione, ed illustramento condotte tutte le più nobili arti, e discipline, ed essendosi maggiormente assottigliati gl'ingegni, accresciuti gli scrittori, moltiplicati i libri, e nuovi ritrovamenti in ogni genere di cognizioni felicemente fatti, da tutto ciò al nostro linguaggio rifultava un copioiiii

copioso accrescimento di voci, di maniere, di frasi, e d'espressioni, onde la doviziosa vaghissima copia di sue ricchezze potesse per ogni dove in vantaggio di chiunque ne sia amatore beatamente spandere, e dilatare, c che per conseguenza non solo il suo naturale splendore non era oscurato, nè spento, ma anzi conservate si erano, ed accresciute maravigliosamente le sue singolarissine bellezze. Non vorremmo però, che alcuno estendendo oltre al convenevole questa nostra per altro verissima asserzione, fi facesse malconsigliatamente a credere, che la principal sorgente delle bellezze di alcuna Lingua unicamente confiste se nell'accrescimento, e nella introduzione di nuove voci, e di nuove maniere di favellare, e che per tal convenente fosse lecito a chicchessia inconsideratamente, ed a capriccio, ogni volta che voglia ne gli venisse, inventar nuove forme di ragionare, e ammettere nuove, non più udite, o straniere parole, ed espressioni. Conciossiachè è manifesto, che così facendosi, non che arricchiti, ed abbelliti, ma piuttosto impoveriti, e corrotti ne resterebbero i linguaggi, se tralasciate, e a poco a poco perdute le loro proprie, naturali, e fignificanti voci, e maniere, altre stravaganti, incognite, e straniere sene sostituissero; anzi a guisa delle campagne mal coltivate, e da infeconde aduggianti semenze insalvatichite non potrebbero uberzosi germogli d'erudizione, e di dottrina produrre, ed offuscato in cotal guisa il chiarore delle loro naturali semplicissime bellezze, dalle infelici tenebre della barbarie, e della rozzezza miseramente refte-

resterebbero circondate, ed oppresse. Laonde affinche cotal fallace divisamento non vada incautamente allignando negli animi degli studiosi della Lingua nostra, e quelli dal buon sentiero, e da' diritti insegnamenti de' nostri trapassati macstri traviare non lasci, e imarrirsi, sembra, che non sia per esser riputato fuer di proposito in questo luogo il cercar giusta nostra pussa di svellerlo totalmente, e sradicarlo, e brevemente sì, ma insieme efficecemente mostrare coll' esempio ancora delle altre nazioni, quaxta cura fi debba usare nel conservar la purità del nofiro Linguaggio, e quali cautele, e confiderazioni fi debbano avere nell'uso delle nuove, o straniere parole da chiunque la vera, e perfetta Toscana eloquenza desidera di possedere. Primieramente si dee tener per certo, che semprechè si possa esprimere il concetto nostro colle nostre proprie, c natie parole, sente di stravaganza, d'affettazione, e d'improprietà il ricorrere alle nuove, o alle forestiere. Imperocche favellando noi, o scrivendo si per effere intesi, si per altrui persuadere, come ci verrà fatto di consegnire l'intento nostro, se adopereremo maniere ofcure, ed inusitate, ed alla chiarezza, ed alla purità della favella contrarie, e repugnanti? E di quì è, che i sovrani Maestri del dire faccendo confistere la principal cura della buona Elocuzione nella scelta delle parole, anzi, come afferma Cicerone nel Bruto, da questa dipendendo principalmente l'origine dell'eloquenza: Verborum delectus eloquentiæ origo; faviamente giudicarono, che chiunque non ponesse in quella tutta la \$ 3

la necessaria accuratezza, non potesse giammai acquistar fama di buono, ed eloquente dicitore. Laonde Dionifio Longino nel suo Trattato della sublimità lasciò scritto, che siccome le gemme giudiziosamente adattate, e scompartite adornano, e danno vaghissimo risalto alle vesti, così la proprietà, ed eleganza delle parole cagiona, e fa comparire la nobiltà, e la vaghezza del discorso; e poco prima avea anche detto, che la scelta di parole proprie, e nobili maravigliosamente attrae, ed ammollisce gli animi degli uditori : ori pev roivúv h των κυρίων, κ μεγαλοπρεπών δνομάτων εκλόγη θαυμαςῶς άγει, κ κατακηλεί τές ἀκέοντας. Per la qual cosa i Greci, ed i Latini mossi da cotali giustissime considerazioni furono gelosissimi in conservare la purità, e la proprietà de' loro linguaggi, e l'abuso di sostituire nuove, e straniere voci alle loro proprie, e naturali sempremai dannarono, e dissufero. E quanto a' primi, ficcome nella Prefazione universale posta in fronte di questa Raccolta colle testimonianze di Livio, di Tacito, di Valerio Massimo, di Plinio, e d'altri (crittori l'eruditissimo SMARRITO ampiamente dimostrò, egli è certo, che posciachè i Romani colla felicità delle loro armi dilatarono per una gran parte del mondo le conquiste loro, tra gli artifizi, che artatamente usarono per mantenere le soggettate nazioni nella loro devozione, e fedeltà, uno fu il necessitarle si colla forza, e sì coll'autorità delle leggi a servirsi della Lingua Latina, onde e i decreti in detta Lingua promulgarono, e le Ambascerie, se non se in Lingua Lati-

Latina, esporre per lo più non lasciarono, e le rispiste parimente nella stella favella dettarino, stette, e severe leggi per l'osservanza di cotali cistumanze constituendo; onde ebbe a dire di ciò ragionando S. Agostino ne' suoi dottissimi libri della Città di Dio: At enim opera data est, ut imperiosa civitas non solum jugum, verum etiam linguam suam domitis gentibus per pacem societatis imponeret. Ed è questa la cagione, perchè Temistio illustre Oratore Greco in una delle sue orazioni chiama la Lingua Latina Thy Reateray, R Basilida, cioè dominante, e regina. Di qui è, che Cicerone fu, come egli medefimo nelle Orazioni contre a Verre narrò, accusato di aver parlato Grecamente nel Senato di Siracufa; e Catone maggiore, per testimonianza di Plutarco, pubblicamente orendo in Atene, e Paolo Emilio, al riferir di Livio, in Macedonia, ambi per conservare la maestà del nome Romano, e per ostentare la maggioranza della loro Repubblica, vollero Latinamente favellare, con tutto che intesi non fossero, e che per palesare a que' popoli i loro sentimenti fosse d' uopo il valerfi de' torcimanni, che poscia i loro favellari interpretassero E per questo appunto ne' seguenti tempi Nerone, al riferir di Suetonio, non volle, che rispondesse, se non in Latino, un soldato Greco interrogato in giudizio; e in Dione pur fi legge, che l'Imperador Claudio privò della cittadiwanza Romana un Ambasciadore di Licia, che non avea saputo rispondergli in Lingua Latina. Con tutto ciò i Greci persuasi della nubiltà, della dol-Cez-\$ 4

cezza, e della gravità del loro idioma, non sapendo superare la na urale repugnauza, che provavano in abbandonarlo, nè dalla necessità del commercio, nè dalla moltitudine de' Romani coloni sparsi ne' loro contorni, nè dalla forza, ed auto. rità delle leggi poterono effer validamente astretti ad alcettare la Lingua Latina, e colla propria confonderla, o in alcuna guila frammischiarla, sembrando loro dura, ed aspra, ed alle orecchie spiacevole oltremodo, ed agli ufi della nazione in niuna guisa confacente. Il perchè non poterono poscia i Romani coll'andar del tempo gli editti sopra di ciò promulgati mantenere in piena osfervanza, e bisognò, che in qualche parte rallentassero il freno di cotale proibizione. Della qual cusa ci dà riscontro Filostrato, che nella vita d'Apollonio Tianeo racconta, che questo savio Filosofo avverti l'Imperador Vespasiano, che dovesse mandare nella Morea un Presidente, che intendesse la Greca favella, per rimediare a molti disordini, che nascevano dal non effere quel ministro per ordinario inteso da' populi di quella provincia. Di quì anche derivò la permissione data poi ne' seguenti tempi agli iusdicenti di sentenziare nelle provincie o in Greco, o in Latino, come più fosse loro a grado, ficcome da alcune leggi inferite nel Codice dell' Imperadore Giustiniano è manifesto. Plutarco parimente narra di se stesso, che quantunque egli fosse lungo tempo. dimorato in Roma, pure sembrandogli quella faveila molto più aspra, e ruvida della Greca a se natia, se non se da vecchio non si seppe indurre ad apprenapprenderla. Presso Ateneo nel terzo libro Delle cene de' savj sono festevolmente proverbiati alcuni affettati innovatori di Greche voci, e spezialmente Dionisio Tiranno di Siracusa, che volendo nominare la vergine, non l'appellava waedévov, ma pévardpor, perche uéves ru évopa, aspetta l'uomo, la colonna ποπ ςύλον, πα μενεκράτην, ότι μένει, κ) πρατε, perchè è forte, e durevole, la freccia non axovτιον, πια βαλλάντιον, ότι έναντίον βάλλεται, perchè si scaglia incontro altrui; le buche, e i nafcondigli de' muri µushera, perchè tès µus type, confervano i topi. Eraclide Lembo riferito dal medefimo Ateneo nelle sue Greche storie racconta essere stato deriso ne' suoi tempi Alessarco fratello di Cassandro Re di Macedonia, il quale lasciando i comuni, ed usati vocaboli, affettatamente ne inventava de' nuovi, chiamando a cagione d'esempio il galio opboBózy, il varbiere Brotonépyy, la dramma άργυρίδα, il banditore απύτην, ed altre di questa fatta. E quì pure da Ateneo è riferito a questo proposito un luogo assai notabile di Platone ne'libri della Repubblica, in cui seriamente sono avvertiti cotali innovatori, e formatori di nuove parole a tralasciar questo abuso, e servirsi di parole adattate alla comune intelligenza. Nel Dialogo di Luciano intitolato AEEiQávys, questo Filosofo volendo sbeffare coloro, che ne' suoi tempi usavano maniere di favellare o scure, inusitate, nuove, e dal comune approvatu uso remote, introduce a parlare un certo Lessifane affettatamente, e con parole parte troppo rancide, parte affatto nuove, e stranamente formate,

te, e troncando alla fine l'insipido ragionamento di colui dimostra con ottimi insegnamenti quanto disconvenga a un buon Greco scrittore il servirsi di così stravagante maniera di parlare. Noi ci astenghiamo dal riferire le sue parole, perchè bisognerebbe qui riportare presso che tutto quel Dialogo, il quale fa chiaramente vedere quanto i buoni Greci scrittori amassero di allontanare una si fatta barbarie, e novità dalla loro purissima favella. A tutto ciò si arroge, che conciossiachè dalla Grecia derivassero nel Lazio le migliori, e più nobili discipline, fu d'uopo, che i Romani ne' (eguenti tempi da quella loro severa dominatrice burbanza ritraendosi e le Greche lettere imparassero, e molti di essi ancora per la detta cagione a scrivere Grecamente s' applicassero ; ma non pertanto i Greci altieri stimatori del proprio linguaggio altrimenti che in esso a scrivere non s'indussero giammai. Ma se i Romani non poterono per l'abbassamento della loro potenza nelle soggiogate provincie l'uso della Lingua Latina mantenere, non è per questo, che della sua purità, e conservazione fossero meno gelosi di quel, che abbiamo provato effere stati i Greci; imperocchè e gl' Imperadori medesimi usarono qualche premura, perchè non allignafse questo abuso dell'introdurre una fregolata novità nel favellare, e quelli scrittori, che le regule, e la norma di bene, e propriamente scrivere, e favellare prescrisero, con efficaci utilissimi ammaestramenti apportarono salutevole medicina a un somigliante malore alla purità de' linguaggi sommamente nocivo. Tiberio Imperado-

X

radore favellando in Senaro fece sua scusa della necessità occorfagli di usare la nuova voce monopolium. Ed un' altra volta avendo udito leggere in un decreto del Senato la parola Greca Eußanua, la disapprovò, e fu di parere, commutandam esse vocem, & pro peregrina nostratem reponendam, aut si non reperiretur, vel pluribus, vel per ambitum verborum rem enuntiandam; per usare le parole stesse di Suetonio, che ambedue questi successi nella vita di quel Principe racconta. Un altra volta il medefimo Tiberio fi fece coscienza d'avere usata in un editto una parola poco Latina, e che aveva del nuovo, onde volle confultare sopra di ciò alcuni intelligenti Giurisconsulti, fra' quali Atteio Capitone, per adulare l'Imperadore, anziche per altro più forte motivo, disse, che quella voce era senza fallo moderna, e nuova, ma che da indi in poi in grazia di Tiberio si sarebbe potuta collocare fralle antiche ; al qual sentimento s'oppose un tal Pomponio Marcello mostrando, che Cesare poteva dar l'onore della cittadinanza Romana agli uomint, non già alle parole; nè la libertà di questa risposta irritò in veruna guisa l'animo di Tiberio. Anche l' Imperadore Adriano dicono, che si ponesse a sottilizzare. se si potesse usare la voce obiter; e narra Sparziano, che una volta questo Principe riprese Favorino filosofo, perchè gli parve, che avesse adoperata non so qual voce nuova, e da' buoni scrittori non approvata. Nè fu questa solamente un' affettazione degl' Imperadori, nè una sofisticheria de più bassi tempi della Romana Repubxii

pubblica, conciossiache anche da' più antichi scritsori si trova esfere stata disapprovata la novità delle voci. Varrone, notato anche da Aulo Gellio, quistionando, se meglio si dicesse Latinamente æditumus, o ædituus, decife, che fi deveausare piuttofto quella voce, che questa, dando sì fatta ragione; quod alterum sit recenti novitate sictum, alterum antiqua origine incorruptum; e questo medesimo confermò anche ne' libri de re rustica dicendo: Sementinis feriis in ædem Telluris veneram rogatus ab æditumo, ut dicere didicimus a patribus nostris, ut corrigimur a recentibus urbanis, ab xdituo. Lo stesso Varrone dice in un altro luogo, che in vece di extremum essendo stata da alcuni inventata, ed usata la voce novissimum si ricordava, che molti buoni vecchi gelosi di confervare la purità nella Romana favella la disapprovavano, & quod nimium novum verbum effet, vitabant. Cicerone tralle gravissime accuse date nelle sue Filippiche a Marcantonio aggiunse quella di avere a capriccio inventata la parola piistimus, ed alcune altre nuove non più udite espressioni. E nella Topica dovendo tradurre in Latino la Greca voce έτυμολογία diffe, che veriloquium sarebbe stata la sua corrispondente Latina, ma, per fuggire la novità di questa voce, volle piuttosto servirsi della parola notatio: Multa etiam ex notatione sumuntur; ea est autem, cum ex vi nominis argumentum elicitur, quam Græci έτυμολογίαν vocant, idest verbum ex verbo veriloquium. Nos autem novitatem verbi non satis apti fugientes, genus

genus hoc notationem appellamus, quia sunt verba rerum notæ. Altrove questo Oratore chiamò, come narra Quintiliano, verbum Terentianum la voce obsequium; la qual cosa essendo stata da alcuni Critici interpretata in guisa, che indicasse primo inventore di questa voce esfere stato Terenzio, s' immaginaruno, che a torto egli fosse statu cenfurato da Cicerone, essendo stata usata da Nevio, e da Plauto comici più antichi di Terenzio; ma Giorgio Fabricio eruditamente mostrò, che la critica Ciceroniana si fondava in ciù, che Ferenzio fu il primo ad usare la parola obsequium in buona parte, dicendosi anticamente solo de gratificandi studio in turpi, & flagitiosa adolescentia, per usare le parole dell'eruditissimo Vossio, che questa ostervazione riporta. Ma troppo andrebbe in lungo il ragionamento, se noi volessimo quì riferire tutti i luoghi di Cicerone, d'Orazio, di Quintiliano, e d'altri Latini scrittori, ne' quali parte si prova, che la buona scelta delle parole dee appoggiarsi alla regolata consuetudine de' migliori autori, parte si mostra quanto sia pericoloso l'andare in traccia delle nuove, o straniere parole, e parte si fa vedere, che lo sregolato uso della novità nel favellare rende viziofo il discorfo, empiendolo di barbarismi vizio bruttissimo dell'orazione, tralle diverse spezie del quale annovera meritamente Quintiliano le parole nuove, e forestiere. Per questo Orazio beffò nelle sue satire Lucilio :

... quod verbis Græca Latinis Miscuit.

Per

xiiii

Per questo tante volte riprese Giovenale i viziosi de' tempi suoi, che per lezio, e per ismancerie usavano il frammischiare alle Latine le Greche parole, nè si recavano ad onta il non saper ben parlare la natia favella Romana. Per questo Cicerone volle (crivere espressamente in Latino le fcientifiche, e filosofiche materie, per far vedere a' miscredenti de' tempi (uoi, che il Romano linguaggio non meno, che l'Ateniese, era acconcio a trattarle, siccome in più luoghi, e spezialmente ne' libri de' Fini del bene, e del male si protesto. E Macrobio nellibro selto al capitolo quarto de Saturnali parlando di Virgilio afferma: Inseruit operi suo & Græca verba, sed non primus hoc ausus, autorum enim veterum audaciam secutus est; dove se vede, che egli taccia di troppo ardita la licenza, che si presero alcuni di far questo mescuglio, e in fine loda Virgilio sopra gli antichi, perchè hac licentia largiùs sunt usi veteres, parciùs Maro. Nè solamente i Greci, ed i Latini, ma altre nazioni ancora ebbero sommamente a cuore la purità de' loro idiomi, e la straniera mescolanza abborrirono. Ne' secoli a noi più vicini la necessità del commercio, la vicinanza, le conquiste, e il possedimento d' alcuni paesi nella Francia introdussero talmente in Inghilterra l'uso della Lingua Francesca, che i nobili Inglesi si recavano a maggior vergogna il non saper la Francese, che la natia; c narra Matteo Paris nella sua Storia all'anno 1259. che una delle principali accuse date a Santo Ulstano Vescovo Vigorniense per allontanarlo dal Regio Configlia

siglio fu, quod quasi homo idiota esset, que linguam Gallicam non noverat, ac proinde Regis Confiliis interesse non poterat. Ma poscia gli uomini più assennati di quel Regno con ragione giudicando vergognoso alla loro nazione questo abuso, ricorfero a' loro Monarchi, pregandogli, che apponessero un efficace rimedio a questo disordine, e sbandita da tribunali la Francese straniera favella, l'Ing.ese loro naturale al primiero uso stabilmente riconducessero; le quali istanze firono finalmente esaudite dal Re Odoardo III. Principe di fingolarissimi talenti dotato, il quale in un Parlamento convocato il di 17. Maggio del 1367. come narra Tommaso Walfingham, ad petitionem communitatis placita in lingua materna, & non Gallica versari jussit. Ora se tante nazioni con tanto studio, e con sì saggi regolamenti proccurarono la conservazione de' loro idiomi, e ogni mescolanza di straniere, e insolite locuzioni, e forme di ragionare da quelli (empremai cercarono d'allontanare, non è egli giusto, e convenevole, che la nostra Toscana favella, che dalle due principali tralle mentovate ha preso nell'altre cose norma, e regolamento, e che con esse per comune consentimento può andar del pari, e molte dell'altre superare, e che è così doviziosa di termini, così leggiadra nelle espressioni, così feconda di maniere, che ad ogni forta di stile, come altrove abbiamo dimostrato, ottimamente convengono, non è egli, dico, convenevole, che anche al pari degli altri linguaggi pura si conservi, ed illibata, di sue consuete nobilisfime

xvi

fime bellezze adorna, non di stranieri, infolisi, e accattati ornamenti corredata, e guernita? Questo oppunto proccurarono d'infinuare tanti nostri scienziati ce lebratissimi scrittori, i quali così gran numero d'ottime scritture, cui dovessimo imitare, ci lasciarono, e tanti utilissini insegnamenti in questo proposito ci diedero. Monsignor della Casa nel suo purissimo Galateo dice, che le parole vogliono effer chiare, il che avverrà, se tu saprai scerre quelle, che sono originali della tua terra. Si offervi, che nel pregiatissimo Specchio di Penitenza il Pafsavanti volendo tradurre quel luogo di S. Girolamo: Pœnitentia est secunda tabula post naufragium; e parendogli Latina, e nuova, e da non effer comunemente intesa la voce naufragio, volle piuttosto circoscriverla, dicendo graziosamente : La penitenza è la seconda tavola dopo il pericolo della nave rotta. E nel volgarizzamento delle concioni di Tito Livio ad effo Paffavanti attribuito, per iscansare la parola temerità espressa in quel luogo di questo Storico non semper temeritas est felix; leggiadramente, e con molta proprietà di Toscano scrittore tradusse : fempre non avvien bene del non faviamente confidarsi. Ognuno sa quanto ne<sup>2</sup> tempi suoi fosse proverbiato, e deriso Giovan Giorgio Trissino uomo per altro scienziato, e valente per la innovazione, ed aggiunta delle nuove lettere da esso infelicemente tentata nel vo'gar nostro, e quanto piacevoli sieno, ma altresi utilissime al proposito nostro le censure fattegli dal nostro Messer Agnolo Firenzuola, e pure era quella una semplice innovazione circa alcualcune lettere, ed accenti, e di minor momento, che non è la sregolata innovazione delle parole dal comune u/o discordante. Sarebbe lunga impresa, e da non venirne così agevolmente a capo, se noi volessimo su tal materia in questo luogo arrecare i precetti, e le massime infinuate ne' loro scritti dal Cavalier Salviati, da Benedetto Varchi, da' Depusati sopra 'l Decamerone, dal Cardinal Bembo, dal Cinonio, da Annibal Caro, da Pier Segni, da Giovambatista Strozzi, da Benedetto Menzini, da Carlo Dati, da Benedetto Buommattei, e da tanti illuftri ingegni, che della vera, e soda, e non accatsata Tuscana eloquenza furono perfettissi pussedisori. Da questi dobbiamo prender regola, e norma, • non da' falsi, e cavillosi sofismi de' Castelvetri, de' Muzj, de' Beni, de' Ruscielli, e da altre si fatte torbide, e attofficate forgenti, che la chiarezza di nostra favella invidiosamente co' loro maliziofi argomenti tentarono d'intorbidare. Molto importa in questa bisogna il saper distinguere le vere, e ben fondate regole dalle false, e capricsiofe, ed il saper seguitare, non mica uno stravagante, e pernicioso abuso, ma si bene il buono, e regolato uso, e sulle migliori, e più accreditate scritture appoggiato. Ma quantunque verissime, ed importanti sieno le sopraddette osservazioni intorno l'uso delle nuove, e straniere parote, nondimeno si dee confessare, che questo insegnamento ammette alcuna voita qualche limitazione. Imperocchè non fi può negare esser lecito talora rinnovare, o ser-Virsi di alcuna straniera voce, purchè ciò si sac-<u>S</u>S 610

xviii

cia in primo luogo colle dovute, e giuste cagioni; fecondariamente da quelli scrittori, ed in que' componimenti, cui meno disconvenga; e in terzo luogo col riguardo, e colle cautele, e colle regule da' sovrani maestri del dire insegnate, ed approvate. Le cagioni sembra, che si pullano ridurre comune-mente a tre; cioè se ciò si faccia o per necessità, o per confuetudine, o per ischerzo. Per necessità si formano le nuove voci, o si adoprano le strauiere, quando la lingua, in cui parliamo, manca di alcun termine assolutamente necessario per esprimere ciò, che nopo abbiamo di significare, o per dar quella maggior forza, ed energia, che ricerca talora il di-Scorfo. Cicerone, a cagione d'esempio, conoscendo, che la Lingua Latina era mancante, e scarsa di alcune voci necessarie per ispiegare le Filosofiche quistioni, che nelle sue opere avea prese a trattare, non ebbe difficoltà d'inventare il primo le parole beatitudo, e beatitas ne' libri della natura degli Dei, mulierofitas nelle quistioni Tusculane, e in altre opere indoloria, o (come altri leggono) indolentia; le quali innovazioni di voci fatte per necessità da Cicerone furono avvertite da Quintiliano, e da Sidonio Apollimare, e più precisamente da Uberto Foglietta ne' suoi libri intito'ati de præstantia Latini sermonis. Per la stessa cagione il me defimo Marco Tullio non disapprovò il verbo expectorare usato da Ennio per ispiegare per mezzo di elso con più energia il suo concetto. Così pure tra' nostri Tof ani scrittori Giovanni Villani, occorrendogli descrivere nella sua Cronica molti usi di popo-

xix

popoli stranieri, fu talora forzato a servirsi d'alcuna forestiera parola, come al capicolo 55. del libro ottavo, dove usa Godendac antica voce Fiamminga, perchè non poteva in sua favella esprimere una particolar sorta d' arme di quella nazione, necessaria a intendersi in quella congiuntura. Nè per altro molte nuove parole nella sua Commedia, come a ciascuno è noto, uso Dante, se non perchè maravigliosumente servivano ad esprimere la forza, e l'energia de' suoi sublimissimi concetti. Dalla necessità deriva la confuetudine, la quale supera talora l'autorità, e purchè buona sia, e sul consenso unicamente degli eruditi fondata, ammette talvolta alcune nuove parole, e a poco a poco spogliandole della novità loro, toglie, altrui lo (crupolo d'adoperarle : Constituendum in primis idipsum quid sit, quod consuetudinem vocemus; quæ si ex eo, quod plures faciunt, nomen accipiat, periculosum dabit præceptum, non orationi modo, sed (quod maius est) vitæ, &c. Ergo confuetudinem sermonis vocabo consensum eruditorum, ficut vivendi, consensum bonorum. In queste parole c' insegna Quintiliano al capitolo sesto del primo libro delle sue Oratorie Instituzioni quale debba essere, e come si debba intendere la consuetudine, la quale sul buon uso, non già sull' abuso dee fondarsi, come più volte avverti anche Marco Tullio. Perciò la parola novissimum, che, come sopra abbiamo detto, su ne' suoi tempi da Varrone disapprovata come nuova, essendo poscia dalla consuetudine de' buoni scrittori ne' seguenti tempi §§ 2

XX

cempi riceuta, fu senza taccia, e difficoltà da Bruto, e da Cassio nelle pistole scritte a Cicerone, e da Giulio Cesare ne' suoi Commentarj, e da molti altri regolati scrittori adoperata. Monfignor della Casa noto nel Galateo, che brindisi era vocabolo forestiero, e non già nostrale; ma essendosi abbracciata la forestiera usanza di fare i brindisi, per conseguenza non solo ne è stata ritenuta la voce, ma niuno vi sarà, che possa oggidì in qualsivoglia scrittore biasimarne l'uso dalla comune approvata consuetudine introdotto. Parimente la parola cirimonie presso i nostri antichi, e regulati scrittori era solo adoperata in significato di que' riti, e solennità usate da' Chierici intorno agli altari, e ne' Divini Ufficj; ma la consuetudine anche de' migliori scrittori l' ba dipoi estesa ancora a quelle dimostrazioni, e significanze talora anche vane, ed infinte d'onore, e di rispetto vicendevole, il superfuo uso delle quali, per sentimento dello stesso Casa, dagli Oltramontani è stato in Italia introdoito, e poscia da noi ricevuto. Oltre alla necessità, ed alla buona, ed approvata consuetudine, per ischerzo talora si formano le nuove voci, e questo addiviene regolarmente nello stile giocoso, e faceto, e per lo più ciò si concede a' Poeti, e spezialmente a' Comici, ed a quel genere di poesia, di cui più d' ogni altra adorna, e doviziosa comparisce la Lingua nostra, quella dico, che dal nome di colui, che così eccellente, e famoso vi riusci, su chiamata Bernesca. Di questa licenza assai acconciamente fi servirono alcuna volta i Comici Greci, e Latini Semfemplicemente in ischerzo per dilettare, o cccitare il riso negli uditori. A questo fine Plauto nelle Bacchidi chiamò scherzosamente i denti nucifrangibula, ed i pugni dentifrangibula, e Lucilio in quel verso delle sue satire riferito da Gicerone ne' libri della Divinazione

Terrigenam, herbigradam, domiportam, sanguine cassam

descrisse giocosamente la chiocciola, secondo la sposizione de' migliori Critici, checche ne dicano Erasmo, e Pietro Crinito, a' quali, non sapremmo con quanta ragione, parve doverlo intendere della testuggine. Per simil modo (benchè alquanto più duramente giusta il parere di Quintiliano) disse l'antico Poeta Pacuvio citato da Varrone, e dal medesimo Quintiliano:

. . . . . . . . . . Nerei

Repandirostrum, incurvicervicum pecus;

il qual ver so ad un certo genere di persone fu graziosissimamente adattato dal Poliziano nel prologo de' Menecmi di Plauto. A questo oggetto parimente Terenzio nell'Ecira inventò la voce funambulus, e il facetissimo Aristofane finse le voci imitanti il canto delle ranocchie, e degli uccelli, e nella Commedia intitolata i Fuci diede a i costumi quel bizzarro epiteto di opto φοιτοσυχο φαντοδιχοταλαιπώρων per burlare i giureconsulti de' suoi tempi. E similmente Ateneo cita un luogo di Esippo antico comico, in cui è motteggiato un certo Brisone, e chiamato Θρασυμαχειοληψικερμάτων, cioè simile a Trasimaco nel disputare. Tragli scrittori di nostra lin-SS 3 xxii

gua parimente Annibal Caro Scherzando in una Sua lettera con Giovanfrancesco Leoni suo amico, e volendo con festevoli motti piacevolmente proverbiare la forma alquanto straordinaria del suo naso, formò tante parole derivanti dalla voce naso, in cotal forma scrivendo: Prego Iddio, che metta in cuore al Brittonio, che vi faccia una naseide più grande di quella sua rotonda, e che ogni libro, che compone, sia nasea in onore della nasale maestà vostra, e che non sia sì forbito nasino, nè sì stringato nasetto, nè sì rigoglioso nasorre, nè si sperticato nasaccio, che non sia vassallo, e tributario della nasevolissima nasaggine del nasuissimo nason vostro. Di tal fatta sono anche treagio, quattragio, le cetere de' sagginali, squaccheratamente, stracantare artagoticamente, e altre somiglianti di nuova foggia per ischerzo, e per rallegrare la brigata finte nel suo incomparabil Decamerone dal nostro maggior Profatore. Queste sono le cagioni comunemente riputate giuste, e necessarie per formar le nuove voci, o per adoperar talora le straniere; ma, come sopra si è notato, alcune altre confiderazioni sono necessarie per poter ciò fare sicuramente, e senza taccia di affettazione, o d'improprietà. Impercioschè nè in tutti gli scrittori, nè in tutti i componimenti conviene servirsi di questa licenza. Gli Orctori, per esempio, debbono usarla meno de' Poeti, e allo stile sublime, in cui più esatte le regule della buona elocuzione servar si deono, meno ella conviene, che al mediocre, e al tenue. Celfo antico Grammatico proibl

proibì agli Oratori ogni innovazione di parule, e quantunque il suo parere sembri troppo severo a Quintiliano, che si dichiara di non seguitarlo, adducendone esempj di famosi Oratori, avverte egli nondimeno effer cosa pericolosa, e da dovervi andare con molta cautela, e, come noi diciamo comunemente, col calzar del piombo. In fatti Cicerone nelle Orazioni raro, o non mai nuove parole formò, e mai peravventura non sembra, che si servisse delle Greche. Nelle opere Filosofiche, le quali per illustrare il suo natio linguaggio per anco alquanto scarso, e mancante, volle dettare in Latino, sforzandolo la necessità, fu costretto e a servirsi di alcune nuove voci, e talora a metterne in campo delle Greche, poichè al dire di Lucrezio si vede ester pur troppo veru:

. . . . . Graiorum obscura reperta

Difficile inlustrare Latinis versibus esse,

Multa novis verbis præsertim quum fit agendum

Propter egestatem linguæ, & rerum novitatem; lo che poi più frequentemente, e con meno riguardo fece nelle lettere familiari, e spezialmente in quelle scritte ad Attico suo considentisimo amico, nelle qualt sovente ragionando di gelosissimo amico, nelle stato, e di cose di grande importanza, e segretezza, gli premeva occultarne il contenuto per timore, che non gli accadesse alcuno fortunoso disastro, se mai per disavventura fossero intercette, e in mano de' suoi nimici capitassero. Anche tra' Poeti agli Epici, ed a' Lirici questa licenza molto meno conviene, che a' Satirici, a' Ditirambici, e a' Comici; S & 4 che xxiiii

che moite parole uso nelle sue satire Orazio, dalle quali si astenne nell'Ode; e l'Ariosto nelle satire trascorse in alcune espressioni, dalle quali ben si guardo nell' Orlando Furiofo; e quelle lunghe, e composte parole da' Latini appellate seiguipedalia, e da' Greci µupíaµopea, che bizzarramente, e con somma grazia il Redi, ed il Bellini i ventarono, quegli nel suo celebre Ditirambo, questi nella sua leggiadrissima Buschereide, seppero esti bene scanfare ne' loro gravissimi Sonetti. Oltre al riguardo della diversità de' componimenti, ne' quali più, e meno s' adatta l'uso delle nuove, e straniere voci, vi sonu alcune cautele, e regole importan'issime, l'offervanza delle quali non si vuole in conto alcuno trascurare in si fatta bisogna. Le cautele sono, che quando occorre u fare alcuna nuova, o meno u fata voce sogliono gli scrittori in una certa maniera scusarsene, e con alcuni rimedj, o preservativi, per così dire, temperarle, e far loro in somma come volgarmente si dice, un po' di letto. Il precetto è di Quintiliano, onde colle sue stelse parole si vuol riportarlo : Et si quid periculosum finxisse videbitur, quibusdam remediis præmuniendum est : ut its dicam; si libet dicere; quodammodo; permitte mihi sic; quod idem etiam in iis, quæ licentius translata erunt, proderit, quæ non tuto dici possunt. Quintiliano l'apprese da Cicerone, il quale scrivendo a Bruto, e ad Appio, e tornandogli in acconcio di valersi delle voci favor, e urbanus da effo giudicate nuove, o per lo meno affai moderne, le accompagnò con queste proproteste : ut hoc verbo utar : ut nunc loquuntur. E nella Topica occorrendogli valersi delle parole specierum, e speciebus nel numero del più, pel cattivo suono, che facevano alle sue orecchie, sene scusa dicendo: Nolim enim, ne si Latine quidem dici possir, specierum, ac speciebus dicere, &c. at formis, & formarum velim. E quando per esprimere il suo filosofico concetto giudicò necessario formare le nuove voci beatitas, e beatitudo, delle quali supra si è ragionatu, si protestò, che erano dure, ma che sperava, che il tempo averebbe ammollita la loro durezza, e novità : utrumque omnino durum, sed usu mollienda sunt verba. Parimente nelle Tusculane quistioni, laddove si servi della nuova voce mulieriofitas, vi aggiunfe questa parentesi (ut its appellem eam, que Grece Qidoyuveia dicitur. ) Ne minori scuse fece Lucrezio per volere usare la voce Greca Spoiopepía, allorasbè egli spiega i principj d'Anassagora:

Nunc & Anaxagoræ scrutemur homænmeriam, Quam Græci memorant, nec nostra dicere lingua Concedit nobis patrii sermonis egestas,

Sed tamen iplam rem facile'st exponere verbis Principium rerum, quam dicit homœomeriam. Così parimente a Monsignor della Casa venendo in acconcio di adoperare la voce brindisi, che sopra abbiamo mentovata, non mancò di avvertire, che era forestiera; e par con somiglianti proteste Don Vincenzio Borghini tirato dalla necessità dell'argomento nelle sue eruditissime opere usa alcune voci, che sentono del Latino. Bernardo Davanzuti dotto genxxvi

gentuluomo, e di nostra favella intendentissimo, fu cos) vago delle parole concile, e caizanti per far vedere la forza dell' espressione, di cui al pari d' ogni altra è dotata la nostra favella, che non senza cagione fu da alcuni censurato per avere alquanto abbassato nella sua Traduzione di Cornelio Tacito la maestosa gravità della Storia. Inventò egli alcune nuove, e non comunaimente dagli scrittori usate parole. e metafore, ma bensi adattate, ed espressive; per altro nelle sue pustille non mancò di avvertire i leggitori della necessità, e de' motivi, che l'avevano indotto a così fare, come laddove usando la voce scapigliato diffe : Ma Tiberio solamente tolse la degnità Senatoria a questi quattro scapigliati, per chiamare i fonditori delle loro facoltà con questo nuovo vocabolo, che la nostra Città ha trovato al nuovo lusso ftrabocchevole entratoci. Il Varchi nell'Ercolano tornandog!i in acconcio di usare la voce infante, lo fece con questa precauzione: Furono nati, e allevati nella città di Firenze, e se non vi nacquero, vi furono portati infanti (per mettere in consuetudine, o pluttosto in uso questo vocabolo). Con tutto ciò egli nº fu ripreso da Girolamo Muzio, quasi avesse usata questa voce infolita, e nuova al capitolo settimo della sua Varchina; ma oltrechè il Farchi sene serve coll' accennata dichiarazione, dovea il Muzio por mente, che questa voce fu usata anco da Dante nel Canto quarto dell' Inferno colà, dove [crisse:

Ch' avean le turbe, ch' eran molte, e grandi E d'in-

xxvii

E d'infanti, e di femmine, e di viri; e da altri (crittori ancora del buon secolo, gli esempj de' quali sono citati dagli Accademici della Cru-(ca. Similmente Carlo Dati in una sua lezione sopra le Zazzere in questo presente Volume inserita fi scussa cogli uditori, perchè la materia, di cui avea preso a ragionare, lo avea costretto a servirsi della non troppo comune voce calvezza; quantunque possa peravventura ciù reputarsi un suo presso che soverchio scrupolo, trovandosi questa parola usata anche nel secol d'oro della lingua nostra dagli antichi Volgarizzatori di Mesuar, e di Rasis, gli e sempj de' quali sono nel loro Vocabolario dagli Accademici della Crusca riportati. Restano le regole necessarie a osservarsi da coloro, che vogliono servirsi delle voci nuove, le quali furono a questo fine stabilite, acciocchè in cotal faccenda non si procedesse sregolatamente, nè a capriccio, ma si bene con quel metodo, che la buona consuetudine, e gli approvati scrittori ci hanno dimostrato. Queste dal sourano artefice della Romana eloquenza Cicerone nel libro delle sue Oratorie Partizioni furono insegnate, e da Quintiliano, e da altri solenni maestri di Rettorica approvate. Tutte le innovazioni, dicono esti, debbono avere origine o dalla similitudine, o dalla imitazione, o dalla inflessione, o dall'aggiunta, o sia composizione d'altre parole. Qualunque nuova voce sopra alcuno di questi fondamenti appoggiata non sia, barbara comunemente sarà giudicata, e difettosa, ed al migliore, e più regolato uso repugnante - Largo campo ci si presenterebbe in

#### xxviii

in questo luogo di spiegare ciascheduna di queste maniere di formar le nuove voci, e di comprovarle con ottimi esempli de' migliori scrittori Greci, Latini, e Toscani; ma perchè con ragione temiamo di prolungar di soverchio questo nostro ragionamento, e di ritardare oltre al convenevole la lettura di queste Prose a' nostri amorevoli Leggitori, ci contenteremo di rimandargli a quanto hanno partitamente divisato in somigliante propusito Cicerone nelle sue opere Rettoriche, Quintiliano nelle sue Instituzioni Oratorie, il Vossio ne' suoi libri della Rettorica, e de' Difetti del parlare, e tanti altri insigni maestri della eloquenza, tanto più, che quasi tutti gli esempli sin qui riferiti possono agevolmente servire anche a questo proposito, e che per quel, che risguarda la Toscana nostra favella, il nostro maggior Poeta Dante Alighieri primo, e sovrano ingranditore di essa nella sua Divina Commedia, colle sante espressive, e significanti voci da esso felicemente inventate, ha sparso tratto tratto nobilissime vestigie di questi importanti insegnamenti. Con questo metodo in somma, e con queste regole si può talora, quando da giuste, e necessarie cagioni astretti siamo, usar qualche nuova, o forestiera voce. Ma vuolsi bene adattarle allo stile, ed a' componimenti, che si hanno fra mano, ed anche parcamente usarle, che sconcia cosa sarebbe, e da recare altrui nausse, e fastidio il sentirsi ad ogni piè sospinto percuotere l'orecchie da stravaganti, ed oscure parole, e del comento tutt' ora bisognose. Guglielmo Budeo, che sembro es-[er

fer piuttosto portato non istare tanto legato allo scrupolo di non usare se non le parole, che si trovano usate dagli antichi, pure trattando dell'uso delle parole nuove soggiugne : Modice tamen, & tum demum, quum inopia cogit, id faciendum esse. No si dica, che la Lingua nostra essendo nel numero di quelle, che chiamano vive, e al pari d'ogni altra leggiadra, e dominante, non si dee per questo ristrignere, e impoverire, ma bensi ampliare, ed accrescere; perocche se così fi facesse, ciù non si chiamerebbe mica arricchirla, ma anzi oscurarla, e de' suoi proprj pregj, ed ornamenti spogliarla, per rivestirla poi in mal punto di nucve fogge, che le caschino, per così dire, di dosso, le vadano male alla vita, e la rendano in una parola sconciamente contraffatta, e disadorna. Le quali cose se attentamente considereremo, non dubiteremo di confessare, che Uberto Benvoglienti nelle sue per altro erudite note alle Croniche Sanesi di Andrea Dei, e di Neri di Donato novellamente stampate nel Tomo XV. della grand' opera degli Scrittori Italici a torto abbia notato gli Accademici della Crusca per avere essi tralasciato di porre nel loro Vocabolario le voci univolo, fiorinata, mercedare, ed alcune altre poche di questa fatta, che sono certamente nuove, e non intese, nè usate in Firenze, e che dagli autori citati dagli Accademici (tra' quali e poteva offervare, che non sono annoverate quelle sue Croniche Sanesi) non sono state usate giammai, nè forse intese. Ma pud essere, che il Benvoglienti fi sia mosso a ciù fare, non perchè in fatti tenga opinione,

XXX

nione, che debbano esfere usate, ed approvate quelle voci, ma si veramente piuttosto per alcuna sua particolare animoficà contro quella Accademia; imperocchè oltre alle predette cose egli censura anche gli Accademici per aver tralasciato gradora, nome collectivo, dice egli, critica le definizioni date alle voci menagione, rappresaglia, e friere, e riprova il (entimento del Cavalier Leonardo Salviati fopra l'uso dell' e copula; e tutto ciò peravventura non con tutta ragione, perchè quanto a gradora essendo questa l'antica terminazione del numero plurale del sustantivo grado, secondo il costume di tutti i Vocabolarj, il singolare grado si dovea re-gistrare, e non gradora dagli Accademici, altrimenti un facil modu avrebbe inventato costui di raddoppiare di mole i Vocabolarj. In fatti essi non solo così fecero, ma anche posero un csempio delle Novelle Antiche di gradora ( comecchè il Benvoglienti mostri di non averlo veduto) nella stessa guisa, che in arco ne posero d'arcora, in borgo di borgora, in corpo di corpora, in forno di fornora, in fuoco di fuocora, in sesto di sestora, in tempo di tempora, e così in moltissimi altri. Parimente sol tanto, che si leggano, si vedrà esser salso, che menagione negli esempj del Maestro Aldobrandino dagli Accademici addotti, come egli crede, significhi gonorrea, nè il passo della morte dell'Imperadore Arrigo cavato da quella Cronica Sanefe dà veruno certo riscontro di questo significato; ed egualmente insussistenti, e sossible pare, che fieno le sue critiche sopra le definizioni di friere, e di rappresaglia, lo che, per non effer guest o

xxxi

questo luogo gran fatto a ciò opportuno, di buona voglia tralasciamo di esaminare. Non minor disapprovazione merita a giudicio nostro un moderno Traduttore di alcune Greche Tragedie, il quale oltre all'avere non rade volte usato strane, od inusitate maniere, e dal genio della Toscana lingua alienissime in quella Traduzione, stimb un bel tratto l'avere inventata senza veruna necessità la nuova, e non più udita voce cunqua per tradurre la Greca Tivà, quasi che non avesse la Lingua nostra parole a questa corrispondenti. Nè di ciò contento sostiene nelle sue note generalmente, ed approva l'uso delle nuove parole nelle Lingue vive per si fatta maniera, che vi sarebbe da temere, che taluno non ben cauto ne potesse peravventura restare falsamente ingannato, se l'oscurità delle ragioni da esso addotte da cotale pericoloso inciampo per se medesime non lo guarentissero. Ma gli amatori di questa nobilissima favella hanno, la buona mercè d' Iddio, altre più pure fonti, onde dissetare le loro studiose brame, per la qual cosa ci giova sperare, che vorranno, anziche dar orecchio a questi moderni regolatori degli altrui linguaggi, offervare i precetti da tanti nostri eccellentissimi maestri in sì fatta bifogna lasciati, e le opere di tanti nobilissini scrittori costantemente, e con vie maggiore loro piacere, ed u'ilità imitare. A questo noi ardentemente confortiamo chiunque ama la vera, e soda, e non mentita Toscana eloquenza, e per questo oltre a tante sceltissime, ed utilissime Toscane opere, che tutt' ora per mezzo de' nostri torchi proccuriamo di dare alla luce,

xxxii

luce, non trascuriamo anche la continuazione della nostra Raccoltu delle Prose Fiorentine, -e questo quinto Volume della seconda Parte pubblico facciamo di presente, in cui undici eccellenti Lezioni di Fiorentini scrittori fi contengono, che non meno di quelle de' Volumi antecedenti confidiamo, che siano per incontrare il gradimento degli amatori della Toscana favella. Imperciocchè le due prime sono di Messer Benedetto Varchi, le quali escono per la prima volta alla pubblica luce, effendo state tralasciate nella raccolta delle Lezioni di questo gran Letterato stampata in Firenze per Filippo Giunti nel 1640. in quarto; noi l'abbiamo estratte da un Cudice della Libreria del Marchese Ferdinando Barsolommei al presente Inviato del Serenissimo Granduca nostro Signore alla Maestà dell' Imperadore Carlo VI. il qual Codice è scritto di mano di Barsolommeo Benci l'anno 1544. che vale a dire poco tempo dopo, che dall'autore medesimo furono composte. Queste Lezioni sono anche mentovate nella Prefazione dell'Ercolano famofo Dialogo del medefimo Varchi pur ora ristampato da nostri torchi, nella qual Prefazione tutte l'opere di questo celebre scrittore funo accuramente annoverate. La prima di queste due Lezioni fu letta dal Varchi nell'Accademia Fiorentina il di 15. Aprile del 1543. e poscia dal medesimo indirizzata a Messer Pier Francesco Riccio Maggiordomo del Duca Cosimo colla lettera, che fegue.

Al

#### xxxiii

## Al molto Magnifico, e Reverendo M. PIER FRANCESCO RICCIO

Suo Offervandisfimo.

Molto Magnifico, e Reverendo Signor mio.

NE' V. S. fece perdita alcuna a non ve-nire all'Accademia il giorno, che io lessi, anzi non poteva spendere quell'ora in niuna cosa, che non le fusse di viepiù frutto, e maggior piacere; ed a me non duole altro, se non l'affanno, che quella mostra d'averne avuto, e posciach' ella così pur vuole, io, che non desidero cosa più, che di piacerle, e dimostrarlemi, se non grato, e cortese, almeno conoscente, e ricordevole, le mando oggi in iscritto tutto quello, che dissi Domenica colla voce, senza fare altre scuse, che quelle, che io disfi a bocca, rimettendomi del tutto non tanto nel candido, e benigno giudizio di lei, quanto nell' amorevolissima cortesia, e cortesissima amorevolezza sua verso me. E quì, pregando Dio, che la conservi sana, e felice, farò fine per non tenerla a bada più lungamente, sappiendo quante sono le faccende, e quali, che la tengono occupatiffima sempre nella bisogna, e servigj dell'Eccellentissimo, ed Illustrissimo Duca Frincipe, e Padrone nostro.

Di V. S. Reverenda

Servitore Benedetto Varchi, Lo

555

#### xxxiiii

La jeconda fu letta da Messer Benedetto pur nell' Accademia Fiorentina cinque giorni dopo la precedente, cioè il dì 20. Aprile del detto anno 1543. e colla seguente lettera fu dal medesimo Varchi intitolata a Messer Pasquino Bertini Accademico Fiorentino, e Segretario di Mad. Maria Salviati de' Medici Madre del Duca Cosimo.

### A M. PASQUINO BERTINI

Accademico Fiorentino, e Segretario della Illustrisfime Signora Maria Salviata de' Medici.

O non posso non lodarvi grandemente meco medesimo, molto carissimo, e molto onorando Messer Pasquino, veggendo, che voi ancorachè occupatissimo nelle tante, e tali faccende della Illustrissima Signora Maria Madre dell' Eccellentissimo Duca Padrone nostro, non però avete mai nè il pensiero levato, nè l'amore dagli studi voftri antichi, leggendo, semprechè ciò far possiate, ora questo autore, e quando quell'altro, e masfimamente di quegli, che in vulgar Fiorentino hanno scritto, e nella nostra lingua materna non meno omai grave, e ricca, che dolce, ed ornata. La quale cosa siccome è segno manifestissimo della vostra virtù, così il giovare sempre a ciascuno in tutto quello, che per voi si può, è certissimo argomento della bontà; e di quì viene (fe il ver non m'inganna) che Dio primieramente, il quale è giustissimo riguardatore non meno

meno delle menti, e pensieri nostri, che dell'opere, e poscia l'Eccellentissima Signora nostra v'hanno renduto, e rendono benignamente tuttavia quel premio, quale è così alla molta fede, e fatica vostra condegno, come alla gran bontà, e liberalità loro convenevole, e che io, ricordandomi dell'antichissima amistà, e scambievole benivolenza nostra, ho voluto mandare a voi ( dovendo uscir fuori) tutto quel poco, che Venerdì passato fu detto da me privatamente nella nostra Accademia, e questo solo per mostrarvi in qualche parte (poiché altramente non posso) qualche poco di gratitudine, che bene so per altro quanto sia cosa e temeraria, e pericolosa il pubblicare in iscritto, ed a molti quello, che fu ragionato in privato, ed a pochi, e che non mancheranno di quelli, i quali diranno, che io o per poca prudenza, o per troppa ambizione voglia dar fuori per opera, e come cose compite eziamdio quelle ciance, le quali nel vero sono cominciate a gran pena, e che quando bene fussero fornite mille volte, non sarebbero però degne nè d' essere state scritte da me, facendo protessione di Filosofo, nè d'essere lette da altri, se non da certi, che del Petrarca solamente, e degli studj Toscani, che essi chiamano novelli, e gli hanno per niente, si dilettano; non sappiendo peravventura, che dalla prima di queste due cole mi scusa ampiamente l'essere io costretto a così fare dagli statuti, ed ordinamenti nostri, a' quali intendo di ubbidire sempremai, §§§ 2 checxxxvi

checche seguire me ne debba; dell'altra ( per dirne il vero liberamente) non mi curo io molto, si perchè giudico tutti gli studj di tutte le lingue ( solo che siano bene adoperati ) estere buoni, e che la Filosofia serva a tutti, e sì perchè non desidero, nè voglio, che alcuno mi abbia in cosa niuna per quello, ch' io non sono, e mi stimi da più, che non voglio, e che non mi tengo io medefimo. Voglio bene, e defidero, che siccome l'indirizzare a voi queste cose qualunque fieno, è non picciolo argomento dell'affezione, ed amore, che lo porto, così l'inviarvi ragionamenti tanto bassi, e tanto imperfetti sia grandissimo segno di quello, che io pento, che portiate a me voi, trattandovi così domesticamente, e con quella fidanza, e sicurtà, che stra gli amici veri, e perfetti non solamente non si disdice, ma si richiede; e di vero io lasciai di dire molte cose, non tanto per la cortezza del tempo, quanto perché giudicai, che queste poche devessero non pur bastare, ma ancora essere di soverchio, perciocchè a me non piacque mai troppo il modo di sporre di coloro, i quali lasciato il proprio usicio loro, e l'intendimento principale dell'autore, che effi dichiarare vogliono, adducono lungamente sopra la interpretazione d'una parola fola, o di poche tutto quello, che in simile materia è stato diffusamente trattato da tutti gli scrittori in tutte le lingue, ancorchè non faccia al proposito, nè al luogo bene spesso, nè al tempo; e per questa cagione

gione non arei scritto ancora quel tanto, che si toccò da me incidentemente (come si dice) e quali passando, delle tre regioni dell'aria, e così del rilo, se non che furono alcuni, i quali, come dovete avere inteso, vollero non folamen. te riprendermi, il che è vizio comune, ma beffarmi ancora per avere io detto, che la regione del mezzo è ( come si vede manifestamente per gli effetti, che in quella nascono) fredda, e non calda, e il rifo è in noi non volontario, ma naturale; cosa della quale niuno scrittore, non che filosofo, o antico, di quelli, che abbia veduti io, o moderno dubito mai. E questo voglio, che mi basti aver detto in escusazione non tanto di questa lettura, che jo vi dedico, quanto di tutte l'altre mie per non avere sempre a replicare le cose medefine. State sano, e amatemi come fate.

La terza Lezione è di Lorenzo Giacomini, e l'abbiamo tratta dalla rarissi na edizione satta di esta nel 1556. da Lorenzo Torrentino con questa intitolazione: Lezione di Lorenzo Giacomini, nella quale con autorità di più gravi scrittori si dimofira, la virtude, e non alcuno altro bene separato da quella poter sare l'uomo felice. All'Illustrissimo, ed Eccellentissimo Signore, il Signor Cosimo de' Medici Duca di Fiorenza, e di Siena; in Fiorenza nella Stamperia Ducale 1566. in quarto. Sembra, che il Giacomini componesse questa Lezione nella sua giovanile età, e che non solo nell'

### xxxviii

nell'Accademia la recitasse, ma anche alla presenza di Monsig. Bernardino Brisegno Nunzio del Papa, di Monsig. Ardinghelli Vescovo di Fossombrone, dell'Ambasciadore del Duca di Ferrara, e d'altri distintissimi personaggi, come dalla seguente lettera dedicatoria posta in fronte della suddetta edizione sa può comprendere.

All' Illustriss. ed Eccellentiss. Signore il Signor

## COSIMO MEDICI

Duca di Fiorenza, e Siena.

**C**Uole il ricco autunno degli ameni, e fertili 🕥 giardini essere da ciascuno tenuto caro, e lodato, quando le utilissime piante di quelli, ripiene non dico di frondi, ma ancora d' abbondantissimi frutti recano infieme ed utile, e diletto non piccolo al loro Signore. Ma con tutto questo non però punto minore suole esfere il piacere, che porge la vaga, ed amena primavera de' piccioli, e teneri giardini novellamente (ancorchè con pochissimo frutto di quelli ) dagli accorti, e diligenti cultori coltivati, e custoditi, ed in quelli non meno volentieri spassarfi sogliono per loro diporto gli amorevoli Signori, sperando ovvero col tempo vederli non men belli, e fecondi, che gli antichi, i quali già per la vecchiezza vanno mancando, ovvero col traporre

porre le tanere piante di quelli potere in tal modo mantenere il più vecchio, e supplire all' ingiuria dell'invidioto tempo, dal quale siccome ogni cosa è in questa vita prodotto, così in brevissimo spazio divorato, è tolto, e condotto al suo fine. Non altrimenti ho sperato io dovere effer grato a V. E. Illustrifs. un picciol frutto prodotto pure al presente da me picciola ancora, e novella pianta della nostra giovine Accademia, dove in servigio di V. E. e per sapere a quella più fedelmente servire coll'aiuto della virtù si accoglie privatamente un più ristretto, ed accolto numero di suoi servi, i quali apparecchiati sempre al far la sua voglia si traportano dapoi da questa in altri luoghi alla maggiore età convenevoli, quanto portano le forze del loro ingegno. Il qual frutto raccomanderei io pure assai a quella, se non me lo vietasse il felice augurio, col quale egli venne in luce, appresso il Reverendissimo Monsignor Abate Bernardino Brisegno degnissimo Nunzio di Sua Santità a V. E. Illustrifs. il quale col Reverendo Monfignore Ardinghelli Vescovo di Fossombrone, ed il Clarissimo Ambasciadore dell'Eccellentiffimo Duca di Ferrara infieme col Reverendo Monfignor Guido Guidi Vicario dell' Arcivescovo nostro, ed altri amicissimi di Sua Signoria, perciò alle sue stanze invitati, così benigna, ed amorevole udienza ne diede, che fendo io dipoi pregato la lasciassi vedere, giudicai da quefto felice principio, che V. E. Illustrifs. non meno

XXXX

no volentieri il favorirebbe, che si facessero questi. Anzi quanto di grandezza tutti gli avanza (a' quali pure obbligatistimo mi conosco) tanto ne riceverebbe colla solita benignità sua, colla quale altra volta lieta, e benignamente mi accolie, e, qual amorevolissimo padre, allegrandosi della mia offerta picciola, ma piena di amore, mi esortò, e ne ammonì al seguire animosamente la incominciata impresa di questi studi. Pertanto questo picciol parto del mio studio, qualunque egli si sia, offero umilmente a V. E. Illustrifs. rendendo primieramente grazie alla bontà del grande Iddio, che tanto beneficio ne ha fatto non solo del desiderio della virtù, il quile nel mio petto è grandissimo, ma dell'averne oltre ogni mio merito donato altresi così giusto, ed amorevol protettore. Onde supplico quell'altissima Maestà, che mi tenga in tal maniera nella ficura strada delle virtù, che cresciuto in quelle possa colla fedel servitù mia rendere a V. E. Illustrifs. qualche parte ( che tutto giammai non potrei) del grandissimo merito suo, la quale con caldo affetto prego Dio sia conservata sempre nella quiete, e tranquillità del suo felicissimo stato. Di Fiorenza alli 15. di Giugno 1566.

### Umilissimo Servitore di V. E. I. Lorenzo Giacomini.

La quarta, la quinta, e la sesta sono parimente del mentovato eloquentissimo dicitore Lorenzo Giacomi-

somini, e da esso nell' Accademia Fiorentiza recicate. Noi l' abbiamo cavate da un MS. della Libreria del soprannominato Marchese Bartolommei, ma l'abbiamo anche diligentemente collaz onate con due altri esemplari scritti a penna, uno sumministratoci dal Canonico Carlo Dati, l' altro dal Cavaliere Antonfrancesco Marmi; e comecchè questi due ultimi fossero assai meno corretti di quello del Bartolommei, tuttavia anche per mezzo di essi alcune cose si sono emendate, che erano errate nel primo, onde coll'aiuto di tutti e tre ci lusingbiamo di averle date alla luce nella miglior forma corrette, che si possa desiderare, e che stante la nobiltà dell'argomento, e la vaghezza dello stile, in cui sono dettate, non poco gradimento sieno generalmente per incontrare. La settima, l'ottava, la nona, e la decima sono di Benedetto Buommattei, e l'abbiamo fedelmente copiate dagli originali dell'autore medefimo ritrovati da noi nel Codice 255. in foglio della Libreria Strozziana. La sublimità dell'argomento, e la fama dell'autore, il quale per adempire all'obbligo di sua professione di Lettore di Lingua Toscana nello Studio Fiorentino prese a spiegare la divina Commedia di Dante, renderanno senza alcun fallo gradite al sommo queste Lezioni a' nostri amorevoli leggitori, a' quali promettiamo ne' seguenti Volumi della seconda Parte di questa Raccolta la continuazione delle medesime. L'undecima, ed ultima è una lunga Lezione sopra le Zazzere dell'eruditissimo Carlo Dati da esso detta nell'Accademia Fiorentina nel Consolate

#### XXXXII

lato di Lorenzo Libri alla presenza del Serenissimo Principe Cardinale Leopoldo di Toscana, e da noi fatta trascrivere dall'originale stesso dell'autore, di cui ci ha cortesemente fatta copia il Canonico Carlo Dati suo nipote.





# L E Z I O N E P R I M A DI M. BENEDETTO V A R C H I.

Sopra il Sonetto del Petrarca La gola, il fonno, e l'oziole piume.

Detta nell' Accademia Fiorentina il de 15. Aprile 1543.



UELLO, che io, degniffimo Confolo, nobiliffimi Accademici, e voi tutti benigniffimi uditori, ho da Dio ottimo, e grandiffimo defiderato lungo tempo, cioè di poter dopo molta noia, e travagli così di mente, come di cor-

po ritornare in questa bella, e dolcissima patria, dove vivendomi sicuramente potessi con animo quieto, e tranquillo seguitare quegli stu-Par. II. Vol. I. A dj,

dj, i quali dovessero, quando che sia, ed utilità, e diletto infiememente arrecarne alla lingua, ed uomini nostri, veggio finalmente (grazia prima, e mercè del grandissimo, ed ottimo Dio, dal quale procedono tutti i beni, poi bontà, e clemenza del molto Illustrissimo, ed Eccellentisfimo Duca Signor nostro) aver conseguito. Laonde grande contento veramente, e non mediocre letizia mi fento nell'animo, e ne rendo umilmente all' uno, ed all' altro con tutto il cuore grazie, se non quali debbo, almeno quanto posso. E' ben vero, che questo piacere, e dolcezza mia [come suole avvenire le più volte, che il mele mondano non si gusti senza qualche tosco] distemperano alquanto, e quasi inamariscono due cose principalmente, l'una il vedere di non potere dimost armi grato in alcuna parte a coloro, a cui sentendomi grandissimamente obbligato vorrei soddisfar del tutto; l'altra il conoscere in questa paste me stesso, e la debolezza delle mie forze, le quali non risponderanno a gran pezza a quella oppinione, ed aspettazione, che alcuni di voi ( per quanto mi è stato referito, e secondo che veggio per la moltitudine quasi infinita degli ascoltanti) hanno, is gannati fosfe dal troppo amore, e giudicando altrui da se stessi , conceputa di me. Ma volesse Dio, che così mi fosse agevole lo scusarmi in molte alt e cole, e trovare pietà non che perdono, appo voi, benignissimi, e discretissimi uditori, come in questa non mi sarà diffi-

ifficile ; perciocchè non favellando di me, il quale oltra l' essere d'assai meno, che di mezzano ingegno, e di picciola, anzi menomissima letteratura, non sono molto nè atto per natura, nè esercitato coll'uso a cotale ufficio. Egli non è, che io creda niuno, che tanto dell'ingegno presuma, e della dottrina sua, e cui paia tanto esfere sperto, e sufficiente in così faticoso, c pericolofo esercizio, il quale, non dico confidasse di riportarne onore soddisfacendo, ma che non temesse, e si sgomentasse, pensando di dover leggere pubblicamente, non pure in Firenze, dove e per l'addietro sempre hanno letto, ed oggidi leggono uomini in qualunque lingua, e facultà eccellentissimi, come fapete, e di grandissimo nome, ma in questa felicissima, e fioritissima Accademia, alla presenza di sì degni, e sì Reverendi Prelati, nel cospetto di così venerabili sacerdoti, e religiosi, fra tanti, e tanto felici ingegni in ogni maniera di lettere, in cialcuna forta di discipline, e brevemente in tutte l'arti, e scienze, che a uomo libero si convengono, consumatissimi, ed in questa cattedra stessa, nella quale salì primieramente quel dottissimo, e santissimo vecchio Messer Francesco Verini mio maestro, del quale mai non mi ricorderò fenza lagrime, confiderando al grandiffinio danno e pubblico, e privato, che di lui fece non solamente questa fioritissima, e felicissima Accademia, ma tutta la città nostra, per non dire tutta Italiae, o piuttosto il Mondo. A 2 tutto

tutto quanto, e nella quale dopo Messer Andrea Dazzi, cui quanto del lume corporale tolfe l'avara, ed iniqua fortuna, tanto, e più gli rendè il larghissimo, e giustissimo Dio di quello dell'intelletto, lessero così felicemente, e con` sì favorevole udienza i Gelli, gli Strozzi, Garbi, i Giambullari, i Bartoli, i Migliori, i Nafi, i Martelli, e tanti altri nobilissimi spiriti, non meno ingegnofi, e leggiadri, che dotti, e facondi, i quali con non poca loda, e gloria di loro medefini arrecarono altrui dilettazione, e utilità grandissima. Onde io non posso non lodare sommissimamente, e portare infino al Cielo si coloro, i quali spirati da Dio [che così si dee credere 7 non essendo bastevoli noi a pensare pure cosa alcuna per noi medesimi, non che a farne una sì grande, diedero i primi cominciamenti a così bella impresa, e così lodevole ; e sì massimamente la bontà, e la cortesia del giustissimo, e clementissimo Principe, e Padrone nostro, la cui eccellenza, come ottima, e liberalissima, l'ha non solamente retta, e mantenuta permettendo, e tollerando, ma eziandio cresciura, ed innalzata aiutando, e favorendo, siccome, oltr'a mille altri segni apertissimi, ne dimostrano tutto il giorno quegli, i quali più presso standole per le virtù, e meriti loro, e più cari essendole, più sanno la mente di lei, e meglio l'esequiscono, i quali non per bisogno, che essi n' abbiano [essendo dottissimi]nè per andare a diporto passando il tempo [ essendo

do occupatissimi] ma per propria, e naturale bontà, e benignità loro, e per dare norma, e regola agli altri, col suo esempio l'aggradiscono, e frequentano, come vedete, conoscendo effi, oltra l'onore, ed il giovamento maraviglioso, che da questo utilissimo, ed onoratissimo elercizio e pubblicamente, e privatamente può risultare, questa non avere a essere l'ultima tra le moltissime, e quasi divine lode dell'invitto, e sempre felicissimo Signor nostro. Perchè io, virtuosissimi Accademici, ancorchè minimo di sì bel gregge, non solamente vi ammonisco, e vi conforto per l'amore, ed affezione, che io porto universalmente a tutti, e particolarmente a ciascuno, ma vi prego ancora, e vi scongiuro quanto so, e posso il più, che non vogliate in così onesto, e giovevole studio, in tanto orrevole, e desiderata comodità, in occafione si grande, e si opportuna mancare a voi medesimi per qualsivoglia cagione, anzi ostervando, come si vede, le leggi, e gli statuti fatti, ed ordinati da voi stessi, ed operando tutti, ciascuno quanto pud, e sa, facciate in guisa, oltre il soddisfare a' cortesi inviti, ed amorevoli conforti di quegli, i quali ne possono comandare, che la così bella, ed ornata, come dolce, e vaga, ed omai ricca, ed abbondevole favella nostra Fiorentina non sia meno intesa, e meno pregiata in Firenze da'suoi proprj, che nelle città forestiere, e lontanissime dagli strani; la qual cosa, Accademici Fiorentini, che non A 3 fa-

saprei con più degno nome chiamarvi, agevolissimamente vi veirà fatta, se dietro l'orma di colui, che voi medefimi, mossi non meno dall' opera sua, che dal nome, v'eleggeste spontaneamente per guida, anderete camminando in questo viaggio fenza volere studiofamente finarrirvi, o uscire di strada; e se [ per dirlo chiaramente ] di comune consenso, e con fratellevole concordia, mediante la quale le cose picciole diventano grandissime, e le grandi si conservano in istato, ubbidirete a i fedelissimi configli, e prudentissimi ammaestramenti del Magnifico Confolo nostro, ficcome ora ho fatto, e farò io fempre; il quale avvegnache sentisse le mie spalle debolissime a portar si gran peso, tuttavia v'entrai sotto, e lo ricevei, se non arditamente, certo volenrieri, non già nella poca dottrina mia, ma nella molta umanità vostra confidandomi, i quali non essendo meno cortesi, che giudiziofi, nè meno buoni, che dotti, mi vorrete piuttosto sculare, che acculare, insegnare, che riprendere, ond'io, che altro diletto non trovo, che d'imparare, n' ard ed a tutti infieme, ed a ciascuno dipersè obbligazione sempireina. Confortavami ancora, e non poco, che non devendo alcuno, se non di quelle cose riportare biasimo, nelle quali egli ha colpa, io sebbene non so, non è, che non abbia molti anni in molti studj, con molti disagj, e pericoli faticato per fapere. Ma per non effere più lungo in questo proemio, quasi fuora della proposta materia, e per

per non ispendere male il tempo buono, e la pazienza vostra, verrò finalmente, cominciando, come da un altro principio, a sgravarmi di quella soma, che sì preme, chiamato prima, ed adorato umilissimamente il Santissimo nome di colui, il quale è solo facitore, e disponitore, e confervadore di tutte le cose.

Questo nobilissimo, e perfettissimo animale, il quale prodotto da Dio a fembianza, ed immagine sua uomo si chiama, è, Magnifico Consolo, virtuosi Accademici, e voi altri cortesi uditori composto, siccome tutte l'altre cose terrene, di materia, e di forma; la sua forma cagione di tutti i vostri beni è [come sa ciascuno] l'anima; la materia, cagione di tutti i mali, è il corpo. L'anima è immortale, ed ha in noi ragione di Signore ; il corpo è caduco, e tiene luogo di fervo. Mediante l'anima noi comunichiamo con gli Angeli, e fiamo poco minori di loro. Mediante il corpo convenghiamo colle fiere, e siamo pochissimo, o piuttosto niente da loro differenti; e perchè l'uomo non è nè l'anima sola, nè il corpo solo, ma tutto il composto, cioè quello, che rifulta dell'anima, e del corpo insieme, si vede manifestissimamente, che noi non siamo ne razionali affatto, come gli Angioli, nè del tutto irrazionali, come le bestie, ma una natura mezza, che partecipa d'amendue gli estremi, cioè che non è nè semplicemente immortale, nè semplicemente mortale, ma posta nel mezzo tra le cose incorrottibili, e celesti, e quel. A 4

e quelle, che sono corrottibili, e mondane, e partecipa dell'una natura, e dell'altra, divina, ed umana. Ora non essendo noi, come s'è detto, nè puramente eterni, nè puramente temporali, ma parte temporali, e parte eterni, a noi sta, ed è in arbitrio, e poter nostro, nobiliffimi uditori, di accostarci a qual più volemo degli duoi estremi, e così o di farci dietro alla ragione al tutto immortali, e quasi Dii, o feguendo il fenso, e da quello, quasi da nuova Circe trasformati, divenir bruti, e questa oppinione soltra la gravissima autorità de' Teologi, e Filosofi antichi, ed oltra il santisimo testimonio del non meno Poeta, che Profeta David, quando disse: tu lo diminuisti non molto dagli Angioli ] fi può ancora con ragioni naturali provare agevolissimamente; perciocche avendo ciascuno di noi tre anime, o per meglio dire un' anima con tre parti, o potenze, o virtu, o facultà, che chiamar le debbiamo, intellettiva, sensitiva, e vegetativa, se noi consideriamo l'operazioni essenziali della parte, o virtù intellettiva, mediante le quali gli uomini s' ap. pressano agli Angeli, le quali sono massimamente l'intendere, ed il volere, noi conosceremo, che non avendo esta bisogno d' alcuno strumento corporale, elleno sono immateriali, e separabili, onde seguita necessariamente, che l'uomo sia immortale, ed eterno; ma se noi considereremo o la sensitiva, la quale noi avemo comune con gli altri animali, o la vegetativa, che

che ne fa somiglianti alle piante, nè potendo queste potenze elercitare l'operazioni loro senza corpo, vedremo apertamente, che elle sono inseparabili, e materiali, e conseguentemente l'uomo essere di necessità mortale, e caduco. Onde tutti quegli (i quali però d'ogni tempo furono pochissimi, conciossiache tutte le cole preclare sono rare ) che dispregiata l' anima vegetativa, il cui uffizio è nutrire, crescere, e generare, e soggiogata la sensitiva, la quale è propria degli animali, seguitarono la razionale folamente, furono sempre, ed in ogni luogo riputati beatissimi, ed annoverati meritissimamente fra gli Dii; e quegli all'incontro, i quali abbandonata del tutto la ragione fi fecero ministri, e servi, o piuttosto schiavi de' sensi, non fero altro, che trasformarsi d'uomini razionali ( potendo diventare Dii ) in animali bruti; e questo peravventura voleva Pittagora fignificare, quando diceva, che l'anime umane trapafl'avano ora in una fiera, e quando in quell' altra. Quegli poi, che vivendofi mezzanamente nella vita civile secondo le virtù morali, nè si dettero in tutto all'intelletto, come i contemplativi, nè si lasciarono trasportare affatto dallo appetito, come i bestiali, si rimasono nel mezzo degli uni, e degli altri, e come erano, così uomini furono chiamati. Le quali cofe effendo tutte verissime, potrebbe ragionevolmente dubitare alcuno, onde fia, che la maggior parte degli uomini contra quel, che si doverebbe, e che

che ne detta la natura medesima, vogliano piutseguitando i sensi, ed i vizj abbassarsi tofto dal grado dell' uomo, e diventare mileri, ed infelici, come le fiere, che innalzandosi dietro la ragione, e la virtù divenire beatissimi, e poco meno, che Dii. Alla quale dubitazione risponde non meno filosoficamente, che cristianamente, e da Teologo il nostro dottissino, e leggiadrifsimo Poeta Meffer Francesco Petrarca in questo Sonetto moralissimo, il quale io, seguitando il lodevole ordine di questa onoratiffima Accademia, per obbedire te [ come ciascun deve ] meritissimo Consolo nostro, e confortare voi, ornatifsimi Accademici, per la bocca di un tanto Poeta, e Filosofo nostro Fiorentino, ho scelto, e preso a dover leggere questo giorno presente, secondoche da Dio, e dalle mie poche, e deboli forze mi sarà conceduto, non dubitando, che questi studiosisimi, e nobilisimi uditori abbiano piuttofto a eleggere la vita degli Dii colla virtù, che quella delle bestie con i vizj. Il Sonetto è questo, il quale, mentrechè io leggo, e dichiaro, pregovi ad ascoltarmi benignamente, come solete.

La gola, il fonno, e l'oziofe piume Hanno del Mondo ogni virtù sbandita, Ond' è dal corfo fuo quafi fmarrita Nostra natura vinta dal costume; Ed è sì spento ogni benigno lume Del Ciel, per sui s'informa umana vita, Che Che per cofa mirabile s'addita Chi vuol far d'Elicona nafcer fiume. Qual vaghezza di lauro? qual di mirto? Povera, e nuda vai Filofofia, Dice la turba al vil guadagno intefa. Pochi compagni avrai per altra via, Tanto ti prego più, gentile spirto,

Non lassar la magranima tua impresa.

L'intendimento del Poeta nel presente Sonetto, il quale pare a me, che sia e quanto alle parole, e quanto alla sentenza in istile mezzano, ma alto, e grave, è di voler confortare a non abbandonare gli studj delle lettere, e massimamente della Poesia, Messer Giovanni Boccaccio, che così mi giova di credere, piuttosto, che il Conte Orfo, o altro degli amici suoi, per essere stati non Fiorentini solamente ambodue, ma molto ancora famigliari, ed intrinsechi, come dimostrano alcune lettere latine mandate l'uno all'altro domesticamente, piene di scambievole benivolenza, ed amore; ed a ciò fare usa un colore, ed artificio rettorico maravigliofo, dicendo, che quanto le virtù sono più scacciate, e dispregiate dagli uomini vizicsi, ed avari, tanto più debbono essere seguitate, e gradite dagli spiriti generosi, e magnanimi, per le ragioni, che nella sposizione si vedranno. Noi divideremo in parti questo Sonetto, per andare elaminando la fua construzione, ed ordine delle parole infino agli ultimi versi; onde egli incomin. ciò quasi a uso di satira in questo modo:

La

La gola, il sonno, e l'oziose piume Hanno del Mondo ogni virtù sbandita, Ond'è dal corso suo quasi sinarrita Nostra natura, vinta dal costume.

12

Per maggiore intelligenza, e più chiara notizia di questo primo quadernario è da sapere, che conciossiache Dio, e la natura non facciano mai cofa indarno, tutte le cose generate sono generate a qualche fine, e che essendo l'uomo la più nobile creatura, e la più perfetta, che si ritrovi dalla Luna in giù, il suo fine è più nobile, e più perfetto di tutti gli altri; e perchè la perfezione, o il fine, o il bene [ che tutti questi tre nomi fignificano il medefimo appresso i Filosofi] di ciascuna cosa è la sua propria operazione, l' operazione propria dell'uomo viene ad effere il bene, e fine, e perfezione sua, e di qui si vede apertamente, che il fine dell'uomo non è il vivere solamente, conciossiache questo è proprio delle plante; non è anco il fentire folo, essendo questo comune con tutti quanti gli altri animali; quale diremo dunque, che sia il proprio fine degli uomini? diremo [ come s' è veduto nel Proemio ] che l'uomo fi può confiderare in tre modi; come tutto senso, ed allora il suo fine non è differente da quello delle bestie ; come tutto ragione, ed allora essendo somigliante agli Dii, il fine, ed operazione sua è l'intendere, e il contemplare tutte le cose, e massimamente le sostanze astratte, e separate dalla materia, che da i Filosofi Intelligenze, e da' Teologi si chiamano

mano Angioli; come mezzo tra senso, e ragione, ed allora l'operazione, ed il fine fuo è, domati gli affetti, esercitare nella vita civile le virtù morali. E come questo fine attivo, il quale è lodevole, ma non già onorabile, s'acquista mediante la confuetudine, e l'abito, così il contemplativo, il quale è onorevolissimo, e non laudabile, s'apprende mediante le dottrine, e scienze liberali, le quali perciocche non si possono apprendere senza tempo, e senza fatica, pochi sono quelli, i quali vi fi diano, e pochissimi coloro, che dativisi perseverino in esse, non fappiendo i miseri, che sebbene le radici sono un poco amare da prima, i frutti poi riescono dolcissimi tutti; e pure bastasse ad alcuni non amare nè le lettere, nè le virtù, concioffiacosachè molti non solamente non le amano, e non le seguitano, ma tirati dalla gola, e dal sonno, e dalle piume oziofe, l' hanno in odio, e perfeguitano, on de bene disse, e veramente il Petrarca, dirizzando il favellare suo al Boccaccio, o chiunque altro fi fusie : O spirto gentile, o animo nobile, e generoso, e così chiamandolo, oltra il lodarlo, e quasi mostrargli qual sia l'ufficio suo, s'acquista grazia, e benivolenza da lui; la gola, cioè il foverchio mangiare, e bere, ed il sonno, non necessario s' intende, e fuori di tempo, e le piume oziose, cioè la pigrizia, e l' ozio, e per conseguente la lussuria, hanno sbandita, dato bando, e scacciato, ogni virtù, tutte le virtù così intellettive, come morali; del Mondo,

do, da qualunque città, e paete, non fe ne ritrovando alcuna in luogo veruno , onde, per la qual cofa; nostra natura, la natura umana, cioè razionale, la quale è propria degli uomini; vinta, abbattuta, e fuperata; da: costume, dall'antica, e pessima utanza; è quasi simarrica, disse simarrita per traslazione da' viandanti, avendo detto corso, cioè viaggio, e cammino; disse quasi, o per temperare la metafora, come nella Canzone: (1) Si è debile il filo:

> Quante montagne, e acque Quanto mar, quanti fiumi M'ascondon quei bei lumi, Che quasi un bel sereno a mezzo il die Fer le tenebre mie.

Ed altrove disse : (2)

14

Quasi spelonca di ladron son fatti; ovvero per dimostrare con quello avverbio quasi, che sebbene era smarrita in gran parte, non era però perduta del tutto, come disse anco per questa medesima cagione nel Sonetto, che comincia: l'sentia dentro il cor già venir meno. (3) E misi per la via quasi smarrita.

Ora detto l'ordine delle parole ritorneremo un poco da capo a confiderare meglio, e più diffusamente i sentimenti d'alcuna di loro. La gola. Quì è da sapere, che a tutte le cose mortali ani-

[1] Petr. Canz. 8. 3.

[2] Petr. Canz. 11. 4. 3

[3] Petr. Son. 39.

animate è necessario per conservazione dell'es. fere loro il mangiare, ed il bere, e questo perchè essendo composte de i quattio elementi, o piuttosto delle virtù, e qualità loio, caldo, secco, freddo, ed umido, il caldo va continuamente consumando e le parti secche, onde nasce la fame, e l'umido, onde nasce la sete. Quelli dunque, che per ristorare queste parti perdute, e mantenere la vita loro, mangiano, e beono quanto, e quando, e dove, e come si deve, ancorchè con piacere, non peccano, esfendo cosa e naturale, e necessaria; ma quegli, che ciò fanno, o più, che non si deve, o fuori di tempo, e di luogo, o altramente che non si conviene, col volere o troppo squisite vivande, o troppo bene acconce, e condite, peccano gravissimamente, e si chiamano golofi, i quali sono puniti dal nostro non meno Teologo, e Filosofo, che Poeta, ed Oratore Dante Alighieri nel terzo cerchio dell'Inferno, in quel modo, che alla loro ingordigia si conviene, e questo non tanto per esfer vizio, il quale tuttavia è bruttissimo, e proprio da bestie, come dice Aristorile nel terzo libro dell' Etica, quanto per i danni, che di quello seguitano grandissimi ed alla mente, ed al corpo, come si vede negli ebbri, ed in tante infirmità, che nascono da questo vizio solo tutto il giorno; onde non meno prudentemente, che santamente n'avverti il dottissimo San Girolamo quando disse : niuna cosa è, che più aggravi, e lomfommerga l'animo, che la pienezza del ventre; e non pure gli Scrittori facri, e Cristiani n'ammoniscono, che stiamo sobri contro la gola, e vegliamo contro al sonno, ma i Gentili ancora, e profani; e però disse Stazio tanto lodato dal nostro Dante: (1)

Ab miferi, quos nosse juvat, quid Phasidis ales Distet ab hyberna Rhodopes grue; quis magis anser Exta ferat; cur Thuscus aper generosior Umbro; Lubrica qua recubent conchilia mollius alga.

E Lucano diffe: (2)

16

..... O prodiga rerum Luxuries, nunquam parvo contenta paratu, Et quasitorum terra, pelagoque ciborum Ambitiosa fames, & lauta gloria mensa.

E 'l fonno; non naturale, ed ordinato, il quale è anch' effo neceffario alla confervazione dell'individuo, ma accidentale, e difordinato. Il fonno non è altro, che la ceffazione, per dir così, ed il ripofo de' fenfi efteriori, cagionato da vapori, ed efalazioni, ovvero fummofità, che levandofi dal cibo, che bolle nello ftomaco, falgono al cervello, e l'impedifcono, e vincono, e perchè la parte dinanzi è più umida, che l'altra, però apparifce più nella tefta, e negli occhi, che altrove. Dice il Filofofo nel quinto libro della generazione degli animali, che il fonno è un confine, ed un termine tra il vivere, ed

[1] Staz. nelle Selv. lib. 4. 6. [2] Lucan. lib. 4. verf. 372. ed il non vivere, perchè di quegli, che dormono, non fi può dire veramente, nè che fiano, nè che non fiano, onde ben disse il nostro Poeta: (1)

Il sonno è veramente, qual nom dice, Parente della morte;

Tolto forse dall' ingegnosissimo Poeta Ovidio, quando disse: (2)

Stulte, quid est somnus, gelida nifi mortis imago? Longa quiescendi tempora fata dabunt.

O piuttosto da Virgilio, padre, e maestro di tutti i Poeti Latini, quando disse nel sesto della sua divina Eneida: (3).

Tum consanguineus leti sopor.

Disse ancora Aristotile il gran Filosofo nell'ultimo capitolo del primo libro dell'Etica, che mediante il sonno gli uomini rei, ed infelici, per mezzo il tempo della lor vita, non erano differenti dagli uomini buoni, e felici, se già non sognassero, perchè allora i sogni de' felici, e buoni farebbono migliori di quegli de' malvagi, ed infelici; e cosi infin quì ha posti, e ripresi tre vizj, mangiare, bere, e dormire soverchiamente, i quali però, non passando il debito segno, sono naturali, conciossiache senz'esti non può vivere l'animale, e questo vollero significare, secondo alcuni, i Poeti antichi, e Dante medefimo per le tre bocche di Cerbero, com' Par. II. Vol. V. B al-

[1] Petrar. Sonet. 190.

[2] Ovid. Amor. lib. 2. eleg. 9.

[3] Virg. Eneid. lib. 6. ver [. 288,

altra volta fi dirà . Oziose piume, tutti spiegano per ozio, e per riposo semplicemente; a me pare, che ponendo la cagione per l'effetto, voglia intendere della lussuria, la quale seguita, come quasi dal corpo l'ombra, da' tre vizi sopraddetti, e però diceva la Scrittura : (1) Nolite inebriari vino, in quo est luxuria. Ed il moralissimo Terenzio per avvertirne da questo medesimo diceva: (2)

Sine Cerere, & Batcho friget Venus; ed a questo sentimento pare, che s' accordi il Poeta stesso nel Trionso d'Amore, dicendo: (3)

Ei nacque d'ozio, e di lascivia umana. Ed Ovidio medefiniamente nel libro del rimedio d'amore, insegnandone liberarsi da lui, disse:

Ocia si tollas, pericre Cupidinis arcus; (4)

E che l'ozio, oltra molti altri graviffimi danni, generi amore, e lafcivia, dimoftra Catullo nobiliffimo Poeta in quella fua leggiadriffima Ode, che comincia:(5)

Ille mi par esse Deo videtur; quando nel fine dice: Ocium, Catulle, tibi molestum est:

Ocio exultas, nimiumque gestis: Ocium & reges primum, & beatas Perdidit urbes.

E chi

S. Paolo neil' epift. agli Efeficap. 5. verf.18.
 Terezz. nell' Eunuco atto 4. feen. 5.
 Petr. Trionf. Ano. cap. 1.
 Ovid. del rimedio d'Amore verf. 139.
 Catull. Oda 52.

E chi non fa, che l'ozio è all' animo nostro non altramente, che la ruggine al ferro, ed il muschio a' sassi ? E così questo sarà il quarto vizio pur naturale, anzi naturalissimo, perciocchè, come disse il maestro di coloro, che fanno, la più natural cosa, che si possa fare, è generare cosa simigliante a se. E'ben vero, che il troppo uso [come nell'altre cose] diventa vizio, ed impedisce non meno, che gli altri tre, gli studiosi, come mostra dottissimamente il dottissimo Teologo, e Filosofo Messer Marsilio Ficino nostro nel principio della Vita sana, e però i Poeti, per ammaestramento di chi gli legge, pongono spesse volte questi vizj insieme, come quegli, che nascono l'uno dall'altro, onde Orazio Poeta non meno morale, che leggiadro, diffe: (1)

Multa tulit, fecitque puer, sudavit & alsit, Abstinuit Venere, & vino.

E Virgilio, o chiunque fosse l'autore di quel moralissimo epigramma, n'avvertì prudentemente dicendo:

Nec Veneris, nec tu vini capiaris amore,

Uno namque modo vina, Venusque nocent.

Ed il Petrarca medefimo disse nella sua opera, e Poesia Latina, quasi traducendo il principio di questo Sonetto: (2)

Ventris Amor, studiumque gulæ, somnusque, quiesque, B 2 Esse

[1] Oraz. nell' arte Poetica verf. 413.
[2] Petrar. nell' Epift. lib. 2. epift. 11.

Esse folet putior, sacræ quan cura poës. Ogni virtù. Le virit sono di due maniere, alcune, che si chiamano intellettive, e queste sono nobilissime, e sono come in subietto nella parte dell'anima nostra, la quale è razionale per essenza; alcune morali, e queste sono in quella parte dell' anima, la quale è irrazionale per fe, e per fua effenza, ma razionale per participazione, ubbidendo a quella, come altra volta fi dilà, perchè la brevità del tempo non permette, che io mi distenda lungamente, come farebbe di mestiero. Le virtù intellettive s'acquistano con istudio, e dottrina; le morali colla pratica, e confuetudine, onde ancora traffero il nome nella lingua Greca. Dal corfo fuo; alcuni vogliono, che il Poeta chiamasse la natura quasi smarrita dal corto suo, perchè ella ordinariamente (come dicono i Filosofi) si contenta di poche cofe, e agevoli a trovarsi, ma l'uto nostro poi, e la ingorda brama de' golosi l'ha guasta, e corrotta, cercando per terra, e per mare cibi squisitussimi, e superstui, senza penfare ad altro mai, come disse Giovenale. (1)

Et quibus in solo vivendi causa palato est, ec. Interea gustus elementa per omnia querunt. anzi, come disse il medesimo:

Ninquam animo preciis obstautibus, interius si Attendas, magis illa juvant, quæ pluris emuntur. Ma a me pare, che egli la chiami smarrita, per-

[1] Giovenale Sat. 11.

perchè devendo gli uomini come razionali vivere secondo la ragione, e le virtù. non per lo contrario tratti dall'ulo, e dall' effere così allevati, viviamo secondo il sento, e le passioni, venti contrarj alla vita serena. Nostra natura. Chiama in questo luogo natura un certo instinto, e inclinazione naturale, che hanno tutti gli uomini alla virtù, ed al bene operare, perchè se si pigliasse propriamente, sarebbe impossibile, che si mutasse, o rimovesse giammai per qualunque accidente, e da quantunque lungo ulo; ficcome un s'avvezzerebbe mai a falire all' in su, sebbene vi si gettasse mille volte ogn' ora, per effere grave di fua naru:a; e il fuoco all'incontro, per essere di sua natura leggieri, non iscenderebbe mai verso il centro, se non per violenza, come si vede nelle saette; ed in questo modo si debbe intendere, s' io non m'inganno, quel verso del nostro Poeta nella tornata della Canzona : O *aspettata* in Ciel beata, e bella, quando dice: (1)

Nè natura può star senza il costume.

Vinta da! costume Quanto possa l'uso, e vezzo in tutte le cose, penso, che sia più noto, che messiero faccia, che sene favelli, massimamente dicendo il proverbio volgare, che l'uso vince, e converte la natura, non lontano da quello, che diceva Ennio Poeta Greco allegato da Aristotile nel settimo dell'Etica; ed Ovidio B 3 disse:

[1] Petrar. Canz. 5. ft anz. 8,

**22** diffe : (1)

Fac tibi consuescat, nil consuetudine majus. Non voglio già lasciare indierro, che per queste parole si vede, che il Petrarca, che ordinariamente suole estere Platonico, seguita in questo l'opinione d'Aristotile, il quale non vuole, che le virtù sieno in noi da natura, come dicevano Socrate, e Platone, nè anche contra, ovvero fuori di natura, ma che noi nasciamo atti a riceverle, e le riceviamo mediante l'uso, ed opera nostra, perciocchè diventiamo virtuosi coll'operare virtuosamente, e viziosi operando viziosamente, e vivendo co'malvagi; e però ottimamente confortava il divino Platone, che i giovani si dovessero avvezzare bene, e costumatamente nel principio così da' padri, come da' maestri loro, perciocchè, fatto l'abito ne i vizj, è malagevolissimo, se non impossibile, rimoverfene ; e questo dicono, che volle significare il Profeta in quelle parole: Et in cathedra pestilentia non sedit nel Salmo, (2) che comincia : Bea. tus vir, ec. Quanto alla fignificazione delle parole, questo nome gola significa propriamente in Latino, ed in Toscano, come scrive Galeno nel quarto capitolo del quinto libro de' luoghi affetti, che noi peravventura potremo chiamare infermi, o che patiscono, quella via, per la quale entrano, e s'ingoiano i cibi, e brevemen-

[1] Ovid. dell' aste d' amare lib. 2. verf. 345.
[2] Salmo 1. verf. 1.

mente tutta quella parte, la quale è trà le fauci, e la bocca del ventricolo, che gli antichi chiamarono elofago, e stomaco, benchè i Toscani, seguitando i Latini, pigliano lo stomaco in vece del ventricolo, e ricetto di cibi. Hanno sbandita; poteva anco dire, quanto all'i gramatica, bano sbindito nel genere del mischio, come oltra l'uso del favellare nostro, e l'autorità degli scrittori Toscani, ne 'nsegna dottistimamente, come sempre fiole, il Reverendissimo Cardinal Bembo nelle sue gravi, e veramente divine Prose; ed ha questo verbo sbandire, preso per traslazione da' Migistrati, grandissima forza, e vemenza in questo luogo, perciocchè non si sbandeggiano fe non i rei, e malvagi uomini per alcun grave, ed importante delitto. Smarrita; questo verbo smarrire nel sentimento, che lo pone qui il Petrarca, ed altrove nella Canzone olcura: Mai non vo' pil cantar come fileva(1)

Chi finarrita ha la strada, torni indietro; e come l'usò Dinte nel principio della sua opera miracolosa, lo possino sprimere i Latini ancora, e con due verbi, co ne ne mostra Vergilio, quando disse nella Buccolica:(2)

Vir gregis ipse caper deerraverat .... e nel nono dell'Eneida favellando Niso: (3) .... nec nos via fallet euntes;

B 4

Ma

[1] Petrar. Canz. 22. /tan. 1.
[2] Virgil. Eclog. 7. verf. 7.
[3] Virgil. Eneid. 9. verf. 243.

Ma quando *finarrire* fignifica perdere una qualche cofa, la quale però fi debba ritrovare quandochetia, nol poffono dire (ch' io fappia) i Latini, ancorchè gli Scrittori facri diceffero nel Vangelo: (1) Inveni drachmam, quam perdideram.

Ed è sì spento og i benigno lume

24

Del Ciel, per cui s' informa umana vita, Che per cosa mirabile s' addita Chi vuol far d' Elicona nascer siume.

Aveva dimostrato il Poeta ne'primi quattro versi di sopra, che le virtù erano state sbandite dal Mondo per colpa degli uomini stessi, i quali dietro la lunga cattiva usanza seguitavano, non Apollo, e Minerva (come dicevamo) ma Venere, e Bacco. Ora vuol mostrare in questo quadernario secondo, che la cagione di questo veniva ancora da i Cieli, e dalle Stelle, le quali in quel tempo [ benchè ciascuno si duole de'tempi suoi ] erano si maligne, che se alcuno si dava agli studj per divenire o Poeta, o Oratore, era mostrato a dito per cosa nuova, e maravigliosa, come se tutti gli uomini non desiderassero per natura di sapere, e non devesse piuttosto il contrasio parer miracolo, non fi potendo nè pensare pure, non che trovare, cosa alcuna peggiore, e più bianmevole d'un uomo ignorante, e malvagio. Vediamo ora con quale leggiadria, e quanto poeticamente ne descriva il concetto suo guesto Poeta divino. Ed ogni lume benigno, cioè cia-

[1] 5. Luca cap. 15, vers.9.

ciascuna stella prospera, e favorevole, o fissa, o errante che sia, e disse ogni, perchè aveva detto anco di sopra ogni virtà. Spența; sta nella traslazione per avere chiamate le stelle lume. Del Ciel; piglia qui Cielo per l'aggregato di tutti i Cieli dalla Luna in su, per comprendere tutti i sette pianeti chiamati erratici, ancorachè mai non fallino, e tutte le stelle fisse, le quali stanno nell'ottavo Cielo non altramente quasi, che i nodi entro l'assi, e le tavole : per cui, per lo qual Cielo, e mediante il movimento, e corfo suo; umana vita, la vita degli uomini per eccellenza, concioffiache dal Cielo dependano ancora le vite di tutti gli altri animali, anzi non fi trova niuna cola, che da lui, come da cagione universale, e rimota, non abbia il suo estere; s' informa, prende forma, e qualità, e in fostanza fi regge, e governa : che, in guifa; particella, che depende da quello sì, che è innanzi a *spento*; chi; ognuno, il quale vuol far d' Elicona nascer fiume; desidera, e s' ingegna diventare o Poeta, o Oratore, ed in una parola Filosofo: s'addita; fi mostra a dito: per cosa mirabile, in vece, e luogo di miracolo, come avviene nelle cose, che accaggiono di rado. Ora è da sapere per più piena intelligenza di questa parte, che tutte le cose inferiori, e di quaggiù fi governano, e fi reggono dalle fuperiori, e celesti, come ne insegna Arinocile nel principio della Mereora, onde se il Cielo si fermasse sil che però, secondo i Filosofi, non puð

può accadere ] tutte le coie mancherebbono insieme col suo movimento; bisogna bene avvertire, perciocchè i Peripatetici tengono, che il Cielo non operi nelle cole di quaggiù, se non mediante il movimento, ed il lume suo, concioffiache, come il Cielo è strumento di Dio, strumento veramente degno d'un tanto ai tefice, così il moto del Cielo, ed il suo lume sono strumenti di lui. I Medici aggiungono a queste due cose le influenze, delle quali, Dio permettente, si favelleià altrove. Gli Astrologi le costellazioni, ed aspetti, e altre qualità particolari, mediante le quali giud cano delle cose singolari, e future, il che è dirittamente contro la dottrina di Aristotile, benchè tenendo egli nell'ottavo della Fifica, che il primo moto. re, cioè Dio, muova come natura, cioè necessariamente, e che non possa fare di non muovere, è malagevole a rispondere, come tutte le cose non seguano di necessità, conciossiache la seconda intelligenza operi nel medefimo modo, che dalla prima le è dato, e la terza in quel modo, che piglia dalla seconda, e così di tutte l'altre medefimamente; ma cotale quistione è da ferbare ad altro tempo; voglio bene, che avvertiate, che io favello sempre secondo i Gentili, e come Filosofo, non secondo i Teologi, e come Cristiano. Quello, che tenesse il Petrarca circa l'Astrologia, e massimamente giudicatoria, è difficile a sapere, perciocche alcuna volta mostra di crederla, e prestarle fede, come

come quì, e là quando disse : (1) Sua ventura ba ciascun dal dì, che nasce.

e nella festina : (2) A qualunque animale, ec. Che bench' io sia mortal corpo di terra, Lo mio fermo desir vien dalle stelle.

e nella fine del Sonetto: (3) Ben sapev' io, che natural consiglio;

Quand' ecco i tuoi ministri i' non so donde, Per darmi a diveder, ch' al suo destino Mal chi contrasta, e mal chi si nasconde.

Ma che più? non fa egli, come Aftrologo, il nafcimento di Madonna Laura nella Canzone, che comincia: (4)

Tacer non posso, e temo, non adopre, in tutta quella divina stanza, che comincia:

Il dì, che costei nacque, eran le stelle, della quale io per me non so vedere cosa alcu-

na nè più bella, nè più leggiadra in Poeta alcuno o Greco, o Latino. Alcuna volta pare, che egli la nieghi, come nell'ultima stanza della Canzone: (5)

Lasso me, ch'io non so in qual parte pieghi; dove dice:

Tutte le cose, di che il Mondo è adorno, Usir

[1] Petrar. Son. 262.

[2] Petrar. Canz. 3. stan. 4.

[3] Petrar. Son. 53.

[4] Petraz. Canz. 44. ftan. 5.

[5] Petrar. Canz. 17. fan. S.

Uscir buone di man del Mastro eterno; Ma me, che sì a dentro non disterno, Abbaglia il bel, che mi si mostra intorno; E s'al vero splendor giammai ritorno, L'occhio-non può star fermo, Così l'ha sutto infermo Pur la sua propria colpa, e non quel giorno, Ch'io'l volsi inver l'angelica beltade Nel dolce tempo della prima etade.

Ma più chiaramente ancora nella stanza sopra a questa, la quale per essere oltramodo dotta, e maravigliosa, e veggendo quanto state attenti, reciterò tutta:

Che parlo? e dove fo o? e chi m'inganna, Altri ch' io stesso, e il desiar soverchio? Già s'io trascorro il Ciel di cerchio in cerchio, Nessun pia eta a pianger mi condanna. Se mortal velo il mio vedere appanna, Che colpa è delle stelle, O delle cose belle? Meco si sta chi dì, e notte m'affanna, Poichè del suo piacer mi fa gir grave La dolce vista, e 'l bel guardo sove.

Ancora alcuna volta pare, che non la creda, e non la nieghi, ma ne dubiti, come in molti altri luoghi, i quali effendo notiffimi non reciterò, per non logorare il tempo indarno, e maffimamente in questo Sonerto: (1)

Fera stella, se 'l Cielo ha forza in noi

Quan-

[1] Petrar. Son. 141.

Quant' alcun crede, fu, sotto ch'io nacqui, E fera cuna, dove nato giacqui, E fera terra, ov'i piè mo/si poi.

E fera donna, che con gli occhi suoi

con quello, che seguita. Vedete quanto variamente favelli in diversi luoghi il nostro Poeta dell'Astrologia, nè voglio però crediate, che cgli sia contrario a le stesso per questo, o meriti biasimo alcuno, perciocchè essendo la Poesia una certa imitazione, sono forzati molte volte i Poeti (come testimonia Platone nel quinto libro delle Leggi) a primere concetti, e passioni contrarie d'uomini varj, e diversi, e così a parere contrarj a se medesimi ; oltrachè noi potremo rispondere, che dove egli afferma l'Astrologia, favelli come Astrologo; dove la niega, come Filosofo Peripatetico, anzi come Teologo Cristiano; dove ne dubita, come uomo modesto, ed ancora come Filosofo, perciocchè molte sono le cose, e massimamente nella Filosofia naturale, delle quali non fi può avere dimostrazione certa, e saperne il vero indubitatamente, onde fu tra l'altre una setta di Filosofi chiamati Grecamente Scettici, e da alcuni Dubitativi, perchè dubitando d'ogni cosa, non rispondevano a nulla, dicendo, che per essere le cose tutte in continovo movimento, non sene avea niuna certezza. Quanto alle parole; che lume si pigli per le Stelle fisse, si vede manifestissimo in quel verso pur del Petrarca nell'ultima Canzone delle tre Sorelle :

## A duoi

# 30 LEZIONE

A duoi lumi, c'ha sempre il nostro polo.(1) e per le Stelle erranti in quell'altro: (2)

S' ella riman fra 'l terzo lume, o Marte.

e Dante disse: (3)

Il Ciel, cui tanti lumi fanno bello.

Benigno; chiamano gli Aftrologi, de i sette Pianeti Giove, e Venere benigni, Saturno, e Marte maligni, e però disse: (4)

E mansueto più Giove, che Marte. ed altrove parlando d'amendue: (5)

Allor riprende ardir Saturno, e Marte, Crudeli Stelle; e quel, che seguita.

Mercurio è (dicono) co i buoni buono, e malvagio co'rei. La Luna, e il Sole fi chiamano luminari grandi, come fi vede nel principio della Bibbia (6); onde Virgilio nel principio della Georgica diffe : (7)

.... vos, o clarissima mundi

Lumina, labentem Cælo que ducitis annum.

Ma non voglio lasciar di dire, acciocchè non restiate in credenza, che in Cielo fia malignità, o crudeltà alcuna, che i Filosofi affermano, che il corpo divino, cioè tutta la macchina celeste è una

Petr. Canz. 20. ftan. 4.
 Petr. Son. 24.
 Dan. Parad. 2.
 Petr. Son. 4.
 Petr. Son. 33.
 Genef. cap. 1. verf. 14.16.
 Virg. Georg. 1. 5.

è una quinta natura, ed essenza distinta da i quattro elementi, nella quale non è nè odore, nè sapore, nè colore, e brevemente nesfuna di quelle qualità o prime, o seconde, che fi ritrovano negli elementi, onde viene ad effere quel corpo circolare tutto puro, tutto netto, tutto bello, tutto buono, cagione di rutti i boni per se , e di niuno male, se non per accidente, perchè seguita di neceffità, o che gli Astrologi s' ingannino, o che si debbano intendere altramente, come altra volta mostreremo più chiaramente, e con più parole. Per cui ; questo pronome cui si trova in tutti i casi, eccettochè nel nominativo, così nel numero del meno, come in quello del più; umana vita; qui manca l'articolo, come di sopra: nostra natura; ed altrove: (1)

Non dovea specchio farvi per mio danno. S'informa. Informare fignifica propriamente appo gli scrittori Latini dare la prima forma ad alcuna cota, e, come noi dichiamo, abbozzarla, tratto da quegli, che fanno i vasi di terra, o da'legnaiuoli, quando coll'ascia, o con la pialla digrossano alcun legno, o veramente da' fabbri, come mostra Virgilio nell'ottavo libro: (2)

His informatum manibus jam parte polita Fulmen erat;

Usafi ancora per traslazione in altre significazioni,

[1] Petrar. Son. 37. [2] Verg. Eneid. lib. 8. verf. 426. ni, onde il Petrarca diffe nella Canzone: (1) Nella stagion, che il Ciel rapido inchina;

Abi crudo Amor, ma tu allor più m'informe; cioè infegni, e struisci, come l'usò Marco Tullio nell'Orazione in favore d'Archia Poeta. E Dante disse: (2)

O immaginativa, che ne rube

Tal volta sì di fuor, ch'uom non s'accorge, Perchè d'intorno suonin mille tube,

: Chi muove te, se'l senso non ti porge? Muoveti lume, che nel Ciel s' informa;

con quello, che viene, le quali parole, per effere ofcurissime, dichiareremo forse in un'altra Lezione. S' addita: si mostra a dito, che l'uno, e l'altro s'usa Toscanamente. Il Petrarca; (3)

Ond'io a dito ne farò mostrato;

Dante: (4)

32

O frate, disse, questi, ch' io ti scerno Col dito, ed additò con esso innanzi, Fu miglior fabbro del parlar materno.

Dove i Latini in un modo solo, e sempre con due parole, onde Persio:(5)

At pulcrum est digito monstrari, & dicier bic est; ed Orazio : (6)

Quod monstror digitis pratereuntium.

Eli-

[1] Petrar. Canz. 9. ft.in. 3.
[2] Dan. Purg. 17.
[3] Petrar. Trionf. Divin.
[4] Dan. Purg. 26.
[5] Perf. Sat. 1. verf. 28.
[6] Oraz, Carm. lib. 4. Od. 3.

Elicona è un monte di Beozia fagrato alle Mufe, molto fertile di erbe falutifere, fecondochè racconta Plinio, nel quale è il fonte chiamato da i Greci Ippocrene, e Latinamente Caballino. Nifcer fiume; modo di dire poetico, onde altrove diffe: [1]

- L'oliva è secca, ed è rivolta altrove

L'acqua, che di Parnaso si deriva; perciocchè come ciascuno fiume vien dal suo fonte, così tutte l'invenzioni, e descrizioni de' Poeti procedono dalle Muse, e da Febo, cioè dalla Filosofia, e dalle scienze, di cui

egli è padre, onde ben disse Orazio nella Poetica: [2] Rem tibi Socratice poterunt oftendere charte. Innanzi che io passi all'altre parti, non mi par

da lasciare indietro, che alcuni interpretano quefti duoi primi versi

Ed è si fpento ogni benigno lume

Del Ciel, per cui s'informa umana vita

in un altro modo, volendo, che egli intenda ogni benigno lume del Cielo per la virtù; fentenza peravventura tolta da Cicerone, il quale disse nelle quistioni Tusculane : [3] Quod si tales nos natura genuisset, ut eam ipsam intueri, or perspicere, eademque optima duce cursum vita conficere possemus, haud erat sanè, quod quisquam ra-Par. II. Vol. V. C tio-

11 ....

[1] Petrar. Son. 133.

[2] Oraz. nell'art. poetic. verf. 350.

[3] Ciceron. nelle quist. Tuscul. lib. 3. 2.

tionem, atque doctrinam requireret; e soggiunse: Ora la natura ne ha dati alcuni fuochi piccioli, i quali noi con i cattivi costumi, e mediante le bieche, e false oppenioni gli spenghiamo di maniera, che in luogo niuno apparisce quel lume, che la natura ci dì. A confermazione del quale sentimento (comecchè a me piaccia più la spofizione prima) si potrebbero addurne quei versi nella prima stanza della Canzone: [1] Spirto gentil, che quelle membra reggi:

Io parlo a te, perocch' altrove un raggio Non veggio di virtù, ch' al mondo è spenta, Ne trovo chi di mal far si vergogni.

Qual vaghezza di lauro? qual di mirto? Queste sono parole dette dal Poeta sidegnosamente, quasi riptendendo gli avari, ed i costumi del secolo; ed è un colore rettorico, che si chiama interrogazione, ovvero dimanda figurata, quasi dica, niuna vaghezza di lauro, niuna di mirto; e ci manca il verbo per un'altra figura chiamata da' Latini reticenza, come sanno spesse volte o gli adirati, onde Virgilio disse nel primo: [2] Quos ego; o gli addolorati sidegnosi, come il Petrarca altrove:[3]

Talchè s'altri mi serra

Lungo tempo il cammin da seguitarla. Vaghezza; defio, studio, defiderio, benchè niuno

[1] Petr. Canz. 11. 1.

[2] Verg. neli' Eneid. lib. 1. vers. 135.

[3] Petr. Canz. 40.6,

no di questi nomi sprima la leggiadria, e vaghezza di questa parola; nè credo io, che chi cercasse tutta la lingua Latina, ritrovasse mai vocabolo, che quello valesse appresso i Latini, che questo vale appo noi; ed il medessino dico di vago, e di vagheggiare, e massimamente quando si piglia metaforicamente, e per traslazione, come quando il Poliziano disse nelle sue dottissime stanze: [1]

Vagheggia Cipri un dilettofo monte. Di lauro; per qual cagione i capitani degli eferciti, quando ritornavano vittoriofi, ed i Poeti eroici, dopo aver cantate le guerre, e le cofe fatte altamente dagli uomini forti, e virtuofi, fi coronaffero d'alloro, penfo, che fia notiffimo a ciafcuno; onde diffe altrove il Petrarca parlando pure della fua Laura: [2]

Arbor vittoriosa, e trionfale,

Oner d' Imperadori, e di Poeti.

E Dante medefimamente in quella sua così vaga, e dotta invocazione nel principio del Paradiso disse, favellando a chi è dedicato l'allo. ro per cagione di Dasne amata già da lui: [3]

Ob divina virtù, se mi ti presti Tanto, che l'ombra del beato regno Segnato nel mio cap manifesti, Venir vedràmi al tuo dilet:o iegno, C 2

E co-

[1] Poi.zian. stanz. 1. 70:

[2] Petr. Son. 225.

[3] Dan. Parad. 1.

E coronarmi allor di quelle foglie, Che la materia, e tu mi farà degno. Sì rade volte, padre, sene cogiie Per trionfare, o Cesare, o poeta, Colpa, e vergogna dell'umane voglie.

E perchè oltra le ragioni antiche, e note a cialcuno, Messer Gandolfo da Modena n'aggiunse in una delle sue leggiadrissime stanze una nuova in onor del nostro Poeta, non voglio mancare di recitarla tutta, essendo bellissima:

Era l'ombra gentil d'un lauro verde, Il cui nome fra noi si dolce fuona, E non tanto fua gloria fi rinverde, Perchè ciafcun di lei brami corona, Nè perch'al verno mai foglia non perde, Nè teme il Ciel quando'l gran Giove tuona, Quanto perch' i' fuoi rami fur foggetti Al buon teftor degli amorofi detti.

E che i Poeti Latini eroici avessero la ghirlanda d'alloro, del che pare, ch'alcuni dubitino, oltra Orazio, che disse: [1]

Laurea donand s Apollinari;

il mostra apertamente Properzio dicendo: [2] Ennius birsuta cingat sua tempora lauro

Mi f lia ex bodera porrige, Bacche, tua. Degl' Imperadori non è già dubbio, onde diffe Cicerone lodando meritamente le stesso, come suole:

Ce-

[1] Oraz. Carm. lib. 4. Od. 2. [2] Properz. lib. 4. eleg. 1. Cedant arma toga, concedat laurea lingua. [1] Il Petrarca pare, che voglia, che a' poeti fi dia la corona dell' alloro per effere vergini, e cafti, alludendo forse alla castità di Dasne figliuola del fiume Peneo, l'allegoria della qual favola fi dirà altrove, e però disse nelle sue Pistole: [2]

Florea virginibus, sunt laurea serta poëtis,

Cefaribusque simul, parque est ea gioria utrisque. Di mirto; la mortine è dedicata a Venere, come l'alloro a Febo, onde Virgilio nella Bucolica: [3]

Formosa mirtus Veneri, sua laurea Phæbo.

E per questa cagione i Poeti Lirici, come tra Greci Pindaro, tra'Latini Orazio, e tra'Toscani il Petrarca, il quale, a giudizio mio, non cede a niuno di loro nè di vaghezza, nè di leggiadria, fi coronano di mortine, fcrivendo ingegnosamente cose amorose, e da trastullo, come fanno ancora quegli, che scrivono l'elegie, come Tibullo, e Properzio; e però disse Ovidio: [4]

Cingere lictorea flaventia tempora mirto,

Musa, per undenos emodulanda pedes.

Coronavansi, ancora così i Lirici, come gli Ele-C 3 giaci,

 Civer. nell'Oraz. contro L. Pisone cap. 70. e nella risposta contro C. Sallustio cap. 7.
 Petrar. nell' Epist. lib. 2. epist. 11.

[3] Virgil. Eclog. 7. verf. 62.

[4] Ovid. negli Amori lib. 1. eleg. 1.

giaci, d'ellera, onde Orazio disse nella prima Ode: [1]

Me doctarum heder e præmia frontium Dis miscent superis.

Il qual ve so tradusse il Petrarca, quando disse nel Sonetto: [2] O passi (parsi, o pensier vaghi, e pronti:

O fronde, onor delle famose fronti.

E non contento a questo, quasi gareggiando con Orazio, come fa spesso, soggiunse nel medesimo senso:

O fula insegna al gemino valore.

L'elempio degli Elegiaci è allegato di sopra . [3] Mi folia ex bedera porrige, Bacche, tua.

E Virgilio disse nell'Egloga ottava: [4]

. . . atque hanc fine tempora circum

Inter victrices bederam tibi ferpere lauros.

E la ragione, perchè l'edera fi dia a cotali poeti, è per estere ella tutela, e custodia di Bacco, onde Ovidio: [5]

Cur hedera cintta est? hedera est gratissima Bacco;

e forse perchè l'edera non perda anch' ella il verde, come l'alloro, ed il mirto, non perdendo la foglia, onde disse il Petrarca nella oscuriffi-

[1] Oraz. Carm. lib. 1. Od. 1.

[2] Petr. Son. 128.

- [3] Proper. lib. 4 eleg. 1.
- [4] Virgil. Eclog 8. verf. 12.
- [5] Ovid. ne' Fast. lib. 3. vers. 767.

rissima Canzone: [1] Verdi panni.

... e come in lauro foglia,

Conserva verde il pregio d' onestade.

E nella Canzone: [2] Amor, se vuoi , ch' io torni al giogo antico, nella quinta stanza disse:

La qual dì, e notte più che lauro, o mirto Tenea in me verde l'amorosa voglia.

Benchè, fecondo alcuni, il Poeta pofe in questo luogo il mirto infieme coll'alloro ad imitazione di Virgilio, e per la stessa cagione, che dice egli medesimo nell'Egloga Alessi. [3]

Et vos, o lauri, carpam, & te, proxima mirte, Sic positæ quoniam suavis miscetis odores.

Povera, e nuda vai, Filosofia,

Dice la turba al vil guadagno intesa.

Queste parole sono proprie quelle, che dice la turba, cioè il volgo, e la moltitudine degli idioti, i quali acciecati dall'avarizia non veggiono, e non istimano altro, che i danari, alla Filosofia, cioè agli uomini studiosi, e letterati, chiamandogli poveri, e nudi; e non s'accorgono gl'infelici, che mentre vogliono biasimare gli studj, gli lodano eccessivamente, come ne mostra Eustazio nel suo comento sopra il primo libro d'Aristotile della vita, e de' costumi; conciossichè se le lettere servissono ad arricchire, e soffero utili al guadagno, manifestamente elle sa-C 4 reb-

[1] Petrar. Canz. 6. ftan. 7. [2] Petr. Canz. 41. ftan. 5. [3] Virg. Eclog. 2. ver f. 54.

rebbero strumento delle ricchezze, dove ora è il contrario, e tutto l'opposito, perciocchè le ricchezze sono strumento, e servono alle lettere, e perô forse diceva Aristorile essere prima necessario arricchire, e poi filosofare; e chi von sa, che effendo questo nome, e vocabolo utile termine relativo, egli di necessità è utile ad alcuna cosa? e quella cosal cosa, qualunque si sia, è migliore, e più nobile, essendo tempre migliore, e più nobile il cuius causa (per dir come i Filosofi) che il causa cuius, cioè il fine dello instrumento, o delle cose, che sono fatte per esso fine. Onde nell'arte della guerra è più nobile, e migliore la vittoria, che ciascuna altra cosa, facendosi tutte non ad altro fine, che per vincere, ed il vincere si desidera per godersi la pace, e vivere quietamente; ma questo è fine, che seguita, e non precede, come s'è dichiarato nel primo capitolo dell'Etica. Alcuni Filosofi moderni dicono ne i problemi Icro, che la Filosofia si chiama nuda, o perchè la verità è nuda, o perchè quegli, che filosofano per guadagnare, non sono Filosofi, o perchè i filosofanti debbono effere spogliati di tutte le passioni, e perturbazioni terrene, le quali cose avvengachè sieno verissime per se, non fanno però a proposito al sentimento del Poeta in questo luogo, e però le lasceremo da parte. Filosofia; Dubitano alcuni, perchè volendo confortare Melfer Francesco il Boccaccio alla Poesia mallimamente, ancoraché (come testimonia il grandisfino

simo Bembo nelle sue divinissime prose ) egli nascesse alla prosa solamente, e non al verso, del che si duole molte volte, usa questa parola Filosofia; al che si può rispondere in due modi ; prima, che la Filosofia dividendosi secondo la divisione dell'ente, abbraccia, e contiene in se tutte le cose tanto sensibili, quanto intelligibili, non essendo altro la Filosofia, secondo Platone, che la cognizione di tutte le cose, così umane, come divine. Poi è da sapere, che Massimo Tirio filosofo Platonico asterma, che la Poetica, e la Filosofia sono in effetto, e in verità una cosa medesima, e si distinguono solamente di nomi, non essendo altro la Poesia siccome dice egli ] che la Filosofia antica, aggiuntovi però i numeri, e gli argumenti favolofi, dove la Filosofia non è altro, secondo il medesimo, che la Poesia giovane, ma senza favola, e con minore armonía; e chi credesse altramente [ dice egli ] sarebbe come credere, che il giorno fosse altro, che la luce del Sole sopra la terra, o che la luce del Sole fopra la terra foffe altro, che il giorno; ma perchè l'ora è già passata, passeremo anco noi più avanti, e ci spediremo brevemente. Al vil guadagno ; disse vile, o perchè tutti i guadagni fono vili, effendo strumenti d'altre cose, e non fini, o perchè la turba guadegna di cofe vili, e meccaniche; ed alcuni vogliono, che diceffe così, perciocchè il Boccaccio per la strema povertà sua voleva, lasciate le scienze liberali, darsi allo studio del-

lę

le leggi, dalla qual cosà il Petrarca lo poteva sconfortare giustamente coll'esempio proprio, avendo egli, per seguitare le discipline, abbandonate dopo alquanti anni le leggi, come rende testimonianza egli medesimo nella Canzone del piato, quando dice: [1]

Questi in sua prima età fu dato all'arte Di vender parolette, anzi menzogne, Nè par, che si vergogne Tolto da quella noia al mio diletto.

E poco di sotto lo rafferma dicendo: [2] Ch' or saria forse un roco Mormorador di corti, un uom del vulgo; Io l'esalto, e divulgo Per quel, ch'egli imparò nella mia scuola, E da colei, che fu nel mordo sola. Pochi compagni avrai per l'altra via.

Ed anco queste sono parole, che dicono i plebei, e volgari uomini agli dotti, e scienziati, chiamando dotti, e scienziati tutti quelli, o che nel vero sono tali, o che desiderano d'essere, non dispregiando insieme colle lettere i buoni costumi, e le virtù, perciocchè chi facesse questo, ancorachè nobilissimo, e dottrinato, sarebbe uomo volgare, e plebeo, e di questo sene potrebbero addurre mille esempj e antichi, e moderni. *Pochi compagni*; come i Greci quando vogliono significare la plebe, e gl'ignoranti dicono

[1] Petrar. Canz. 48. stan. 5. [2] E stan. 7. cono oi πολλοί così fanno ancora i Latini, ed i Tofcani, e però disse poco di sopra la turba; ed altrove:[1]

Infinita è la schiera degli sciocchi. E quando vogliono fignificare i buoni, e dotti, dicono i pochi, onde Tito Livio disse : Maior pars meliorem vicit. Ed il Petrarca: [2]

Voi, dunque, se cercate aver la mente Auzi l'estremo di queta giammai,

Seguite i pochi, e non la volgar gente.

Per l'altra via; per la via delle lettere, e delle virtù, la quale, come nel principio pare aspra, ed erta, così nel fine è tutta piana, e dolce, dove quella de'vizj per lo contrario moftrandosi nel principio larga, ed agevole, riesce nel fine stretta, e faticosa, e quanto n'ha promesso di mele, tanto, e più ne rende d'amaro; e credo, che si ricordasse il Poeta di quello, che scrive Senosonte, che apparve ad Ercole essendo ancora giovanetto, e che racconta Luciano di se medessimo nel primo de' fuoi Dialoghi. Alcuni testi scritti a mano hanno: per l'alta, forse alludendo a quello, che si dice in quel bellissimo, e moralissimo Epigramma: [3]

Litera Pithagora discrimine setta bicorni Humana vita speciem praferre videtur,

Quan-

Petr. Trionf. lemp.
 Petrar. Son. 78.
 Vergil. in catal.

Nam via virtutis dextrum petit ardua callem, e quel, che seguita.

Tanto ti prego più, gentile (pirto.

44

Quanto sono più gli avari, ed i viziosi, tanto meno debbono i buoni, e gentili abbandonare le virtù, e le lettere, e non potendo il Poeta arguire dall' utile per persoaderlo, argui dall' onesto, il quale molto più vale appo gli animi generosi, che qualsivoglia utilità; e veramente fono più iculabili, o, per dii meglio, meno biasimevoli quelli, i quali lasciano di ben fare traviati da' v zj detti di sopra nel primo verso, per effere naturali, che quegli, i quali abbandonano le virtù per l'avaizia, e cupidigia del guadagno. Spirto; cioè spirito per quella figura chiamata per nome Greco da i Latini fincope, cioè svenimento, mancando alcuna lettera, o fillabanel mezzo della parola, onde noi peravventura la potiemo chiamare raccorciamento, ed è questa parola in questo significato propriamente Toscana, e usata da noi spesse volte; ed altrove disse il Poeta: [1]

Spirto gentil, che quelle membra reggi. Gentile; questa parola veramente gentile ha, come dichiarò bene il nostro dotto, e buono Messer Cristofano Landini, più, e diversi fentimenti nella Lingua nostra, perciocchè quando viene dall'Ebreo significa quello, che volgarmente si dice Pagano; onde gli scrittori Gentili s'inten.

[1] Petrar. Canz. 11. 1.

tendono tutti quelli, che non furono Criftiani, perciocchè gli Ebrei chiamavano gente tutti quelli, che non erano del popolo di Dio, come ancora i Greci dicevano Barbari a tutti gli altri popoli; ma perchè quefto nome in Latino fignifica quegli, che noi chiamiamo conforti, cioè d' un medefimo calato, pure che foffero difcefi da perfone ingenue, e libere; quinci è, che appo noi gentile vuol dire propriamente nobile, e generofo, febbene largamente, e per traslazione ha moltiffimi fignificati, e s'accomoda alle cole così animate, come a quelle, che mancano d'anima, come fi può vedere a ogni paffo nel Petrarca, e in Dante.

Non la sciar la magnanima tua impresa. In questo ultimo verso è brevemente tutta la conclusione di questo moralissimo Sonetto : e bene fu quella del Boccaccio impresa magnanima, ed egli di gran cuore, e generoso, essendo proprio de' magnanimi, come n'infegna il Filosofo, non ritrarsi indietro dalle cose grandi, ed orrevoli, quantunque faticose, e terribili. Ora facesse Dio, che siccome egli persuaso dalle vere, e vive ragioni del Petrarca, non solamente non lasciò l'impresa, ma fece sì, e divenne tale, che non pure a se, ma a tutti noi, ed a tutta Fiorenza, anzi a tutta Toscana, ed a tutta Italia, n'acquistò per tutto il Mondo nome, e grido immortale; così voi, nobilifimi, Accademici Fiorentini, persuasi dal medesimo autore per le medesime ragioni, e tratti ancora

cora dilla institubile benignità, e corresia del virtuotistimo, e liberalistimo Principe nostro, v'accendette agli onestificat study della santisfima Filosofia, e seguitaste, non pure di conservare, ma l'accreicere ancora, ed innalzare ciascuno secondo le to ze sue gli statuti giustissimi, e lodevolistimi ordinamente ai quelto tanto nobile, e tanto fruttuolo co legio, licetto quafi, e ridotto [ mercè di chi ha così voluto, laputo, e potuto] di tutte le visit, e di tutte le lettere; che se ciò faceste, io spererei, che la favella nostra, o Toscana, o Fiorentina, che chiamar la vogliate, devesse, e non in lungo tempo, riempiersi di tanti ornamenti di parole, di tali gravità di sentenze, di tanti, e tali fiori, e lumi de tutte l'arti, e discipline liberali, che ella soltre l'incredibil dolcezza, e castità sua naturale ] se non agguagliasse le ricchezze, e lo splendore d lla lingua Greca, non fosse molto inferiore alla Latina, del che a voi, ed a tutta la patria vostra onore, ed utile, ed al molto Eccellentissimo, ed Illustrissimo Duca Signor nostro lode, e gloria perperua ne seguirebbe. Queste sono, nobilissimi uditori, quelle cose, le quali io ho saputo recare sopra la sposizione di questo bello, ed utilissimo Sonetto, nè mi resta ora altro, se non ringraziare umilmente l'umilissime cortesie vostre della grata udienza loro, ed offerendomi generalmente a tutte, e specialmente a cialcuna, pregarle quanto posso il più, che s' io non hosfatto quello, che

che voleva, non dico quello, che devea, perchè non mi conosceva bastante, quelle vogliano, piuttosto scusando, e perdonando dare animo a me, ed agli altri, che cercano di piacer loro, che sbigottire loro, e me mordendo, e biasimando.



LE-



## L E Z I O N E SECONDA

## DI M. BENEDETTO V A R C H I

Sopra i Sonetti XXXIII. XXXIII. e XXXV. di M. Francesco Petrarca

Lessa da lui nell' Accademia Fiorensina il dì 20. Aprile 1543.



Utte le forme fostanziali, magnifico Confolo, e voi nobilissimi Accademici, procedono, come dicono i Filosofi, dalla prima cagione loro, e di tutte le cose, cioè da Dio glorioso, e sublime.

E perchè tutti gli effetti ritengono in loro della natura di tutte le cagioni di essi, tutte le sorme

me hanno in fe, e partecipano della natura divina, qual più, e qual meno, secondoche più, o meno è perfetta la materia loro, non altramente quasi, che tutte lestelle participano della natura del Sole. E perchè l'anima nostra è la più nobile forma, e la più perfetta, che si ritrovi fia tutte le cose generate, clla più riceve, e più partecipa della natura divina, che alcuna altra, e più cura d'accostarsi, e d'assomigliarsi a Dio onnipotente, e sempiterno. E perchè in Dio [se di Dio si può favellare con parole umane, e mortali] è naturalissimo il volere essere, quinci è, che l'anima umana desidera. naturalmente sovra ogni cosa il suo essere, il quale, perciocchè da Dio dipende, e per lui si conserva, cerca sempre ciascuna anima, e desta sommamente d' unirst con esso Dio quanto puo il più, la quale unione non può farsi nè per miglior mezzo, nè con più agevol modo, nè di legame più stretto, e più indissolubile, che mediante l'amore; perciocché amore non è altro, fecondo i Platonici, che disio di bellezza, e la bellezza non è altro, secondo i medesimi, che un raggio, ed uno splendore della divina bontà, il quale penetra, e riluce per tutto il mondo in turre le cose. E di qui viene senza dubbio, che l'anima nostra tostochè vede alcuna cosa, la quale o sia, o le paia bella, tratta da un naturale istinto, e quasi riconoscendo in quella per occulta virtù del volto, e della luce di Dio, cerca subito, e desidera con ardentissimo desidério: Par.II. Vol.V. D.

derio di congiugnersi spiritalmente, ed unirsi con esso lei. Questa tale unione, e congiugnimento spiritale dell'anima nostra colla cosa amata fi chiama, ed è verâmente amore, chi ben confidera; e tanto ciascuna anima cerca più, e più difia di cotale unione, quanto la cosa veduta, ed amata da lei o è, o le pare più bella, e più perfetta; e quell' anime più conoscono le belle, e pertette cose, e più di este s' innamorano, le quali più belle essendo, e più perfette, più ritengono in se del celeste, e meglio della sembianza divina si ricordano; nè si può trovare segno alcuno più manifesto, e più certo, ed infallibile argomento a conoscere qual fia dentro un' animà, che veder di fuori, e por mente a quello, che da lei è amato, ed in che modo. E di quì possiamo comprendere chiaramente, nobilissimi Accademici Fiorentini, non solo quanto avesse in se del divino, e del celeste la peregrina, e gentile anima del nostro, non meno dotto, e grave Filosofo, che ornato, e leggiadro Poeta M. Francesco Petrarca, ma quale fusse ancora la beilezza, e la perfezione della fua non meno saggia, e casta, che bella, e cortele Madonna Laura, poiche fu sola degno, e conforme oggetto a così alta, e nobile potenza. Della qual cosa egli medefimo fa manifestistima fede in mille luoghi per tutto lo suo vago, e maraviglioso Canzoniere, lodandola talvolta dalle cose della fortuna, ma più spesso, e con più ragione dalle doti del corpo; spessifimo poi, e ragio-

ragionevolissimamente dalle virtù dell'animo, le quali sole sono i veri beni, e proprj dell'uomo; ma perchè egli sapea, che siccome gli effetti naturali arguiscono, e dimostrano le cagioni loro essere naturali, così i soprannaturali essere prodotti da cagioni soprannaturali, però volle, come perfetto Poeta, lodarla da questi ancora, il che egli fa ne' suoi componimenti in più luoghi assai sovente, ma più che altrove, a giudizio mio, in questi tre bellissimi, ed artificiosifsimi Sonetti, i quali io per ubbidire al prudentistimo Confolo nostro, e mantenere la lodevolissima usanza di questa felicissima Accademia, ho prefi a dover leggere, e sporre, come potrò, e saprò il meglio, questo presente giorno tutti tre, per dipendere essi l'uno dall'altro, ed effere in guila congiunti infieme, e di maniera accompagnati, come oltre la materia ne dimostrano apertamente le parole, e consonanze loro, che villania per certo sarebbe stata la nostra a volergli difgiugnere, e scompagnare. Il soggetto de' quali, e prima del primo, mentrechè io brevemente dirò, pregovi, che vogliate stare attenti, come solete.

Quando dal propio sito si rimove

L'arbor, ch' amò già Febo in corpo umano, Sofpira, e fuda all'opera Vulcano, Per rinfrefcar l'afpra faetta a Giove,

Il quale or tuona, or nevica, ed or piove, Senza onorar più Cefare, che Giano, La terra piagne, e'l Sol ci sta lontano, D 2 Che

Che la fua cara amica vede altrove. Allor riprende ardir Saturno, e Marte Crudeli stelle, ed Orione armato Spezza a' tristi nocchier governi, e sarte. Eolo a Nettunno, ed a Giunon turbato

Fa sentire, ed a noi, come si parte Il bel viso dagli Angeli aspettato.

Quello, che diconogli altri fopra la sposizione di questi rre Sonetti, penso, che sia notissimo a ognuno di voi, perciocchè alcuni vogliono, che l'ultimo fi debba porre nel primo luogo, o almeno nel secondo, ed altri altramente; e sono e nell' ordine, e nella dichiarazione tanto diversi, e contrarj, che io per me confesso liberamente di non intendergli, e però lasciate da parte l'altrui sposizioni, ch'io non intendo, forse migliori della mia, dirò folamente quella, che a me pare più vera, p ù agevole, e senza contrarietà, o confusione alcuna, non per questo biasimando, o riprendendo alcuna dell' altre. Dico dunque, che volendo il Poeta in questo primo Sonetto, il quale non si divide, ed è (come ancora gli altri due seguenti) in istile alto, e grave, lodare la sua Madonna Laura poeticamente dagli effetti foprannaturali, egli presa occasione, ed argumento da quello, che dovette per avventura intervenire a sorte una volta, favella generalmente dicendo, che ogni volta ch' ella si partiva dalla casa, ed albergo suo per andare in qualunque luogo, per qualunque cagione [ perchè il vero di questo nè fi può indovinare, nè importa il laper-

saperlo ] sempre turbandosi l'aria per lo dispiacere della partita sua, si guastava il tempo, ora tonando, e folgorando, ed ora nevando, o piovendo, e questo avvenire non pure il verno, e ne' tempi debiti, il che sarebbe stato meno maraviglioso, ma di state ancora, e fuori di stagione; e seguita, che la terra piangeva, come quella, che era tutta molle, e tutta bagnata per la pioggia, e che il Sole, non veggendo Madonna Laura nel solito luogo, si stava discosto guardando là, dove ella si trovava allora, e che i pianeti crudeli, e tutte le stelle maligne ripigliavano forza, ed ardire, conchiudendo finalmente, che per la lontananza di lei, oltre tutte le cose dette, i venti infestavano l'aria, tempestavano il mare, battevano la terra, e così al partire di Madonna Laura sola gli elementi fuoco, aria, acqua, e terra si commoveano, e perturbavano grandissimamente tutti quattro; del che non fo io pensare, non che vedere, nè più orribil cosa, nè più spaventevole; e la dice poi, o piuttosto dipigne, ponendolaci dinanzi agli occhi questo Poeta veramente unico con tali parole, e numeri, che a me pare, che egli medesimo tuoni, baleni, e folgori, come vedrete ancora voi, nobilissimi Accademici, nell'ordine, e sposizione delle parole, benchè cene passeremo leggiermente. Quando; ogni volta che. L'arbor, ch' and già Febo in corpo umano; cioè Laura, alludendo al nome, ed alla favola di Dafne, la quale allusione, ed il qual nome gli furono ca-D 3 gione

gione moltiffime volte di molti belliffimi concetti, ed ornamenti nelle fue 1 ime; che, il qual arbore nel quarto cafo. Febo; Apollo, il quale nome appo i Greci è agghiettivo, e però diffe ancora Virgilio: [1]

Qua Phæbo pater omnipotens, mihi Phæbus Apollo Pradixit;

e significa propriamente puro, e casto, o veramente indivino. Già; anticamente. In corpo umano; innanzi che si trasformasse, come racconta Ovidio nel primo libro delle trasformazioni. Si rimuove; si parte, e s' allontana; e quì è da notare, che il Poeta non istette in sulla metafora, perciocchè gli arbori non avendo altra anima, che la vegetativa, comecchè alcuni Filosofi antichi credettero, che sentissono ancora, non hanno la virtù progressiva, o il moto locale. Dal propio sito; dal suo albergo, parola non usata dal Poeta, che io mi ricordi, più che guesta volta, nè in questo fignificato, nè nel seo propio, come quando si dice il sito, cioè la positura, ovvero posta d'alcuna villa, o città, e così il fito delle parti, e membra del corpo, o d'altra cosa simigliante. Sospira, e suda all'apera Vulcano. Dimostra con questa parola la gran fretta, e sollecitudine di Vulcano figliuolo, e fabbro di Giove, e marico di Venere, l'allego. ria della cui favola s' è detta lungamente altrove, e disse così ad imitazione, credo, di Vergilio, quan-

[1] Virgil. Eneid. lib. 3. v. 251.

quando disse nell'ortavo: [1]

To lite cuncta, inquit, cæptosque auferte labores, Ætnai Ciclopes;

e tutto quello, che seguita di questa materia. Per rinfrescar; rinfrescare significa nella nostra lingua quello, che nella Latina suppeditare, o piuttosto sufficere, cioè dargli nuove saette di mano in mano, onde altrove disse: [2]

Quel fuoco, ch' io pensai, che fosse spento Dal freddo tempo, e dall'età men fresca, Fiamma, e martir nell'anima rinfresca;

cioè rinnuova, ancorchè rinfrescare sia propiamente raffreddare quello, che è caldo, ed è alcuna volta neutro. L' aspre saette; aspre per traslazione dal tatto; e benche paia epiteto assai leggiero, tuttavia si può intendere in più modi, perciocchè seguitò forse l'opinione del vulgo, il quale crede le saette essere quelle, che si mostrano o di ferro, o d'osso piene di denti; o piuttosto volle significare esfere più maniere di saette, comecche Aristotile ne ponga di tre ragioni solamente; ma perchè di questa materia ho animo di favellare lungamente, e fia pochi giorni, non dirò altro in questo luogo. A Giove; a cui si dà propiamente il fulmine, benchè s'attribuilcano ancora ed a Vulcano, ed a Minerva, e però disse Virgilio favellando di Pallade in nome, e persona di Giunone:

D 4

Ipfa

[1] Virgil. Eneid. liv. 8. v. 439.

[2] Petrar. Canz. 13. ftan. 1.

58 Ip[a Jovis rapidum jaculata è nuhibus ignem.[1] Il quale or tuona, or nevica, ed or piove, Senza onorar più Casare, che Giano, La terra piagne, e'l Sol ci sta lontano, Che la sua cara amica vede altrove.

Seguita il Poeta di raccontare quasi particolarmente quello, che seguitava così in cielo, come quaggiù per terra dopo la partita, e lontananza di Madonna Laura, dicendo: H qual; il qual Giove, che molte volte fi piglia per l'aria, onde Orazio diffe: [2]

. . . . manet sub Jove frigido

Venator tenere conjugis immemor.

Or tuona, or nevica, ed or piove; come i Latini dicono talora: tonat, ningit, pluit senza nomimativo, intendendovi Juppiter, e talora ve lo mettono, così nè più, nè meno fanno i Toscani, come si vede in questo luogo, ed altrove. Senza onorar più Cesare, che Giano; il sentimento è, non avendo più rispetto, nè maggior riguardo alla state, che al verno, cioè, come s'è detto di sopra, ancorche fusse contrattempo, e fuori di stagione, il che è quello, che accresce la maraviglia, nè si può discernere troppo bene in questo luogo, quale fusse la propria stagione, avendo mescolate infieme più cose diverse, perciocche di verno piove, e nevica più, che di stare, e la primavera, e l'autunno caggiono più saette ordinaria-

[1] Virgil. Eneid. lib: 1? v. 42. [2] Oraz. Carm. lib. 1. od. 1.

riamente, che d'altri tempi per le cagioni, che altrove si diranno. Senza onorar ; è tolto questo modo di favellare dalla Lingua Ebraica, e dalla Greca, non essendo in uso appo i Latini, benchè, come altrove s' è detto, la maggior parte de' vocaboli, e modi di favellare Toscano vengono dall'idioma Provenzale. Cesare; prese Cefare pel mese di Luglio, e d'Agosto, o piuttosto per tutta la state, siccome intese per Giano non tanto Gennaio, quanto tutta vernata, e questo perchè di dieci mesi, ne' quali su diviso l'anno da Romulo edificatore, e primo Re di Roma, fei si chiamavano dal numero loro, concioffische cominciando l'anno da Marzo in memoria di Marte padre di Romulo s come fi credeva ] ed avvocato de' Romani, feguitavano per ordine Aprile, Maggio, Giugno, Quintile, Sestile, Settembre, Ottobre, Novembre, e Dicembre; ma Quintile si mutò in Luglio da Julio Cesare Dittatore, e Sestile in Agosto dal nome di Cesare Augusto nipote, e figliuolo adottivo di Julio; ma quando poi fi racconciò l'anno, e si fece di dodici mesi, com' è ancora oggi, Gennaio fu capo d'anno, chiamato così da Jano Re de' Latini, chiamato dal Petrarca Giano, perciocchè la nostra lingua muta la J consonante infieme colla vocale in questa lettera G, pigliando la vocale, che feguita, come si vede in Giulio, Giunone, ed altri tali. La terra piagne; per le piogge, che la bagnano, ed irrigano, onde Virgilio disse : ....

.... ruunt de montibus amnes. [1] Il Sol ci sta loutano; dice così poeticamente, non tanto perchè i luoi raggi non penetrano, rispetto alle nugole, infino alla terra, quanto per dimostrare. che egli andava dove potesse vedere Madonna Laura, e però seguita:

Che la sua cara amica vede altrove;

Che; il qual Sole, ovvero perchè; vede altrove; nel laogo, ov'era ita; la fua cara amtra; Madouna Laura, alludendo pure al nome di Dafne, ed all'amore di Febo, e chiamolla amica con nome fostantivo, come fanno ancora i Latini così in versi, come in prola; onde il Petrarca chiamò nel secondo capitolo del Trionso della Morte l'Aurora la bianca amica di Titone, parendogli forse, che la concubina di Titone antico, detto da Dante [2], susse per avventura vocabolo o meno onesto, o meno leggiadro, che amica.

Al'or riprende ardir Saturno, e Marte Crudeli stelle, ed Orione armato

Spezza a' tristi nocchier governi, e sarte.

Grande veemenza hanno questi tre versi, e molto accrescono l'orribilità, per dir così, della tempesta, che ci dipigne il Poeta mescolando i pianeti, e le stelle erranti con istelle fisse, ed immagini dell'ortavo cielo, ed usando parole dure, ed aspre, onde nascono versi, e numeri aspri, e duri, conformi alla materia, che egli trattava,

[1] Virgil, Forid. lib. 4. v. 104. [2] Dant. Purg. 9. va, come si dee fare, onde disse: Allor, cioè dopo la partita di Madonna Laura. Saturno, e Marte Crudeli stelle; per apposizione, e le chiama crudeli, seguitando i Poeti Latini, e gli Astrologi, non che nel vero siano tali, non essendo in cielo, fecondo i Peripatetici, qualità alcuna, eccetto la quantità; e però Saturno non fi chiama freddo, e Marte caldo, perchè di loro natura siano così, ma per gli effetti, che seguitano da loro accidentalmente, come si dirà nel luogo suo. Riprende; usò, dicendo riprende, e non riprendono, la figura zeuma, ovvero congiungimento. Ardir; forza, e vigore. Ed Orione armato; la favola d'Orione è notiffima. Chiamalo armato, o perchè si dipigne colla mazza ferrata nella destra mano, o perchè si figura con alcune stelle, che rendono sembianza di spada, e però disse Virgilio: [1]

Armatumque auro circum(picit Oriona.

Ha nel mezzo quafi in luogo di cintura tre stelle chiare della seconda grandezza, le quali sono quelle, che volgarmente si chiamano i Mercatanti; e perchè questo segno induce, e n'arreca col suo nascimento grandissima-tempesta, però su posto dal Poeta artificiosamente in questo luogo, come sece ancora Virgilio, quando disse nel quarto libro: [2]

Dum pelago desavis hyems, & aquosus Orion. Spe-

[1] Virgil. Eneid. lib. 3. v. 517.

[2] Virgil. Eneid. lib. 4. v. 52.

Spezza; verbo molto app.opiato, e di grandisfima significazione; onde disse altrove, favellando Amore: (1)

Mi rendon l'arco, ch' ogni cofa sp zza. Governi, e sarte; timoni, e vele, due strumenti principali, e necessarissimi alle navi, de' quali fa menzione spessifisme volte, onde disse con bellissima traslazione: (2)

Mentre al governo ancor cede la vela nella sestina:

Chi è fermato di menar sua vita; e poi soggiunse pur per traslazione: L'aura soave, a cui governo, e vela Commisi entrando all'amorosa vita,

e quel, che seguita. A' nocchier tristi; mesti, e maninconosi per vedersi la morte presente, come disse Virgilio nel primo: (3)

Presentemque viris intentant omnia mortem. Eolo a Nettunno, ed a Giunon turbato

Fa fentire, ed a noi, come fi parte Il bel viso dagli Angeli aspettato.

Tutti gli spositori interpretano questo ternario in questo modo. Eolo turbato fa sentire a Nettunno, cioè al mare; ed a Giunone, cioè all' aria, per quel colore rettorico, che si chiama denominazione, come quando Cerere si pone per le biade, e Bacco per lo vino. Ed a noi; cioè a' mor-

[1] Petrar. Son. 72.

[2] Petrar. Canz. 21. stanz. 1. e<sup>2</sup>.

[3] Virgil. Eneid. lib. 1. v. 91.

a' mortali, ed alla terra. Come si parte; cioè quando si parte il bel viso di Madonna Laura aspettato dagli Angeli, come disse altrove pur di Madonna Laura favellando: [1]

Questa aspettata al regno degli Dei; ed altrove disse: [2]

• O aspettata in Ciel beata, e bella

Anima con quello, che segue; onde, secondo questa interpretazione, quella parola Eolo, preta per i venti per la figura detta, è manifestamente calo primo, e tutta quella parte: come si parte 11 bel viso dagli Angeli aspettato, è in luogo d'acculativo; ma a me pare, che l'ordine delle p role [ avvengachè la sentenza quasi fia la medefima ] debba dichiararsi così: il bel vifo aspettato dagli Angeli se questo fia il nominativo] tostoche si parte, sa sentir Eolo turbato a Nettunno, ed a Giunone, ed a noi; il quale costrutto, oltra l'effere più leggiadro, conviene ancora meglio col principio di questo Sonetto, e colla fine del seguente, chi bene lo vorrà considerare. Fornito l'ordine, e dichiarazione di questo primo Sonetto, chi volesse distendersi, non è dubbio, che potrebbe addurre, e tirare in questo luogo [ oltra quasi tutto quello, che disse il Filosofo ne'primi tre libri della Meteora ] grandissima parte dell' Astrologia, ma perchè a me non placque mai cotal modo di • . .

[1] Petrar. Sun. 220. [2] Petrar. Canz, 5. ftan. 1.

. . .

di sporre, dird solamente alcune cose, le quali fe non sono del tutto necessarie all' intelligenza delle cole, che in esso si contrattano, sono di certo utili, e non meno grate a udire, che gioconde a fapere. Dico dunque, che tutto il luogo, ed elemento dell'aria, cioè tutto quello spazio, che s'intraprende dalla superficie convessa dell'acqua, e della terra alla superficie concava del fuoco, si divide da' Filosofi in tre parti, le quali si chiamano regioni. La prima regione, cioè quella, la quale è immediate fotto il fuoco, è calda, ed umida, e questo non tanto per natura propria dell' aere, ancorchè egli in verità sia caldo, ed umido, ma per cagione del movimento del Cielo, e massimamente del Sole. L'ultima, cioè quella, la quale è più presso a noi, è medesimamente calda, ed umida, e questo per cagione del Sole, e riverberazione de' suoi raggi. Quella del mezzo, la quale è tra queste due, è fredda, ed umida per cagioni così positive, come privative, come altra volta si dirà, dovendo noi in breve parlare a lungo di questa materia. Ora tutte le passioni, che si fanno in alto, chiamate da' Greci caratteri, e da' Latini figilli, ovvero impressioni, il qual nome uso ancora il Petrarca, quando diffe : [1]

Di queste impression l'aer disgombra; fi generano, e si fanno in alcuna di queste tre re-

[1] Petr, Son, 27.

62

regioni, benche ognuna di este si ridivide in due parti, perciocche mediante la viriù del Sole si levano dalla terra alcuni aliti caldi, e secchi, i quali propriamente si chimano esalazioni, e di questi si generano tutte le impresfioni calde, e seche, alcune nella prima, e suprema regione, come la cometa, ed altre simili, ed alcune nella regione del mezzo, come sono i baleni, tuoni; saette, e folgori, benchè tutti questi sono nel vero, ed in sobbietto una cosa medesima; e dall'acqua si levano alcuni aliti, e spiriti caldi, ed umidi, 1 quali si chiamano propriamente vapori, e di questi si fanno tutte le impressioni umide, parte nella seconda regione, come pioggia, e neve, parte nell'ultima, ed infima, come la rugiada, e la brina. La gragnuola, secondo tutti i Filosofi Latini (il che pare, che dica ancora Aristotile) si genera nella seconda regione, ma nel vero si genera nella infima, ma nella seconda, e più alta parte. Ma perchè di queste cose si potrebbe dire assai, e muovere dimolti dubbj, e quistioni circa questi misti imperfecti, basta aver detto infin quì, riserbandoci al luogo proprio, massimamente restandoci ancora a sporre due Sonetti, da'quali però ci spedirento brevemente.

Ma poi che 'l dolce rifo nmile, e piano Più non asconde sue bellezze nuove, Le braccia alla fucina indarno muove L'antichissimo fabbro Siciliano.

Ch' a

62

Ch' a Giove tolte fon l'arme di mano, Temprate in Mongibello a tutte pruove;
E fua forella par, che fi rinnuove Nel bel guardo d'Apollo a mano a mano.
Del lito Occidental fi muove un fiato Che fa ficuro il navicar fenz'arte, E desta i fior per l'erba in ciascun prato.
Stelle nojose fuggon d'ogni parte Disperse dal bel viso innamorato,

Per cui lagrime molte son gia sparte. In questo secondo Sonetto, il quale è dirittamente tutto contrario a quel di sopra, tessuto però colle medefime contonanze, mutato folamente l'ordine, vuole il Poeta dimostrare, come ritornata Madonna Laura all' albergo suo, Vulcano non più s'affannava, Giove non folgorava, non piangeva la Terra, non istava il Sole lontano, non avevano forza le stelle crudeli, non soffiavano i venti, anzi per lo rovescio tutti quattro gli elementi, e conseguentemente tutto il Mondo era lieto, e fereno, cosa tanto piacevole a vedere, quanto l'altra noiosa, e spiacevole a udire, detta poi con tali parole, e tanto artificio, che di questo Sonetto solo si può conoscere non solaniente il Petrarca estere stato ricco d'ingegno, e d'invenzione, ma ancora la lingua nostra non esser povera, perciocche a' duoi primi versi del Sonetto di sopra:

Quando dal proprio fito fi rimove

L'arbor, ch'amò già Febo in corpo umano; con trasporre questi duoi primi:

Me

Ma poiché il dolce riso umile, e piano Più non asconde sue bellezze nove.

cioè, tostochè Madonna Laura tornata all' albergo suo si lascia vedere; e d cendo riso, piglia la parte in vece del tutto, come di sopra fece, dicendo:

Il bel viso dagli Angeli aspettato.

E prese il riso, perciocchè oltra l'effere il riso segno d'allegrezza, e d'amicizia, questa parte molto piaceva in Madonna Laura al Petrarca, come testimonia egli stesso ben mille volte. Disse umile, e piano per dimostrare la modestia di lei, perciocchè alle persone grandi, ed onesse si conviene molto più il sorridere, che il ridere; e però Virgilio, che ne 'nsegnò tutte le virsù, favellando di Giove: (1)

Olli subridens hominum sator, atque Deorum. Ed il Petrarca stesso disse altrove : (2)

Che quando sospirando ella sorride.

E nel Sonetto a Sennuccio de' Benucci: (3) Qui disse una parola, e qui sorrise.

Chiamollo umile, cioè mansueto, come altrove: (4)

Ver' è, che 'l dolce mansueto riso.

Chiamò le bellezze di Madonna Laura nove, o perchè era tornata di fresco, o perchè mai Par. II. Vol.V. E più

[1] Verg. Eneid. lib. 1. vers. 254.

2] Petrar. Canz. 28. Stanz. 4.

[3] Petrar. Son. 89.

[4] Petr. Son. 15.

più non erano stare bellezze somiglianti a quelle, onde egli lodandola quanto più si poreva disse:(1)

Che sol se stella, e nu'l'altra simiglia, o veramente per imitare Virgilio, quando disse nella Buccolica: (2)

Pollio, & ipfe facit nova carmina. Cioè maravigliofi.

· Le braccia alla fucina indarno move L'antichi/fimo fabbro Siciliano.

Questi rispondono divinamente a quelli duoi: Sospira, e suda all'opera Vulcano, Per rinfrescar l'aspre saette a Giove.

\* Cb' a Giove tolte son l'arme di mano Temprate in Mongibello a tutte prove.

dove prima aveva detto:

66

Il quale or tuora, or nevica, ed or piove, Senza onorar più Cesare, che Giano.

Sim le fentenza diffe ancora altrove nel Sonetto: La donna, che'l mio cor nel vifo porta.(3) Ch' avrebbe a Giove nel maggior furore Tolte l'armi di mano, e l'ira morta.

E sua forella par, che si rimove Nel bel guardo d'Apollo a mano a mano. contrario a quello, ch'aveva detto:

La

[1] Petrar. Sinet 127. [2 Tirg. Eclog. 3. verf. 86. [3] Petrar. Sun. 88. La terra piagne, e 'l Sol ci sta lontano, . Che la sua cara amica vede altrove;

dove si vede, come in tutto il restante, quanto riccamente, e con quanta leggiadria vada variando le parole, e sprimendo le medesime cose con diverse voci, e varj modi di favellare.

Del lito Occidental si muove un fiato.

Quì variò l'ordine artificiofamente, rispondendo con questo primo ternario al ternario ultimo, e non al primo, sì per suggire l'affettazione, della quale niuna cosa è più molesta, e sì per variare l'ordine, non si trovando cosa alcuna tanto bella, che non sazi, e non rincresca. Usò in questo luogo *fiato* in iscambio di vento, o piuttosto d'ora, per dimostrarne, intendendo di Zeffiro, che noi chiamiamo Ponente, che trae, o piuttosto spira di primavera, la soavità, e dolcezza sua. I Latini chiamano questo piacevolissimo vento Favonio, onde Lucrezio: [1]

Nam simul ac species patefasta est verna diei, Et reserata viget genitabilis aura Favoni, Aeria primum volucres, ec.

Stelle mojofe, ec. Rifponde con questo ultimo terzetto al primo del Sonetto di sopra per le ragioni dette. Ora perchè nel principio di questo Sonetto si fa menzione del riso, e nella fine del pianto, diremo alcune cose brevemente prima dell'uno, e poi dell'altro. Il riso non è virtù, nè affetto, ovvero perturbazione, ma è un'azio-E 2 ne

[1] Lucrez. lib. 1. verf. 10.

ne esteriore, che viene di dentro. Nasce il riso da letizia, e dilettazione, perciocchè mediante l'allegrezza fi dilata, ed allarga il cuore, per lo cui movimento fi muove ancora, e si stende la faccia, e quella parte massimamente, la quale è intorno alla bocca, che i Latini dicono rictus, ed il nostro volgo ceffo, ovvero grifo [ se non m'inganno] onde il riso ha la sedia sua di fuori nel grifo principalmente, poi negli occhi, ed in tutto il viso. Quella di dentro ha, secondo Plinio, nelle parti vicino al cuore, che i Latini chiamano pracordia, ed i Greci Qeéves, come si può vedere agevolmente, quando si solletica alcuno nelle ditella; e sotto le braccia, onde gli accoltellatori, i quali erano feriti in fimili luo. ghi morivano ridendo, benchè questo non era veramente riso, non nascendo dalla sua propria, e vera cagione, come ancora molti altri, i quali fi possono piuttosto chiamare ghigni, che risi. Qui si potrebbe raccontare dimolte cose, e vari accidenti del riso, ma perchè il tempo è breve, diremo solamente, che ciascuno riso è naturale, e nessuno volontario; potemo bene o colla ragione, o coll'uso raffrenario alguanto, ed infomma poremo ben fare di non ifghignazzare (che così tradurremo per ora quello, che i Latini dicono cachinnare) ma non già di ridere, quando ce n'è dato cagione ; ma che più ? non è il ridere il propriamente proprio dell'uomo? onde ogni uomo di necefficà è rifibile, ed ogni risibile necessariamente è uomo; gli altri animali,

li, sebben sentono il piacere, e si commovono mostrando segni d'allegrezza, non però si dicono ridere, non avendo il viso mutabile, come noi, da poter mostrarlo. E questo basta del cifo. Il pianto medefimamente non è affetto, o paffione, perciocchè le lagrime non sono altro, che uno umore, il quale si stilla, e cade per gliocchi quando il cervello, che sia umido, e tenero, si riscalda, perchè se fosse riscaldato tanto, che fosse seco, non si potria lagrimare, come si vede in una grande ira, o quando l'uomo è stato lungamente in dolore, e pianto. Il somigliante avviene, quando il cervello è secco di sua natura, come in quelli, che sono maninconici; ma quando il cerebro è umido, fi piagne agevolmente, come fi vede negli ebbri; o quando egli è molle, e tenero, come si vede ne' fanciulli, nelle donne, e negli ammalati. Nascono le lagrime dagli affetti, come dall' amore, dal desiderio, dalla invidia, dalla vergogna, dall' allegrezza, ma soprattutto dalla misericordia o di se, o d'altri; piagnesi eziandio bene spesso per lo troppo ridere, il che viene, perchè in cotale atto fi riscalda il cervello; piagnesi per cagione del vento, per amor del fumo, e d'altri fimili accidenti. Fu dato il pianto all'uomo dalla natura, sì perchè potesse dimostrare agli altri il suo dolore, e muovergli a compassione di se, e sì affine che poresse far fede come, e quanto gli dolesse delle sventure, e danni altrui, benche siccome il riso può essere finto, e simulato, così il **E** 3

il pianto ancora ; come mostrò il Petrarca dottamente in tutto il Sonetto: (1)

Cesare poi che'l traditor d'Egitto, ec: non oftanteché Tibullo dolcissiono, e leggiadrissimo Poeta d'sse [2]

Hei mibi difficile est imitari gaudia falsa, Difficile est tristi fingere mente jocum. Non bene mendaci risus componitur ore, Nec bene sollicitis ebria verba sonant.

Ma tempo è ómai di passare al terzo, ed ultimo Sonetto, non punto men bello, ed artificioso de i duoi di sopra.

Il figliuol di Latona avea già nove Volte guardato dal balcon fovrano Per quella, ch'alcun tempo mosse in vano I suoi sospiri, ed or gli altrui commove. Poichè cercando stanco non seppe, ove S' albergasse d'appresso, o da lontano, Mostrossi a noi qual uom per doglia insano,

Che molto amata cosa non ritrove.

E così trifto standosi in disporte Tornar non vide il viso, che laudato Sarà, s'io vivo, in più di mille carte. E pietà lui medesmo avea cangiato

Sì, ch' e' begli occhi lagrimavan parte : Perù l'aer ritenne il primo stato.

Aveva il Poeta narrato nel primo Sonetto, come

[1] Petr. Son 81. [2] Tibul. lib. 3. eleg. 7.

7 E me quando fi partiva Madonna Laura tutti quattro gli elementi stranamente turbandosi davano segni di tristizia manifestissimi; e nel secondo, come tostochè ella ritornava, tutto per lo contrario rafferenandosi, e rallegrandosi ne facevano festa maravigliofa. Ora avvenne una volta [fecondo che a me pare il vero intendimento di questo Sonetto ] che essendosi partita Madonna Laura, e stata nove giorni lontana, in tutto quel tempo non piovve mai, se non poi nel nono giorno, onde veniva a non estersi verificato quello, che egli aveva raccontato nel primo Sonetto; poi perchè, tornata nel nono giorno Madonna Laura, non era cessata l'acqua, nè restato il trifto tempo, che era cominciato quel giorno stesso, veniva anco a non estersi verificato quello, che si contiene nel secondo; onde il Poeta per falvare quel, che fi dice nell'uno, e nell' altro, fece questo terzo Sonetto pure colle medesime rime, ed ordine del primo, e così viene il terzo a variare dal secondo nel modo, che il fecondo dal primo ; e volendo rispondere, e rendere la cagione, onde fusse venuto, che partita Madonna Laura non piovve, ma seguitò il bel tempo per nove giorni, dice, che 'l Sole in tutti quei nove dì s' era mostrato, perciocchè egli guardava, e cercava dell'amica, ed amata sua, cioè di Madonna Laura, ma che finalmente non trovandolain luogo alcuno, si turbò fieramente nel nono dì, e per questo s' era cambiato, e guasto il tempo quel giorno. E di qui E 4. me-

medesimamente nacque la soluzione, ed il modo di salvare il secondo Sonetto, perciocchè standosi tutto turbato il Sole, e tutto doglioto in disparte a lagrimare, non vide quando cornò Madonna Laura, e perciò seguitando il suo piangere, non cessò l'acqua, nè si racconciò il tempo, come soleva, e come arebbe fatto, se l'avesse veduta; scusa veramente, e soluzione degna di canto accorto, ed ingegnoso Poeta, detta poi coll'usata arte, e coll'usata leggiadria, come potrà ciascuno vedere per se stesso, perciocchè esfendo l'ora tarda, ed il Sonetto affai chiaro, non istarò, per non esservi più molesto a sporto di parola a parola, come soglio, ma dirò solamente, che il Petrarca ula non pur ne' Sonetti, come fi vede in questo luogo, ed in molti altri, ma nelle Canzoni ancora di legare l'una coll'altra, come fece nelle tre Sorelle. Dirò ancora, che non pure il Petrarca, ed i Poeti Tofcani fogliono pigliare di quelle occasioni per lodare le donne loro, e porle in Cielo, che prese qui il Petrarca, ed altrove più volte, come appare in tutto il Sonetto, che comincia: (1)

In mezzo di duo amanti onesta, altera; ed in quell'altro a questo proposito medesimo:(2)

Qui dove mezzo son, Sennuccio mio; ma eziandio i Greci, ed i Latini, come si vede da

[1] Petrar. Son. 92. [2] Petrar. Son. 90.

## SECONDA. 73

da chiunque gli legge, e confidera, e però disse Claudiano: [1]

O nimium dilecte Deo, cui fundit ab antris Æolus armatus hyemes, cui militat ather Et conjurati veniunt ad classica venti.

E qui ringraziando tutti, e a tutti offerendomi, fo fine.

[2] Claudian. nei Panegir. del terzo Conjol. d'Onorio verf. 96.

L E-



# L E Z I O N E T E R Z A

### DI

# LORENZO GIACOMINI

### Sopra le cagioni dell'umana felicità.



Ana per certo, e fallace farebbe vecessirio confessare fusse cialcuna nostra azione, Reverendissimo Monsignore, virtuosissimo Consolo, Clarissimi Signori, e voi tutti nobilissimi ascoltanti, qualunque

volta non tendesse a qualche fine, per lo quale confeguire ella fusse operata, talchè indarno venisse ad essersi affaticato l'uomo, se quel desiato fine, per lo quale ottenere ha sottentrati alcuna volta si grandi, ed innumerabili perigli, e superate infinite fatiche, non susse alla fine dopo quelle da lui acquistato, ed ottenuto. Ma essendo cosa chiara per se stessa, che ogni umana

na azione, quantunque piccola sia, tenda pure a qualche fine, ficcome opera il foldato per la vittoria, ed il mercante per accumulare tesori, e l'artefice pel guadagno, perciò Aristotile nel primo de' suoi morali non meno dotta, che veramente diceva : Πασα τέχνη, κ πασα μέθοδυς, δμοίως δε πραξίς τε, κ ωροχίρεσις άγατου τινός έφιέσθαι δοχεί. Ogni arte, ed ogni dottrina, e nel medesimo modo qualunque azione, ed elezione si vede, che appetisce qualche bene come suo fine. Ma quantunque l' uomo abbia acquistato questo tal fine, nondimeno l'animo non diviene perciò sazio, nè contento, nè quivi altrimenti si quieta, non essendo quello, ch' egli appetiva, desiderabile per se stesso, ma solo per accidente bramandosi, e come scala ad ottenere un altro molto maggiore, e più degno. Onde è necessario dire, che si cerchi, oltre a quello primo, e mezzano, un altro fine, che sia l'estremo, ed il colmo di tutti gli altri, al quale quelle azioni, a guisa che a uno scopo, si riferischino, e sia l'ottimo, e persettissimo bene, poiche altrimenti procedendo la cosa in infinito [ come ulava dire Aristotile ] verrebbero a essere tutte le nostre operazioni vane, e del suo fine mancanti, le questo non ottenessero, quale altro non è giammai, che la felicità, o vogliamo dire beatitudine, sebbene avessero di già acquistati tutti quelli, che per accidente, e come mezzi, ed instrumenti si bramano, i quali ne aprano la strada a condurne a quella, e quella in noi pactorilca-

riscano. La qual felicità essere il vero, ed ultimo fine, l'ottimo, e perfettissimo bene, per universale conclusione si tiene, e ciatcuno è quasi sforzato dall' istessa natura affermarlo. Ma con tuttociò fono tanto varie l'opinioni circa la fua materia tra i Filosofi, che in varj modi ne hanno insegnato, e scritto, che quasi possiamo sicuramente dire, che non fi trovi cofa alcuna, fopra della quale fiano tante dispute, e dispareri. Perocchè alcuni hanno voluto dire, ch' ella si occupi veramente ne' piaceri, e chi quelli seguita, sia perfettamente beato; della quale opinione fu Eudosso, ed Aristippo, e ( siccome costoro vogliono) Epicuro, e tutti quelli, che la pongono nella tranquillità, ed indolenzia, da loro detta  $\dot{\alpha}\lambda u\pi i \alpha$ , e Democrito infieme, che la chiamò *èvouțiav*, quasi un animo quieto, e tranquillo, e però per difendere la loro conclusione dicevano l'uomo operare ciascuna cosa, acciò possa fondarsi uno stato di vivere allegro, senza mai più sentire disturbo, o dispiacere alcuno nella sua vita. La proposizione de'quali doversi del tutto ributtare si afferma con gagliarde ragioni da i migliori, attesochè, se l' uomo stimasse il piacere essere il sommo bene, in che modo potrebbe giammai avere la virtù della Temperanza, il cui ufficio è il disprezzarlo, e fuggirlo? così ancora se per lo contrario giudicasse il dolore essere il sommo male, in qual maniera farebbe possibile, fusse forte, e magnanimo? delle quali virtù qualunque fusse privo, ver-

T E R Z A. 77 verrebbe conseguentemente, poiche insieme son tutte congiunte, a effere spogliato di tutte l'altre, attesoche chiunque d'una è veramente ornato, l'altre ancora possiede. Ed in tal modo contro la costoro opinione disputava nel primo degli offizj M. Tullio in queste parole: (1) Fortis vero, dulorem summum malum judicans, aut temperans, voluptatem summum bonum statuens. esse certe nullo modo potest. Altri appresso sono stati, che hanno detto, la vita felice confistere propriamente nell' onore fine della vita civile, come afferma nella Politica Aristotile, l'opinione de' quali è al tutto falsa, e lontana dal vero, essendochè non per altra cagione lo cercano, falvo per essere riputati, mediante quello, persone degne, e da più degli altri, ed ornati di virtù, come bene Aristotile nel primo a Nicomaco soleva dire: Eti de écinativ thu tipun diwnen, iva πις έυσωσιν έαυτες άγαθες έιναι. ζητέσι γαρ ύπο των Φρ νίμων τιμάσθαι, κατρ οίς γιγνώσκονται, κ έπ' άρετη: δήλου γαρ ότι κατά γε τέτους ή apery xpériwv. Cioè; pare, che gli uomini seguano l'onore, acciò siano stimati dotati di bontà. E però cercano d'essere onorati da i virtuosi, e da quelli, da' quali son conosciuti, e per cagione dell'istessa virtù. Onde è manifesto, che pure, secondo il lor giudizio, la virtù antecede, ed è di gran lunga migliore. Altri app esso dicono, la vita felice effere nelle ricchezze, il parere

[1] Cic. lib. 1. degli offic. §. 5.

rere de' quili si dee in cutto stimare vano, e contrario al vero, perocchè non lono già le ricchezze quell'ortimo bene, che noi cerchiamo, non essendo per se stesse desiderabili, ma per accidente, come bene Aristotile nel medesimo luogo dimoftra: Ka?  $\delta$   $\pi\lambda\delta\tau\sigma\sigma$ ,  $\delta\eta\lambda\sigma\nu$   $\delta\tau\iota$  &  $\tau\delta$  (yτέμενον άγάτον, χρήσιμον γάρ, κ άλλε χάριν: E cola chiara, dice, che le ricchezze non l'ono quell' ottimo bene, che noi cerchiamo, essendochè elle sono buone, ed utili a servirsene per i suoi bisogni, e per cagione d' acquistar con esse altri beni. E finalmente tanto l'ono varie l'opinioni degli antichi Filosofi intorno a quella, che troppo tempo si confumerebbe a volere insieme qui tutte addurle. Ma in vero se vogliamo diligentemente confiderare il tutto, e quanto ella importi, manifestamente vedremo, che la felicità è posta nella virtù, e quivi propriamente confiste. Della quale opinione sono li Stoici, e Peripatetici ; quantunque poi in questo discordino, dicendo gli Stoici, che, effendo folo bene l'onefto [ ficcome ancora vuol Cicerone nel primo Paradosso, ed in una lettera ad Attico] il quale onefto è tutto quello, che s' opera secondo la virtù, la vita beata viene perciò a consistere in quella sola, negando, che i comodi del corpo, ed efferni siano beni; e per lo contrario l'effer di quelli privo fia male, dicendo fola la vistù (troppo in vero severa, e virilmente) essere a bastanza a potere vivere felice, nè giammai tormento veruno, o dolore, ruina, popovertà, esilio, deformità di corpo potere arrecare impedimento alcuno alla beatitudine, e che il corpo, ma non già l'animo, fia da questi mali travagliato, ed affannato. L'opinione de' quali seguita ancora M. Tullio nel secondo Paradosso, il cui titolo è: Οτι αυτάρκης ή άρετη ωρός ευδαιμοvíav. Cioè, che la virtù è atta a bastanza per se sola a fare l'uomo beato. Ma Aristotile capo, e Principe de' Peripatetici non solo curando l'animo, ma il corpo ancora [delle quali due parti l'uomo è composto ] vuole, e difende, che la virtù sia la principale nella felicità, ma poi insieme vi fi aggiungano i beni del corpo, e della fortuna, e fuori di noi posti. Ma in qualunque modo si difenda ciascheduno la sua verità, bastaci questo a noi, in che essi convengano, che la virtù sia quella, che ci fa felici, e ci dona la vera beatitudine, o sia sola, come gli Stoici vogliono, o con gli altri beni insieme accompagnata, come i Peripatetici tengono. Ma in vero, sebbene tutta la virtù insieme ha questa forza, nondimeno se paratamente considerandola, molto maggiore l'hanno quelle, che fon poste nell'intelletto, dette da' Greci Siavontina), cioè intellettuali, che quelle, che sono ne' costumi, dette da' medesimi nounali, cioè morali; e ciò effer vero conferma Aristotile con molte ragioni nell'Etica. Della grandezza, degnità, ed eccellenza delle quali virtù sì morali, come delle intellettuali, scienza, e sapienza, ho deliberato in questo giorno ragionare alquanto con quella maggior

gior brevità, che ricercherà l'importanza di tale soggetto; e prima dimostrare quanto sia l'una, e l'altra necessaria alla filicità, e quanto tutte l'altre cose fenza virtù nulla vagliano, in tal modo, che esta sola giovi assai più, che tutti gli altri beni infi-me congiunti. E quantunque il mio ingegno a quella lodare non sia atto, e sufficiente, nondimeno tanto è dell'una, e dell' altra grande la propria eccellenza, che quantunque da niuno giammai si lodassero, sono nondimeno per se stesse, e per natura lodevoli, ne mai la loro dignità per le lodi d' alcuno accrescere possono, nè pel biasimo altrui diminuirsi. Onde sebbene a ciò non avrò satisfatto, ficcome io temo, nondimeno d'ogni esculazione (per quanto m'immagino) sarà ben degna la mia audacia, e temerità, se così chiamare si può, da che non per altri ammonire, ma per me infiammare, ed accendere quà son salito. Ma per dare omai principio al mio discorso, e quello ancora far breve, per quanto è possibile, invocato prima l'aiuto celeste, il vero fonte, ed origine della felicità nostra, me ne vengo ad esequire il tutto, come ho promesso, per quanto però alle mie deboli forze si conviene.

E' adunque primieramente la virtù intellettiva, fcienza, dico, e fapienza, atta a fare l'uomo beato, ogni volta che egli farà ornato di quella. Onde, che nella scienza fia posta la vera felicità, tanto chiaramente ce lo dimostrano gli autori dell'una, e dell'altra lingua, che non mi è neè necessario in ciò provare affaticarmi molto. Come bene M.Tullio nella sua Amicizia: (1) Qui autem in virtute summum bonum ponunt, præclare illi quidem. E questa non è altro, salvo la cognizione delle cose, della quale parlando Teage Pittagorico in una sua operetta delle virtù, iL medesimo, che Cicerone, diceva in tali parole: Α' κχά γάρ, κ άιτία, κ κανών έντι τας ευδαιμοσύνης ή των θέων, κη τιμιοτάτων επίγνωσις. 11 principio, la cagione, e la regola della felicità è la cognizione delle cose divine, e più degna d'onore. Così ancora lo testifica Platone : E' $\pi_{i-1}$ shun wointing Eudainovias. La scienza è quella, che fa, e produce la felicità. E altrove, come nell' Eutidemo: Η σοφία άρα σανταχν σοιά έυτυ. Xein τ'es ανθρώπes. La sapienza fa, che gli uomini in ogni luogo siano felici. Ora stantes questa sentenza, che la felicità, quanto alla parte intellettiva, sia una perfetta contemplazione della verità scome dimostreremo nel fine ] e quanto all'appetitiva, ed attiva sia un atto perfetto della provvidenza, col quale l'uomo e se, cd altri perfettamente governa', come bene Aristotile nel primo a Nicomaco: έςιν άρα ή ευδαιμονία ψυχής ενέργεια τις κατ' άζετην τελέαν έν βίω τελείω. argomentando dalla propria operazione dell'uomo, quale è ἐνέργεια ψυχῆς κατὰ λόγον, η μή άνευ λόγ8, cioè perfettamente operata, e che non sia senza ragione, dove ella sembrasse man-Par. II. Vol. V. can-

.[1] Cicer. de Amic. §. 20.

cante, nè una fola, o poche, ma sempre, e per tutta la vita continova, e perseverante, ne seguirà necessariamente, che tutti gli altri beni tanto stimati dagli uomini, come ricchezza, onore, gloria, nobiltà di corpo, e bellezza, senza l'aiuto delle scienze, per lo cui mezzo quanto importino, conoscer si possono, o delle morali virtù, onde s' imparano a metterli bene in atto, non solo nulla postano circa l'ottenere il sommo bene della felicità, ma piuttosto nuocano, e da quello acquistare ne allontanino. Perocchè se alcuno farà di ricchezze abbondante, qual Creso, Mida, ed Achemene appresso le straniere nazioni, o M. Crasso, e Lucullo, ed altri appresso i Romani, ma non già di virtù, verrà a essere d'animo piuttosto insidioso, e crudele per quelle, quale un nuovo Pigmalione, o 'l perfido Polimnestore il Re di Tracia, o quale il nuovo Re della Frigia Mida infaziabile. Onde questi tali privi d'ogni scienza, e virtuoso atto gli agguagliava Socrate a un cavallo coperto d' argento, ed a un indorato schiavo, attesochè se le ricchezze, come soleva dir Salustio (1) sapientum animos fatigant, o che dobbiamo pensare, facciano nell'uomo indotto, privo d'ogni virtù, che all'incitazione di quelle al male, del quale elle sono cagione [come diceva Possidonio ] pur alquanto resista? Onde ben soleva dir Cicerone (2): Neque quidquam infipiente fortunato intollerabilius fieri

[1] Salustio in Catilin. (2) Cic. de Amic. §. 54.

fieri potest. Il che affermava Demostene nella prima Olintiaca, dove dando la ragione, perche Filippo Re di Macedonia fusse ingiusto, diceva: Το γαε ευ πράτιων υαρα την αξίαν αφοεμή τ κακώς Φρονείν τές αν οήτες γίνεται. Avere la fortuna favorevole, ed ogni cosa prospera, è a quelli, che sono privi 'd' intelletto, e dottrina, occasione appunto d' essere stolto. Siccome di questi intendendo diceva ancora Orazio: (1)

Stultitiam patiuntur opes.... Perocchè la fortuna (per parlare volgarmente) non folum cœca est (come affermava M. Tullio (2) Jed eos etiam plerumque efficit cœcos, quos complexa est. E Menandro altresi ciò ester vero ci testifica : (3)

.... δ δε ωλέτος τυφλόν,

Τυφλές δ' ες αυτόν έμβεποντας δακνύα.

E' cieco Pluto, e chi lo guarda è cieco.

Tale cecità ben diceva il Savio effer la ftoltizia, e l'ignoranza, onde non possa effere sanato, nè ricevere altrimenti la perduta luce, quando ne' Proverbj diceva (4): Ινατι ύπηρξαι χρήματα ἄφρονι; πτήσασθαι γὰρ σοφίαν ἄκαρδιος & δυνήσεται. A che fare possedere l'insensato tante ricchezze? da F 2 che

[1] Oraz. nell' epift. lib. 2. epift. 18. v. 29.

[2] Cicer. de Amic. §. 54.

[3] Dalla Commedia di Menandro intitolata A'ΥΤΟ-ΠΕΝΘΟΥΗΤΟΣ preffo lo Stobeo Floril. Tit. 93.

[4] Salom. ne' Proverb. cap. 17. v. 16. fecondo le versione de' LXX.

che d'intelletto privo non può con quelle comprare la (apienza? Ed all' 11. Ούκ ώφελήσει ύπάρχοντα έν ήμέρα θυμέ. Non gioveranno le ricchezze nel giorno dell'ira; quali pur dice egli altrove effer buone, quando colla sapienza sono congiunte, anzi esserle utili, nel qual senso le chiamò ancora utili Aristotile, come di sopra si è detto. χρήσιμον γάρ, e buone all'uso onesto, e sapiente della vita, άγατη σοφία μετα κληροδοσίας, e quel, che segue. Da cui se segregate sono, dice, ed afferma, non solo non giovare, ma nè anco effer nulla in comparazione della sapienza: κ σλέτον έδεν ηγησάμην έν συΓκρίσει αυτής. Onde quanto è maggiormente difficile, ed ardua cosa virtutem eum revereri, qui semper (ecunda fortuna sit usus (1), come l'Autore a Erennio dice nel quarto, di tanta maggior lode è degno guelli, che colle ricchezze possiede insieme la scienza, di cui elle siano ministre, e serve. Onde ben Pindaro nella seconda Ode degli Olimpici lodava grandemente queste ricchezze di virtù ornate, raccontando tutte le utilità, che di quivi fi cagionano, e ciò con tali versi diceva : (2)Ο μέν ωλέτος άρεταις dedaidatuévos

Φέρει τῶν-τε, κὴ τῶν καιρον, βαθεαν ὑπέχων

L'autore, dev.a Rettor. ad Evenni-lib. 4. §. 23.
 Pindar. negli Olimp. Ode 2. 1.3

μέριμναν, άγροτέραν. ἀςὴρ ἀρίζηλος, ἀλαθινόν ἀνδεὶ Φέγγος.

e quel, che legue. L'ornate di virtù ricchezze danno Grand' occafion di questo, e quello oprare; Lungi d'ogni pensier cupido, e vano, Lucida stella, ed all'uom lume vero.

E perciò quanto maggiori sono i danni, che si cagionano dalle ricchezze dalla scienza separate, essendo elleno in questo caso, come il coltello nelle mani dell' infuriato uomo, tanto più grandi vengono a esfere le utilità, e i comodi, quando con quelle sono congiunte. Perocchè allora la virtù coll'aiuto della ragione refifte all'appetito, che incita al male, mediante la facultà, e licenza, che portano seco le ricchezze, chiamandole Ovidio (1): Irritamenta malorum; ed in tal maniera quell' uso delle ricchezze, che in cole men buone si sarebbe occupato, mediante l'aiuto della virtù, che ha superato quell'apperito inclinato per la molta occasione al male, si viene a convertire in cose oneste ( essendo le ricchezze, come vuole Bione, il nervo dell'azioni) e viene a occuparsi in tutto quello, che dalla parte di quelle è alla felicità necessario, come vogliono i Peripatetici. E questa è la cagione, dalla quale mosso il Savio, chiedeva per grazia dall'eterno Iddio, che non gli desse ficcome ne povertà, ne F 3 --anco

[1] Ovid. nelle Metamorf. lib. 1. v. 140.

anco copiose ricchezze, acciò in quelle insuperbito non venisse a disprezzare i men ricchi, e facendosi beste della Giustizia divina, e del gastigo umano, avesse perciò ardire di metter mano a operare cole ingiuste, e lungi dal lecito. Le parole sue sono al cap. 30. de' Proverbj in questa forma (1): Πλέτον δε κ, σενίων μή μοι δώς: συνταξον δε μοι τὰ δέοντα, κ τὰ ἀυτάρκη, Ϊνα μή ωλησθες ψευδης γένωμαι, κζέιπω τis μέ δρα; ed il medefimo diceva Aristotile nel 4. dell'Etica a. Nicomaco: άνευ γαράρετης & ράδιον Φέρειν έμμελώς τὰ ἐυτυχήματα. Senza la virtù malage vol cosa è il portare lodevolmente la prosperità della fortuna. In tal maniera adunque la scienza, elsendo colle ricchezze congiunta, verrà ad ornare quello, che con essa insieme le possiede, ed aiutarlo ancora, quando fusse dalle ricchezze separata, come Cicerone dir soleva: Studiis, ac litteris res secunda ornantur, adversa juvantur. E dipoi nasce quella virtù non mai a bastanza Iodata, liberalità dico, che tra tutte l'altre maggiormente piace, e da ognuno è amata, secondo Aristotile, essendo tanto utile al genere umano; e per lo contrario, quando l'uomo avrà le ricchezze difgiunte dalla scienza, verrà a incorrere in uno di quei vizj tanto biafimati da ogni scrittore, abominevoli, e detestabili per esser uno nell'eccesso, derro da Aristorile ὑπερβολη, l'altro

[1] Proverb. cap. 30. v. 8.

ero nel diferto, dal medesimo nominato ëstatuje. Perocchè o verrà a cascare nel vizio della prodigalità effettrice dell'intemperanza, ovvero per lo contrario nell' avarizia, di tutti i mali radice. Onde chi farà privo della virtù, quantunque ricco, non potrà giammai essere felice in parte alcuna, anzi al tutto misero sopra eutti gli altri, da che non opera cosa alcuna congiunta con virtù, non essendo la felicità altro, che una retta azione dell' anima ragionevole con virtù copulata, come nel principio dicemmo di mente d'Aristotile, e come il medesimo nel primo dell'Arte del dire la diffiniva : du pazía mer' agerns. Di qui dunque possiamo manifestamente vedere, quanto le ricchezze abbiano bisogno dell'aiuto della virtù, e quanto le fiano inferiori, e finalmente quanto essa per lo contrario abbia pochissimo bisogno dell'aiuto di quelle per conseguire l'ultimo fine, e fommo bene; come fenza esse il conseguirono i Publicoli, gli Emili, i Fabricj, i Curj, gli Scipioni, gli Scauri, e tutta quella così gloriosa schiera non solo dagli storici tanto lodata, ma da' poeti ancora cantata in luoghi infiniti. Di quì ancora è chiara cosa, che la felicità non sia nelle facultà copiose, nè fi occupi nell'onore, nè nelle dignità, ovvero ne' magistrati. Perocchè gli uomini (diceva Aristotile nel primo a Nicomaco) pare, che seguitino, e cerchino l'onore non per altro fine, salvo per essere riputati, come nel principio dicemmo, persone ornate di bontà, e scienza, essendoche egli-F 4

eglino benissimo comprendano, che solo i virtuosi, e buoni si deono veramente onorare, come Aristotile nel quarto a Nicomaco diceva: κατ' άλήθειαν δε δ άγαθλο μόνος τιμητύς. Onde ne seguita secondo il loro parere, che l'onore fia inferiore alla virtù, e che fi defideri non per se stesso, ma per conseguire un altro fine, il quale, quando bene non abbiano in verità, almeno l'ottengano per fama, ed opinione. E che sia il vero, che lo cerchino non per se, ma per accidente, Aristotile nell'ottavo de' Morali Io dimostra: Ού δι αυτό δε έσίκασιν αιρείσθαι την τιμήν, αλλά κατά συμβεβηκός. E bramano l'onore non per cagione di quello, come e' sia la felicità, ma per servirsene, avendo quello acquistato, per instrumento a dimostrare, che in quelli fia la virtù, la quale è madre della vera beatitudine, come di sopra abbiamo provato. La quale sola quantunque potesse da se stessa arrecarla, nondimeno molto maggiore sarà, congiunsa coll'onore, che è il suo premio, come bene Aristotile THS aperns yap allow & TILLY, da Cicerone imitato, quando dice: (1) Honos premium virtutis. Il che similmente si ha a stimare nella gloria, la quale ottenendosi da cose, che tosto mancano, viene a fuggire, e velocemente passare, e quasi fumo, e nebbia in niente risolversi (perocche Democrito diceva, che la gloria, e le ric-

[1] Cicer. de clar. Orat. §. 128. e nell'Oraz. pro Archia §. 28. TERZA.

89 ricchezze non sono sicure: δόξα, κ πλέτος άνε ξύνεσεως ουλ ασφαλέα κτήματα) qualunque volta non sarà acquistata dalli studj della scienza, la quale sola durando in eterno, siccome afferma il Poeta Tragico:

Α'ρετής βεβαίαι δ' έσιν αι κτήσεις μόναι. Posseder la virtù sol cosa è stabile;

viene quella gloria, che di lei s' acquista a esfere immortale; il che anche affermava M. Francesco Petrarca, introducendo la fama a parlare della virtù, e di se stessa dicendo: (1)

Siccome piacque al nostro eterno padre, Ciascuna di noi due nacque immortale;

nè mai per tempo alcuno può perire, anzi è neceffario seguiti la virtù a guisa, che l'ombra il corpo, come nel primo delle Tusculane Cicerone (2): Virtutem necessario gloria sequitur, e nel medefimo luogo: Gloria virtutem, tanquam umbra, sequitur. E che fia il vero, che la gloria de' virtuosi non si spenga giammai per tempo alcuno, lo dichiara M. Francesco Petrarca nel Trionfo del Tempo, quando dice: (3)

Vidi una gente andarsen queta queta, Non temendo del tempo, o di sua rabbia, Che gli avea in guardia istorico, o poeta. Di lor par più, che d'altri invidia s' abbia, Che

[1] Petrar. Canz. 24. stan. 7.

- [2] Cicer. nelle quist. Tusc. lib. 1.
- [3] Petrar. nel Trionf. del Tempo.

#### QQ Che per se steffi son levati a volo, Uscendo fuor della comune gabbia.

Il che ancora affermò il medefimo M. Francesco Petrarca in quella Canzone, il cui principio è: Una donna più bella affai, che 'l Sole, quando introducendo la fama a ragionare della virtù diceva: (1)

Lei davanti, e me poi produsse un parto. Solo adunque si dee la gloria all' uomo fapiente, siccome Salomone istesso affermava, quando diste: Τῷ διδόν7ι μοι σοφίαν δόσω δόξαν. A quello darò io gloria, che a me darà sapienza. E del savio solo ester si dice, nè mai convenirsi ad altri fuori di quello. Onde diceva il medefimo: Siccome nella state la neve è fuori di stagione, e nel tempo del mietere non fi richiede la pioggia, che altrimenti a i lor tempi sono utili, nel medesimo modo non si dee, nè si ricerca la gloria all' uomo ignorante. Ωσπερ δρόσος έν άμήτω, καί ώσπερ ύελός έν θέρει, ουτως δυκ έστιν άφρονι liμη. Ma che più? Non è egli vero, che ella nasce da tre fonti [come Cicerone (2) scrive ne'suoi Officj al secondo ] i quali tutti e tre dalla giustizia derivano, benevolenza cioè, fede, ed ammirazione ? Eslendochè i giusti per l'opinione, che è di loro, che e' vogliano giovare ad ognuno, son ben voluti; e poscia ciascheduno ne' suoi bisogni si rimette in quelli per tal cagio-

[1] Petrar. Canz. 24. ftan. 5. [2] Gicer. de Offic. lib. 2. §. 31.

gione, e per la medesima gli ammira scorgendogli più agli altrui comodi, che a' suoi apparecchiati, e presti, contro alla comune consuetudine degli altri uomini. Onde ne nasce la vera, e pura gloria, nata [ come diceva il Poeta nostro] colla virtù istessa, per mai spegnersi, acquistata che ella si è una volta, non altrimenti che la virtù abituata nell' uomo mai più fi perde, se l'uomo da per se stesso per sua viltà, o corrotto dal piacere non sene spoglia. Questo ben vero apparve, quando Marcello nella guerra Gallica a Classidio, avendo fatto voto di edificare il tempio alla Virtù, e Onore, fu da' Sacerdoti impedito, che un medefimo tempio a due divinità fi consegrasse, onde a quello della Virtù vi aggiunse il tempio dell'Onore, come quello, che altrove star non può, che congiunto con quella istessa cosa, onde egli nasce, e di cui egli a vicenda ancora è cagione, infiammando gli animi altrui alla virtù. A' feguaci della quale mentre fu da' Romani data gloria, ed onore secondo i meriti loro, fiorirono, e tosto allargarono la potenza, ed il nome loro, quasi per tutto, come Livio, e Salustio, e tutti gli altri Istorici infieme affermano. Dove poi per l'opposito onorandosi le ricchezze, e l'oro, ed a quelli, che più gettato ne avessero, dandosi maggior gloria, ed onori, rovinò subito la grandezza di tanto imperio, attesochè male tunc se res habet, cum, quod virtute effici debet, id tenta-

tatur pecunia, ficcome Cicerone (1) ne's suoi Officj bene avvertiva. A questo segue ancora, che qua-' lunque è di virtù ornato, sia ancora nobilistimo, quantunque di stirpe infima, e bassa, e privo d'ogni nobiltà di fangue, della quale dicendo Socrate [ per quanto abbiamo da Laerzio ] che ella è principio, e cagione di molti mali, fi debbe ciò intendere, quando quella del corpo, che nulla vale, con quella dell' animo, che può il tutto, non è accompagnata, e congiunta. Perocchè quando quella è separata da queita, allora si può ben dire siccome affermava Dio. gene Cinico ] che ella fia un velame della malizia · Onde è chiara cosa, che solo quelli sono nobili, ed in questa parte felici ancora, che sono di scienze ornati, e quelli, che ne' sono privi, quantunque vobili di stirpe, sono nondimeno sopra tutti gli altri ignobilissimi, come bene usava dire Antistene : Oi duroi duyeves of nat enape-Toi: folo quelli nobili fono, che fono virtuofi. Onde Democrito sendo domandato in che consista la nobiltà, rispose, che quella de'bruti consiste nella gagliardia, e fanità di corpo, e quella degli uomini nella fincerità de'costumi, e dottrina, e non nella nobiltà della stirpe. Per lo che Anacarfi sentendosi nominare Scita per dispregio della ignobiltà della sua stirpe, rispose, che quantunque di stirpe fosse Scita, nondimeno circa i costumi della vita non già così era. Nel che ci

[1] Cicer. de Offic. lib. 2. §. 22.

93 ci volle dimostrare quella esfere la vera nobiltà, che dalla virtù deriva, non quella, che dalla patria, o dal padre ha origine. Perocchè, fic-

come l'Autore della Filosofica Consolazione diceva: (1)

Omne humarum genus in terris Simili (urgit ab ortu; Unus enim rex pater est, Unus, qui cuntta ministrat. e poco più oltre: Mortales igitur sunctos

Edit nobile germen.

Qualmente ancora C. Mario in Salustio parlando al popolo in quella fua maravigliosa Orazione contro alla neghittosa, e mal creata nobiltà, diceva, una sola, e comune esser la madre di tutti, cioè la natura: Quanquam ego naturam unam, & communem omnium existimo. Il che ancora intese Messer Giovanni Boccaccio, quando in tal disputa stando ancora egli diceva : (2) Ma lasciamo or questo, e ragguarda alquanto a' principj delle cose. Tu vedrai, noi d' una massa di carne tutti la carne avere, e da un medefimo creatore tutte l'anime con iguali forze, con iguali potenze, con iguali virtù create. Ma onde nascesse poi, che alcuni fuffino detti nobili, alcuni ignobili, lo.dichiara egli appresso in queste parole : La virtù primieramente, noi, che tutti nascemmo, e nafciamo egua-

[1] Buez. nella Conful. della Filof. lib. 3. metr. 6. [2] Bocc, Novel. 31.

94 eguali, ne distinse ; e quelli, che di lei maggior parte avevano, ed adoperavano, nobili furon detti, ed il rimanente rimase non nobile. E benche contraria usanza poi abbia questa legge nascosa, ella non è ancora tolta via, nè guasta dalla natura, nè da' buoni costumi. Perciò colui, che virtuosamente adopera, apertamente si mostra gentile; e chi altrimenti il chiama, non colui, che è chiamato, ma colui, che chiama, commette difetto. Del che ben si doleva Dante nel fuo Convito, dove di tale inconveniente parlando, diceva: (1)

Et è tanto durata. La così falsa oppinion tra nui, Che l' uom chiama colui Uomo gentil, che può dicere, i' fui Nipote, o figlio di cotal valente, Benchè fia da niente.

Cotale oppenione, dice Messer Giovanni Boccaccio esfer dell' ignorante vulgo, come nel suo Laberinto d'Amore si può vedere, dove contro a tal giudicio con ragione infurgendo, diceva: (2) Ma non sai tu qual sia la vera gentilezza, e quale la falfa? Non sai tu, che cosa sia quella, che faccia l'uomo gentile, e quale fia quella, che gentil effer nol lascia ? Certo sì, ch' io so, che tu il si . E niuno è si giovanetto nelle filosofiche scuole, che non sappia, noi da un medesimo padre,

[1] Dan. Conv. pag. 141. della nustra ediz. [2] Laber. num. 125. dell'ediz. de' Giun.

dre, e da una madre tutti avere i corpi, e l' anime tutte eguali da un medefimo creatore. Nè niuna cofa fe l' un gentile, e l' aitro villano, fe non che avendo cialcuno parimente il libero arbitrio a quello operare, che più gli piaceffe, colui, che le virtù feguitò, fu detto gentile, e gli altri il contrario operando, e feguitando i vizj, furono non gentili reputati. Dunque da virtù venne prima gentilezza nel Mondo, ficcome ancora il fatirico Poeta diceva. Altro non è nobiltà, che virtù. (1)

. . . nobilitas sola est, atque unica virtus.

Perciò non fi reda ella già mai, ficcome altri beni, nè da' padri può effer lasciata a' figliuo. li, ficcome le ricchezze, e tutte quelle ragioni, che essi in sulle cose hanno legittimamente, ma folo colle fatiche, come la virtù, si acquista, come il Boccaccio medesimo nel luogo poco fa citato diceva: (2) La gentilezza non fi pud lasciare in eredità, se non come la virtù, le scienze, la sanità, e così fatte cose; ciascun conviene, che la si procacci, ed acquistila chi aver la vuole. E che sia vero, che dall'esser nato da nobili, e chiari, ed illustri maggiori suoi non ne seguiti perciò il grido, e la lode della nobiltà, fi può da quel costume conoscere, che il valgo ancora, non solo i prudenti, e saggi dicono, quelli esser degenerati, che nati di nobil fangue, con tutto CiÒ

[1] Gioven. Sat. 8. verf. 20. [2] Laberin. n. 327.

ciò non seguono la strada de' suoi maggiori. Nel che vengono manifestamente a confessare, che non da i padri la redino semplicemente, ma per via delle onorate fatiche, e coll'aiuto della virtù ne piglino il possesso, e da quella sola debbano riconoscere qualunque lode effi della loro nobiltà acquistar mai possano in tutta la vita, ficcome bene verificò Scipione il minore, quando colle proprie virtù si fece suo da se stesso quel nome Africano, che dal maggiore fi aveva davanti, come per eredità, acquistato; come bene introduce Marco Tullio a parlar di lui Scipione il vecchio nel fonno di Scipione in quelle parole: (1) Eritque cognomen id tibi per te partum, quod habes ex nobis adhuc hæreditarium. Onde effendo questo valoroso Imperadore del Romano esercito a Numanzia, e da Massinissa il Re della Numidia, ficcome da altri confederati. avendo ricevuto una fiorita gente in aiuto, di cui era capitano Jugurta nipote ( benchè naturale) dello istesso Re, non prima lo accolfe con lodi, ed onori regj, che dopo le onorate prove fatte da quello in tutte l'occorrenti necessità della guerra. Dopo le cui prodezze, e valorosi fatti nell' arte militare avendolo lodato in presenza di tutto l'esercito, e premiato secondo la sua virtù, giudicandolo per ciò veramente nobile, e degno di quella regia casa di Masfinissa, nel fine di quella bre'e lettera, ma pie-11a

[1] Cicer. nel sonn. di Scipion. §. 2.

na di lodi infinite, quale egli al Re scriffe nella partita di quel giovane si onorato, e prode, così conchiudeva: (1) En habes virum dignum te, atque avo suo suo Massifa. Non dunque la stirpe semplicemente, ma la virtù è quella, che nobili ne rende, come da tutti i Poeti, e particolarmente dal Comico Latino n' abbiamo infinite testimonianze, siccome Menedemo il vecchio sgridando il lascivo siglio diceva, che in tanto voleva susse degne, di se: (2)

Ego te meum esse dici tantisper volo, Dum quod te dignum est facies.

Onde il buono Augusto oltre i molti rammarichii della lascivia di Giulia sua figlia, e d'Agrippa il suo figlio adottivo, bandita quella, e questo repudiato, proibì, che nè anche nel fuo sepolero fussino dopo la lor morte riposti. Ma qual più vero, e chiaro esemplo ne vogliamo noi, che dalla istessa natura? Conciossiache l'aquila, la regina degli uccelli, non prima ha fatto venire in questa luce i suoi figliuoli, che voltati quelli alla sfera del Sole, e quindi tacendo prova, se son de'suoi, al rimirare di quelli ne' folari raggi, gli nutrica, e pasce; del che fcorgendo il contrario, totto gli uccide, nou gli stimando di sua stirpe, attesoche spesso avviene, che l'altrui uova covando, credesi ella Par. II. Vol.V. G CO-

[1] Cicer. nel Son. di Scip. §.2.

[2] Terenz. nell' Eautontimor. Att. 1. Scen. 1.

covare le proprie, e sue. Onde veder possiamo quanto s' ingannino quelli stolti, e neghittosi giovani, che non avendo nella nobiltà della loro chiara stirpe parte alcuna, pure di quella indarno si gloriano, e si vantano per tutto vanamente, lodando le cose altrui, e non le loro, ficcome ben diceva Seneca: Qui genus jactat suum aliena laudat. E Ulisse in Ovidio, disputando con Aiace qual più di loro duoi meritasse l'armi del morto Achille, abbattendo la nobiltà di esso Aiace, acciò ella non forse fusie stata cagione agli auditori di giudicare, che per ciò di quello fossero le bramate armi, diceva non tener conto della stirpe, nè degli ancenati ancora, come di cosa, che fatta non era da lui, nè men da Aiace: (1)

Nam genus, & proavos, & qua non fecimus ipfi, Vix ea nostra voco.

Ed il medefimo Poeta fcrivendo a Pifone, diceva, tutta la lode, e onore di quello andarfene in fumo, la cui fama, ed eredità nella fola ftirpe confifte:

.... perit omnis in illo

Gentis honos, cuius laus est in origine sola.

Onde Cicerone ad Appio (2) ,, Ti penfi forse ,, (diceva) ch'io più stimi il fumo, ed il nome ,, della famiglia degli Appj, o de'Lentuli, che ,, gli ornamenti, e lo splendore della virtù? Quan-,, do

[1] Jud. n lle Metamorf lib. 13. verf. 140.
[2] Jic.r. nell'epist. lib. 3. epist. 7.

**QQ**.

"do' io non mi era ancora guadagnate coreste "grandezze, che tanto dalla volgare oppenione "fono stimate, contuttociò non ebbi giammai "in ammirazione cotesti vostri cognomi di sì "orrevoli famiglie. Quelli stimava io, che fus-"fono stati uomini da vero, e di gran satti, che ", tale splendore a voi lasciato avevano : Ullan Appietatem, aut Lentulitatem valere apud me plusquam ornamenta virtutis existimas ? Cum ea con. fecutus nondum eram, que sunt hominum opinionibus amplissima, tamen ista vestra nomina nunquam sum admiratus; viros eos, qui ca vobis reliquissent, magnos arbitrabar. Parimente della semplice nobiltà del genere si rideva l'Autore della Filosofica Confolazione, mostrando il nome di essa esser vano, e disutile, qualunque volta alla chiarezza altrui, non alla sua, e propria si riferisse, come quella, che da' meriti dipende de' suoi genitori. Perciocchè dato questa esser l'origine, ed il fonte suo, quelli fa di bisogno che sieno chiari, ed illustri, di chi tanto onoratamente si favella. Onde se da te non hai cosa alcuna, con che lodarti, non ti farà già chiaro l'altrui splendore: (1) Jam vero, quam sit inane, quam futile nobilitatis nomen, quis. non videat? Que, si ad claritudinem refertur, aliena est, videtur namque esse nobilitas quadam de meritis veniens laus parentum. Quod si claritudinem pradicatio facit, illi fint clari necesse est, qui pradi-G 2 can-

[1] Boez. de Confol. Philof. lib. 3. Prof. 6.

cantur. Quare splendidum te, si tuam non habes, eliena claritudo non efficit. Perció ben diceva Dante nel suo Convivio. (1)

E gentilezza dovunque è virtute.

100

Sendo dunque, che quanto è di bene nella nobiltà del genere, tutto depende dalla virtù, che è la neceffità d'imitare l'opere egregie degli antenati fuoi, ficcome il fuddetto Autore della Confolazione F lofofica diceva: Quod, fi quid est in nobilitate bo.um, id esse arbitror solum, ut impofita nobilibus necessitudo videatur, ne a majorum virtute degenerent; perocchè altro non è la nobiltà, che quale un lume a discoprire a' posteri la strada delle virtù, come Mario in Salustio: Maiorum gloria posteris quasi lumen est; ed una cagione di camminare con questa feorta arditamente al suo onore, dalla quale chi traviassi punto, ignobil si feuopre, ficcome Dante nel Convivio: (2)

Ma vilissino sembra a chi 'l ver guata, Cui è sorto il cammin, e poscia l'erra;

ne fegue, che la virtù di lei non abbia bifogno, ancorchè otnata ne venga; ma sì bene effa fenza la virtù ftar non possa, ficcome il corpo, volendo durare in vita, dall'anima non può per verun modo ftar feparato. Il medefimo avviene nella bellezza di corpo, per cagione della quale, non estendo ella in nostra potestà, non

Ci

[1] Dan. Conviv. pag. 143. [2] Dan. Conviv. pag. 142.

ci dobbiamo in modo alcuno riputare degni di lode, e gloria, come diceva Cicerone. Genus, forma, opes, divitiæ, cateraque, qua fortuna dat aut extrinsfecus, aut corpori, non habent in severam laudem. La qual vera lode alla bellezza dell'animo di virtù, e d'onestà ornaco meritamente si dee, e non già a quella del corpo, la quale veramente non è nostra, ma, siccome Platone diceva, è un privilegio della natura. Il che ancora affermava il principe de' Peripatetici, quando parimente diceva quella esfere un manifesto dono della natura; e Socrate ancora l' agguagliava a una breve tirannide, durando questo dono della bellezza sì poco tempo; Teofrasto a uno inganno, e fraude racita, allettando ella per sua natura senza adoprare in ciò lusinghevoli parole; Teocrito a un danno d' avorio, essendo grata agl'occhi, ma cagione di molti gravi mali; Carneade a un regno, che non ha bisogno alcuno di guardia. Di questa diceva il Savio al xxx1. de' Proverbj, esfer da far poca stima, come di cosa, che tosto passa, che al tutto è vana: (1) Ψευδάς ἀρέσκειαι καὶ μάζαιον κάλλος. Di quì ancora fi può chiaramente conoscere di quanto gran biasimo sieno degni tutti quelli, i quali a guifa di Adone, o Paride, e molti altri (de'quali rimane ancora in tutti gli scrittori la memoria, che imitati non sieno) mutando la natura virile in delicata, e molle (come ula-**G** 3

[1] Proverb. cap. 31. vers. 30.

usava dire Aristotile) attendono con arte a ornare il corpo, e la faccia, lalciato da parte l' animo, che di tutto l'uomo è la principale parte, la quale ornare importerebbe molto più, e maggior utilità, e lode arrecherebbe. Queste tali persone agguagliava Socrate a una bellissima, e dipinta nave, la quale poi abbia un nocchiero poco perito. Dal che ancora agevolmente si comprende di quanto biasimo sia deguo chiunque si ride di coloro, che non sono di faccia formola; a' quali il morale Filosofo, Esopo dico, benissimo risponde, quando da uno intra gli altri, che di lui per la sua sconcia, e strasordinaria bruttezza si rideva, disse, non si dover risguardar nella faccia, ma sì nell' animo: ουκ ές την όψιν, άλλ ές τον νουν αποβλέπειν Xen . Ma pure sebbene questa bellezza di corpo niente da per se vale a far l'uomo felice, ma solo è un ornamento di quello; nondimeno, se ella fia congiunta colla virtù, per cui fi lieva quella mala oppenione dell' impudica vita, che si farebbe avuta qualunque volta ella fusse dalla virtù difgiunta, allora viene a risplendere, ed infiammare maggiormente ognuno d'onesto amore; quantunque la virtù per se stessa, senza l'aiuto di corporale bellezza, abbia a bastanza tal forza, come Cicerone diceva nel primo della Natura degli Dei : Nibil virtute formofius, nibil pulchrius, nibil amabilius; e però colla sua naturale bellezza attrae, incende, e per meglio dire, forza ciascuno all'amare, quantunque non pupure lo conosca, o [che è più ammirabile] sia a quell'uomo inimico; siccome il medesimo nel suo Lelio diceva : Tanta vis probitatis est, ut eam vel in eis, quos nunquam vidimus, vel, quod maius est, in boste etiam diligamus; del che n'abbiamo l' esempio in Virgilio nella sua Eneida, dove induce Teucro a parlare de' Troiani suoi inimici onoratissimamente, ed inverso di quelli esser benissimo disposto per le virtù scorte da lui in essi, come Didone parlando di quello, diceva: (1)

Ipfe bostis Teucros insigni laude ferebat. Non negherò io già, che molto più ne infiammerà, ed attrarrà l'onestà, se fia congiunta colla bellezza, che col senso degli occhi si vede, e la quale diletta a tutti i sensi, come diceva Platone:  $\pi \acute{a} \sigma a s$  dia Susses eù Qeasives. Testimonianza, ed esempio di ciò abbastanza chiaro ce ne può dare Eurialo appresso Virgilio nel quinto dell'Eneide, la cui bellezza di corpo, congiunta con quella dell'animo, gli arrecò grande aiuto contro il suo avversario: Salio, il che il Poeta ci dichiara in quello elegante, e sentenzioso verso tanto celebrato: (2)

Gratior, & pulchro veniens in corpore virtus Adiuvat . . . . . .

E adunque cosa chiara (per conchiudere omai) che la scienza, e la virtù ha poco, o nien-G 4 te

[1] Vergil. Eneid. lib. 1. verf. 625. [2] Vergil. Eneid. lib. 5. verf. 344.

te -bisogno dell' aiuro della bellezza di corpo, perchè, ficcome diceva Cicerone nel secondo degli Offizj : Quis non admiretur (plendorem, pulchritudinemque virtutis? E'ancora manifesto, quanto poco gli siano necessarie le ricchezze, la nobiltà, l'onore, la gloria, la fecondità di figliuoli, l'abbondanza d'amici, ed altri sì fatti beni, i quali sono ornamenco dell'uomo, ancorchè se è ornata di quelli, è ancora più perfetta ad acquistare la felicità, senza i quali beni pur molto vale da se stessa; ma quelli senza lei, non solamente possono, ma piuttosto nuocono, facendo l' uomo infelice, e del tutto misero, come bene afferma Cicerone nella quinta Tusculana: (1) Præstans valetudine, viribus, forma, accerrimis, integerrimisque sensibus; adde etiam, si libet, pernicitatem, & velocitatem; da divitias, bonores, imperia, opes, gloriam; fi fuerit is, qui hec habet, iniustus, intemperans, timidus, hebeti ingenio, atque nullo, dubitabisne eum miserum dicere? La qual cosa ester più, che vera, oltre alla prova, che tutto il giorno lo dimostra, l'antiche istorie ancora ne rendono chiarissimo testimonio, e particolarmente in questi tre beni, bellezza cioè, ricchezza, e dignità effer rovinata un' infinita moltitudine di genti; alli quali tre ci aggiungo ancora la eloquenza (quella intendendo, che colla sapienza non è congiunta) ancorche a pochissimi è cocco averla .

[1] Cicer, nelle Tufcul. Queft. lib. 5. §. 45.

la. Lungo sarebbe a raccontare quanti per la bellezza siano periti, e quante gran rovine ella, non a' privati soli, ma a'popoli interi, e a' famofissimi regni cagionato abbia; sola Elena, ne' più antichi tempi, di quanto travaglio ella fosse a quei duoi felici regni, ognuno il sa; quanto Lucrezia, e Virginia partorisfono in Roma diverse mutazioni di reggimenti, a tutti è noto, talchè a quelli ancora ha nociuto, che con somma onestà, ed integrità di costumi l'hanno congiunta. Elemplo ne sia nelle profane scritture il miserello Ippolito, e nelle sacre il castissimo Josef; ancorche in vero come saggi, ed accorti se ne servissero per esperimento a dimostrare la loro intera costanza, e come innocenti patendo, si fecero beati, attesochè

Raro è beltà con onestà congiunta.

. . . rara est aded concordia forma,

Atque pudicitia;

come il Satirico diceva(1). E il Petrarca della castità parlando: (2)

Poche eran, perchè rara è vera gloria.

Che dirò delle ricchezze ? a quanti hanno elleno affrettata la morte ? Siccome la bellezza ha fatto cadere i più saggi, ed i più giusti, così ha l'oro indotto i più degli uomini a usar verso gli altri crudeltà, ed assistimamenti (dirò così) inauditi. Onde in travaglio grandissimo è chi

- [1] Givven. Sat. 10. verf. 302.
- [2] Petrar. Trionf. della Morte cap. 1.

chill possiede, tenendo ad ognora la morte occulta nelle sue tazze d'argento, e oro, laddove più, che ne' iemplici vetri, s'alconde il veleno. Nè alcuna età da tali infidie, quantunque giovenile ella sia, è mai sicura, come il misero Polidoro ci dà esemplo; nè parentela, o sacerdozio da questi aguati ne libera, come il marito di Didone, Sicheo dico, appieno ne fa testimonio; nè grado alcuno, o dignità, quantunque fedelmente usara, può mai da questi inganni punto guardarsi, come appresso al crudel Nerone il ricco Seneca. In gran travaglio ancor ne tiene coloro, che nol posseggono; anzi in non punto minore, ch' i possessioni, non essendo così grande scelleraggine in tutta questa vita d' infidie piena, a che non ardissero senza dimora alcuna porre l'empie mani, purchè di quello possedere qualche speranza gli si offeri davanti. Certo che vero fipuò stimare delle ricchezze quel, che disse nel Laberinto il dotto Boccaccio, benchè in particolare parlasse: (1) L'aver rubato, usurpato, ed occupato quello de' lor vicini meno poten. ti, che è vizio (piacevole a Iddio, ed al Mondo, gli fece già ricchi; e quel, che segue. Che dunque farà l'oro nell'uomo ignorante, che indegnamente il possiede, da che solo a pensarvi, ed immaginarlosi nella mente, quando n' è privo, a tanto enormi scelleraggini l'induce? E se di tante infidie si arma chi ne manca, quanto sia maì

[1] Bocc, Laber. num. 325.

mai ficura la vita di chi ne abbonda? In questo caso si può ben dire quella sentenza del facondissimo Poeta nostro Messer Francesco Petrarca: Via più dolce si truova l'acqua, e'l pane,

E'l vetro, e'l legno, che le gemme, e l'oro. E se nel bramarlo s' incorre in così grave risico di cadere dalla virtù nel centro d'ogni crudeltà, e scelleraggine, converrà dire, che nel dispregiarlo sia una sicura strada di pervenire alla sera felicità, che più risplende dentro alla casta povertà, che nella licenziosa ricchezza; come il medesimo, di Curio, e Fabrizio parlando nel Trionso della Fama, diceva:

Un Curio, ed un Fabrizio affai più belli Con la lor povertù, che Mida, o Craffo Con l'oro, onde a virtù furon ribelli.

Gli onori poi, quanto fallaci fieno, e quanto ad ogni mutazione anche per ogni leggiera cagione sottoposti, chi è mai così ambizioso, ed attuffato nella vanagloria di quelli, che nol conosca? Siccome le più alte cime degli alberi, e de' monti, ed i più superbi edifizj, che con quelli di altezza contendono, con via maggior impeto sono percossi dalla tempesta de' venti, e più sovente, che gli umili colli, e le basse case, son fulminari dal Cielo, nel medesimo modo i più rilevati, e i posti in più alti seggi dell'umane grandezze, quindi fuori d'ogni loro speranza da più rabbiose furie, che i venti non sono, scolfi, ed in asprissima miseria precipitati, tanto danno maggiore il crollo nel variare dell' incoflante

## 108 LEZIONE

stante fortuna, che quei non fanno, che da minore altezza in basso cadono, come bene il nostro Claudiano diceva: [1]

.... tollantur in altum,

Ut lapfu graviore ruant.

Nella qual mileria, se molti d'ogni onore degni, compensati d'ingratitudine, senza alcun loro demerito sono ingiustamente incorsi, come di molti la Greca, e la Romana istoria per tutto abbonda, che dir dobbiamo di quelli, che ne d'Iddio, nè delle umane leggi punto curando, in tanta altezza si reputano esfer sicuri? Della eloquenza poi tanto da ognuno meritamente ammirata, che diremo? questo possiamo di lei veramente affermare, non minore esser la guerra, che ella ha colle genti, che si fosse già quella del fortissimo Ercole contra l' idra, siccome i Poeti favoleggiano. Perocchè non mai favoreggiando ella uno in giudizio, che l'altro alle pene, ed al gastigo non lasci in preda, ecco subito moltiplicate all'idra le fiere teste per una, che troncata gliene abbia, ed il misero esilio, e violenta morte apparecchiata. Nè un Demostene solo appresso i Greci, o un sol Marco Tullio appresso i Latini, ma molti in tal calamità incorsi fene sono pure in ciaschedun popolo, e per tutte l'età veduti, e sentiti. Vana adunque fia la felicità a così fragil legno rifidata. Perocchè chi mai vide perpetua ricchezza? chi bellezza ſem-

[1] Claudian. lib. 1. in Rufin. verf. 22.

fempre in fiore? chi onori mai venir meno? chi ficura eloquenza? chi nobiltà fempre illustre? chi forze fempre in vigore? chi finalmente ogni altro umano bene non mai cangiarsi? Certo niuno. Mancano le ricchezze; onde Jocasta in Euripide diceva : od? öλβos & βέβαιος, ἀλλ' ἐφήμερος. Spegnesi la bellezza, perocchè, come diceva Salustio [1]: Divitiarum, & forma gloria fluxa, atque fragilis est. Non durano gli onori, perocchè come diceva Orazio: [2]

Qui dedit hoc hodie, cras fi volet, auferet. E' tolta all'eloquenza la potestà del periuadere allora quando più di bisogno ne sarebbe, come il Satirico: Eloquio, sed uterque perit orator. Oscurasi la nobiltà, come Cicerone contra Salustio [3]: Tu tuis vita, quam turpiter egisti, magnas obfudisti tenebras, ut etiam si fuerint egregii cives, certe venerint in oblivionem. Vengon meno le forze per vecchiezza almeno, se non per altro accidente, il che in Milone si vede, del quale il Poeta Satirico: [4]

. . . . viribus ille

Confisus periit, admirandisque lacertis.

Niuno altro bene finalmente è perpetuo, eccetto la virtù, a cui fola è tocco tal privilegio. Virtus clara, aternaque babetur. Tale ancora fu la

[1] Saluse. in Catilin.

- [2] Oraz. Epist. lib. 1. epist. 16. vers. 33.
- [3] Cicer. Oraz. contra C. Salust. §. 5.

[4] Gioven. fat. 10. verf. 10.

la sentenza di Pittagora, quando diceva: IIA roc άσθενής άγκυρα, δόξα έτι άσθενεσέρα, το σώμα ομόιως, αί ἀρχαὶ, ἁι τιμαὶ, ϖάντα ταυτα ἀσθενή, κ' άδύνχτα. τίνες ούν άγκύραι δυναταί; Φρόυησις, μεγαλοψυχία, ανδρέια. ταύτας έδας χαμών σαλεύει. υὖτος θεἕ νόμος ἀρετής Ειναι το ίσχέν μόνον, τὰ δ' ἄλλα τράντα λήρον. La ricchezza, diceva Pittagora, è una debole ancora. La gloria appresso è più debole, parimente il corpo. I magistrati, gli onori, tutte queste si fatte cose sono inferme, e deboli, e senza forza alcuna. Qual dunque, mi dirai tu, sono le sicure ancore, e potenti ? Prudenza, magnanimità, fortizza; queste da niuna onda sono soffogate. Questa è la legge d'Iddio, che le vive forze siano solo della virtù. E tutte l'altre cose siano un trastullo, e vana immaginazione. Sendo dunque il subbietto di essa felicità trall' altre cose la perpetuità, resta quello non esser nella felicità, nè in grado stabile, che può cadere dallo stato di prima, come l'Autore della Filosofica Consolazione : [1]

Qui cecidit, stabili non erat ille gradu;

nè perciò potersi addomandare felice propriamente, come Orazio: [2]

Non possidentem multa vocaveris

Recte beatum.

Alla virtù adunque, ed a niuna altra cosa, come a quella, che è stabile, perpetua, officiosa, go-

[1] Boez. de Confol. Philof. lib. 1. metr. 1.
[2] Oraz. Carm. lib. 4. od. 9.

governatrice della vita, cagione, origine, e fonte d'ogni bene, resterà tal privilegio, e degnità di render beati, e felici chi la segue, di cui qualunque diviene una volta possessione, non mai esser ne può spogliato, nè mai posseder cosa, onde più onorato ne vada; come Isocrate esortando Demonico a leguire quella, diceva: is edén κτήμα σεμνότερον, έδε βεβαιότερον έςι. Ε Periandro ancoia, uno de' lette Sapienti: Sono, diceva, i piaceri di loro natura mortali, e tosto finiscono, ma la virtù maisempre dura, nè per alcun modo vien meno. Ai μεν ήδοναι θυηταί, αί δ' άρεται άθάνατχι. Ed il Savio ne ammoniva a prendere questo tesoro, come quello, che per tempo alcuno non manca giammai : Ανεκλιπής θησαυρός ανθρώποις σοφία. Quello folo adunque è beato, secondo il testimonio del medesimo, che ha ritrovata la fapienza: Maxápios  $\ddot{a}_{\nu}\theta_{\rho}\omega\pi$ os  $\ddot{b}_{s}$ ευρε σοφίαν. Perocchè quella fola ( come dice Aristotile) nell' effer posseduta, ed esercitata genera, e cagiona la felicità : Tu exer Jai reie, κ τω ένεργείν έυδαίμονα : non altrimentiche non le medicine, ma la fanità istessa arreca al corpo lo stato dell'ester sano. Inoltre essa sola di sommo piacere è colma, onde più, che altra cosa alla felicità conviene, non si trovando null'altro, che di puro, e vero piacere abbondi, salvo quella, ficcome Cicerone nel secondo degli Officj: [1] Nam sive oblestatio quaritur animi, requies-

[1] Cicer. lib. 2. de Offic. §. 6.

II2

quiesque curarum, que conferri cum eorum studiis potest, qui semper aliquid acquirunt, quod spectet, ac valeat ad bene, beateque vivendum? Come nel terzo dell'Oratore dimostrava il medesimo niente eller più giocondo, e suave, che la scienza: (1) Propter ipfius scientia suavitatem, qui nibil est bomini jucundius. E se a quella sicurezza vogliamo rifguardare, che nelle pure, e candide menti si ritrova di mai volersi imbrattare nella contagione di questa milera vita, laddove d' ogn' intorno mille infidie, e lacci infiniti alla mortal vita si tendano, chi meglio da quelli liberar ne può, che la viriù maestra, e guida di tutta l'umana vita? Questa è quel ramo d'oro, che nell'oscura, e folta selva, cioè della misera, ed infelice vita fu ritrovato dal prudente, e pio Enea, e col mezzo di quello scorso dentro alle Tartaree porte, e tutto l'infernal regno trapassato, senza contrar macchia alcuna di errore, del quale questi più bassi luoghi abitati da noi, figurati da i Poeti per l'Inferno, per turto abbondano. Da i quali niuno de' suddetti beni non solo liberar non ci può, ma in maggior ruina, e calamità ne conducono, qualunque volta dalla virtù saranno separati. E' questa umana vita un peregrinaggio, ficcome la chiama Platone : waperidnuiá ris Esiv à Bios. Qual dunque migliore scorta prendere si può dall'uomo, che la virtù, che tal peregrinazione renda ficu-

[14 Cicer. de Orator. lib. 3. §. 57.

sicura? Cieca in oltre, e di milerie piena si vede effer la vita: τυφλον ή κ δύςηνων ανθρώποις βίος, dicono i Greci; qual luce adunque, o alleggiamento de' mali si può pigliare più sicuro, che la virtu? Infiniti inoltre sono i pensieri, e le cure, che si ritrovano in quella, che del continovo n' affliggono : &x esi Biov Eugeiv azumov ey edevi. Qual dunque più certa via a liberarsi da cotanto impaccio tener si può, che quella della virtù? La quale se intra gli altri beni sola ha questo gran privilegio di mai potere esser di male alcuno cagione [ ficcome nel primo della sua Rettorica affermava il Filosofo, tale inconveniente effer comune a tutti gli altri beni, dalla virtù in fuori, τέτο θε κοινών έςὶ κατὰ σάντων τών  $d\gamma \alpha \beta \tilde{\omega} \nu$ ,  $\omega \lambda \dot{\mu} \dot{\alpha} \rho \epsilon \tau \tilde{\eta} \epsilon$ ] che dobbiamo stimare di quella, non umana solamente, o morale, nella quale fono ancora con grandiffimo onore fioriti ne i tempi loro molti Gentili, e Pagani, alieni dal culto del vero Iddio, ma di quella, dico, Cristiana, e Divina, e che, siccome dice la Sapienza, quantunque molte sono le figlie, cioè le scienze da Dio ottimo date, le quali hanno. congregate ricchezze, ha nondimeno fopravanzate tutte le altre, che, quali ancelle, a lei servono, come quella, che temendo, ed onorando il vero Dio ha meritato sopra tutte la vera lode? Siccome adunque alla parte, che in noi è più nobile, hanno ceduto i sapienti del mondo il governo di tutto il composto dell' uomo, a quella soggiogando qualunque appetito, e desiderio Par. II. Vol. V. Η

derio di esso, nel medesimo modo noi da miglior luce guidati, che quelli non erano, laiciando di noi il governo a quella nobilifima parte, che è creata ad immagine, e fimilitudine dell'Altissimo, tanto verremo a diventare più beati, e veramente felici, quanto migliore è la fcorta, che a tal beatitudine ne guida, la quale è non tranquillità di animo, non umana quiete, non copia di beni esterni, ma dono viepiù nobile, e più eccellente di tutti questi insieme, quali ella pure si tira dietro, il diletto, dico, e la suavità inestimabile delle divine grandezze, le quali una volta gustate dal purgato animo di tal defiderio acceso, lo colmano di tutti i beni, come quelli, che da così alto fonte tutti derivano, e della familiarità, e felice amicizia dell' Autore di tutto questo universo [ cosa in vero da lingua umana non giammai ad esprimersi possibile ] il reputa degno. Onde di questi tanto è la felicità maggiore, quanto con più nobil cagione congiunti sono, che di tutte le cagioni più antica, e padrona, quelle ad un fol cenno. col suo potentissimo imperio per tutto guidando, gli rende d' ogn' intorno abbondantissimi in larga copia d'ogni felicità, e beatitudine, e finalmente gli fa fopra tutti gli altri uomini feliciffimi, come il Filosofo nell'ultimo a Nicomaco diceva : Osoquitésaros apa éudaquesaros. Quello più degli altri è felice, che è più amico di Dio. Ed il Regio Profeta la grandissima felicità di questi mostrar volendo, diceva: Ciascheduna coja,

sofa, dove est volteranno le mani, o l' ingegno, larà dall' Altissimo da loro tanto amato prosperata. Καί πάντα, όσα άν τοιη, κατευδωθήσεται. Attesoche se tutti gli altri beni, come in verità è così, vengono dalla grandezza, e bontà dell' altissimo Iddio, quanto più è da stimare, come dice il Filosofo nel primo dell' Etica, che da quello venga principalmente, nè alcronde derivi così gran dono della felicità? Onde a quella veramente ottenere altro miglior modo non fia, che il timore di Dio. Della quale vera felicità, ancorchè per i testimonj e delle sacre, e profane lettere, che infiniti pur sono, avrei potuto discorrere molto più in questa ultima parte, che infino a quì non ho fatto, tuttavolta e perchè molto più importa il bene adoprarla, e colle fincere opere, e sante azioni eseguirla, che bene, ed elegantemente parlarne [chi però avesse una tal grazia d'ornato, e bel dicitore ] ed inoltre per la molestia della presente stagione alle frequenti congregazioni inimicissima, quì farò fine, ringraziando infinitamente la benignità di tutti voi, Reverendıssimi Monsignori, Signori clarissimi, e nobilissimi ascoltanti, che di tanto favore nella mia tenera età degnato ne avete.

H 2 L E-



# L E Z I O N E QUARTA

DI

# LORENZO GIACOMINI

#### Detta nell' Accademia Fiorentina. Sopra l'Amore.



Erchè tutte le operazioni dell'uomo rendono a qualche fine, che come bene vero, o apparente, fecondochè bane, o mala è conofeinto, muove ad operare, è manifesto, che la retta cognizione

de' fini è di gran momento alla vita, e che la ignoranza di esti è cagione quasi di tutti gli errori, che sogliamo commettere, mentre a beni non veri, ed a fini non propri rivolgiamo le azioni nostre. Di qui avviene, che molti per diletto solamente prendendo il cibo, e non per con-

conservazione della vita, che è il fine della natura, diventano intemperanti; di quì avviene ancora, che mentre ci diamo alla vita civile, o alla milizia, o agli studj delle lettere, non per operare cosa onesta, o per renderci perfetti, ma per acquistare onori, o ricchezze, diventiamo ambiziofi, o avari. Effendo adunque di tanta importanza la vera notizia de' beni, e de' fini, e nelle azioni principali maffimamente, ed in coloro sopra tutti ricercandosi, che alle scienze, ed alle arti più nobili hanno applicato l'animo, comecche a esti l'errare più disconvenga, poiche molti stimano il fine delle Accademie esfere l'esposizione delle poesie amorose, e dando fede alle cose da molti dette in lode di Amore, ed in efaltazione de' suggetti amatorj, hanno concetto opinioni lontane dal vero, ho giudicato dover fare cosa non inutile, nè vana, fe oggi, ragionando con voi, parlerò del vero fine delle Accademie; e d'Amore ditò quello, che ho pensato con verità doversi dire, diverso da quello, che da molti altri è stato detto, dimostrando, che cosa è Amore; quale è il suo fine; fe Amore ha origine da virtù, e se ne conduce alla cognizione, ed all'amore della prima cagione Iddio, ficcome alcuni hanno affermato. Dalle quali cose si conoscerà, se l'essere innamorato è cosa buona, e lodevole, o vana, e degna di biafimo, e se lo studio intorno alle cose amorose è apprezzabile, o disprezzabile, e se utile, o dannoso alla nostra selicità. Queste, ed altre cole, H 3

cofe, le quali spero, che da voi saranno giudicate non dispiacevoli a essere udite, nè inutili ad esser sapute, vi prego non esser negligenti in ascoltare, mentre io, quanto più bievemente, e chiaramente posso, mi storzo dimostrarle, ed incominciando prendo questo principio.

Essendoché ciascuna cosa naturalmente brama la sua perfezione, e la perfezione dell'intelletto umano è il sapere, e l'intendere, però tutti gli uomini per natura desiderano sapere. Ma perchè nasciamo ignoranti, e l'intelletto nostro è da principio come tavola, nella quale non è scritta cola alcuna, per acquistar questa cognizione, bisogna, che da' sensi, e da' precettori impariamo, e che vedendo, udendo, dimandan. do, disputando, ed esercitando ci affatichiamo. Onde sebbene molti animali sono per natura congregabili, e tutti un versalmente si allegrano di vivere con quelli della medesima spezie, quasi a se amici, perchè amando ciascuna cosa se stessa, ama ancora le fimili a se, onde è stato detto la fimiglianza esfer madre dell'amicizia; pure l'uomo principalmente pare, che per natura, e per elezione sia inclinato, e pronto alla compagnia degli altri uomini, come quello, che he bisogno di moltisfime cose pel corpo, e per l'animo, le quali dall'aiuto degli altri confegue, peroc. chè non potrebbe colle proprie forze provvedere i cibi per nutrirsi, le vesti, e le abitazioni per difendersi dal freddo, e dal caldo, i medicamenti per conservare, e per recuperare la fanisanità; nè la virtù motiva saprebbe muovere il corpo dritto, nè gl'instrumenti della voce esprimere le parole, nè l'appetito desiderare rettamente, nè lo intelletto senza errore discorrere, se o per imitazione non imparasse da se stesso queste cose, o colla instituzione, e colle discipline non gli fussero da altri insegnate. E non solo pel proprio comodo ha bisogno l'uomo dell'altrui compagnia, ma ancora per la propria virtù, per comodo altrui; perocchè essendo cosa naturale al bene non essere invidioso, ma comunicare, e diffondere la bontà fua dovunque può, gli è necessaria per la sua perfezione la compagnia altrui per esercitare verso gli altri le virtù sue e le morali, e le intellettive, e per conferir benefizio, il che è migliore operazione, che riceverlo. Quando adunque abbia acquistati gli abiti delle scienze, perchè operando folo, gli pare quasi operare in vano, onde sente minor diletto, e presto si stanca, volentieri cerca cooperatori, e compagni, con i quali più lungamente, e con più diletto filosofi, e contempli, e le sue scienze, e le sue contemplazioni comunichi, godendo in una medefima operazione l'una, e l'altra felicità, e l'attiva, e la contemplativa, e se stesso, e l'amico rendendo migliore, e più perfetto. Per questi fini d' imparare, cioè e d'insegnare le arti, e le scienze, e con diletto infieme con gli amici filosofare, furono introdotte queste adunanze, che dall'Accademia di Platone, come da scuola più famola dell' H 4

dell'altre, Accademie sono nominate. L'uso adunque di esse non può essere se non buono, e lodevole; e dalle Accademie, cioè dalle scuole di Pittagora, e di Socrate, e di Platone, e di Ariftorile possiamo veracemente affermare esser nata al Mondo la Filosofia. Anzi se andremo confiderando tutte le adunanze, e tutte le compagnie, che sono tra gli uomini, in quanto sono guidati dal lume naturale della ragione, la più nobile, e la più eccellente tra tutte troveremo essere l'Accademia; perchè effendo ogni comunanza a fine di qualche bene, ed essendo tanto più nobile, e migliore, quanto è più nobile, e migliore il bene cercato, non è da dubitare, che l'Accademia, effendo adunanza d'uomini studiosi di lettere, i quali proccurano render perfetti se stessi in ogni virtù, e colla cognizione delle cose nobilissime nobilitare l'intelletto, e renderlo simile a Dio, del quale bene nessuno può avvenire all' uomo maggiore, non fopravanzi di dignità tutte l'altre comunanze. Le compagnie, che gli uomini fanno insieme negoziando, o navigando, o militando, rifguardano alcuni beni non molto apprezzabili, e per lo più il guadagno; ma il fine dell'Accademia è il sommo bene, cioè la perfezione, e la felicità dell'uomo per l'operazioni della sapienza; e perchè a questo fine sono ordinate le città, segue, che le xittà siano a fine delle Accademie, e che per le Accademie fiano, o debbano effere ordinate. Ma per accidente diventa l'uso di esse non buono, ne

nè lodevole, perchè essendo le cose ridicole, e giocofe più facili delle gravi, e delle severe, a quelle hanno molte Accademie inclinato, prendendone occasione da nomi ridicoli alle Accademie, ed agli Accademici imposti, sebbene per natura le cole gravi sono molto migliori, che le ridicole; altre a questo fine hanno principalmente risguardato, di pensare, di ragionare, e di scrivere sempre di amore, interpretare poesie d'amori, rappresentar commedie piene d'amori, ritrovare giuochi, che si riferiscano ad amore per dar piacere, ed intertenimento alle donne. Ma in vero effendo le Accademie concorso di uomini gravi, e desiderosi di farsi virtuosi, e perfetti, sarebbe conveniente, che in esse si trattasse non di cose ridicole, e vane, ma di cose gravi, ed importanti, e delle arti nobili in prima, cioè della Rettorica, come necessaria al ben parlare, che è una delle principali operazioni proprie dell'uomo, e della Poetica, come dilettevole, ed utile alla vita, ma molto più delle cose morali, come più belle, più dilettevoli, e più utili; e più ancora delle naturali, e delle divine, come più nobili di tutte, e come fine, al quale tutte le arti, e tutte le cognizioni sono ordinate. Nè dovrebbe questo esercizio esser simile a' gareggiamenti di coloro, che già in Olimpo per desiderio di gloria di quattro in quattro anni si esercitavano, perocchè dovrebbe essere usato non per defiderio di gloria, ma per desiderio d'imparare, e di divenir per-

perfetto; in più volte ragionando d' un continuato suggetto o di arte, o di scienza, perchè così e i dicitori, e gli uditori farebbero acquisto, e la nostra lingua verrebbe arricchita e di parole, e di ornamenti, e di scienze, sicchè nelle altrui lingue non ci sa ebbe poi necessario faticare. Ma perchè molti di coloro, che di lettere fanno professione, si sono dimenticati del vero fine delle lettere, e delle Accademie, e lasciando gli studj migliori, si sono gettati a i men nobili, come più facili, di qui è avvenuto, che l'Accademie hanno degenerato, e fono cadute dal loro grado di nobiltà, e le lettere sono venure in poca stima, sicchè da molti sono reputate non solo non superiori a tutte le professioni, ma inferiori a molte. Queste poesie amatorie vagliono a darci ripofo negli studj più gravi, come giuoco, e trastullo; perd i ragionamenti sopra este, non come fine, e come cosa importante, ma come giuoco, e come cosa dilettevole, deono effere da noi ricevuti, e non tanto apprezzati; perocchè se è vero, che la nobiltà de' ragionamenti si prende dalla nobiltà de' suggetti, de' quali fi parla, chi negherà, che essendo gli amori cofa vana, ed operazione di animi oziofi, e vani, fiano anco in se medesimi vani i ragionamenti fopra esti, e che agli uomini giudiziofi, e gravi appariscano degni di poca stima, ficcome apparirebbero le narrazioni de' fogni, che noi avessimo sognati? Non pel giuoco, nè per gli scherzi ha la natura generato l'uomo, ma

ma acciocche egli coll'uso di questi sensi, e coll'aiuto degli altri uomini renda la mente, parte in lui divina, saggia, ed intendente, e dalle cose sensibili la conduca alle intelligibili, e dagli effetti alle cagioni, e dalle cagioni alla fuprema cagione, e nella contemplazione di essa si teliciti. Perchè adunque in cose di piccol momento tenerla occupata? a che in fole, ed in leggerezze d'amanti consumare il tempo, ed impiegare la vita? Qual' Accademia mai appresso coloro, che seppero molto più, che non sappiamo noi, a questa sorta di studio attese? Ma acciocchè non paia ad alcuno, che calunniofamente parliamo d'Amore, e che ficcome gli altri con lodi ecceffive l'hanno celebrato, così noi con biasimi, che eccedono il vero, vogliamo biafimarlo, è tempo, che veggiamo, che cosa egli fia, ficcome da principio proponemmo, trattandone non favolosamente, nè poeticamente, siccome molti ne hanno trattato, ma filosoficamente per ritrovare il vero, perchè dalla Filosofia, e non da i Poeti bisogna imparare la verità delle cose. E per più brevità lasciando da parte quell'Amore, col quale diciamo, che Iddio ottimo grandissimo ama tutte le cose, che dependono da lui, comunicando, e confervando loro lo essere per la sua molta bontà, e quello Aniore, che è naturale in tutte le cose, negli elementi, nelle pietre, nelle piante, negli animali, e nelle intelligenze, in quanto operano fenza elezione, e quello Amore, col quale gli uomini ama-

amano alcuni beni, onde sono detti amatori di virtù, amatori di cavalli, amatori di vino, e se altro amore ci è in altro modo, o metaforicamente, o equivocamente intelo, diciamo, che l'Amore, del quale intendiamo parlare, secondo il quale alcuno è detto innamorato, da' Greci chiamato  $\xi_{\mu\nu}$ , non è precisamente desiderio di bellezza, nè defiderio di generare, o di partorire nel bello, nè desiderio d'immortalità, nè desiderio di diletto sensuale, perchè possono queste cose in molti ritrovarsi, i quali non però fono innamorati, ma è abito dell'appetito sensitivo, pel quale con veemente affetto desideriamo, e vogliamo bene a periona parsaci bella per fine di diletto, principalmente nell' esfer riamati. Che questa sia la diffinizione d'Amore, si prova per divisione, perocche Amore non è fustanzia, che abbia l'effere in se stessa, ma è accidente posto in noi, e tra gli accidenti è qualità, poichè per esso siamo detti tali, cioè innamorati, e tra le qualità è abito, ficcome è abito l'amicizia, di cui egli è parte, perocchè non è senza elezione, la quale appartiene all' abito, il quale abito dispone l'animo a defiderare bene a persona bella, non per operar cosa onesta, nè perchè speri utile, ma per conseguirne diletto principalmente nell'effer riamato. Provasi ancora dall'universal consenso di tutti gli uomini, poichè colui diciamo effere innamorato, il quale grandemente ama, e vuol bene a perfona bella, e sperando esser riamato, cerca con tutti i mezzi

mezzi a lui possibili conseguir questo fine, come cola dilettevolissima, e come cagione di molti altri diletti. Ma per maggiore dichiarazione di questa diffinizione è da sapersi, che non l'occhio veramente vede, nè l'orecchio ode, nè la lingua gusta, nè il naso odora, nè il nervo per mezzo della carne tocca, ma quell'anima, che è detta sensitiva, perchè giudicando ha virtù di sentire, ed è in tutti gli animali, ma nell'uomo è più perfetta, poichè in lui è atta ad obbedire alla ragione, imprimendosi gli oggetti in questi instrumenti de' sensi, vede, ode, gusta, odora, e tocca, e di più discerne, giudica, immagina, si ricorda, desidera, aborrisce, teme, ardisce, spera, si rallegra, si attrista, si muove ad ira, a compassione, e ad altri affetti, e ad altre operazioni. Per questa anima adunque, la cui sede è nel cuore, mediante la immagine ricevuta nell'occhio conosce l'uomo la bellezza umana, e s' inclina, e si piega ad essa, ed in esta si compiace, siccome per lo contrario aborrisce la bruttezza. Ma questa inclinazione, e questo piegamento non è amore, del quale intendiamo al presente, ma è cosa naturale, ed involontaria, e senza discorso, ed è un lontano principio di amore simile a quella tacita affezione, e benevolenza, che sentiamo in noi verso alcuno, il quale defideriamo, che vinca, quando lo vediamo con altri gareggiare, e quando leggendo l'istorie ammiriamo la virtù sua. Dopo questo lo intelletto va discorrendo, che quefto

### 126 LEZIONE

sto è obietto bello, e degno d' esfere amato, e che l'amore partorirà amore, e che lo amare, e lo esfere amato, il vedere, e lo esfere veduto, l'udire, e 'l convei fare, e l'effere possifiore della persona amata, sarà cosa dilette volissima, e buona, ed in tale confiderazione tene viene in isperanza di conseguire questi fini; e benche desideri la bellezza, cioè i diletti, che la bellezza può dare, non peiò ha in se amore; ma se spera effère riamato, il che facilmente ipera, quando confida ne i propri meriti, o quando nel mirare la persona bella gli paiono i suoi sguardi verso se cortesi, e se dimora in questo desiderio, ficche presente si compiaccia sommamente in mirarla, ed assente la brami, già si può dire, che fia innamorato, e che fia amore in lui non come afferto, che tosto manchi, ma come qualità impressa, ed abituata, l'operazione della quale, che è l'amare, ed il defiderare, con nome comune ed all' effetto, ed all'abito è chiamata Amore. Con questa diffinizione d'amore, se fia bene confiderata, ed intesa, si risolverebbero quasi tutti i dubbj, e tutti i quesiti, che d'amore sogliono, o possono esser proposti, come :

Se può alcuno innamorarsi per sama, senza aver veduto l'oggetto bello.

Se amore nasce in noi per necessità da influenza celeste, o da conformità di sangue, o da altra cagione, che sforzi, o pure per proprio volere.

Se può effere amore verso oggetto non bello. Se

# QUARTA. 127

Se amore è alcuna volta cagionato dalle virtù dell'animo.

Se la persona amata, ricevendo gratamente l'amante, è innamorata.

Perchè la donna è più spesso amata, che amante.

Se si può amare senza speranza di conseguire scambievole amore.

Se amore ha luogo nelle fiere, o pure folo nell'uomo.

Se colui, che afi contenta godere la perfona bella, folamente vedendo, udendo, o penfando di lei, non defiderando effer riamato, ama veramente.

Se colui, che folo defidera i piaceri lascivi, non proccurando principalmente scambievole amore, è innamorato.

Se fenza defiderio di questi piaceri può amore ritrovarsi.

Se può effere amore verso animali irragionevoli, ovvero cose inanimate, come si narra di Pasifae verso il toro, e di Pigmalione, e di altri verso statue, o pitture.

Se si può essere innamorato della propria bellezza, come si favoleggia di Narcisso.

Se in uno istesso tempo possiamo essere innamorati di due.

Se l'amante può defiderare male all'amato.

Se amore ha necessariamente congiunta la gelosia.

Se amore può cagionar morte all'amante.

Se

Se amore sforza a riamare secondo il detto di Dante: [1]

Amor, the a nullo amato amar perdona.

Se conleguito il fine defiderato cessa il desiderio, e l'amore.

Se morta la perfona amata vive l'amore.

Se possiamo cessare d'amare, quando vogliamo. Se amore si può moderare colla ragione.

Se è vero quello, che dal Cavalcante, dall' Alighieri, dal Petrarca, e da altri è ftato detto, che amore fi truova in gente di valore, ed in cor gentile ratto s'apprende, e se ciò avviene, per qual causa avvenga.

Se lo innamorato conteguendo il suo fine è felice, siccome e li presume.

Se l'effere innamorato è cofa buona, lodevole, ed eleggibile, o in contrario rea, biafimevole, e degna d'effer fuggita.

Perchè Platone nel Simposio, non filosoficamente, ma oratoriamente, e piuttosto poeticamente per ischerzo, siccome nel convito conveniva, ha ragionato d'amore, ed ha introdotto Fedro, Pausania, Erisimaco, Aristosane, Agatone, e Socrate referente i ragionamenti di Diotima, con molte favole, e con molte menzogne, siccome i dicitori stessi confessano, per eccitare letizia, e riso, ciascuno a gara a celebrare amore, hanno preso occasione molti di dire, e di astermare dell'amore, e della bellezza molte

[1] Dan. Inf. 5.

te cofe vane, sofistiche, incredibili, false, ed al tutto impossibili, perocchè alcuni per esaltar la bellezza, la quale è in vero bene non disprezzabile, maggiore forse della ricchezza, ma minore senza dubbio della virtù, en della fanità, hanno detto, che la bellezza è cosa santa, sacra, e divina, degna d'effere onorata, riverita, ed adorata, e che lo amante amando la bellezza. ama cosa divina con amor divino, perchè non ama il corpo mortale, nè la bellezza delle membra terrene, ma l'anima immortale, e celeste, e la bellezza di lei, dalla quale dicono dependere la efferiore bellezza, che si vede nel corpo. Altri hanno: affermato, che amore è causa di tutti i'beni, perchè egli ha prodotto il cielo, la terra, le creature intellettive, e tutte le cose, e trapaffando da una spezie d'amore nell'altra, e confondendo l'amor di Dio verso i suoi effetti, e degli effetti verso Dio, e l'amor naturale delle cose insensate, e degli animali coll<sup>\*</sup> amore umano, hanno conchiuso, che amore fia cosa più che ottima: Altri hanno voluto, che l'amore delle bellezze mortali fia mezzo attiffimo a condursi alla cognizione della bellezza divina, e formando molti, e molti gradi di amore da bellezza a bellezza, e dicendo cose alte, e maravigliose, ed adducendo testimonj di Platone, e di altri uomini dotti s' ci hanno quasi dato a credere quello, che coll'esperienza conosciamo stare altrimenti; poiche sono facili gli uomini in credere per vero quello, che già desiderano, che . Par. II. Vol.V. T

129

che sia vero. Ma essendoche la verità delle cose non depende dalle parole, anzi la verità del parlare depende dall' estere delle cose, perchè costoro o per ischerzo, o per ostentazione d'ingegno in sostenere posizioni non vere, o per adulare i belli, o per nobilitare i loro ignobili amori abbiano così detto, o stimato, non crederemo per questo esfere così, ma guidati dalla Filosofia naturale, e dalla morale, più ficure guide, che le favole de' Poeti, investigheremo il vero, ed a esti diremo quello, che appresto Euripide è detto contro Eteocle, che eloquentemente difendeva la sua ingiusta causa. Non conviene dir bene, e ornatamente sopra opere non buone, e la eloquenza non fi dee usare in eccitare gli uomini al male, per render se, e gli uditori peggiori, ma alla virtù, ed alla bontà. La bellezza in prima non è qualità delle cose intelligibili, quale è Iddio, e l'anima, ma è delle cose sensibili; e non di tutte le sensibili, perchè non è degli oggetti proprj dell' odorato, nè del gusto, nè dell'udito, nè del tatto, e però non sogliamo dire, bello odore, bello sapore, bella armunia, bel calore, ma è delle cose, che possono da noi ester vedute. E' adunque delle sustanze naturali, del Sole, delle stelle, dell'acqua, del fuoco, delle pietre, delle piante, e degli animali; ed è di alcuni accidenti, cioè de' colori, del raggio lucido, delle figure, e delle opere fatte dalle arti, onde diciamo, bella veste, bella casa, bella spada, quando sono fatte tali, che

che piaccino all'occhio, e se alcuna volta diciamo, Dio bello, anima bella, virtù bella, bella armonia, ciò è detto per metafora, ed intendiamo buono, e perfetto, e tale, che diletterebbe la vista, e sarebbe giudicato bello, se poresse essere veduto. Ora come dicono adunque, che la bellezza del corpo depende dalla bellezza dell'anima, e che nessun bello è malvagio, se nell' anima, propriamente parlando, non è nè bellezza, nè bruttezza, e se noi sappiamo molti essere stati belli, e malvagj, usando la istessa bellezza in disonore proprio, ed altrui, ed effendo pieni di molti altri vizj? Ma quando si concedesse, che nell'anima fusse bellezza, non folo non è vero, che sia cagione della bellezza del corpo, ma pel contrario la bellezza, cioè la perfezione dell'anima, quanto attiene alle virtù naturali, è cagionata dalla perfezione del corpo; onde disse Aristorile, che i malancolici fono ingegnosi, e nelle cose, alle quali si applicano, riescono eccellenti; e che i delicati di carne hanno bontà, e attezza di mente, perchè essendo l'anime tutte fra se stesse simili, per la diversità della materia, alla quale sono unite, ricevono diversità, e secondoche esta è meglio, e peggio disposta, acquistano o maggiori, o minori perfezioni, perocchè gli spiriti, che sono iustanza, che evapora dal sangue, essendo infrumenti dell'anima nelle sue operazioni, se pel buon temperamento del corpo sono lucidi, puri, e sottili, fanno, che siamo ingegnosi, I 2 giu-

giudiziofi, destri, ed accorti, e che nel muoverci, nello stare, nel guardare, nel parlare, e nel ridere ci dimostriamo non rozzi, nè inerti, ma leggiadri, e graziofi. E di quì possiamo conoscere quello, che a molti è incognito, che cosa fia grazia, e in che fia differente dalla bellezza; perocchè la bellezza, secondo la quale alcuno semplicemente è detto bello, è qualità del corpo umano atra a dilettare la vista, cagionata da convenienza di quantità, di colore, di figura, di sito, e di delicatezza delle membra; ma la grazia è il decoro, che apparisce nell'estrinfeche operazioni dell' uomo, ficcome abbiamo detto. Se adunque lo amante ama la persona, nella quale è la bellezza, e la bellezza umana è qualità del corpo umano, a che proposito volerci dare a credere, che amore è di bellezza non umana, nè corporale, ma dell'anima, e divina, e che è non umano, ma divino? Che altro è questo, che uno scambiare i nomi delle cose, e con mutere i nomi immaginarsi mutare le nature loro? Che la bellezza fia cosa fanta, e facra, che nessun bello sia vizioso, che l'amore di donne belle sia amore divino, sono tanto evidenti, e manifeste menzogne, che è maraviglia, che si sia trovato chi abbia avuto ardire d'affermarle, ed il prendere fatica in confutarle saria poco minor vanità della vanità di averle dette. Però torniamo alla diffinizione d'amore. E perchè dicemmo, che il'fine dell'amante è principalmente il diletto nel conoscersi riamato, il che

che da altri ancora avanti noi è stato detto, poiché non è a tutti manifesto, veggiamo se così è, e dimostriamo quali siano i diletti, che dalla persona bella potendosi conseguire, fono da lui defiderati, e cercati. Fine principale è quello, pel quale si operano tutte l'altre cose, e l'acquisto del quale è anteposto all'acquisto degli altri meno principali, ma i pensieri, i defiderj, le parole, le azioni degli amanti quasi tutte mirano a questo scopo di acquistare la grazia della persona amata, perocchè quel continuo domandarle mercede, o pietà, quel sempre accufarla d'alterezza, e di crudeltà, quel dolersi d'Amore, che a lei non abbia pur mostrato l'arco, e pregarlo, che faccia, che ancor essa abbia parte del fuoco, che altro fignifica, fe non defiderio d' esser riamato, espresso con parole supplichevoli, ed umili? Se lo amante con versi loda l'amata, se con lettere la saluta, fe viene alla sua presenza per vederla, e per essere da lei veduto, se con parole le narra il fuo amore, se con doni l'onora, se si sforza apparire valoroso, cortese, disprezzatore de i beni, che 'l mondo brama, finalmente se lagrima, se sospira, se si lamenta, sempre ha per fine l'acquisto della grazia di lei; ed è tanto potente in lui questo desiderio, che sebbene sommamente l'ama, e le vuole tutti i beni, nondimeno quei beni, che potessero esfere impedimento al suo fine, come gran mutazione di condizione, onore, e benevolenza degli altri, non però le .

I 3

desi-

desidera, anzi molte volte le desidera alcuni mali, acciocche abbia occasione di dimostrarle l'affezione sua, e di obbligarsela in tal maniera, che meriti il suo amore; le desidera povertà per soccorrerla colle sue ricchezze, infirmità per visitarla, odio dagli altri, acciocchè l'affezione sua sia più grata, più manifesta, e più meritevole, tanto è da lui apprezzato l'effere riamato, ficchè fenza alcun dubbio se dovesse eleggere o la grazia dell' amata, o gli altri piaceri amorofi, prenderebbe piuttosto la grazia senza altri piaceri, che i piaceri senza la grazia. In oltre lo amante appetisce la cosa amata, e defidera unirla a se, come cagione del suo ben essere, e della sua felicità, ma perchè lo unirla realmente è impoffibile, cerca unirla in quanto può coll'unione degli animi fatta da stretto nodo di scambievole amore, perchè l'unione de' corpi è comu. ne a quelli, che non si amano, anzi a quelli, che fi odiano, e non il corpo, ma l'animo è parte principale di ciascuno; per lo che meglio di noi espressero i Greci la perfetta amicizia, perche dove noi diciamo: due anime in un corpo; effi eran foliti dire : li corpi sono duoi, ma l'anima è una. Finalmente se lo amante dona se stesso allo amaro, sicchè collo affetto in lui trapassa, e sente i medesimi piaceri, ed i medefimi dolori, ed opera per lui, e prende cura del suo bene effere, è cosa convenevole, che con dono eguale cerchi esser ricompensato, il che in altro modo non pud avvenire, se non quando

do l'amato riamando dona se medefimo all'amante; ma se il conseguire quello, che l'uomo brama, è cosa giocondissima, siccome affermd l'epigramma Deliaco, l'acquisto del reciproco amore è necessario, che sia giocondissimo allo amante, perchè se l'essere amato è cosa gioconda, l' effere amato da chi è fommamente amato da noi, e da chi sommamente desideriamo di effere amati, in questo collocando la nostra felicità, e ricevere in dono l'animo dell'amato, dono fopra ogni bene dall' amante apprezzato, avanza tutti i diletti, che egli pofla conseguire ; siccome il non essere amato, ed in vece di amore ricevere odio, e difprezzo avanza tutti i dolori, che egli possa sentire. Le quali cose esfer vere, coloro, che per pruova conoscono amore, facilmente acconsentiranno; gli altri dalle ragioni addotte, e dagl' infiniti testimonj degli amanti potranno rendersene certi. Dilettaci poi la bellezza umana coll' effer veduto, però agli amanti desideratissima cosa è il vedere la cofa amata, e questo spettacolo ad ogni altro antepongono, assomigliandolo alla vista della esfenza divina, ed eleggerebbero esfer ciechi a tutte le altre cose per vedere eternamente folo l'oggetto bello. Perchè tanto questo diletto apprezzino, molte sono le cagioni; in prima il bello per natura piace alla vista di coloro ancora, che non fono innamorari, ficcome piace il dolce al gusto, e l'armonia all'udito; dipòi esfendo l'amore dalla vista cagionato, e conservato, non è maravi-I 4

-----

raviglia, se lo amante compiacendosi d'essere amante, continuamente desidera conservare in fe lo amore, mediante l'istessa vista della persona amata; fiaalmente perchè colli sguardi, e co i sospiri amorosi spera movere la donna amara ad amarlo, il che abbiamo dimostrato essere da lui tanto bramato, e nel riscontrare gli occhi suoi con gli occhi dell'amata, s' immagina essere riamato, però grandemente appetisce, e grandemente si rallegra, e si reputa beato per questa operazione. Diletta ancora la persona bella colla voce, e colle parole, sì perchè fe è udita, suole anco effer veduta, onde il diletto vien doppio, e dimostra la grazia del parlare, si perchè le parole sono indizi dello affetto dell'animo, ed il colloquio comune è ottimo mezzo ad acquistare la benevolenza, ed acquistara ad accrescerla; però fu dal Petrarca sommamente defiderato; ficcome in molti luoghi-del fuo Poema è manifesto. Diletta ancora la persona, bella nell' effer rimirata nella immaginativa, perchè così si fa quasi presente, essendo lo immaginare un sentire, benche debole, ed impersetto. Per la istessa cagione diletta di lei ragiona. re, il celebrarla con gli scritti, il vedere l'immagine dipinta, il ritornare al luogo dell'innamoramento, il possedere un velo, un guanto, o altra cosa di lei. Ma tutti questi piaceri, per la cagione da noi detra, sono deboli, ed imperfetti, e non veementemente desiderati, oltre'i quali è mosso l'apperito dal diletto men nobile, comucomune agli animali irragionevoli, il quale, se onestamente può estere conseguito, è dall'amante, desiderato, se non può, è desiderato, o non defiderato, secondochè lo appetito irragionevole più, o meno prevale alla ragione; e ficcome questo desiderio non è essenziale nell'amore, perché effenziale veramente è il defiderio di effere riamato, fenza il quale non fi dà lo effere. innamorato, così per lo più conseguita per queste cagioni. Noi veggiamo in prima, che le cose, che ci sono grandemente care, desideriamo appresso a noi; e che il padre amando averle teneramente i figliuoli, gli bacia, e gli amici dopo lunga assenza pel grande assetto baciano; ed abbracciano gli amici; ed i Persi usavano già il bacio in segno di benevolenza, e oggi è usato dalle donne Francessi, il quale uso non pare in esse degno di lode, perchè sebbene il bacio non è semplicemente atto d'intemperanza, nondimeno il frequente uso di esso dispone alla intemperanza, e dee l'uomo prudente fuggire non solamente lo errare, ma ancora le grandi occasioni di errare. In oltre lo amante grandemente defiderando l'amore scambievole, grandemente defidera quello, che può generarlo, ed accrescerlo, e che può essere grandissimo segno di averlo conseguito, tale è il diletto lascivo; e finalmente perchè la provvidenza divina per la continuazione delle spezie degli animali ha dato a tutti gli animali naturale defiderio di generare simili a se, il qual desiderio, in quanto naturale, è buo-

è buono, ed in quanto nell'uomo è sottoposto al giudicio della ragione, è buono, se è, quando, con chi, quanto, e perchè conviene; e se altrimenti, è vizioso; non è maraviglia, se lo amante essendo per la via della vista dilettatosi della bellezza, di cui è parte il molle, e 'l delicato, che è proprio della donna, come di complessione più umida, eccitato da essa bellezza, in quel modo, che l'odore del cibo accresce il defiderio, ed il piacere di mangiarlo, fi muove a desiderare il diletto, che per cagione della generazione è ordinato; e se onestamente, e secondo le leggi, fenza ingiuria d'alcuno, fenza difonore di se stesso, e della donna amata può confeguirlo, assolutamente lo defidera, e non è tale desiderio nè brutto, nè biasimevole; se non può onestamente conseguirlo, non è impossibile, ma è ben difficile, che sappia astenersi dal defiderarlo. Ma tali lascivi desiderj gli amanti non confessano, perchè non vogliono palesemente confessare i propri vizi in disonore proprio, anzi riferiscono i loro amori all' onesto, ed ingannando le amate dicono amarle per cagione di virtù, e contentarsi della sola vista della bellezza; o pure perchè di quello, che abbiano desiderato, non si ricordano, perchè non eguale memoria de i defiderj, che dell'opere fi conserva. Sarà adunque amore, per le cagioni dette, quasi fempre accompagnato dal defiderio de i piaceri, che al tatto s' attruibuiscono; almeno del bacio, come segno della unione degli animi, il qual

qual bacio è pure congiugnimento de i corpi; ma non però è da dirsi, che amore sia desiderio di congiunzione, ficcome pare, che alcuni abbiano stimato, perchè il desiderio di congiunzione, quale è in coloro, che da libidine stimolati, con prezzo comprano da donne impudiche i piaceri lascivi, ed in coloro, che da peggior libidine incitati non temono usar forza alla pudicizia altrui, non proccura, nè ricerca scambievole benevolenza, però è negli animali irragionevoli; ma amore la ricerca. Quello può effere verso obbietti non belli, nè amati; amore nò; quello può essere verso molti, ed inderminatamente; amore è verso un solo, e determinatamente, ficcome vedremo. Nè è da negare, che qualche amante, il quale o per naturale temperanza, o per buona educazione abbia l'animo nobile, e meno sottoposto a' lascivi affetti, dilettato per gli occhi dalle bellezza della donna, coll'intelletto discorrendo, che, poiche il corpo è ornato di tanta vaghezza, e di tanta grazia, l'anima, che in esso alberga, e che gli dà vita, debba essere bellissima, cioè dotata di beni naturali, d' ingegno, di giudicio, di modestia, e di virtù acquistate, di temperanza, di liberalità, di mansuetudine, in quel modo, che dalla bellezza di prezioso vaso d'oro s'argomenterebbe, che il liquore da effo contenuto fuse molto preziolo, si compiaccia di amarla, non solo come bella, ma ancora come virtuola, e come tale lodarla, ed onorarla, e defiderarle ogni bene, ed ogni

ogni accrescimento di virtù, con desiderio di effere con vicendevole amore ricompensato. Ma se costui principalmente amasse per le virtù dell'animo, già non più farebbe veramente innamorato, perchè questa affezione non è propria dell'amore, del quale parliamo, che è verso il bello, ed il dilettevole, ma di quell' amicizia, che è verso l'onesto. Continuando adunque a esfere innamorato è necessario, che le virtù dell' animo, se pur lo muovono, secondariamente lo muovano; ma egli nel conoscere, e nell' attribuire all'amata queste grandissime virtù, ovvero è mendace, e per nobilitare il suo amore, e con lodi false, le quali, quantunque false, pur piacciono, per acquistare benevolenza dall'amata, astutamente dice amare le virtù, che fono in lei, ovvero ingannando fe medefimo crede cofa non vera, perchè l'argomento in prima, che dalla perfezione del corpo conclude la perfezione dell'anima, è fallacissimo. Ben doverebbe la virtù accompagnare la bellezza, ma spesse volte non avviene, onde esortava Socrate i giovani, che si mirassero nello specchio, acciocchè scorgendofi belli proccuraffero adornare l'animo de' proprj ornamenti, e scorgendosi privi di bellezza fi sforzaffero colla perfezione dell'animo fupplire alla imperfezione del corpo. Dipoi fe le virtù grandi fono rare negli uomini, che più debbono, e meglio possono acquistarle, guanto più rare saranno nelle donne, le quali e-per cagion di natura, e per cagion di consuetudine sono

no meno atte allo acquisto di esse? Perocchè dalla natura, sebbene hanno l'anima simile all' uomo, e gl'instrumenti dello intelletto simili, hanno pure minor copia di calore, e gli spiriti più deboli, e le facultà, che ministrano alle operazioni dell'intelletto, meno vigorofe; la consuetudine poi non permette, che conversino con molti, nè che frequentino le scuole, onde imparino la prudenza, e le scienze, e distogliendole dagli studi, le tiene continuamente occupate nella generazione de' figliuoli, e nel governo della cafa. Ma la natura pare, che le abbia ricompensate, dando loro con maggiore delicatezza più dilettevole, e più durabile bellezza, che all'uomo, acciocchè per esse siano amate, siccome l'uomo per le virtù, e pel valore dee meritare l'amore; il quale concetto leggiadramente espresse Anacreonte Lirico in una sua Ode, nella quale diceva: [1] la natura agli animali aquatili aver dato il notare, agli augelli il volare; de i terrestri ad alcuni l'unghia, ad altri il dente, ad altri il corno; all'uomo la prudenza, alla donna no, ma in vece d'ogni afta, e d'ogni scudo averle dato la bellezza, colla quale vince ed il ferro, ed il fuoco. In che modo adunque non resteranno convinti di falsità gli amanti, che indifferentemente esaltano sopra se stessi, e sopra ogni uomo le donne amate, dando loro virtù eroiche, e divine, intelletti angelici, e bontà imifurate? Se

[1] Anacreon. Od. 2.

I42

Se ciascuno amante ne' tempi addietro ha della sua affermato, che di bellezza, e di virtù avanza tutte l'altre, e che è mostro di natura, e miracolo del cielo, e quelli, che or fono, dicono il medefimo delle loro, e quelli, che verranno, il medefimo diranno, non potendo tutti questi detti essere insieme veri, chi di loro dice cosa credibile, o vera, o piuttosto chi non dice cosa non credibile, nè vera? Perchè concesso, siccome è da concedersi, che possa alcuna donna ritrovarsi ornata oltra la bellezza del corpo, di animo nobilissimo, e di bontà, e di virtù eccellenti, e maggiori di quelle, che sono in molti uomini, se la virtù grande per le grandi azioni della vita, e per le nobili operazioni dello ingegno si manifesta, in che modo dal solo volto appena visto si è manifestata a costoro? E non estendo conosciuta, come può estere amata? Resti concluso adunque, che l'amare per cagione di virtù non è proprio dell'innamorato, ma sì l'amare per cagion di diletto principalmente dell'ester riamato, e conseguentemente de i diletti de' sensi, della vista cioè, dell'udito, e del tatto, ma soprattutto della vista, poiche per questa si fa, e si conserva amore, ricevendost per gli occhi la immagine bella, e per essi quasi per aperte finestre tralucendo l'amoroso pensiero, che dentro l'anima alberga. Segue ora, che veggiamo quello, che al nostro proposito grandemente appartiene, se per virtu di amore si consegue la cognizione di Dio; il che se fusse vero,

vero, ficcome alcuni hanno talvolta affermato, grande farebbe l'obbligo, che averemmo ad amore, e dovremmo tutti sforzarci essere innamorati, ed apprezzar grandemente le cose amatorie, e conseguentemente di queste materie. come nobili, ed importanti, nelle Accademie trattare, e non estendo vero, anzi estendo vero il contrario, contrariamente operare. Dicono costoro, che lo amante salendo di grado in grado dalla bellezza particolare di un corpo alla bellezza universale de i corpi, e dalla bellezza universale de i corpi alla bellezza dell'anima, e dalla bellezza dell'anima alla bellezza degl'intelletti separati, da questi alla suprema bellezza finalmente arriva, la quale da ogni parte senza mancamento è bella, e restando sempre in se medefima egualmente bella, sparge la sua bellezza sopra l'altre cose, che sono chiamate belle, ficcome sparge la sua luce il Sole senza scemarla in se stesso sopra i corpi oscuri. Ma queste simili cose [le quali, a che debbo io consumare il tempo in riferire? ] se vorremo rettamente giudicare, troveremo esser dette piuttosto con eloquenza, che con verità; e benchè dicendo contro amore, si va a pericolo di dir cosa odiosa, nondimeno per difesa della verità non temeremo affermare, che questo amore verso la bellezza umana è impedimento all'intelletto nelle sue operazioni verso Dio, e verso le cose divine. Per lo che conoscere è da avvertire, che la natura divina, come elevata ad un grado eminen-

nentissimo di perfezione, separata da ogni materia, non essendo conosciuta da questi sensi, i quali folamente operano verso obietti con ma. teria congiunti, sarebbe incognita a noi, ficcome non è conofciuta dagli animali irragionevoli, se non fusse, che lo intelletto dalle cose sensibili, che conosce, discorre, e perviene alla cognizione delle intelligibili, quale è Iddio; ma non la bellezza umana sola, ma ogni effetto naturale, benchè minimo, ed ignobile, è abile, ed atto a guidarci a qualche cognizione di Dio, poiche di tutte le cose prodotte è efficiente, e fine, ed a tutte dà lo essere, e la forma, che è participazione dell'essere divino. Ma quello oggetto, che non sarà amato, nè desiderato, sarà più atto, che la bellezza umana, la quale fubito vista genera piacere nello appetito sensitivo, e distrae l'intelletto dalle sue operazioni. Dal piacere segue desiderio di goderla, se l'anima non è prima bene assuefatta, e la virtù dello intelletto resta impedita; onde quando l'uomo vuol giudicare, se si dee desiderarla, o nò, già è macchiato dal piacere, e dal defiderio di essa, e già è corrotto il giudizio della mente, ficche giudica quello, che l'appetito bramava, e di quì è, che si escusano tutti gli amanti, dicendo, che non ebbero tempo a deliberare, e che furono presi, e legati subito, e che la virtù nel primo assalto fu turbata, sicche non ebbe vigore a prendere l'arme per far sua difesa; e questo suole operare la bellezza umana avanti che

che abbia generato amore; ma quando l'amoroto defiderio ha nell' anima allignato, e prefo vigore, aduggia ogni altro pensiero, ogni altro defiderio, e non solo le cose intelligibili fa dimenticare, ma le sensibili ancora, e non solamente non conduce all' amore di Dio, ma fa, che Iddio sia meno conosciuto, e meno amato. Allora la parte ragionevole, e la irragionevole con veemente fludio continuamente operano intorno all'oggetto bello con tanto ardore desiderato; la fantasia solo questo immagina, e negli arbori, e ne i sassi, e in tutto quello, che incontra, lo figura; la volontà solo questo vuole; l'intelletto folo di questo, ed a fin di questo discorre; e se mai da questa bellezza mortale viene in confiderazione dell'Autore di essa, e ficcome l'ebbro qualche verso di Empedocle, così egli qualche morale sentenza proferisce, subito pure ritorna alla cosa amata; onde il Petrarca avendo detto: [1].

Io penfo, se lassufo, Onde il Motore eterno delle stelle Degnò mostrar del suo lavoro in terra, Son l'altr' opre si belle; Aprasi la prigion, ov' io son chiuso,

E che 'l cammin a tal vita mi serra; dimostrando quanto inutilmente, e per quanto breve tempo in questo pensiero dimorava, soggiunse:

Par. II. Vol. V. K Poi

[1] Petrar. Canz. 19. stan. 2.

Poi mi rivolgo alla mia usata guerra, Ringraziando natura, e'i dì, ch' io nacqui, Che riservato m' hanno a tanto hene.

Perché ficcome non può un fol occhio in un istesso tempo risguardare la vicina terra, ed il lontano cielo, così non può l'animo dell'amante rimirare la bellezza umana, e la divina in un tempo medesimo, e mentre è amante, non può da quella, se non per brevissimo spazio, partire; che se nello obietto divino si fermasse, e quello contemplasse, ed amasse, già non sarebbe più innamorato della bellezza mortale, poiche il lu. me maggiore ha virtù di offuscare il minore. Per se stesso adunque l'amore della umana bellezza impedisce, scema, e annulla la cognizione, e l'amore della bontà divina; per accidente forse può causarla in quel modo, che un contrario è causa dell'altro, perocchè conoscendo noi per pruova, che questa bellezza corporale è picciol bene, e che questo amore è cosa vana, e stolta, acquistiamo cognizione, che la bellezza, e la bontà divina fia sommo bene, e che l'amare, ed il contemplare questa sia somma sapienza, e suprema felicità; il che coll'autorità degli amanti istessi, quando non come amanti, ma come favj hanno parlato a coloro, che più colle autorità, che colle ragioni si acquietano, potremo confermare. Leggasi adunque quella moralissima Canzone del Petrarca : [1] Io vo pensando, nella quale dolen-

[1] Petrar. Canz. 39.

dolendofi di non avere ale da elevarsi in alco. come caduto nella bassezza dell'amore terreno, riprendendo la mente sua di tanta perdita di tempo intorno a' falsi beni, dalla cognizione finalmente della vanità de' piaceri amorofi la esorta ad innalzarsi a più beata speranza, ed a più felici diletti. La medesima sentenza ripose nel Sonetto:[1] Che fai, che pensi; ed in quello: [2] Poiche voi, ed io; ed in quello: [3] Tennemi Amor; ed in quello : [4] Padre del Ciel ; e nel primo, che è posto come proemio di tutta l'Opera, i quali sarebbe cola lunga, e superflua il recitare, siccome anche l'aggiugnere per testimonj di questa verità il Bembo, il Caía, il Sannazzaro, ed altri, che d'amore hanno parlato. Ma quando ancora si concedesse, che la bellezza umana c' innalzasse alla contemplazione delle cose divine, stolta credenza sarebbe il credere, che un solo oggetto sia sufficiente a rendere l'anima contemplativa, ed intendente della natura, e della perfezione di Dio; e però Iddio, per manifestare la potenza, la sapienza, e la bontà sua, ha prodotto l'universo con tanta varietà di creature, nelle quali le perfezioni in se raccolte divisamente ha sparte. Non dee dunque l'uomo sermarsi in un oggetto mortale, nè farsi servo di bellezza cor-K 2

rut-

- [1] Petrar. Son. 253.
- [2] Petrar. Son. 78.
- [3] Petrar. Son. 312.
- [4] Petrar. Son. 48.

ruttibile, ma dee conoscere le cagioni eterne delle cose, saper le maraviglie della natura, che avanzan tutte le maraviglie, che possono nascer dalle arti, la proprietà degli elementi, delle piante, degli animali, de i cieli, delle intelligenze, e dalla cognizione di queste ascendere alla cognizione dell'ottimo, nobilissimo, ed eccellentifimo oggetto, mediante l'abito di quella altissima virtù detta sapienza, la quale per un oggetto non si acquista, ma per molte cognizioni, con lungo studio, in età matura, e perfetta. Ma perchè la vita nostra è breve, ed il viaggio è lungo, e gl'impedimenti sono pur troppi, fenza che altri ne aggiunghiamo, colui, che defidera salire [e desiderare lo dovrebbe ciascuno] al colmo, non dell'onore, e della gloria, ma della virtù, alla quale conseguita onore, e gloria, è necessario, che proposto il fine, ove vuole arrivare, prendendo per guida la ragione, affretti il paffo, e che non inutilmente in vaneggiamenti amorofi, che ne rapiscono i migliori anni, quando l'animo è più atto ad imparare, ed il corpo più vigoroso a sostenere le fatiche degli studj, consumi il tempo, ma da principio proccuri e co i privati, e co i pubblici efercizj adornar l'anima della cognizione delle arti, che convengono all'uomo libero, ma fopra tutto della cognizione delle vere virtù, e conseguentemente delle scienze, che questi sono i fini, per i quali da principio dicemmo le Accademie essere ordinate. Quello adunque, che appresso Euri-

149 Euripide fu detto: Eviltà perdendo il più prender il meno, con più ragione diremo noi contro a coloro, che lasciando il fine, quello, che dee essere usato per giuoco, e per riposo, prendono come fine. Se quali sono le cose, di che ci dilettiamo, tali fogliamo esser noi, chi dubita, che compiacendoci delle vanità, delle leggerezze degli amanti, ed in queste continuamente occupandoci, diventeremo vani, e leggieri fimili ad essi, erenderemo glianimi effemminati', ed inabili alla contemplazione delle cose fublimi, ed ammirabili? Tra tutti gli affetti, che sogliono travagliare gli animi umani, non è alcuno più veemente, e che più perturbi la ragione, e che fia causa di più stoltizie, ed errori, che questo, che è detto amore. Dante, il Petrarca, il Bembo, il Sannazzaro, il Cafa, il Martelli, l'Alamanni, l'Ariosto, ed altri nobili ingegni, che d'amore hanno cantato, e pianto, non è da credere, che di questa peste abbiano avuto l'animo infermo, quanto ne'loro versi hanno detto, perchè non sarebbero stati tali, quali fono stati, ma per esercitare l'ingegno, o piuttosto per riposo degli studj più gravi, e forse per utile degli altri, acciocchè conoscano quanto è cosa vana, ed indegna, e piena di do-" lore, e di pentimento lo innamorarsi, hanno imitato lo innamorato, ed espresso gli affetti fuoi, i quali fenza effere veramente innamorato si possono esprimere, siccome si imita dal K 3 poe-

poeta, e dall'istrione lo irato, e lo addolorato, senza esser veramente tale; e gli hanno espressi in se steffi, perchè narrando operazioni occulte dell'animo, era impossibile il vederle in altri, e come basse, e vili, non conveniva pregare la Deità, che le rivelasse. Per questo medesimo fine, di dare, cioè, all'animo diletto, e ripofo, ebbero già in costume e Solone, e Platone, ed altri uomini savj scrivere versi amatorj, e fingersi innamorati, non essendo tali. Tante cole nobilissime, ed importantissime sono da impararsi, che non abbiamo tempo da perdere, ma bilogna tutto utilmente impiegarlo, fe defide-~ riamo pervenire alla eccellenza delle virtù, alle quali non si perviene senza lungo studio, e senza lunga fatica, non intorno a' versi di amore, ma intorno alle dottrine morali, ed intorno alle scienze, delle quali quelle ci insegnano il bene per operarlo, e vagliono a renderci giusti, temperanti, liberali, forti, ed ornati di tutte le virtù; queste insegnano il vero per contemplarlo, e ci fanno savj, ed intendenti, ma nesfuno diventò mai nè più forte, nè più libera. le, nè più temperante, nè più giusto, nè più favio, per sapere in qual giorno de i sette si innamorò il Petrarca, e se Lauretta era maritata, o nò; ficcome pare, che accenni nel Sonetto: (1) Una candida cerva, o quello, che il Poeta voleffe

[1] Petrar. Son. 157.

lesse inferire in quella oscura canzone, nella quale non curò essere inteso:(1)

Mai non vo' più cantar, com' io soleva. o altro più difficile, e più occulto secreto. Cofa ridicola farebbe quello agricultore, che dopo avere affaticato tutto l'anno in arare il terreno, e sostenere le molestie del caldo, e del freddo, altri femi al fine non ispargesse, che quelli, da' quali raccogliesse rose, viole, e fiori fenza frutto alcuno; ma cosa più ridicola faremo noi, se delle fatiche, e degli studj nostri stimeremo effer fine il comporre, e l'interpretare Canzoni, e Sonetti amorofi. Ancorchè nessuna cognizione per se stessa fia male, e nessuna ignoranza sia bene, nondimeno le cognizioni di cofe minime, ed inutili, e basse, quando impedifcono la cognizione delle grandi, e fublimi, ci nuocono, e ci rendono l'intelletto vile. Quelle cose, delle quali è la prudenza, la scienza, e la sapienza, danno perfezione, e nobiltà all' animo; le verità eterne sono vero oggetto dell'intelletto, di queste si nutrisce, intorno a queste vive, perchè la vita dell' intelletto è intendere, ficcome la vita della pianta è germogliare, e dell'animale sentire. Questa vita adunque, come propria a noi dobbiamo cercare, e prendere. Questa vita è ottima, nobilissima, e felicissima sopra l'attiva, perocchè essendo Iddio regola, e misura della bontà, della nobiltà, e del-K 4

[1] Petrar. Canz. 22.

e della felicità, ficchè quelle operazioni sono dette più perfette, più nobili, e più felici, che più si assomigliano all'operazione di Dio, è manifesto, che siccome Iddio per la sua operazione, non di creare, o di governare il Mondo, o di fare benefizio al Mondo, ma del vivere in se stesso, e dell'intendere, e del contemplare se medesimo è perfettissimo, e felicissimo, così è perfettissimo, e felicissimo l'uomo secondo il più alto grado di felicità, non mentre fa benefizio agli altri uomini, ma mentre contempla Dio, e l'opere di Dio; dal che poi ne segue benefizio agli altri, quando egli con libri fcritti, e con viva voce nelle Accademie, o privatamente, comunica le sue contemplazioni, e quando nelle azioni umane verso gli altri virruosamente operando si vale delle sue cognizioni. Vorrei, o uditori, dire ancora molte cole, ma fo, che per lungo udire il fenso si stanca, e le virtù interne, dopo che hanno lungamente operato, o per lassezza non operano, o per sazietà operano senza attenzione, e senza diletto. So ancora, che per lo lungo parlare la voce manca, però e per voi, e per me stimo, che sia meglio por fine per oggi, e riservare il restante in altro giorno.

L E-



## L E Z I O N E QUINTA

## DI

## LORENZO GIACOMINI

Detta nell' Accademia Fiorentina. Sopra l'Amore.



ON è flato mio intento, virtuofi afcoltatori, biafimare affolutamente i ragionamenti di amore, ma dimoftrare, che il fine dell'Accademie non è il ragionare d'amore, ma il rendere gli uomini fa-

vj, perfetti, e felici secondo la felicità naturalmente possibile all'uomo, e che è sconvenevole, lasciando le cose migliori, prender le men buone. Di amore si può trattare esponendo alcun detto amoroso di qualche Poeta; e questo studio non è disprezzabile, se è intorno a Poeta

no-

nobile, quale è appresso noi il Petrarca; ma dee essere preso quasi per ischerzo, e per riposo. Si può ancora trattare d' amore in universale, secondo la Filosofia naturale, poiche amore è proprietà dell' uomo, che è parte del suggetto di essa Filosofia, e secondo la morale, poiché ancora esta si occupa intorno alle pasfioni umane, ed insegna moderarle, o fuggirle; e questi discorsi sono eguali di nobiltà a i discorsi dell'odio, dell'ira, del piacere, della amicizia, e degli altri affetti, e degli altri abiti attenenti all'uomo, e possono essere in duoi modi; ovvero applicati a versi amatorj con dimostrare l'artifizio del Poeta, e gli ornamenti del parlare; ovvero trattati per se steffi con metodo di dottrina, con valersi alcuna volta de' versi de'Poeti, siccome hanno fatto ed Aristotile, e Flatone, e gli altri Filosofi, non indirizzando il suggetto alla esposizione de' Poeti, anzi esponendo i Poeti per dichiarazione del subietto. Il quale modo è molto migliore, perocchè non essendo il fine de' Poeti infegnare la verità delle cose, ma con piacevoli favole dilettare, e giovare, mentre appoggiati a' lor versi di soggetti filosofici vogliamo filosoficamente ragionare, ci allontaniamo dalla intenzione loro, ed affermiamo per vero quello, che ad essi bastava, che apparisse vero, e spesso facciamo, che dicano quel, che non ebbero mai in animo di dire, affimigliati a quello Ione appresso Platone, che esponendo Omero, e traendone sensi mamaravigliosi, e vantandosi di questo suo studio, è meritamente da Socrate con ironiche lodi schernito. Da questo abuso sono nate molte falfe oppinioni negli animi degli uomini, le quali la materia d'amore per altro facile, e chiara, hanno renduta difficile, ofcura, e poco intefa; però noi abbiamo pensato dover fare cosa non difgrata, se continueremo a ragionar d'amore, e risponderemo a i quesiti proposti, e dimostreremo, che conviene all' uomo innamorarfi non di bellezza altrui, la quale, effendo privilegio di natura, nessuno può acquistare per adornarne se stefso, ma della bellezza della virtù, e della scienza, e di quella principalmente, che è intorno all'oggetto più eccellente, colle quali bellezze potremo abbellire, cioè render perfetta l'anima nostra, e simile, ed amica a Dio. Però se alcuno dicitore mai defiderò aver prontezza di parole, chiarezza di stile, stabilità di memoria, ed attezza di voce, oggi dovendo io parlare avanti voi, giudiziofi, e nobili uditori, di cole nobili, ed importanti, grandemente lo desidero. Ma non so già quanto felicemente al desiderio corrisponderà l'effetto, perchè la presenza di voi in sì gran numero adunati, i quali io, ficcome debbo, fommamente onoro, mi apporta timore, ed in me conosco non essere quella scienza, che forse alcuno troppo amichevolmente s' immagina; che sebbene sono infino da i primi anni stato desideroso di sapere, ed ho proccurato d' imparare alcuna cosa, nondimeno da mol-

## 156 LEZIONE

molti impedimenti impedito, posso piuttosto allegrarmi di averlo desiderato, che di averlo conseguito, pure di voi confido, che essendo qui venuti cortesemente, cortesemente, siccome solete, siate per udire; e di me spero colla fatica, e colla diligenza poter supplire in parte alla insufficienza mia. Questo luogo non è folamente di coloro, che hanno abito di scienze, e che fapendo fono abili ad infegnare, perchè se così fosse, a pochi sarebbe conceduto; ma è di coloro ancora, che defiderano esercitandoli imparare, e che con lungo studio intorno a j buoni Autori, e con lungo pensiero della mente si affaticano per dir cole non indegne di essere udite. E quantunque gli esercizi privati siano più necessarj per l'acquisto delle scienze, come quelli, che sono senza pericolo, e postono esfer più continui, nondimeno molto ancora conferiscono i pubblici, come quelli, che ci sforzano a far cosa, che soddisfaccia, non a noi solamente, ma agli altri ancora.

E' cofa notifima, che ogni amore ha origine o dall'onefto, o dall'utile, o dal dilettevole; ficchè ciafcun uomo, che ama l'altro, lo ama, e gli defidera bene, o perchè è cofa onefta amarlo, quando anche non ne fperaffe nè utile, nè diletto, o perchè ne confegue utile, e tali per lo più fogliono effere le amicizie de' negozianti, o perchè ne riceve diletto, e tale è lo innamorato, il cui fine è il dilettare i fenfi, e l' appetito fenfitivo, e tutta l'anima, amando, e cono-

conoscendosi amato dalla persona bella, vedendo, udendo, parlando, e conversando con lei. Questo fine essendo da lui desiderato non moderatamente, nè quanto conviene, ma con eccesso, e più che non conviene desiderarlo (che questo importa l'essere innamorato ) gli è cagione di gravissimi mali; imperocchè essendo allora constituiti per l'ultimo fine i beni dello appetito sensitivo, i beni dello intelletto, i quali sono la cognizione di Dio, la scienza delle cose naturali, e delle umane, le operazioni delle virtù, non sono apprezzati, nè desiderati, ma apprezzato, e desiderato è il fine proposto, e tutto quello, che al fine ne conduce; onde non temeià l'innamorato per arrivare ad esso commettere, quando occorra, cose viziose, e scellerate, persuadendosi ester lecito per intento amoroso operare qualunque cosa. E si è visto talvoltalo amante, per far cola grata alla persona amata, uccider uomini innocenti, tradir gli amici, i fratelli, il padre, la patria, e lasciare il culto del vero Dio, e diventare idolatra. Non può lo amante, mentre è amante, acquistare, nè possedere alcuna vera virtù morale, perchè prendendo le virtu lo esser loro dal fine, che è l'onesto, egli avendo per fine il piacere, altro non può avere, che ombre, ed apparenze di virtù. Come farà in lui temperanza, se e' pone i piaceri del senso somo bene? come fortezza, se non per la patria, ma solo forse per la persona, della quale è innamorato, per vili cagioni è prontn

to ad arrifchiare la vita? come giustizia, se per conseguire il suo fine, le menzogne, le fraudi, e spergiuri, le ingiurie gravissime stima essergli permesse? onde soleva dirsi appresso i Greci, che agli amanti, quando rompono i loro giuramenti, è dagli Dei perdonato; come liberalità, se tutto quello, che possiede, brama donarlo alla perfona amata, o consumarlo per dimostrazione di ricchezze, e per i suoi amori impiegarlo? come finalmente altre virtù, poichè manca della prudenza, in cui tutte sono raccolte, non potendo le virtù morali senza la prudenza, nè la prudenza senza le virtù morali essere posseduta? Che di esse manchi, è manifesto, perchè se fusse prudente, comanderebbe allo appetito sensitivo, non amerebbe, nè desidererebbe oltre il conveniente, assegnando la prudenza a ciascuna operazione, ed a ciascuno afferto la misura, ed il termine suo. Questo è quello, che pure alcuna volta, vinti dalla forza della verità, gli amanti dicono, che la miglior parte di loro hanno lasciato indietro, che la ragione è morta, che l'anima spogliata di arbitrio va a forza altrui fuor del cammino di libertate, e che un malvagio errore gli ha tolti a se medesimi. Se adunque lo animo dell'amante è voto di queste virtù, che altro gli resta, che l'abito, o la disposizione de'vizj opposti? e come sarà abile alle operazioni nobili, e virtuose, se appresso a Senofonte nell' Economico non è pur giudicato abile alle operazioni servili? Ma se l'anima noftra

stra è una secondo l' essenza, e quando fortemente opera intorno ad un obietto, in altro non può operare, onde accade, che spesso mentre camminiamo, avendo l'animo fisso in qualche pensiero, non veggiamo le cose, che per istrada si rappresentano all'occhio, e coloro, che stanno grandemente intenti a ragguardare alcuna cosa, non sentono coll'orecchio la voce di chi gli chiama, e alcuni, il che è più maraviglioso, quando combattendo dal nimico sono feriti, per aver l'animo in altro occupato, non fentono per allora dolore della ferita, in che modo potrà l'amante, che con tutte le potenze dell'anima è occupato nell' oggetto amato, e quasi rapito fuori di se medesimo in quello è trasmutato, operare intorno agli oggetti delle scienze, ed acquistare, o usare l'abito di esse? Egli amando, come fini, i beni della parte irragionevole, ama la parte irragionevole, ed odia se stesso, non amando, nè onorando la parte migliore, poiche non defidera, ne proccura la suaperfezione; ma quando anco la defiderasse, gli sarebbe impossibile l'acquistarla, perocchè l'anima sedendo, e riposando dagli affetti, diventa saggia, ma l'animo dello amante è travagliato da ardenti desiderj, da timore, da speranza, da allegrezza, da dolore, da ira, da gelosia, da disperazione, con i quali affetti così s' impedifce l' uso della ragione, come s'impedisce con la ebbrietà, e col sonno. Meritamente adunque si querelò d' amore il Petrarca nella Canzone, che chiachiamano del Piaro, quando diste : (1) Questi m' ba fatto meno amare Dio,

160

Ch' i' non devea, e men curar me steffo.

Seguono dopo questi molti altri mali, i quali ancorche siano in gran parte gravi, e dogliosi, nondimeno, come causati da propria sciocchezza, parranno piuttosto degni del rifo di Democrito, che del pianto di Eraclito L'anima sensitiva mentreché fortemente ritiene, e sistamente mira la forma impressa, ed ardentemente la defidera, per lo continuo pensiero, e pel veemente defiderio non fi lascia legare dal fonno, onde fuccedono le lunghe vigilie degli amanti, e le notti inquiete, e fenza ripofo; gli spiriti, e'l calore, col quale le virtù naturali esercitano le loro operazioni, essendo intenti alla cosa amata, non appetiscono il cibo, nè operano nutrendo, onde per mancamento di sangue, e per lo umore confumato, e abbruciato ne viene la magrezza, e la pallidezza nella faccia particolarmente, membro remoto dal fonte del calore. E se l'oggetto amato è dall'amante lontano, o fe si mostra contrario a' suoi desiderj, il cuore datore della vita è offeso dal dolore, il quale lo ristringe, ed impedisce il suo movimento, e la fua respirazione, e cagiona i sospiri, quando lo amante per la veemenza del penfiero avendo lungamente sospeso l'anelito, con forza poi manda fuori l'aere, e copiosamente lo

[1] Petrar. Canz. 48. stan. 3.

lo attrae per respirazione del cuore, ed alcuna volta cagiona il pianto, se l'umore dal cerebro ipremuto discende negli occhi. Da questi accidenti può seguire infermità, e morte, come si legge d' Ammon innamorato di Tamar, e di Antioco figliuolo di Seleuco, che innamorato di Stratonice sua matrigna, mentre teneva ascosa la sua fiamma, si veniva consumando, e morendo, come chi è oppresso da lenta febbre, e faria forse morto, se la discreta aita del Fisico gentile, e la grande affezione del pietoso padre non lo avesse socorso. Può seguire ancora alienazione di mente, e furore, ficcome da' Poeti è stato narrato, perchè ciascuno affetto, quando fia troppo veemente, ha forza di alienare la mente; l'ira fa diventare gli uomini furiofi, come fi legge d'Aiace; il timore, il dolore, e la disperazione similmente. Che più? l' allegrezza, che dilata il cuore, ed è affetto conforme al suo movimento, per effere stata immoderata, ha talora tolto l'uso della ragione, e talora ha causato subita morte. Ma confideriamo gli altri effetti d'amore. Le carte degli amanti di che altro son piene, che di femminili lamenti, di prieghi servili, di iperboliche adulazioni, di miracolofi affetti, che sopra ogni possibilità di natura dicono provare in se stessi, e di mille indignità, che parlano, ed operano? Le quali cose senza riso, o piuttosto senza nausea chi potrebbe ascoltare? se non fusse, che come convenienti ad uomini appassionati, ed in Par. II. Vol.V. tal L

tal modo difposti, ficcome convengono all'ebbro, ed al furioso opere, e parole conformi alla disposizione sua, per la esatta imitazione ci danno diletto. Se lo amante viene alla prefenza della donna amata, avendola stoltamente colla sua oppinione fatta cosa divina, come cosa divina la riverisce, e l'adora, e facendo da lei dependere la sua felicità, e la sua miseria, teme, e ritirandosi gli spiriti resta faceddo, tremante, pallido, e stupido, nè può sciorre la voce, nè formare parola; del che si dolse il Petrarca in quel Sonetto: (1)

Perch' io t' abbia guardato da menzogna. ed alcrove ancora. E se dalla amata è riguardato con vista benigna, il che facilmente accade, o perchè la donna abbia per natura, lieta, e cortese guardatura, o perchè a caso, o fingendo amore l'abbia così rimirato, subito credendo esfer vero quello, che desidera, si persuade essere riamato, e vaneggia di tanta allegrezza, che gli pare effere sopra la condizione umana beato, ed avere conseguito il miglior bene, che confeguire si posta. Ma se sdegnosa si asconde, e per breve tempo ( ed ogni breve tempo a lui par lungo) lo priva della amata vista, egli si riempie di dolore smisurato, e chiama se infelice sopra tutti gli uomini, nè può vedere, nè udire, nè pensare cosa, che lo rallegri, ed ha in odio il vivere, e brama morire, e ficcome gľ

[1] Petrar. Son. 41,

gl'infermi sentendo nel corpo dolori gravissimi si scontorcono, e si muovono pel letto, e piangono, e stridono, così egli non trova nè giorno, nè notte riposo, nè all' animo, nè al corpo, e fuggendo il commercio degli amici, in solitudine si riduce a sospirare, ed a piangere, come piange il fanciullo, a cui è stato negato quello, che egli veementemente bramava, e nel pianto si compiace, come in operazione proporzionata alla disperazione, in che si ritrova, comecche pel pianto sfoghi il dolore, ed infieme si diletti alquanto per la memoria della cosa amata, che dalla fantasia gli è fatta quasi presente. E se dopo i lunghi lamenti, e pianti si accorge della sua stoltizia in apprezzare, e desiderare tanto un bene minimo, e disprezzabile, onde riprende se medesimo, e contro se stesso state dispone a lasciare l'impresa, fubito pure il mal costume lo rispinge all'antico defiderio, e la memoria gli rapprefenta l'obbietto bello, e tutte le fattezze sue oltre il vero con dolce inganno dalla immaginazione ab. bellite, quegli occhi più chiari, che 'l Sole, quella fronte d'avorio, quelle guance simili alle rose, quella bocca piena di perle, e di rubini, quei capelli d'oro, quelle mani, quelle braccia, quei piedi tanto belli, che più belli la natura non formò, nè potrebbe formare, onde si infiamma di più ardente desiderio, e come l'affamato appetisce il cibo, ingordamente appetisce la bellezza, e desidera vedere la donna L 2 ama-

amata, ed effere veduto, ed amato da lei; ed un solo suo bacio, come sicuro pegno d'amore, anteporrebbe, quando è occupato dallo affetto, a tutto l'oro, a tutti gl'imperj, ed a tutta la fapienza del Mondo. Sono questi affetti da altri peggiori affetti seguitati, perocchè quando conosce se stesso inferiore al suo rivale di bellezza, di ricchezza, di nobiltà, di virtù, e di quelle dori finalmente, che vagliono ad acquistar benevolenza dalle amate, tutto si empie di sospetto, di gelosia, e d'invidia, che con punture continue gli trafiggon l'anima ; e per piacere agli occhi della amata studiosamente adorna il corpo, fa apparenza di ricco, s' ingegna parer virtuoso, scrive lettere amoroie, compone poesie in lode di lei, il giorno l'accompagna per istrada, la notte veglia alle sue porte, fospira, prega, sostiene ogni incomodo, sottentra a ogni fatica, e tenta tutti i modi, e tutte le vie, per le quali speri diventare possessione dell' animo di lei; il che non confeguendo, e. vedendosi disprezzato, e posposto ad altri, si muove ad ira, comecche abbia ricevuta ingiuria la maggiore, che ricevere potesse, e percotendo le mani, dirugginando i denti, graffiando il volto, e mandando fuori stridi acutissimi, infuriato corre alla vendetta, nè teme uccidere il rivale, l'amata, e se stesso ancora, quando è vinto, ed accecato dal dolore, e dalla disperazione. Nè solamente i raccontati affetti sono in lui veementi, ed immoderati, ma la libidine

ne ancora spesso s'accende ardentissima, quando da i raggi della bellezza, che più che il fuoco abbrucia, poiche di lontano abbrucia, riscaldato, ed infiammato, appetisce il diletto delle delicate membra femminili, e perduto il discorso della ragione, ficcome lo perde colui, che è oppresso dal mal caduco, corre all'oggetto bello, come all' agnella il lupo. Questo medesimo furore commove ancora gli altri animali ; il toro vista di lontano la bella giovenca si dimentica dell'erba, e non sente la fame, e per esser solo a godere, con impeto si concita a ferire il rivale, e se è vinto, resta pieno d'ira, e colle corna cozza l'aria, e co i piedi sparge la polvere, ed allontanato si esercita in combattere, e racquistato l'ardire viene per vendicarsi, e per racquistare i suoi amori; i corpi de' cavalli tremano, nè freni, nè battiture, nè rupi, nè montr, nè fiumi gli ritardano dal corfo; le cavalle s'infuriano, e stillano veleno; i cani, i lupi, gli orsi, i tigri, i leoni mossi da questo furore ne mostrano segni; ma l'uomo è condotto a maggiori bruttezze, a maggiori crudeltà, ed a maggiori scelleratezze, che qualunque altro animale, perchè quanto è migliore degli altri, se è ornato di prudenza, di temperanza, e di giustizia, tanto, se è spogliato di queste virtù, ed usa le forze sue in male, è peggiore di tutti, ed opera mali maggiori, che qualunque fiera libidinosa, vorace, e crudele. Quanti ha amore di nostra vita dipartiti, spingendogli a dar morte a fe L 2

fe steffi? quanti per compiacere agli amanti hanno commesse opere ingiuste, e scellevate? di quante inimicizie, guerre, omicidj sono stati gli amori cagione? quanti Re, quanti Imperadori di eserciti, ed uomini grandi, bevuto il veleno d'amore, ed a se stefsi, ed a'sudditi sonostati causa di rovina? a quante indignità, pericoli, ingiurie, adulterj, incessi, e rapimenti amore ha condotti i mortali?

Malvagio amor, a che non sforzi i petti Mortali!....

esclamò il Poeta Latino (1). Didone dopo avere rotta la fede al morto marito, restata disonorata, ed infame, l'amata spada in se stessa contorse. Ifi sprezzato da Anassarete col laccio finifce l'amore, e la vita. Piramo, e Tisbe da se medesimi miserabilmente si uccisero, e dallo istesso ferro trasitti ambo giacerono in terra, metcolato il fangue dell' uno col fangue dell'altra, come due vittime sacrificate ad amore. Non temette Leandro passare dall' Asia all' Europa per arrivare alla sua Ero notando, nè le fredde acque dello Ellesponto ebbero forza di estinguer le ardenti fiamme, che seco portava, sino che suffocandolo non gli estinsero il calore vitile. Fedra innamorata di Ipolito è in tal modo dalle furie di Venere perieguitata, che crudelissimamente per le mani del padre proccura la morte del casto giovane. Clitennestra uccide Agamen-

[1] Virgil. Eneid. lib. 3. vers. 56.

mennone marito, per godere l'adultero Egisto. Scilla figliuola di Niso Re de' Megarensi, innamorata di Mino, dà il padre, e la città in mano del nimico. Le faville d' un Troiano, e d' una Greca arsero una città nobilissima, e distrusiero un Regno potentissimo, e volsero sottosopra e l'Afia, e l'Europa. Nè è vero il detto de' Troiani appresso Omero in lode di Elena, appropriato da Apelle alla sua Elena dipinta: (1) Non è da (degnarfi, che i Greci, e i forti Troiani per tal donna gravi mali sostengano, e guerra, ch' immortal Dea nel bell' aspetto simiglia; perchè era forse degna l'ingiuria d'esser vendicata, ma non era già degna questa adultera, che per lei si spargesse tanto sangue, e che tanti uomini valorofi perdessero la vita. Dagli amori di Criseide, e di Briseide ricevè l'esercito Greco mali gravissimi. Sono favolose, dirà alcuno, queste cose; ma che importa lo esser favolose, se sono possibili, e verisimili, e forse accaderono, e fe non accaderono, possono, e sogliono accadere? Ma venghiamo alle Istorie. Sardanapalo Re degli Affirj, Dionifio, ed Ieronimo de Siracusani, mentre sono intenti a i piaceri d'amore, restano privi de' regni. L'animo invitto di Annibale, dopo tante vittorie sul Tesino, sulla Trebbia, sul Trasimeno, ed a Canne, è fatto in Capua prigione da lascivo amore di donna, ed i soldati di Marte divennero vili soldati L 4

[1] Omer. Iliad. lib. 3. verf. 154.-

ti di Venere. Antioco cognominato Magno, mentre guerreggia co' Romani, fi innamora d'una donna Calcidense, e consumando il tempo in Calcide in celebrare funtuose nozze, corrotto nelle delizie, e nelle lascivie, lascia la vittoria a' nemici. Lucio Catilina acceso d' Aurelia. Oristilla, in cui nessuna altra parte, che la bellezza, era degna di pregio, con uccidere il figliuolo, di cui ella temeva, diede luogo alle scellerate nozze. Marco Antonio amando Cleopatra lusturiosa con giovenile ardore, per satisfare a lei privo di vita Arfinoe sua sorella, dipoi un potentissimo esercito ordinato per la impresa contro a'Parti, pel grande desiderio, che sentiva, non di guerreggiare, ma di vedere la fua bella Cleopatra, rendè inutile, e fu finalmente a se stesso cagione dell' estrema sua ruina, ed ignominia. Che diremo di Pericle, che per amore d' Aspasia Milesia fu imputato d'avere debellati i Samii inimici a' Milesii? di Periandro Corintio, stoltamente da alcuni tra i savj annoverato, che la propria moglie uccife per amore d'altra donna ? di David, che per Bersabea commette adulterio, ed omicidio? e del figliuolo fatto idolatra? Si potrebbero raccontare gli abominevoli amori di Mirra, di Bibli, di Macareo, di Ammon verso persone congiunte di sangue ; di Semirami, di Pasifae, d' Aristone verso gli animali irragionevoli; di Pigmalione verso figure inanimate. Si potrebbero racsontare gli adulterj, gl'incesti, e le impudicizie

zie di Tiberio, di Nerone, di Caligola, di Commodo, di Domiziano; ma non è necessario, ne conveniente raccontare queste cose indegne di essere raccontate, ma basti averle accennate, per dimostrare quanto brutti, e viziosi defideri fogliono nascere negli amanci, ed in coloro, che più, che conviene, desiderano i diletti della bellezza, perchè il defiderio, che non è moderato dalla ragione, è male in se steffo, e tira l'anima in altri mali, e da' mali minori facilmente ne conduce a maggiori. Da tutte queste cose dette intorno la esfenza d'amore, ed intorno gli affetti, e gli accidenti, che lo accompagnano, potremo ora facilmente raccorre le resoluzioni de i dubbi, che nell'altro ragionamento furono proposti. E prima intorno alla origine d'amore, per sapere: se alcuno può per fama innamorarsi, non avendo veduto l' oggetto bello, bilogna ricordarsi, che amore è desiderio veemente verso l'obietto bello, e dilettevole, e confiderare, che alla persona, la quale con lo effer veduta non ci ha dilettato, è impossibile, che abbiamo affezione tale, che possa esser detta amore, perocchè gli orecchi non prendono piacere della bellezza, ma gli occhi, e non crediamo agli orecchi, che odono, egualmente che agli occhi, che veggono, ficcome disse Candaule Re de' Lidi a Gige, mentre gli lodava la bellezza della donna sua, e non confiderando quel, che da questo poteva avvenirgli, lo costringeva a vederla nuda; ma perchè la fama dell' altrui bellezza può essere prinprincipio, che dispone ad amare, dicendo che alcuno per fama s'innamori, intenderemo, che fi disponga ad innamorarsi; il che non si fa senza il piacere, che dà la vista dell'oggetto bello. Ma intorno al secondo dubbio: se amore nase in noi per necessità, o per proprio volere; chi è tanto ignorante della scienza morale, che non sappia, che delle azioni umane, qual'è lo essere innamorato, non è cagione nè il Cielo, nè influsso di stelle, nè il fato, nè la natura. nè la complessione, ma l'anima umana? la quale fe necessariamente appetisce il bene, non però è necessitata desiderare questo, o quel diletto, nè amare questo, o quell' obietto; ma può discorrere, che non è bene lo innamorarsi, e schivarlo, e può discorrere esser bene l' innamorarsi, ed eleggerlo, e può pretermettere questo discorso, e lasciarsi tirare dallo appetito sensitivo, il che facendo acconsente pur a tal defiderio, ed è causa a se stesso di essere innamorato, in quel modo, che il nocchiero dovendo ritira. re la nave dallo scoglio, se non la ritira, è caufa, che fi rompa, e che fi perda ; ma se gl'innamorati, o per isculare se stessi, perchè di quello, che non è spontaneo, non si merita biafimo, o per aggrandire i loro amori, come procedenti da cagione nobile, hanno detto, che contra il Cielo non vale difesa umana, e che i loro amori vengono dalle stelle, hanno detto ancora, che se mortal velo appanna il lor vedere, non è colpa delle stelle, ma è colpa propria, e che

171 che potendo stare, caddero tra via, e che l'anima libera, e sciolta corse al suo male, quando feguirono quello, che aggradi agli occhi, ed efsendo ne' lor detti contrarj, maggior fede dobbiamo lor prestare, quando hanno parlato con retto giudicio, che quando hanno parlato, come appassionati, e concitati dal dolore, o da altro affetto. Ma di nuovo dubiterà alcuno, se gl' incanti magici, e le malie possono sforzare ad amare; ficcome ne' Poeti si legge, e ficcome pare, che si creda. A costui brevemente risponderemo, che si trovano alcune cose, le quali non per virtù di parole, ma per virtù propria, e non lontane da noi, ma ricevute come cibo, o come bevanda, possono eccitare la lusfuria, ed alterare il corpo, ficcome lo altera il vino copiofamente bevuto, e causare infermità, ed impedire l'uso della ragione, onde nasce facilmente nell'appetito desiderio di congiunzione, ed amore verfo l'oggetto, che dal senso è rappresentato; e dove il vino per breve tempo inebriando altera il corpo, e la mente, queste bevande con qualità quasi venenosa possono per lungo tempo alterare, ed alcuna volta in tal modo, che gli ammaliati restino per tutta la vita contaminati. Ma in quelli amanti, che per natura sono grandemente inclinati agli amori, ed alle lascivie, la bellezza istessa con gli occhi, per dir così, di lontano bevuta, senza aiuto di farmeco, o d'incanto amatorio, ha forza di produrre effetti veementi, e furiofi, i quali come maravigliosi, ed

ed incredibili, a virtù soprannaturale, benchè naturalmente accaggiano, sono spesse volte dal volgo attribuiti. Amava Filippo Macedone una bellissima giovane di Tessaglia, e così ardentemente l'amava, che di lei era fama, che avesse con malie fatto prigione l'animo di lui, onde Olimpia moglie di Filippo grandemente l'odiava; avendola poi in suo potere, vista la bellezza, e la grazia di lei: taccia (disse) chi di te stima cosa tale, perchè tu porti le malie nel volto. Al terzo quesito, che segue ; se alcuno può innamorarsi di persona non bella, poichè amore dalla bellezza è detto aver origine, non sarà difficile la risposta, se considereremo, che lo appetito nello istesso modo si muove verso quello, che è, e pare, che verso quello, che pare, e non è, e che però non è necessario, che l'oggetto amabile fia bello, ma basta, che apparisca bello. E questo ancora dobbiamo considerare, che sebbene la bellezza è detta oggetto della vista, ficcome l'armonía dell'udito, non però della vista è oggetto proprio, perchè non è bellezza quel colore, quella figura, quella grandezza, quel sito delle membra, ma la convenienza di tutte queste cose, siccome non è armonía la voce, ma la convenienza d'una voce con un'altra; e di quì avviene, che nel giudicare il Sole lucido, la neve bianca, il corvo nero, per essere questi oggetti proprj della vista, tutti convenghiamo, ma nel giudicare la bellezza abbiamo diversi, e contrari pareri, perocchè alcu-

alcuni nella faccia reputano bello il colore acceto, altri il bianco, altri il pallido, il che tanno i Francesi, forse perchè odiano il colore vermiglio, temendo inganno di arte. Gli occhi parte principalissima di un bel volto, e più che altra incitativa ad amore, alcuni gli lodano neri, altri azzurri. I capelli, non piccolo ornamen. to nella donna, quì fono in pregio neri, altrove biondi. I Persi stimavano bello il naso aquilino, perchè tale dicono effere stato in Ciro loro Re da essi tanto amato. Giudicano molti gran parte di bellezza la grandezza del corpo, ficche nessun corpo piccolo chiameranno bello; altri la schiettezza di carne, altri la pienezza, come in Venezia; alcuni non confiderando, che all'uomo conviene aspetto virile, e con dignità, peníano, che sia bellissimo quel volto, nel quale fi scorga vaghezza, e leggiadria femminile, e però rendono la faccia delicata, intorcono i crini, ed appendono ornamenti alle orecchie. Non è adunque il giudizio degli uomini fopra la bellezza conforme, ma quella persona, che agli occhi di costui par bella, agli occhi di colui parrà non bella; il che possiamo ancor dire, che avvenga da non ritrovarsi giammai somma, e perfetta, e intera bellezza, essendo impossibile, che in un solo soggetto materiale, tutte le parti della bellezza in sommo grado concorrano; e però Zeusi famoso pittore volendo a Crotoniati, Colonia de' Greci in Italia, formare una bellissima immagine, che rappresentasse CO-

colei, che ha il titolo di bella per adornarne il tempio di Giunone, dalle fattezze di una sol donna non isperando ritrarla, si propose cinque donne bellissime, elette di tutte le donne di Crotone, e da ciascuna di esse tolse le più belle parti per formare una perfetta bellezza. Co. lui adunque, che in alcuno oggetto confidera le perfezioni, da quelle lo chiama bello; altri confiderando le imperfezioni, lo denomina brutto, sebbene bello doverebbe chiamarsi quando più parti di bellezza, e le più principali possiede, e brutto, quando di queste manca. Vedesi ancora, che lo amante desiderando beni allo amato, quelle bellezze, che defidera in lui, fi va immaginando, che vi fiano, ed in questo errore compiacendosi, si persuade, che veramente vi fiano, estendo proprio degli amanti finger sogni a fe stessi; onde accaderà, che alcuna bella douna affezionandosi ad uom non bello, o per essergli grata dell' amore dimostrato, o perchè rallegrandosi d'esser lodata, e reputata bella, desidera intertenerlo, o perchè come virtuoso, o nobile, o ricco, è mossa ad amarlo, intanto se gli affezionerà, che la affezione le farà parere, che sia in lui bellezza, e come di bello si accenderà di amore, il quale, secondo il detto di Teocrito, ha potenza di far parere bello il non bello; il che si conferma ancora coll' esemplo delle madri, alle quali i proprj figliuoli per la affezione, che hanno ad essi, paion belli, e graziosi, ancorchè non sian tali, ed i loro difetti o non

o non sono considerati, o sono attribuiti ad ornamento; se sono molto bianchi, gli assimigliano a i figlinoli degli Dei; se bruni, dicono, che hanno aspetto virile. Per queste cagioni adunque può la persona non bella parer bella, e come bella generare amore. E quì debbiamo considerare, ed in questo mentre satisferemo a i tre quesiti, che seguono: se amore è alcuna volta dalle virtù dell' animo cagionato : se la donna ricevendo gratamente lo amante, è ancor essa innamorata: e perchè è più spesso amata, che amante; che se 'la donna ama lo amante, per dimostrarsegli grata del suo amore, non però è innamorata, nè è in lei quello amore, del quale abbiamo parlato, e del quale abbiamo detto, che nasce da bellezza, ma è benevolenza, gratitudine, mercè, e pietà. Se lo ama come valorofo, virtuolo, nobile, o ricco, non è innamorata, ma ama con altra spezie di amicizia; ma fe lo ama, o riama come bello, allora è ancor essa innamorata, e perchè la natura, nel distribuire i doni suoi, è stata alla donna non senza ragione più liberale di bellezza, che all'uomo, però rare volte la donna dell'uomo, ma spesso l'uomo della donna s'innamora. Se oltre la bellezza del corpo, la virtù dell'animo muove ad amare, s'accresce lo amore, perocchè, siccome per testimonio di Virgilio: (1)

. . . . . . . . . . . . . . . . più grata

E' la

175

[1] Virg. Eneid. lib. 5. verf. 344.

## 176 LEZIONE

E' la virtù, che in hel corpo riluce, così è più amabile la bellezza, quando da animo virtuoso è accompagnata. Ma se dalla virtù, o sola, o principale cagione nasce l'amore, cessa ester amore, e trapassa in altra spezie di affezione, ma per mancamento di voce propria, con voce comune la chiamiamo amore. Ma al quesito, nel quale si dubitava, se pud essere amore senza speranza d'esser riamato, già abbiamo risposto, quando dimostrammo, che il fine principale di tutti gli amanti è il defiderare, e proccurare scambievole amore. Desiderando essi dunque, e sforzandoti conseguire questo fine, è neceffario, che lo sperino; e se non lo sperando, dicono amare, ciò dicono, come addolorati, per dimostrare la grandezza del dolore, che gli preme, e per muovere a pietà le donne amate, essendo cosa infelice, e compassionevole grande. mente desiderare quello, che poco speri ottenere. Con questa determinazione del fine principale dello amante decideremo molte delle questioni proposte, perocchè quando saremo interrogati : se amore può cadere non solamente nell' uomo, ma ancora nelle fiere, risponderemo subito, che non avendo i bruti per fine ne iloro naturali amori scambievole benevolenza, ma proprio diletto, impropriamente sono detti innamorarsi, e venire in amore, siccome ancora impropriamente sono detti prudenti, forti, temperanti per la fimiglianza degli atti loro agti atti umani; aggiugnesi, che non conoscono se non

177 non imperfettamente, e confusamente la bellezza, non considendo l'ordine, la proporzione, e convenienza delle parti, onde perchè è poco conosciuta, e perchè in essi è piccola in comparazione di quella, che fi scorge ne i volti umani, poco fono ad essa commossi, ma indifferentemente si muovono verso l'obbietto bello, ed il non bello per cagion di diletto. E se faremo interrogati, se colui è innamorato veramente, il quale si contenta colla vista, e coll'udito, e col pensiero della mente godere la bellezza; risponderemo negando, perchè principalmente bilogna, che defideri, e creda esfere riamato. Il medefimo diremo di colui, che folamente appetisce i pinceri lascivi, il desiderio de' quali, ancorche non fia l' effenza d' amore. nondimeno per lo più lo accompagna, massimamente nella età giovenile, nella quale la parte sensitiva per la moltitudine degli affetti è potente, e la ragione per l'inesperienza è debole, ed inferma. Per la medefima ragione gli amori verso gli animali irragionevoli, e verso cose inanimate non meriteranno il nome di amore, parendo impossibile, che l'uomo pervenga a ranta ignoranza di intelletto, che da cole senza fentimento desideri, e ricerchi essere riamato, ma piuttosto di furore, e di bestialità procedente da immoderata, e sfrenata libidine. Ma che bisogna dubitare, se alcuno può essere innamorato di se stesso, e della propria bellezza, in guisa che si dice di Narcifo? perocchè come Par. II. Vol. V. M pud può

pud alcuno bramare, o sperare essere riamato da se medesimo? se la persona è una, chi sarà, che riami? Nè sarebbe vero, che Narciso fosse amante di se medesimo, come di se medesimo, quando fosse vero quello, che di lui da' Poeti è favoleggiato, perchè egli amava la bellezza del volto, che scorgeva nel fonte, la quale non conoscendo, che era immagine della propria bellezza, come bellezza altrui defiderava goderla. Dalle cose dette pare, che si concluda, che di due in un medesino tempo non possa alcuno essere innumorato, perche lo amante desiderando allo amato ogni bene, ancorchè per accidente gli defideri talora alcun male, in quanto conferisce al suo fine, siccome fu da noi dimostrato, e proccurando con tutti i modi, che per lui fi possono acquistare, la grazia dello amato, non può, nè vuole dividere il suo animo, ma dona tutto l'animo, e tutto se stesso a chi egli desidera piacere, a se proposto come fine ultimo, e come oggetto beatificante; del quale oggetto mentre con sommo affetto cerca divenire unico possessione, ed unirlo a se, e rendersene signore, come è fignore di se stello, non può non temere, che egli si opponga a questo suo desiderio, e disprezzando lui, inchini l'animo altrove, e che alcun altro con maggior bellezza, o nobiltà, o virtù, o potenza, o ricchezza, o con inganno, o con violenza, non gli fia impedimento a questo suo fine. Questo timore adunque, che è detto gelosia, è necessario, che accompagnı

gni amore, e che sia maggiore, o minore secondo i maggiori, o minori meriti, che scorge in se l'amante, o ne' suoi rivali, o veri, o da lui immaginati; la qual gelosia nondimeno non dobbiamo dire, che sia furore, o rabbia, ma temenza, che l'amato disprezzi noi, ed ami altrui, dalla qual temenza succede alcuna volta ira, e furore. Abbiamo risposto a fedici de'quesiti proposti, resta che rispondiamo a' nove, che rimangono, e che concludendo diamo fine al nostro ragionamento; ma perchè io veggio, che riuscirebbe eccessivamente lungo, eleggerò piuttosto pregarvi ad udir altra volta, desiderando massimamente, che questa ultima parte, come più importante, sia più attentamente intesa.

M 2

LE-



SEST A

## DI

## LORENZO GIACOMINI

Detta nell' Accademia Fiorentina. Sopra l'Amore.



Timano alcuni, che delle cofe, le quali non abbiamo provate in noi medefimi, non possiamo avere vera scienza, nè con vera cognizione ragionare; la quale oppinione sebbene nell'arti in qualche parte

fi verifica, poichè in esse lo avere operato è di grande aiuto, nondimeno universalmente intesa contiene manifesto errore, perocchè distrugge in prima le scienze, che sono intorno ad obietti, che non caggiono sotto le nostre azioni; dipoi ne sforza a dire, che non potrà il Filosofo mora-

morale ragionare della intemperanza, dell'avarizia, della prodigalità, della iracondia, e della ingiustizia, se non è stato intemperante, avaro, prodigo, iracondo, ed ingiusto; e che non potrà il medico trattare della idropisia, della cecità, della febbre, e de' veleni, fe non ha provato tali infermità, e se non ha gustati i veleni, le quali cose nessuno ardirà affermare. L'uomo è posto da Dio in questo gran teatro del Mondo ad effere contemplatore delle opere sue, e spettatore delle azioni umane, ed operatore non di tutte, ma delle oneste, e con i sensi conoscendo gli effetti, e collo intelletto investigando le cagioni occulte, può acquistare la scienza di tutte le cose, e quelle, che in se non pruova, siccome i vizj, e gli effetti, e le operazioni viziofe, le conosce e vedendole in altri, e comparandole alle contrarie, o alle fimili a quelle, che fente in se stesso; e come giudice fincero, ed incorrotto è più atto a giudicare, che coloro, i quali solo intenti a seguir l'appetito, non alzano l'intelletto a confiderare, che cofa operino, fimili agli animali irragionevoli, i quali ben veggono, e odono, ma in che modo fi faccia il vedere, e l'udire non comprendono. Tra questi affetti umani connumerandoli amore, è conveniente, che l'uomo abbia di lui scienza, la quale molto meglio dello innamorato può acquistare, siccome l'ebbrietà, non l'ebbro, ma il sobrio è atto a conoscere. E questa scienza d'amore dee apprezzare, e come desiderabile M 3 in

in se steffa, e come utile alla vita, siccome è utile la notizia de' veleni per guardarsi da esti, e per curarsi, se mai si riceve offesa. Per desiderio adunque di verità, e di virtù, avendo noi preso a ragionare d'amore, molte cose di lui abbiamo dette, ed alcune restano oggi a dirsi, alle quali desidero, e chieggio da voi attenzione, poichè indarno è quel parlare, che non è associato, e con tanta maggior confidenza la chieggio, quanto e la vostra molta cortessa, e la brevità del mio ragionamento mi dà maggiore speranza di dovere ottenerla.

Continuando adunque la refoluzione de' quefiti, che reftarono, a quello, *fe l' amore può caufare morte nello amante*, rifpondiamo, che mediante il folo atto di amore cagiona morte non vera, ma metaforica, perocchè l'anima ragionevole, quando è fatta ferva dell'appetito, è detta effere morta, poichè non opera la fua operazione; e di quefta morte intefe Guido Cavalcante nella fua filofofica Canzone, quando diffe: [1]

Di fua potenza segue spesso morte; ed il Petrarca, quando ragionando de' suoi amorosi pensieri diceva: [2]

Ch' hanno la mente destando morta.

Similmente perchè l'amante coll'affetto fi muove verso l'amato, e di lui continuamente pensa,

[1] Guid. Cavalc. a c. 70. de' Poet, Ant. de' Giunti. [2] Petrar. Canz. 1.

sa, e verso di lui opera, pare, che in lui si trasformi, e muoia in se stesso; onde sogliono gli amanti dire, che miracolosamente vivono senza cuore, e senza anima, come sciolti da ogni condizione umana. La grandezza ancora delle pene amorose è dagli amanti con iperbole chiamata morte, secondo la quale dicono mille volte il giorno morire, ma mediante il dolore, o l'allegrezza, o l'ira, o la disperazione, può amore, siccome abbiamo dimostrato, esser causa di morte naturale, e vera. Quel dubbio poi, se amore sforza a riamare, lo che in fua escufazione appresso Dante disse la Ariminese, dalla esperienza, e dalle carte degli amanti, che altro quasi non contengono, che querele, e lamenti di non essere riamati, senzache ci affatichiamo in disputarne, viene a bastanza resoluto. Solo lo amore, che ha origine da virtù ha forza di generare amore nello amato, fe veramente lo conosce, e se in se possiede vera virtù, per lo che appresso il medefimo Poeta disse Virgilio: [1]

. . . . . . . . . . Amore

Accefo di virtù sempre altri accese, Purchè la siamma sua paresse fuore.

A quel problema, se lo amante dopo aver conseguito il suo fine, continui a essere innamorato, di che sogliono farsi lunghe dispute, poichè esfendo amore desiderio, nè potendosi desiderare le cose, che si posseggono, pare, che non possa M 4 più

[1] Dant. Purgat. 22.

più ritrovarsi in lui, noi brevemente rispondiamo, che continua, perchè quando fia certo di aver per ora confeguita la grazia dell'amata, la quale diciamo essere principal fine dell'amore, non è certo del futuro, e però con gelosia desidera confervarla, ed accrescorla, e teme la perdita, o lo scemamento di essa. Non crediamo già, che continui a essere innamorato, quando la persona amata esce di vita, perchè per morte i defiderj, e le speranze hanno fine, ed essendo spenta la bellezza per la corruzione del subbietto, in cui ella era, da essa non si può più aspettare diletto, se non forse ritornando in vita, o per morte defiando l'amante rivederla, nel qual modo potrebbe forse dirsi, che 'l Petrarca dieci anni dopo la morta Laura confervasse vivo il suo amore; ma diremo piuttosto, che quel fuoco insieme con lei fusse morto, e che ella partendofi laiciassi la sua vita libera, ma che restasse il dolore, e la memoria dell' amore, la quale durò per lo spazio di dieci anni, per la impressione fatta per lo spazio di venti, ed uno, ficcome la fornace dopo la estinzione del fuoco per molti giorni mantiene il suo calore. Nè solamente la perdita della bellezza per morte, o per vecchiezza, o per infirmità, o per altro accidente pone fine all'amore, ma può l'amante stesso col divertire il desiderio ad altra bellezza, collo sdegnarsi per ingiuria, che dallo amato gli paia avere ricevuta, coll'al lontanarsi per grande intervallo di luogo, e di temtempo, o piurtosto con lungo oblio, cioè con non pensare, nè ragionare della cosa amata, con confiderare la vanità del defiderio, con disperare conseguirlo, con fuggir l'ozio chiamato padre d'amore, con volger la mente a oggetti migliori di questi sensibili, ne' quali è impossibile, che non sia qualche bruttezza, ed imperfezione, può, dico, in breve tempo scacciare amore dall'anima; ed alcuni in un subito l' hanno scacciato, perocchè la ragione, sebbene da' vizi, o dagli affecti è fatta suggetta, nondimeno perchè per natura è superiore, non perde mai tanto le sue forze, che se le è dato spazio di considerare il vero, non racquisti il suo imperio, ed ordini, e comandi, e vinca e gli affetti, e le disposizioni, e gli abiti, siccome si manifesta collo esempio di Polemone, che da' costumi scorrettissimi, per virtù del parlare di Senocrate Filosofo, nella scuola del quale tornando dal convito inghirlandato, pieno di odori, di vino, e di lascivi pensieri era entrato, si volse in un subito a vita modesta, e temperata. Se la donna adunque è forte, e gagliardamente muove lo appetito irragionevole, più forte è la verità, e più gagliardamente muove, e persuade lo intelletto, perchè quello, che conosciamo dilettevole, possiamo schivare, ma quello, che conosciamo vero, non possiamo coll'animo negare. Ma gli amanti chiuggono la mente alla cognizione di esso, nè vogliono confiderare quello, che confiderare debbono, e possono; e se pure

pure talvolta veggiono di lontano la fua luce, fubito pure ritornano all'oggetto amato, ed alla memoria, ed alla fperanza de' bramati diletti, e per elcufare fe fteffi, dicono non poter refiftere, ma effer forzati dallo affetto, che regna in loro, onde mentre ftimano non poter vincere, reftano vinti fino a che fperando una volta vincere, fotto la guida della ragione reftano vincitori. Quefti penfieri, e quefte contradizioni ottimamente efpreffe il noftro Poeta in quel Sonetto: [1] 10 fon dell'afpettar, il quale, perchè a me pare molto bello, e degno di effere confiderato, volentieri reciterò.

Io fon dell'afpettar omai sì vinto, E della lunga guerra de' fofpiri, Ch' i' aggio in odio e la fpeme, e i defiri, Ed ogni laccio, onde il mio cor è avvinto.
Ma il bel vifo leggiadro, che dipinto Porto nel petto, e veggio ove ch' io miri, Mi sforza, onde ne' primi empj mavtiri Pur fon contra mia voglia rifofpinto.
Allor errai quando l'antica ftrada Di libertà mi fu precifa, e tolta, Che mal fi fegue ciò, che agli occhi aggrada.
Allor corfe al fuo mal libera, e fciolta, Or a pofta d' altrui convien, che vada L'anima, che peccò fol una volta.

In questo modo adunque l'appetito sensitivo volgendosi con piacere all'oggetto amato impresso nella

[1] Petrar. Son. 75.

nella fantasia distrae l'anima da' pensieri nobili contrarj a questo piacere, ma non è vero già, che violentemente la sforzi, perchè sebbene la ragione è fatta serva, e lo appetito sensitivo tiene il dominio, nondimeno, ficcome veggiamo, che il fervo non fempre obbedisce il comandamento del suo signore, così può la ragione non acconfentire alla inclinazione dello appetito, anzi ella può, d'ingiusto signore facendolo giusto servo, riacquistare il principato legittimamente dovutole, e scacciare e l'amore, e l'ira, e la timidità, e l'ambizione, e gli altri abiti viziosi, i quali sono detti impossibili a esfere vinti, non perchè sia impossibile, ma perchè è difficile, e sono detti sforzare l'anima, non perchè veramente la sforzino, e violentino, ma perchè grandemente inclinandola pare, che sforzino, ed in questo modo dee esfere esposto il Sonetto recitato. Dalle cose dette appare la decisione di quei duoi quesiti, se amore può es-(cre moderato dalla ragione, il che pare, che negasse quel servo Terenziano, e, se amore è propria qualità degli animi generosi; perchè quanto al primo essendo congiunto amore con eccessivo desiderio di piaceri, oltre la retta ragione, chiara cosa è, che non è dalla ragione moderato, ma non per questo segue, che lo innamorato ciò, che opera viziosamente, contro al difcorfo della ragione operi, e che rapifca l'altrui moglie, come rapi Paride, o uccida i suoi fratelli, come Medea, o tradisca il padre, come

come Scillà, perchè da tali operazioni, come più enormi, e scelerate, può accadere, che la ragione lo ritiri. In quel modo adunque essa ragione modera amore, nel quale modera l'ambizione, l'ira, l'avarizia, e gli altri vizj, quando impedisce, che non operino tutti i mali, che potrebbero operare, ed in quel modo, nel quale il figliuolo inobbediente, e scorretto è moderato dal padre, mentre in alcune cose confente pure alle sue ammonizioni. Quanto al secondo, è vero, che amore fi ritruova in animi generosi, e in gente di valore più spesso, che in uomini vili di animo, e poveri di virtù, non perchè l'animo nobile, e grande, in quanto tale, debbe innamorarsi, ma perchè essendo tale, viene facilmente in isperanza di dover essere riamato, e da questa speranza nascendo amore, è più pronto ad innamorarfi; però non solamente gli uomini per natura gentili, e valorofi, ma ancora i belli di corpo, i nobili di fangue, i ricchi, ed i potenti, i quali tutti sono stimati universalmente da coloro, che più a dentro non discernono, uomini grandi, e virtuosi, e valorosi, per la confidenza de'loro meriti sono più pronti ad innamorarsi, che i deformi, gl' ignobili, ed i mendichi. Si apprende adunque facilmente amore negli animi grandi, in quel modo, che in effi fi apprendono l'ira, l'ambizione, la prodigalità, e l'arroganza, de' quali vizj gli abiti opposti si apprendono facilmente negli animi contrariamente disposti. Ma rende amore l'ani-

l'animo non migliore, nè più nobile, nè più perferto, ma men buono, men nobile, e men perfetto, poiche è contrario alla ragione, per la quale l'uomo è uomo, e non lascia seguire la strada d'onore, che è la strada della virtù, ma costituendo per fine i piaceri dello appetito sensitivo, fa, che si avvilisca, e che si reputi inferiore alla donna, poiche da lei aspetta la sua felicità, la quale o consegua, o non consegua, non è però giammai veramente felice, perocchè qualunque bene, qualunque diletto da lei ottenga, altro finalmente da lei non otterrà, che un bene, non dello intelletto, ma della parte sensitiva, non derivante da operazione virtuosa, ma viziosa, e contraria alla ragione, non fermo, e stabile, ma di momento in momento variabile, condizioni in tutto opposte alla vera felicità, la quale è retta operazione dell' anima con virtù perfetta in vita perfetta. Onde nasce adunque, dirà alcuno, che lo amante conseguendo questi beni, consegue maggior diletto, e maggior contento, che paia confeguirsi da uomo mortale? Nasce da questo; lo intelletto gli ha stimati grandissimi beni, e grandemente desiderabili, e lo appetito gli ha grandemente, e lungamente desiderati come tali, ancorchè tali non siano, perchè alla operazione sua tanto fa lo esfere, che 'l parere, onde ficcome non ottenendogli, fi chiama infelice sopra tutti gli uomini, così ottenendogli, fopra tutti si chiama felice, non perchè veramente sia tale, ma perchè tale si reputa

reputa per cagione del grande desiderio, che era in lui, il quale viene saziato; ma in vero per essere felice non basta il reputarsi, ma prima bisogna essere, che se quello fusse bastante, e gli avari, e gli ambiziofi, e gl' intemperanti, e gl' iracondi, perchè conseguendo i loro sommi beni, s' immaginano avere conseguita la felicità, perchè fommo bene, e felicità è una cosa istessa, farebbero felici, e pur sono infelici; onde gli amanti stessi, ancorche abbiano prima sperato per questi beni dover esser beati, pure o tardi, o per tempo accortisi del loro errore si fono ridetti, e pieni di vergogna, e di pentimento hanno detestata la loro vanissima opinione. Resterebbe a disputare, se amore è cosa buona, e lodevole, o rea, e degna di biasimo, che questo fu l'ultimo dubbio da noi proposto; ma se le cose dette, e determinate sin qui sono state dette, e determinate con verità, che bisogna or prendere fatica in disputare di questo? imperocche se la bonta morale si considera con riguardo alla ragione, ficchè quello è buono, che è secondo la retta ragione, e quello è vizioso, che è contrario alla retta ragione; se amore è qualità, e operazione inordinata, causata dal defiderio de' diletti dello appetito sensitivo amati con eccesso contro il retto discorso, che altro potremo dire, che sia, se non difetto, e vizio, in quel modo, che fono vizj l'odio, l'ira, il dolore, il defiderio d'onore, il defiderio di ricchezza, quando fono immoderati? Che gli amanti

amanti in lode, ed in difesa di amore abbiano dette molte menzogne, non è da maravigliarsi. perchè hanno lodato, e difeso se stessi, e la professione loro; e parlando in causa propria non sono testimonj validi, nè degni di fede, e tanto fusse a loro facile il dilamorarsi, quanto sarà facile a noi il confutare i detti loro; ma è bene da maravigliarsi, e grandemente di alcuni uomini gravi, che prendendo in altro senso le cose per giuoco dette appresso Platone, abbiano oscurata la verità, e sparse false, e perniziofe oppinioni negli animi degli uomini. Se ciò hanno fatto per giuoco conveniva, che manifestassero la loro intenzione, siccome la manifesto il Bembo nella favola de' Sacerdoti di Venere. Se con ignoranza, per esser così persuasi, non sono escusabili, perchè dovevano imparar meglio. Se per mostrar grandezza d'ingegno, dovevano sapere, maggior grandezza d'ingegno mostrarsi in insegnare il vero, che il falso, ed in giovare agli uomini, che in nuocere. Le opere, che già scrissero molti Sofisti sopra soggetti vili, e disprezzabili, sperando coll'aggrandire, ed esaltare cose piccole, e basse, aggrandire, ed esaltare se stessi, e farsi ammirare dagli uomini, ed acquistare eterna fama di eloquenza, non sono in parte alcuna da agguagliarsi alle opere di coloro, che fi affaticarono pel vero, e meritamente sono state dal rempo distrutte insieme con i nomi loro. Manè a costoro ancora farà difficile rispondere, perocchè quello, che dicono d'amo-

re,

re, che ha prodotto l'universo, ed il cielo, e le stelle, e la terra, e gli animali, e le piante, e le intelligenze, e che è cagione della generazione delle cose, e della immortalità delle spezie, e che congiunge l'uomo a Dio fonte della sensibile, e della intelligibile bellezza, che importa a provare, che lo innamorarsi sia bene, se questo amore è diverso da quelli, e non ha altra comunanza, se non il nome? Perchè noi abbiamo già dimostrato, che amore è qualità dell'uomo. ed è nell'uomo, non in Dio, non nelle cose inanimate, non negli animali irragionevoli, ed è verso la bellezza umana, non verso la divina. verso la bellezza del corpo, non dell' animo, verso la particolare, non verso la universale. Ma se amore è cagione, che lo amante faccia molti atti stolti, e brutti, quando per conseguire il suo fine prega, sospira, piange, si lamenta, per i quali atti non pare, che siabiasimato, nè schernito, ficcome sarebbe colui, che per confeguire altro bene, come ricchezze, e dignità, operasse le istesse cose, ciò avviene, non perchè il bene, a che egli aspira, sia tanto grande, che meriti effere con tanto defiderio proccurato, ma perchè lo error suo non nuocendo ad altri, che a se stesso, è piuttosto degno di compassione, che di odio, aggiunta massimamente la moltitudine degli erranti, perchè quello, che fanno molti, in nessuno è ripreso, e dove molti errano, a tutti convien perdonare. Che amore possa esfer causa di molti beni, che desti lo ingegno

gegno dello amante, che lo inciti a qualche virtù per piacere allo amato, che lo ritragga da atti vili, e lo renda valoroso, e forte combattitore per la patria, ficcome de' Lacedemoni fi legge, che nelle armate schiere stando appresso agli amati più fortemente combattevano, gli amori de' quali derivando da virtù, ed essendo dalla ragione moderati, impropriamente diremo amori, siccome ancora l'amor del padre verso il figliuolo ornato di bellezza, e di virtù, e l'amore del marito verso la moglie bella, e virtuola, tutte queste cose saranno da noi facilmente concedute. Ma se questa ragione vale, colla istessa ragione proveremo, che l'ira, l'ambizione, l'invidia, la crudeltà, le fraudi, gli adulteri, gli omicidj, i tradimenti, e finalmente ogni vizio, ed ogni sceleratezza sia bene, perchè può essere, e spesso è cagione di bene. Sarà ancora bene la povertà, come destatrice dello ingegno umano, e conservatrice della temperanza. Sarà detta sanità, non infirmità, la febbre, perchè confuma l'umore peccante. Sarà bene la cecità, perchè il cieco non vede molte cose dispiacevoli alla vista, e non è dagli oggetti visibili distratto dalle operazioni dell'intelletto. Se qualche amante, apprezzando solo gli amorosi diletti. disprezza quello, che gli altri bramano, le ricchezze, e gli onori, se per piacere allo amato, con sollecito studio proccura farsi veloce al bene, ed al contrario tardo, e nella pace, e nella guerra lodevolmente opera, non però è vera-Par. II. Vol. V. N mente

mente virtuoso, nè però sono virtuose tali sue operazioni, non avendo per fine l'onesto, che è quello, che dà la forma a tutte le viriù. Chi non fa, che 'l guerriero incitato non dal zelo di giustizia, ma da appetito, e da speranza di preda di ricca città, combatterà arditamente, e ferocemente? ma diremo per questo, che costui fia uomo forte, e che l'operazione sua sia virtuosa, e buona? E' sufficiente la virtù da se medefima ad efercitare le sue azioni, e non ha bisogno di aiuto da' vizj, da' quali è contaminata, e distrutta, non aiutata. Ma se amore è cagione di più, e di maggiori mali, che di beni, de' quali mali alcuni fempre, e necessariamente sono seco congiunti, altri quasi sempre lo accompagnano, ed altri alcuna volta lo feguono, con miglior ragione certamente conclude. remo, che fia cosa rea, e come rea fia degna d'effere fuggita. I mali, che sempre sono seco congiunti, sono questi, trasgressione della retta ragione, corruzione del giudizio dello intelletto attivo, distruzione della prudenza, e delle virtù morali, impedimento alla intellettiva, ed impedimento alla cognizione, ed all' amore divino. Quelli, che quafi sempre lo accompagnano, sono dolori, timori, pianti, ire, atti, e pensieri lascivi, disprezzo delle ammonizioni de' maggiori, diffipamento dell'avere con prodigalità. Quelli, che alcuna volta seguono, sono adulterj, rapimenti, odj, inimicizie, uccifioni, tradimenti, sovversioni di famiglie, di città, e di

di regni, come con gli esempj delle istorie, se la brevità del tempo lo permettesse, si potrebbe più a lungo, e meglio di quel, che fu fatto, dimostrare. Non è adunque buono, nè accettabile il configlio di coloro, i quali configliano, perchè la gioventù abbonda di passioni, ed è desiderosa di diletto, sicchè de' giovani alcuni fi danno in preda al giuoco, altri alle conrese, ed alle inimicizie, altri all'ebbrietà, ed altri ad altri diletti, questo affetto doversi prendere, che è umano, e benigno, e meno dannoso, non come bene, ma come minor male, perocchè noi abbiamo dimostrato, che amore è affetto veementissimo, sicchè egli si ha usurpato per eccellenza questo nome amore, ed è detto vincere tutte le cose, e trae seco tutti gli altri affetti, ed il dolore, e la invidia, e la gelofia, e l'odio, e l'ira, e la disperazione, quando l'amante dallo amato, o dal rivale si vede disprezzato; e la esperienza ci dimostra, che le inimicizie, le contele, gli omicidj, che accaggiono tutto il giorno tra gli uomini, hanno origine in gran parte da amore, o da cose simili ad amore. Conviene adunque, che la gioventù non si parta dall'ordine della ragione, e che non faccia il fuo corfo in azioni lascive, e viziose, anzi che con ortima instituzione contraria alle inclinazioni giovenili, ed al costume de i più sia moderata, e che si occupi in migliori affetti, ed in migliori diletti, della Ginnastica cioè, sotto la quale sono compresi gli esercizi militari, e la caccia, N 2 della

della rittura, della Musica, della Poetica, della Dialettica, della Rettorica, delle dottrine morali, e delle scienze, le quali morali quanto siano utili, e necessario alla vita, quanto meritino da noi esfere apprezzate, contra l'oppinione di coloro, che come inutili le disprezzano, e stimano cofa più bella, e più alle Accademie conveniente esporre poesie amorose, intendo ora dimostrare. Tra tutte le potenze dell'anima nostra ragionevoli, o irragionevoli, conoscitive, o desiderative, la più nobile, e più eccellente di tutte è lo intelletto, pel quale ci affimigliamo grandemente a Dio, che è intelletto purissimo, e semplicissimo. Questo, in quanto intende le cose eterne per confeguire la verità, è detto contemplativo; in quanto fi occupa intorno alle azioni umane, è detto attivo. Questa potenza da principio quando natciamo, per non esfere informata dalle spezie delle cose, e per essere nella infanzia gli fpiriti inutili alla sua operazione, come perturbati dalla molta umidità, che abbonda nel corpo, non discorre, nè intende, e lascia il reggimento di noi all'appetito, ma in processo di tempo comincia a operare, e può operare bene conoscendo il vero, male, prendendo il falso per vero. Se conosce, giudica, ed ordina bene, operiamo virtuosamente, e diventiamo virtuosi, e felici ; -se-male, viziosamente operando, diventiamo viziosi, ed infelici; onde è manifesto, che la vera cognizione è cagione della virtù, della bontà, e della felicità, e che la ignoranza è ca-1

è cagione d'ogni vizio, d'ogni bruttezza, e d'ogni malvagità, e che neffun atto viziofo può darfi, il quale non sia accompagnato da ignoranza in non aver conosciuto il vero bene, ed in avere stimato doversi operar quello, che non doveva operare, poiché ciascuno ciò, che 11 opera, opera come bene, e nessuno elegge il male come male. Di qui avviene, che alcuni appetiscono le ricchezze come bene di tutti maggiore, e nessuna più nobile, più desiderabile, e più felice operazione dello arricchire non istimando ritrovarsi, pospongono la persezione di se stessi, e disprezzano i migliori beni, e facilmente incorrono in molti errori. Altri nell' arbitrio altrui ponendo la loro felicità, mentre ambiziolamente proccurano effere onorati piuttofto, che effere onorabili, del vero onore, e della vera felicità restano privi. Molti in giuochi, in delizie, in ischerzi, ed in vani amori, per non dire inonesti, stimano cosa bellissima, e beatistima confumare la vita. Così diversamente con errore d'oppinione formiamo la nostra felicità, e mentre naturalmente desideriamo d'esser felici, volontariamente per mancamento di vera cognizione ci rendiamo infelici. Non è adunque la natura umana in condizione eguale alle altre nature, perchè la pianta ha l'anima vegetativa, per la quale si nutrisce, e cresce, e genera, e fecondo esta operando, opera bene, e perchè sempre, ed uniformemente opera, però sempre opera bene. Gli animali irragionevoli, oltre l'ani-

N 3

ma

ma vegetativa, hanno lo sensitiva, per la quale sentono, appetiscono, e si muovono, e secondo questa operando hanno il lor bene, il quale non avrebbero, se colla vegetativa sola operassero. Nell'uomo solo tra tutti gli animali è di più l'anima ragionevole per discorrere, e per conoscere il vero, ma spesso s' inganna per essere le nature delle cose tra se confuse, e per prendere ella il principio delle operazioni, che è il fine, che muove ad operare, dall' inclinazione dell' irragionevole appetito, che per fine propone il diletto. Di qui nasce, che sebbene gli altri animali hanno per lo più il loro bene essere, l'uomo ha per lo più il mal essere, perchè potendo operare coll'anima sensitiva, per la quale ha l'effere animale, e secondo la ragione, per la quale è uomo, pervenendo egli per l'operazione de' sensi agli atti della ragione, e perciò effendo i beni della natura sensitiva, che sono i piaceri, le ricchezze, gli onori, fino dalla più tenera età conosciuti, e desiderati, e quelli della ragione essendo compresi dopo lungo tempo, ed essendo poco conosciuti, e poco desiderati, non è maraviglia, se molti seguono le inclinazioni della parte sensitiva, e pochi gli ordini della ragione. Ognuno sa effere incontinente, ambiziolo, avaro; senza fatica gli uomini in azioni viziose, e biasimevoli si occupano; tutti, ancorche vili, sanno vivere viziosi, dilettarsi della ebbrietà, e della lascivia, e quanto sono più vili, tanto a questo sono più pronti; ma intendere

dere la verità delle cose, operare cose grandi, resistere a i vizj, pochi sanno, perchè tali operazioni sono contro alle inclinazioni della natura sensitiva, onde sono difficili, e moleste sino a che non si acquista l'abito, il quale fa operare con facilità, e con diletto; ma quando fussero anco molto più difficili, è ben degna la vistù, e la fapienza, che per esse si sostengano gravi fatiche, poiche tra tutti i beni umani esse sono il migliore, ed il maggiore; ed il maggior bene ricerca maggior desiderio, e maggior cura, e maggior fatica. Per iscacciare adunque questa ignoranza, colla quale nasciamo, e colla cognizione del vero stabilir l'intelletto, acciocchè possa, e sappia comandare, e reggere la parte sensitiva, che non solo nella infanzia, e nella puerizia, ma per sempre appetifce usurpare lo imperio dell'uomo, e contro la ragione defiderando, non le cose oneste, ma le dilettevoli, ne fa degenerare in animali irragionevoli, bilogna avanti che l'anima fia ripiena di false oppinioni, e prima che fia abituata nel male, e data in preda alle lascivie, ed agli amori, con questa sapienza informarla, di questa innamorarsi, a essa obbedire, di lei parlare e nelle Accademie, e ne i pubblici, e ne i privati ragionamenti. Che se alcuno tali ragionamenti disprezza, quali proporrà più utili all' universale degli uomini, ed all'età giovenili più accomodati? Siccome le arti sono inferiori alle virtù, così i ragionamenti delle arti sono inferiori a i ragio-N 4

ragionamenti delle virtù; quelli, che sono intorno agli obietti delle scienze, di altezza, e di nobiltà sopravanzano tutti gli altri, ma di utilità, e di necessità sono avanzati da queste dottrine, le quali c' insegnano bene ordinar la vita, reprimere gli affetti dell'animo, disprezzare i piaceri de' sensi, in ogni fortuna moderatamente portarci, e finalmente scacciare i vizj, ed acquistar le virtù, e conseguire la felicità umana, della cognizione delle quali cose nessuna cognizione è più utile, e più necessaria, siccome della ignoranza di esse nessuna ignoranza è più dannota; perocchè sebbene si ritrovano in noi alcune notizie intorno alle cofe agibili tanto universali, e tanto note, che ciascuno uomo o perfettamente, o imperfettamente le possiede, nondimeno ficcome s' ingannerebbe colui, che presumesse aver le scienze mattematiche, perchè sa, che il tutto è maggiore della parte, e che le cose eguali ad un'altra sono tra se eguali, e fimili principj, così gravemente s' ingannano coloro, che per sapere alcune cose manifeste, credono sapere tutto quello, che appartiene alla vita, e stimano supersua la fatica d'imparare. Ognuno sa, che la giustizia è virtù, e che lo effere giusto, e non ingiuriare altrui, e dare a ciascuno il suo, è cosa virtuosa, e bella, ma non ognuno sa essere giusto, anzi la scienza del giusto, per esercitarla verso gli altri, ricerca lunghissimo studio; così intorno alle altre virtù, intorno la prudenza, la fortezza, la temperanza,

za, la liberalità, l'amicizia, la mansuetudine, la magnificenza, la magnanimità, quante cose sono da impararsi per sapere in tutte le azioni particoluri operare virtuoiamente, e non errare? quanti costumi barbari, quante oppinioni false per la ignoranza di esse regnano tra noi? I nomi dunque delle virtù, e de i vizj sono facili a lapersi, ma quello, che veramente siano, e quali siano operazioni virtuole, o viziose non è facile conoscere; e di qui avviene, che molte volte le virtù vizi, ed i vizi chiamiamo virtù. Tale è stimato forte, che è vizioso, pieno di crudeltà. d'avarizia, e d'ambizione, folamente perchè non teme uccidere gli uomini, ed avventarsi contro qualunque, in guisa che contro le fiere s' avventano i cani instigati dal cacciatore, che del suo pane, e dell'ossa degli animali predati gli nutrifce. Tale è reputato liberale, che non mai operò atto di liberalità, la quale dona non a uomini indegni, ma a chi conviene, e quanto, e come, e perchè conviene. Molti si stimano temperanti, perchè non sono intemperanti secondo ogni spezie d'impudicizia. Le operazioni delle virtù non sono come le opere delle arti, perchè la statua, o la pittura, se imita bene, ed è bella, non ha bisogno per la sua perfezione, che da perfetto artefice sia fatta, purchè in fe medefima abbia quello, che fi ricerca, ancorche a cafo ad imperito artefice fusic riuscita tale; ma le operazioni virtuole necessariamente ricercano la perfezione dell'operante, il quale conosca, giudichi,

dichi, e deliberi bene, ed elegga per fine onesto, ed operi quanto, come, e quando dee, perchè nel concorto di queste cose confiste il bene, e dal mancamento di alcuna nasce il male; ficche la istella operazione da altri, altrimenti disposto, operata, non sarà virtuosa, anzi talora viziola; ma non può bene conoscere, giudicare, ed eleggere chi non ha imparato, e chi non ha letto, o udito la sapienza degli uomini grandi, e chi non ha con attento studio proccurato abituare nell' anima queste cognizioni. Coloro, che defiderano o cantare, o maneggiare l'armi, o dipignere, da qualche maestro proccurano imparare, e chi non impara, non sa operare, e se tenta, opera male, e con errore; come dunque spereremo noi scorgere bene il fine, e rettamente ordinare i mezzi, e perfettamente discernere il bene dal male, e nel parlare, e nell'operare non ci partir dall'onesto senza disciplina, e se le cose meno importanti, per effere bene operate, ricercano arte, le grandiffime, e le importantissime, dalle quali depende la vita felice, saranno bene operate, operate a cafo? L'anima ragionevole è per se stessa naturalmente inclinata al vero, ma non per questo segue, che non si debba imparando acquistare la cognizione, perchè la natura dà i principj, ed i semi delle virtù, e la industria umana dà la perfezione; che se la natura bastasse, a che dunque bisognerebbe la instituzione del padre, le leggi delle città, le esortazioni, le riprensioni, e i conconfigli degli amici, e i libri da uomini dottifsimi, e santissimi per nostro ammaestramento in tanto numero scritti? Le ricchezze, gli onori, e gli altri beni esterni sono detti essere in mano della fortuna, la quale ad alcuni gli concede, ad altri gli nega, ma della prudenza, della giustizia, della fortezza, della temperanza, e de i vizj opposti, non diremo, che sia la fortuna cagione, ma la propria diligenza, o negligenza in conoscere, ed in eleggere il bene. Nè disputiamo queste cose in maniera, che intendiamo provare, colui, il quale intorno a questa disciplina non si è affaticato, esser vizioso, e disprezzabile; perocchè alcuni sono guidati da naturale bontà, molti dalla instituzione paterna, o dalla onesta conversazione degli amici hanno acquistato retta oppinione intorno alle azioni, per la quale conofcono in parte la bellezza della virtù, e la bruttezza del vizio, e l'una amano, e feguono, l'altro odiano, e fuggono. E poiche non si vive tra perfetti, e tutti più, o meno siamo imperfetti, non si dee disprezzare alcuno, nel quale sia apparenza di virtù; ma bene diciamo, che le operazioni di costoro, non derivando da abito confermato, sono lontane dalla perfezione della virtù, e sono instabili, ed incostanti, e che facilmente si convertono in viziose, e che tutta quella perfezione, che hanno, hannola pure dalla cognizione dell'intelletto acquistata, se non da' libri, dal proprio discorfo, o dal parlare altrui, poichè le azioni

de'

de' piccoli fauciulli, e degli uomini stolti, e degli animali irragionevoli, che mancano in tutto di questa cognizione, nessuno giammai chiamerà virtuole; perocchè le alcuno stima, che molti senza scienza abbiano operato cose grandi, e memorabili, sappia, che da scienza per lungo uso acquistata, o da altrui prudenza guidati hanno operato, e molto maggiori cose avrebbero operato, se avessero avuto questo aiuto maggiore; ovvero non dalla virtù, ma dalla fortuna favoriti hanno fortiti prosperi successi, e piuttosto deono esser detti fortunati, che virtuosi. Nè anco intendiamo concludere, la fola cognizione effer sufficiente alla virtù, perocchè siccome la medicina non sempre, nè a tutti i corpi rende la fanità, così la sola dottrina non ha forza di generare nell'anime vireù, ma bifogna col costume assurfare l'appetito a desiderare quello, che la ragione ordina, e che è veramente bene, fenza il qual costume non può la ragione perturbata dall'affetto conoscere, e giudicare il vero, siccome il gusto infetto non bene giudica de' fapori; il costume buono adunque aiuta la vera cognizione, e la vera cognizione il buon costume, e d'ambedue nasce la perfetta virtù. Se pensassero adunque gli uomini, che sono uomini, e come uomini sono tenuti a vivere, cioè fecondo il retto giudizio dell'intelletto, tutti si sforzerebbero imparare la Filosofia, luce dell'intelletto, e maestra della vita, e coloro sopra gli altri, che più debbono, e meglio possono, avenavendo da Dio ricevuto felicità d'ingegno, e copia di beni esterni; e comecchè a tutti sia necessaria, ne' ricchi, e ne' potenti è principalmente ricercata, come in quelli, che più, che gli altri, hanno bifogno di virtù, perocchè la ricchezza, e la potenza suole corrompere gli animi, e rendergli arroganti, ambiziofi, iracondi, intemperanti, ed ingiusti; ed i più di coloro, che con effi convertano, gli rendono peggiori, mentre per non contristargli, non gli ammoniscono, o per isperanza di utile gli adulano; onde se da i libri, i quali liberamente infegnano, e riprendono, non imparano il diritto cammino della virtù, e non conoscono i loro errori, diventano alcuna volta, se gran bontà di natura non gli vince, o fe il timore delle leggi non gli raffiena, viziosifimi, ed infopportabili, ed in se verificano quel detto d'Orazio: [1] Le ricchezze patiscono stoltezza, le quali pure congiunte con virtù, che reprima quell' alterezza di animo, che fogliono seco apportare, che insegni conservarle, ed usarle, e che dalla lascivia, e da' licenziosi desiderj dell' appetito ritirandogli, agli onefti diletti gli rivolga, sono ornamento, ed accrescimento di felicità, e danno, e ficcome diffe Pindaro, occasione di molte bellissime azioni. Ma non è facile a colui, che è continuamente occupato nello acquisto di esse, e stima maggior bene l'acquistarle, che 📑

[1] Oraz, nell' epist. lib. 2. epist. 18. v. 29.

che il possederle, e l'usaile, pervenire alla perfezione della virtù, perchè avendo le virtù bifogno di molte cognizioni, e di molte operazioni, ricercano per l'uno, e per l'altro ozio libero dalle occupazioni, del qual ozio fi privano coloro, che colla mente, e col corpo sono fempre al guadagno intenti. E' ancora a coloro grandemente necessaria questa dottrina, i quali avendo dalla natura ingegno nobile, ed elevato, e quella parte dell'anima, che è fonte degli affetti, vigorofa, e veemente, sono pronti all' amore, alla intemperanza, ed all'ambizione, onde o pervengono a grado iupremo di virtù, o caggiono nel profondo de' vizj; però hanno bisogno di scienza, la quale instruisca l'intelletto del vero bene, ed accenda l'animo dell'amore dell'onefto, e gli scuopra gl' inganni de' piaceri de' sensi, e la vanità di quella gloria, che è congiunta con ingiustizia; e poiche senza piaceri non pud essere la vita, e l'animo umano si rallegra della gloria, quei piaceri proponga, che fono propri dell'uomo, e quella gloria gli mostri, che per se stessa nasce dalla virtù senza esser proccurata, ma universalmente a tutte le condizioni degli uomini è necessaria, acciocchè bene, e virtuosamente facciano quello, che tutti fanno. Questo è il vivere, e l'operare, perchè l'anima umana per se stessa è ripiena di false oppinioni, e di malvagj defiderj, e se spesso non è ammaestrata, e ammonita, si lascia trasportare in malvage opere, ficcome la terra non col-. . . . . . . .

tivata

tivata altro non produce, che spine, e inutili erbe. Ma è tempo, che ristringiamo il ragionamento, e che ritorniamo a quello, che fu da principio proposto, che amore è cosa vana, e che vani sono i concetti degli amanti, cioè inutili alla felicità, essendo dette vane quelle core, che non conferiscono al fine, però rivolgeremo il parlare all'innamorato, parlando in questa maniera. O sia il bene da te tanto bramato, e cercato, il diletto lascivo, o il diletto di esfere riamato, o il diletto di godere colla vista la bellezza amata, o tutti questi insieme, non puoi negare, che in questi tuoi desideri non sia errore, sciocchezza, e stoltizia, perocchè che altro è il piacere lascivo, che un breve, e picciol bene dell'appetito sensitivo, più proprio degli animali irragionevoli, che dell'uomo, come impuro, e vile, indegno di essere per se stesso con tanto desiderio, se non dagli uomini vili, abbietti, e servili desiderato? Ed in vero è cosa sconvenevole, che l'uomo, che per natura dee aver principato verso la donna, per affetto si faccia servo di lei; è ben convenevole, che l'uomo ami la donna, non fi partendo però dalla regola della ragione, sì per caufa di virtù, perchè non è da negare, che possono in donna ritrovarsi nobili virtù, sì per comodità della vita, perocchè alla donna s' aspetta gran parte del governo della casa, sì per la generazione de' figliuoli, nella quale, perchè la natura ha ordinato, che gli animali, che hanno bisogno dell'

dell'aiuto paterno, tra i quali è principalmente l'uomo, che pel vitto, e per la inflituzione, ha per lungo tempo grand fimo bifogno dell' aiuto del padre, non indeterminatamente si congiungano Colui, che detidera, non folamente essere stimato, ma essere veramente victuolo, dee obbedire a questo ordine de natura, e non obbedendo, contraviene alla natura, contraviene alla ragione, che è la particolare natura dell'uomo, contraviene alla legge necessaria nell'ottima città, ficcome da Ariftotile no' libri politici abbiamo, fa ingiuria all'uomo, che dee nascere, ficcome l'omicida ingiuria l'uomo nato, è cagione di difonore, e d'infamia alla donna, a' suoi, ed a se stesso. Se tu sei intento alle lascivie, ed in pensieri lascivi spandi le notti, ei giorni, defideri quello, che, non ottenendo, sei infelice, ed ottenendo, più infelice, e sei peggiore di quelli atleti Diopompo, Icco, Cristone, Astilo, ed altri, de' quali dice Socrate appresso Platone, che non per defiderio di virtù, di bontà, o di felicità, ma per piccol bene, e per piccola vittoria ne i loro gareggiamenti seppero pure astenersi da questi piaceri, come dannosi alla robustezza del corpo, che nello atleta fi ricerca, ed aggiugni alla incontinenza stoltifsimo errore, mentre un piccol bene a tutti i beni anteponi, e da un folo, e particolare oggetto stimi poterlo conseguire, come se una sola donna in terra vivesse. Ma se non questo diletto ti muqye, ma il diletto di vedere una bel-

bellezza, o dell' essere da donna bella amaro. di', che gran bene è finalmente vedere un volto. di donna, o essere da una donna amato? Se qui fusse la più vaga, e la più bella donna, che nel mondo oggi si ritrovasse, e tu l'amassi con quello ardore, con che è possibile amarla, e fussi certo di essere da lei con eguale amore ricompensato, che gran beatitudine sarebbe per questo la tua? Saresti perciò migliore, o più perfetto, più savio, più giusto, più forte, ovvero più sano, più bello, più nobile, o più ricco? Che è questo però, che tanto apprezzi? Che ha in se questa bellezza, o. che può dare altrui, sicche meriti tanto essere amata, desiderata, ed onorata? E' in vero bene non disprezzabile, ma degno di essere avuto caro; è dono. della natura, e può effere detta dono di Dio, perchè la natura è ministra di Dio, ed ogni bene da Dio si riconosce; ma non è ella qualità del corpo umano? non è ella bene minore non solamente della virtù, ma della sanità ancora? perocchè la sanità è bene grande per se stessa, ma la bellezza è fatta gran bene per la oppinione degli uomini, poiche per se stessa, quando non dovesse ester veduta, poco sarebbe apprezzata, ed amata. Se adunque in colui, che la possiede, è piccol bene, nè può farlo beato, come potrà far beato te, che non la possiedi, ma solo rimiri? Questa beltà da te amata, alla quale tu, come alienato di mente, furiosamente corri, della quale sei fatto adoratore, non è perfetta, Par. II. Vol. V. nè

nè eccellente, nè unica, come tu falsamente affermi, ma è imperfetta, e molte altre sono eguali, o maggiori di esla, il che facilmente fcorgerefti, se la forte immaginazione, e la grandezza dello affetto non t' impedisse il retto giudizio. Aggiugni, che questo tuo bene, o fia la vista, o il reciproco amore dell' oggetto bello, è molto breve, ed incostante per la instabilità della bellezzi da molti accidenti corruttibile, e per la incostanza dell'animo della persona amata, perocchè in pochi anni sparisce gran bellezza, e le rose bianche, e vermiglie in breve tempo sfioriscono, ed il volto resta icolorito, e senza vaghezza, e le due stelle si eclissano, e perdono il loro splendore, e l'oro de' capelli si trasmuta in argento, e quello, che prima era tanto amato, e desiderato come bello, resta poi aborrito, e disprezzato come non bello. Ma fp:sso ancora nell'età più verde, morte, che de' bei volti non usa innamorarsi, pon fine alle fperanze, a' defiderj, ed agli amori, ma a i dolori non già de' mal configliati amanti; così efsendo frali, e caduchi i corpi uman:, caduca è la bellezza, che è in effi, e caduco è il diletto, che essa può dare. L'amata donna similmente complacendosi di esser vagheggiata, comecchè questo sia indizio a se stessa, ed agli altri della bellezza fua, talora cortesemente accoglie lo amante, talora per più incitarlo, o per temenza de' suoi si asconde, e lo lascia digiuno, poi mossa da desiderio d'essere amata lo richiama, indi

indi a poco per alterezza fi fdegna, o per invi-: dia, parendole averlo fatto troppo felice, finge sdegnarsi, ed invita all' amor suo alcun altro, o molti altri per accrescere il numero de' testimonj della sua bellezza; così colla sua incostanza in isperanze, in timori, in piaceri, in dispiaceri, in sospiri, in pianti, in ire, ed in gelosie intertiene il folle amatore. Ma fugge intanto l'inracquistabil tempo, per usar le parole del Poeta [1], perocchè i Cieli, movendosi continuamente intorno intorno, producono il tempo, e moltiplicano l'ore, e i giorni, e i mesi, passa l' età nostra, cade il fiore della giovanezza, che molti inganna, e perdiamo gli anni migliori della vita, ne' quali a cole migliori, che ad amori, e a fole d'amanti, fi doveva attendere ; onde fopraggiugnendo la vecchiezza co' crini bianchi, e trovando gli animi sprovvisti di virtù, e già lungamente avvezzi a inonesti, e vani piaceri, l'uomo fa allora il conto de' male spesi anni, e discorrendo quanto inutilmente è vissuro, quante cose vane, e brutte sotto la guida, non della ragione, ma de'giovanili appetiti ha operate, a quanta altezza di scienza, e di felicità poteva arrivare, se l'ingegno, e le forze sue a' veri beni avesse indirizzate, si riempie di doglia, e di pentimento, che per ischivar una piccola fatica, che da principio si sente nel resistere a i viziosi affetti, si sia 02 pri-

[1[ Virgil. nella Georg. lib. 3. ver J. 284.

privo del sommo bene della vita felice, non altrimenti che iospirasse Lisimaco Re, quando non potendo toilerare l'ardore della sete nella Scizia, diede fe, ed il suo esercito agl'inimici, ed avendo bevuto in poco di acqua esclamò: ob cosa inaudita, ed incredibile ! per quanto picciol placere ho perduto tanto grande felicità ! Da tutte queste confiderazioni, se in esse vorrai occupare la mente, conoscerai, che piccoli, e ridicoli sono quei beni, che a te traggono sospiri dal perto, e lacrime dagli occhi; e se hai qualche parte di generosità, sarà impossibile, che non fi accenda in te sdegno contra te stesso, e che di te medefimo non ti prenda pietà. Che se è riputato infelice colui, che dall' ampiezza del Mondo ha il corpo ristretto in piccol carcere, quanto sarai più infelice tu, che dalla infinita moltitudine delle cose dell' universo a una sola hai obbligato, e fatto servo lo intelletto, la volontà, tutta l'anima, e tutto te stesso? Antepose Paride il godimento della più bella, che allora vivesse, alle scienze, ed a'Regni, ma non ne riportò felicità, anzi miferia, e calamità a se, ed a'suoi, ed a noi insegnò, che coloro, i quali eleggono la vita data a i piaceri, ed alle lascivie, lasciando la contemplativa, e l'attiva, facilmente incorrono in gravifimi mali. I beni, che tu ne' tuoi amori con tanto studio ostinatamente brami, e cerchi, fe agli abbagliati occhi tuoi appariscono grandi, non però son grandi veramente, nè tali sono stimati da coloro,

ro, che hanno lo 'ntelletto purgato, e chiaro, potente a conoscere, e a discernere il vero dal falso. Rimira adunque con miglior vista, e confidera in quanto inganno ingannato vivi, quanto hai disviato dal diritto sentiero della virtù, e della felicità nelle fallaci, e torte strade del piacere de' sensi, e se ti cale di te medesimo. prendi contra te stesso l'arme, e lo inimico, che volontariamente chiamasti, e ricevesti entro il tuo albergo, volontariamente scaccia senza asper. tare, che il tempo, e la età matura, e grave, alla quale i vaneggiamenti amorofi troppo disconvengono, lo faccia partire; nè stimare impresa impossibile il liberarfi da i legami d'amore; perocchè, se è impossibile a colui, che tale la giudica, perchè le cose, che stimiamo imposfibili, non defideriamo, nè tentiamo, non però è impossibile a colui, che vuole, e che volendo prende quei mezzi, per i quali ciò possa con. feguire, de' quali questo, che è più utile, più potente, e più necessario, principalmente prenderai. Non permettere, il che pure è in tuo potere, che gli occhi tuoi ritornino a i foliti Iguardi, nè che la mente dimori ne' soliti penfieri, ma rivolgila a penfieri più nobili, e più degni, e con l'amore della virtù, e della fapienza, beni in infinito migliori di qualunque bellezza, supera amore. Tu non sei uomo per questi instrumenti de' sensi, nè per queste membra corporee, ma principalmente per lo animo, 03 che

che è in te, che ti dà lo intendere; e non sei nato al mondo per contemplare una faccia donnesca, ma per contemplare cose molto maggiori, e migliori. Quando ascende il Sole sopra l'Orizonte, e viene ad illuminare il nostro emisferio, non correre a vedere la bellezza amata, ma mira, non tanto con gli occhi corporali, quanto con gli occhi della mente, quella luce celeste, e la bellezza di lei non mancante, ed imperfetta, come queste bellezze terrene, ma intera, e perfetta, non sottoposta al tempo, alle infermità, e alla morte, ma eterna, immutabile, ed immortale. Rifguarda poi questo universo; la terra fredda, come dal Cielo più lontana, la quale non effendo in tutte le sue parti egualmente grave, secondo alcune s' innalza, facendo il centro della fua gravezza centro del Mondo; l'acqua fredda, ed umida riposta nelle concavità della terra; l'aria poi calda, ed umida dalla esalazione terrestre, e dal vapore dell'acqua assortigliati, e rarefatti prodotta; e sopra esta immagina una spezie d'aria nel modo medefimo generata, ma più leggiera, e più calda, la quale è chiamata fuoco, ma veramente non è fuoco, ma è materia atta facilmente ad accendersi, ed infiamma si per l'impetuoso rivolgimento fatto dall' orbe della Luna, che girando, seco la rapisce. Dal moto, dalla luce. e dal calore del Sole, e dal mescolamento degli elementi infinita moltitudine di cose prodotte

te la natura ti offerisce, le quali l'animo contemplando facilmente dimentica i piaceri de' sensi ; e se pure talvolta con sicuro diletto vuoi dilettare la vista già assuefatta a mirare le bellezze, non obbligar gli occhi tuoi a un particolare oggetto, che non essendo sempre pronto a' tuoi desiderj, più lungamente ti cagionerà dolore, e pianto, che gioia, ed allegrezza, ed effendo variabile, e mortale, ti attristerà forse per fempre; ma dilettala colla varietà delle cose, di che l' universo è adorno, le quali essendo molte, ed innumerabili, non dei temere, che ti siano per mancare, o per generare sazietà, ficcome suole apportar un solo oggetto; ed esfendo non ascose, ma palesi, ed evidenti, non dei pregar alcuno, che voglia mostrartele, ed essendo eterne in se stesse, o nelle spezie loro, non è pericolo, che ti siano tolte, ma sempre pure cerca dilettare lo intelletto, che è la parte migliore. Similmente nel filenzio, e nella oscurità della notte, che alle cose terrene toglie i colori, e di esse ci vieta la vista, non rivolgere all'idólo, che nel petto porti scolpito, il penfiero dell' anima, ma mira piuttosto la bellezza del Cielo, di tante stelle, quasi di lucentissimi occhi, adorno, nè restare di maravigliarti della infinita virtù di colui, che gli ha comunicato lo effere in tanta grandezza, che la terra tutta, che così ampia ci sembra, comparata a lui, è quasi un punto, e che gli dà il movimento continuo tanto veloce, che nè vento, nè fulgo-04 re

re gli agguaglia, sebbene a' risguardanti apparisce immobile. Questa suprema Essenza, dal cui effere depende l'effere dell'universo, questa Bontà perfettissima, che a tutte le cole dà le bontà, e le perfezioni loro, questa Virtù potentisfima, che tutto muove, e tutto conferva, in cui non cade nè moto, nè tempo, nè luogo, nè principio, nè mezzo, nè fine, ancorche sia tale, che nessun parlare, nessuna scienzia, nesfun concetto l'agguagli, niente pure è meglio, che di lei parlare, di lei intendere, e di lei sapere. Se quasi intorno ad ombra mortale hai lungamente vaneggiato, e sol doglia, pentimento, e miseria ne hai conseguito, ardisci ormai esser felice ; volgi la mente tua alle verità immorta li, che la felicità, che in terra può ritrovarsi, non nella vista, o nell' amore di poca terra caduca ritroverai, ma nella cognizione delle nature eterne delle cose, e nella contemplazione, e nell'amore della perfettissima, e beatissima Esfenza Divina. Se con vani penfieri, e con stolti defideri hai macchiata, ed avvilita la mente tua, ora con nobilissimi studj della sapienza rendila nobile, e perfetta, di questo accertato, che non colui, che farà più avventurato negli amori, ma colui, che di vera sapienza, alla quale è necessariamente la bontà congiunta, sarà più ricco possessore, sarà più apprezzabile, più onorabile, e più felice degli altri; e queste poche cose basti aver dette agl' innamorati delle molte, che dire si potrebbero. A coloro poi, che i va-

i vaneggiamenti degli amanti più, che convicne, apprezzano, in questo modo parleremo: Infino a quanto volete finalmente in questo studio continuare? debbiamo sempre udire sino al fin della vita adulazioni di donne amate, lamenti di amanti addolorati, e tali leggerezze, e non piuttosto cose, che alla virtù, ed alla felicità conferiscano? Non ci ha dato Iddio lo 'ntelletto, dono grandiffimo della bontà sua, acciocchè in baffe cognizioni lo renghiamo fepolto, ma acciocchè lo innalziamo all'altiffima cognizione di lui, e delle opere sue, la qual cognizione non s'impara nel volto delle donne, nè nelle poesie degl'innamorati, anzi spesio vi si dimentica, perchè i piaceri, che riguardano le cole fenfibili, distraggono, ed impediscono, se non sono moderati, l'operazione dell'intelletto verso le intelligibili; ma si impara ne i libri degli uomini grandi con lungo studio, e con lunga fatica, se si dee dir fatica lo imparare, e non piuttosto diletto. Se desideriamo vivere in tal modo, che non ci pentiamo poi di esser vissuti, se bramiamo pervenire a quel bene, che è fine dell'uomo, e fine dell'Accademie, e fine delle città, se gli studi nostri vogliamo, che non siano vani, non occupiamo la vita intorno cose inutili, e contrarie a questo fine; ma oltre le dottrine morali necessarie per l'acquisto delle virtù, proccurianio acquistare quella perfezione, ch'è sopra tutte le bellezze, sopra tutte le ricchezze, sopra tutti gli onori, la quale altro non è, che la cogni-

gnizione dell' opere di Dio. Se il bene onesto è più amabile, qual miglior bene, che la perfezione dell'uomo? se è amabile l'utile, che è più utile di quello, che ne dà lo essere felice? fe il più dilettevole muove maggior defiderio, e maggior amore, che più dilettevole della sapienza? perocchè la contemplazione, atto nobilissimo della parte nobilissima, e divina dell' uomo, congiugnendola ad oggetti nobilifimi, arreca agli animi purgati dagli affetti per le virtù morali piaceri puri, finceri, continui, e grandi, maggiori di quelli, che danno le poesie amatorie, e maggiori di quelli, che lo amante dalla bellezza confegue, in quanto non sono, come quelli, mescolati con dolore. Questo bene, questa bellezza, questa perfezione dell' anima, o uditori, merita essere sopra tutti i beni apprezzata, ed è tale, che se da nessuno fusse apprezzata, nè onorata, è apprezzabile, ed ono-· rabile per natura; e colui, in chi ella sarà, sa. rà veramente onorabile, e tanto onorabile, che quando aranno gli uomini datogli tutti gli onori, che ad uomo sono convenienti, non però l'averanno onorato abbastanza secondo i meriti suoi; perocchè se l'uomo medico, secondo il detto d'Omero, vale per molti, per quanti varrà l' uomo favio, del quale nessun altro è migliore, nè più utile al Mondo? coftui è degno di estere sommamente amato. Che se la bellezza d' un corpo umano ha forza d'abbagliare col fuo splendore gli acchi de' risguardanti, e quasi amammaliati dal diletto legarli, e farli immobili con rendere gli animi affezionati all'oggetto bello, qual amore è ragionevole, che ecciti la bellezza, cioè la perfezione di animo ornato di sa. pienza, bene grandissimo, amabilissimo, e desiderabilissimo? Costui è veramente grande, e non fono grandi gli uomini ingiusti, rapaci, ambiziosi, fanguinolenti, destruttori della umana generazione, sebbene furono dal vulgo ammirati, e da alcuni scrittori imprudentemente celebrati. Costui è veramente libero, e principe per natura, perocchè non serve, ma comanda agli affetti irragionevoli, a' quali servono i più; non vive ad alcuno, ma vive a se stesso, ed agli amici, i quali ama come se stesso; non opera a prezzo, avendo la sufficienza della vita; non è fortoposto alle leggi, nè ha bisogno delle leggi, ma egli a se medesimo è legge, ed è abile a dar legge a tutti gli altri, ed è atto a reggere, e per natura è degno di reggere tutto il Mondo. Non è ammiratore delle ricchezze, degli onori, e de' regni, perchè conosce, e possiede in se stesso beni maggiori, secondo i quali misura la felicità; però non invidia i Re, benchè seggano fopra fede regale, fiano portati fopra cavalli coperti d'oro, mangino in vasi d'oro, portino in capo corona ornata di preziofe gemme, fian circondati da innumerabili armati, sian riveriti, ed adorati da' servi loro, perocchè fa, che queste cose estrinseche possono bene far parere felice, ma essere non già, poiche la felicità depen-

pende da' beni intrinsechi dell' animo, ed ha per certo, che siccome la fanità, per testimonio universale di tutti, è maggior bene della ricchezza, così è maggior bene la sapienza della sanità, della ricchezza, della bellezza, della dignità, e degl'imperj. Tali intendiamo, che furono Mercurio, Talete, Biante, Ipocrate, Pittagora, Socrate, Platone, Aristotele, Demetrio da Seneca tanto celebrato, Seneca, Plutarco, ed i duoi santissimi, e dottissimi Severino, e Tommaso, ed altri ancora; e questi furono tali, non perchè la natura tali gli producesse, ma perchè essi tali fi renderono colla dottrina, colle operazio. ni virtuose, e con gli studj della sapienza; le quali cose ciascuno può amare, e seguitare, ed usando i medesimi mezzi, che usarono essi, non è da dubitare, che non si pervenga al medesimo fine, al quale se per gl'impedimenti, che accaggiono, non si può pervenire, perchè non ognuno egualmente ha dalla natura, e dalla fortuna gli aiuti necessari, è bene assai essersi avvicinato, ed è cosa d'animo generoso averlo defiderato, e non potendo esfere tra i primi, e tra i migliori, sforzarsi non essere tra gli ultimi, e tra i peggiori.

LE.



### LEZIONE SETTIMA DI BENEDETTO BUOMMATTEI

Sopra il Canto primo dell' Inferno di Dante.

Detta nell'Accademia Fiorentina il dì 17. Febbraio 1632.



EL mezzo del cammin di nostra vita Mi ritrovai per una selva oscura Che la diritta via era smarrita.

Come tutti gli accidenti occorfi nella rinnovazione di quefta lettura, pare che fiano a gara

concorfi a dimostrare, che ella è non meno piaciuta al Cielo, anzi a Dio stesso, che al Serenissimo nostro Granduca, questo, uditori nobilissimi, del cominciare in tal giorno l'esplicazione del

del testo da voi tanto desiderata, mi fa chiaramente conoscere, che il riprendere una tale opera, farebbe un riprendere il Cielo, e quafi che io non diffi chi laisù governando inspira nelle menti de i giusti Principi le operazioni utilissime pe' lor vasialli. Attesoche noi siamo entrati senza avvedercene a leggere il bel principio della Divina Commedia del nostro Dante, nella quale con vera pietà Cristiana si descrive un'anima convertita, appunto nel tempo stesso, che il principale scopo della militante Chiesa è di ridurre l'anime a penitenza, facendo loro conoscere gli errori nell' oscura selva del Mondo a' giorni addietro commessi. Onde si può sperare, che da queste Lezioni fia per cavarfi, non meno frutto per l' anima, che dottrina per lo 'ntelletto. Per intelligenza adunque delle parole già recitatevi, e per l'altre, che susseguentemente reciteremo, è da sapersi, o Signori, che questi due primi Canti servono, dirò così, d' esordio, di proemio, o di prologo a tutta questa Commedia. Che differenza sia tra questi tre nomi, dirò, che esordio si piglia comunemente per quel principio d' orazione, colla quale si cerca di fare l'uditore attento, e benevolente, e docile, e come dice l'autore ad Erennio : [1] Esordio è quel principio d'orazione, col quale si prepara l'animo dell'uditore, o del giudice ad ascoltare. Prologo è quel principio, che fi fa agli spettatori

[1] L' Autore della Rett. ad Eren. lib. 1. §. 8.

ri innanzi alla favola, e, come dice Aristotile nella Poetica, è parte della Tragedia, avanti al principio del coro. Dalle quali diffinizioni fi cava. che l'uno è termine rettorico, e l'altro poetico, Proemio è principio dell'orazione, come nella Poefia il prologo : diffe Aristotile nel terzo libro della Rettorica. Ma dal proemio al prologo non pare, che ci fi faccia dagli autori differenza prendendo l' un per l'altro scambievolmente, e dividendolo essi in separato, e congiunto. Io, per dir quì il mio parere, crederei, che il proemio, e l' efordio non fossero differenti in altro, che nella materia, perchè l'efordio fi piglia folo per principio d'orazione, o d'altra narrazione istorica a quella simile; ma stante il suo fine, che è, come abbiamo detto, dispor l'uditore all'attenzione, docilità, e benevolenza, anche questo si ricerca nelle cose poetiche, e anche in esse gli esordj fi possono fare in due modi, o per principio, o per infinuazione, come i Rettorici insegnano. E se il proemio è una parte quantitativa integrale della poesia, come pare a' più, l' esordio è una parte quantitativa integrale dell'orazione. Ma dal prologo al proemio io farei questa differenza, che prologo direi quello, che dicono prologo ipiccato, o feparato, il quale chi ben considera, non si usa, che nelle poesie drammatiche, e la divisione, che da loro sene fa, lo palesa. Dicono essi, che questa forte di prologo è di quattro specie, commendativo, relativo, argumentativo, e misto. Per-

Perchè o e' loda il poeta, o gl' istrioni, o e' ribatte le calunnie, e l'accuse, o e'narra l'argumento della favola, o e' fa tutte queste coie. Le quali cose si solevano già fare dal coro, che si ricercava necessariamente nella commedia; ma un certo poeta cominciò a introdurre il prologo, perchè in quel tempo gli Ateniefi, essendo affaticati dalle spese delle guerre, non potevano allora supplire alla provvisione di coloro, che facevano il coro. E però vedete, che questo è recitato da persone, che non intervengono più nella commedia, e però questo non è parte quantitativa integrale della favola. Proemio poi, direi io quel, ch' e' dicono prologo congiunto, che è quel principio della stessa azione posta da chi fa bene nelle prime scene del primo atto, nell'azioni drammatiche, e nell'altre o poesie, o narrazioni, o discorsi nella stessa introduzione, a fine di preparare glianimi degli uditori con un confulo, e rozzo conoscimento di tutta la favola. Così fece Omero nell'Odissea, che in narrando il configlio degli Dei sopra i casi d'Ulisse dà cognizione di quell' uomo, e de' fatti suoi. Così Virgilio. che cantando l'ira di Giunone, e le sue querele, comincia a dare una tal qual confusa notizia d'Enea. Così Dante, per dare alcuna notizia di se medesimo, e di quivi introdursi alla narrazione della sua speculazione, visione, o sogno, che per ora non c'importa determinar quel, ch' e' fosse, dice, che e' si trovò in una selva oscuofcura, nella quale trovando quelle tre fiere, come udiremo, ebbe bifogno dell'aiuto foprannaturale, che di là il traesse; e così consumando i due primi Canti nella preparazione al suo metaforico viaggio, viene a dimostrare, che quelli servono di proemio a tutta questa Commedia. Dice adunque il nostro Poeta:

Nel mezzo del cammin di nostra vita.

Prima suppone, che la vita umana sia un cammino, com' è, perchè ella non posa mai, se non al fine, e non ha quaggiù luogo permanente, ma come pellegrini camminiamo alla patria, o buona, o rea, fecondo che l'opere nostre meriteranno. E però dice : Nel mezzo del cammino, cioè nel mezzo del corfo della vita mortale, nel mezzo di questo nostro umano passaggio. Quel, che e' voglia intendere per questo. mezzo, è da' Comentatori disputato; io non vi tedierò con quel, che potete veder da voi. lo confidero, che Dante non dice: Nel mezzo del cammino di miavita, o della mia vita, ma di nostra vita. Non piglia la vita sua propria, ma la vita ordinaria di tutti gli uomini, cioè di quel, che comunemente possono vivere. Nè m'accordo con que', che dicono, ch' egli avesse trentacinque anni appunto, quando cominció quest'opera; ma tengo, ch' e' volesse dire, che era nella virilità, cioè tra la fanciullezza, e la vecchiezza; non era nè giovane, nè vecchio; mezzo, dicono i Filosofi, è quello, che è fra gli estremi. Sovvengavi, uditori, di quello, che abbiamo in Par. II. Vol. V. P AbaAbacuc Profeta (1), quando prega il Signore, che verifichi la fua opera nel mezzo degli anni; dove gli espositori dicono apertamente, che quivi non fi piglia per mezzo geometrico, o aritmetico, ma per lo mezzo escludente il principio, o 'l fine, e vuole, che non indugi alla fine del mondo a conceder quanto domanda. Vuol dire il Poeta: essendo io uscito dalla fanciullezza, nella quale fi vive nello stato dell' innocenza, ed essendo arrivato all'età provetta, e salda,

Mi ritrovai per una felva ofcura; non m' accorgevo prima d'effere, dov' io ero; ma arrivato all' età perfetta, e paffati quei furori giovanili, m' accorfi d'effere fmarrito per una felva ofcura, felva di peccati, ofcura per la mancanza del lume della grazia, felva d'erefia, o d' infedeltà, come pare ad alcuni, ofcura, per non ammetter raggio di fede. Selva al mio parere intende per la vita viziofa, che è falvatica, perchè ella non produce alcun frutto di virtù, ed è ofcura, perchè non ha alcun lume di merito. Ofcura, perchè ofcura, e attenebra il lume dello 'ntelletto. E mentre dice:

Che la diritta via era smarrita,

viene a dimostrare, che e' non è vero quel, che dicono alcuni, che e' pigli selva per eresia, o infedeltà, perchè l'eretico, e l'infedele non si dice, che smarrisca la via, ma che la perda. Oltrechè non dice sempticemente, che la via era smar-

[1] Nell'Oraz. di Abacuc vers. 1.

smarrita, ma la diritta via, che mostra lui intendere della vita viziosa, come abbiam detto. Un' altra cosa noto in confermazione della mia opinione, che e' non dice mi ritrovai in una selva oscura, ma per una selva oscura; per intelligenza di che è da avvertire, che tre sono gli stati de i peccatori; alcuni semplicemente camminano per li peccati, e 10no quelli, che per tragilità umana cascano per loro disavventura in qualche errore; altri non fi contentano di peccare, ma vi si fermano coll' ostinazione; altri vi fi compiacciono tanto, che ne leggono in cattedra, e cercano di far cascar altri nel medesimo errore. David nel principio delle fue fagre Canzoni gli accenna tutti e tre, dicendo (1): Beato quell' uomo, che non camminò, o non passò per lo configlio degli empi, e non fi fermò nella via de' peccatori, e non sedè nella cattedra della pestilenza. Tutti sono stati cattivi, ma i due ultimi sono peggiori del primo, perchè quello dimostra fragilità, ed è più facile a poterfi correggere ; gli altri sono effetto d'ostinazione, e sono d'emenda meno capaci, e per conseguenza più lonrani a ritornare alla vera via. E però Dante non effendo in una selva, cioè non essendo arrivato al secondo grado del peccato, cioè all'offinazione, ma per una felva, cioè nel primo grado, che folo viene da fragilità, non è maraviglia, che non indugiasse a conoscere il fuo P 2

[1] Salmo 1. vers. 1.

#### 228 LEZIONE

suo stato alla fine, ma se ne avvedde essendo per ancora nel mezzo.

E quanto a dir qual'era è cosa dura, Questa selva selvaggia, e aspra, e forte, Che nel pensier rinnuova la paura.

Seguita, e dice, che quanto al narrare, e raccontar qual fosse questa ielva, è cosa dura, cioè difficile, perchè essendo e *feivaggia*, cioè solitaria, e aspra, cioè ineguale, e forte, cioè piena di pruni, e sterpi, ancora nel pensiero rinnuova la paura, cioè la sola memoria mi fa tremare.

Tanto è amara, che poco è più morte;

Ma per trattar del ben, ch'io vi trovai, Dirò dell'altre cose, ch'io v'ho scorte.

Altri leggono:

. Dirò dell'alte cose, che vi ho scorte.

Ma questa lettura non dee seguirsi, perchè il Poeta vuol dire, che la memoria di quelle miferie, nelle quali si ritrovò, è quasi amara quanto la morte. Contuttociò dice, che per avere occasione di trattare del bene, che egli vi trovò, accennando del gusto peravventura, che si ha da una buona penitenza accompagnata da una perfetta contrizione, dirà dell'altre cose, che e' vi potette vedere, che è la contemplazione delle pene assente a' peccati; e però il dire: Dirò dell'alte cose, non 'parrebbe a proposito, perchè quell'alte non pare, che abbia che fare col bene, ch' e' vi trovò.

Io non so ben ridir, com'io v'entrai, Tant Tant' era pien di sonno in su quel punto, Che la verace via abbandonai.

Seguita a dimostrare, che il suo errore era nato da ignoranza, perchè era cagionato da furor di gioventù, e però dice, che non v'entrò volontariamente, ma che essendo pien di sonno, cioè d'ignoranza, non fa ridire, com' e' v'entraffe, non s' avvedde del fuo male in fu quel punto, che abbandonò la verace via, che si perde ne'peccati. E notifi, che dice in su quel punto, per mostrare, che in un punto si può perder la grazia; forse alludendo a quel, che dice Iob (1): Menano i lor giorni bene, e poi in un punto se ne vanno all' Inferno; e questo è quanto al sentimento dell'Autore. Ci restano a confiderar due cose dietro alla proposizione Nel, colla quale e' comincia. La prima, ch' egli è da alcuni biasimato dell' aver cominciato il suo Poema per monofillabo, parendo loro, che una parola sì piccola abbia poca gravità; ma io non son di parere, che la gravità d'un'opera confista in una semplice dizione, e in particolare esfendo come questa preposizione, che non si potendo pronunziar da se sola, par che senta della voce appiccata con quella parola, a che ella serve ; ecco mentre si sente Nel mezzo, sentite, che l'orecchio par, che resti molto ben pieno, quasi che e' senta una voce di tre sillabe, come avverrà all' In novas d'Ovidio, e a Le P 3

[1] Giob cap. 21. verf. 13.

Le donne dell'Ariotto. L'altra cosa è, che e'dice Nel mezzo, e non In mezzo; ma che differenza fia dall' una all' altra, fu notato da me nel trattato degli Articoli, al quale mi rimetto, come della parola mezzo, se vada scritta, con due, o co' una z, avendolo infegnato nel trattato delle parole. Altre cose ci sarebbono da dire, ma il defiderio di mantenervi la promessa della tanto gradita brevità mi fa riserbarle ad altra occasione. Questo dunque basti per la prefente; altra volta vedremo dell' uso degli epiteti coll' occasione de' tre epiteti, che dà alla selva, e se la regola del dar l'articolo a tutti i casi, quando s' è dato a uno, sia vera, poichè abbiamo del cammin di nostra vita, e non del cammin della nostra vita.

L E-



# L E Z I O N E ottava

### DI BENEDETTO BUOMMATTEI

Detta nell' Accademia Fiorentina. il dì 24. Febbraio 1632.

Sopra lo stesso Soggetto.



OME voi poteste vedere, la lettura di Dante ci porgeva materia, Signori, di trattare degli Epiteti nella passata Lezione, ma per non vi tediare da vantaggio, mi risolvei di serbarla a oggi, e per quel, ch'io mi pos-

fo accorgere, non vi farà discaro questo discorso, poiche io vi veggo quà compariti in si bel P 4 nunumero, e acconci per ascoltarmi colla solita vostra attenzione, di che io vi resto tanto obbligato, quanto ella depende tutta dalla vostra innata bontà, senza alcun mio merito precedente. Vedremo oggi adunque, che cosa fia Epiteto, e qual fia 'l buon ufo di quello. E per la prima Epiteto altrimenti detto seguente, che da Quintiliano fi chiama apposto, o aggiunto, diremo effere una parola aggiunta a un nome per adomare, o per distruggere, o per accennare. Diciamo parola per accennare il genere, perchè tntte le parti d'orazione fono parola. Ma intanto s' escludono quell'altre efornazioni rettoriche, o poetiche, in quanto confistono in intere orazioni, e non semplici parole. Dicesi aggiunta, perchè questa parola, non essendo aggiunta a qualche nome, non ha luogo nell'orazione; e s' ella fosse aggiunta a verbo, non sarebbe Epiteto, ma avverbio; e ad altra parte non si troverà foi se aggiunto giammai, nè anche all' istesso pronome, perchè io lo crederei allora puro aggiuntivo. Quelle parole poi, che fi dice per adornare, distruggere, e o accennare, servono per differenze, perchè buono è quell' Epiteto, che è posto per una di queste cose, ma non essendo usato a questo fine, sarà certo biasimevole. Che però Servio disse : Gli Epiteti mai non sono vani, cioè, e' non debbon efser mai vani, ma debbon porsi o per accrescere, o per diminuire, che è lo stesso, che noi diremmo distruggere, o per descrivere, che noi di-

dicemmo accennare. Ecco per ornare, o accrescere: verace via, lonza leggiera, e presta molto; orna il dire, e accresce la descrizione di esta. Per distruggere, e diminuire: corpo lasso. Per accennare, e descrivere : selva oscura, lena affannata. Da quel, che s'è detto, possiam cavare, che l'uso degl' Epiteti è molto giovevole agli scrittori, e a coloro, che si fanno in alcun modo fentire, perchè senz'essi il dire apparisce secco, e la frase riesce nuda, e tutto il discorso senza ornamento; e usati bene apportano gravità alle cose grandi, e dolcezza alle basse, e piacevoli, e mutano il parlar ordinario, e fanno il dir pellegrino. E' dunque molto opportuno sapergli usare, e perciò costituiremo quattro regole. La prima, che non s' ufino così spesso, perchè allora argomentano studio nel dicitore, e dà nel troppo ornato, il che è errore maggiore, che parlare a caso, perchè il parlare a caso è error negativo, perchè manca di virtù, ma il troppo ornato è vizio positivo. Di quì è, che gli antichi chiamavano freddi gli scritti d' Alcidamante, perchè egli non si serviva degli Epiteti, come per condimento, ma come per cibo. E se il Sanazzaro si fosse contentato di cavar quasi di peso l' invenzion della sua Arcadia dall'Ameto del Boccaccio, ma avesse poi imitato quel grand' uomo circa all' uso degli Epiteti nell'altre sue opere, e'l Decamerone in particolare, ne averebbe riportata alfai maggior lode, perchè invero queste due ope-

re

re sono d'Epitet tanto ripiene, ch' elle riescono, fredde, anziche oscurette, e piuttosto muovono a rifo, o almeno a fazietà, che a maraviglia, o diletto, effetto della loquacità necessario. E questa parcità è più ricercata ne' prosatori, che ne' poeti, perche nella prosa si concedono quan. do servono per necessaria distinzione, ma nel verso possono anco ammettersi per ornamento, e delicatezza. Ecco per esempio, dice il nostro Boccaccio, parlando delle donne in generale (1): Esse dentro a' dilicati petti. . . . . tengono l' amorose fiamme nascose. Qui si vede chiaramente, che quel dilicati dimostra evidentissimamente l' intenzione dell'Autore, che vuol mostrare, quanto i petti delle femmine siano meno forti di que' degli uomini a sostenere quelle passioni; che se avesse detto : Esse dentro a' petti tengono l' amu. rose fiamme nascose, chi non vede quanto di distinzione, e d'evidenza mancava quel parlare? Ma i versi sono più capaci degli epiteti, accettandogli anche talora per semplice ornamento, il che s' intenderà nell' esaminare la seconda regola, qual'è, che non vi stiano oziosi, cioè senz' operar cosa alcuna. Tali sono certi epiteti, che da molti Poeti si mettono per mera riempitura de' versi loro, perchè e' non sanno finire i versi in altra maniera. Il mio Mesfer Alessandro Allegri soleva piacevolmente chiamargli borra, perchè essi fanno a' versi quel, che

[1] Boccac. Decamer. Proem. n.6.

che fa la borra a' buchi, e alle malefatte. Io non vi dò, Signori, di questo esempio, perchè i moderni sì strabocchevolmente vi cascano, che io non potrei dir pa ola, ch' io non offendessi qualcuno, credendosi, ch'io dicessi di lui, o di qualche suo amico. Dirò dunque de' Greci, che e' non mi sentono, e non avranno tanti parziali, ch'io mi acquisti gran nimicizie, che da molti son biasimati per finire i lor versi con un epiteto, il che è segno di mancamento di locuzione. Bisogna adunque, ch' egli operino qualcosa, che però Quintiliano abbracciando tutto quel, che già abbiamo accennato, dice compendiosamente : Orna l'epiteto l'Orazione ; ma più liberamente, e più spesso se ne serve il poeta, e a questi è permesso dire : i bianchi denti, l'umido vino. Basta, che e' convenga a quella parola, alla quale e's' aggiugne. Ma negli Oratori è biasimato, s' e' non opera qualcosa. Allora vi sta bene, che la parola è senza quello di minor fignificato, come : derestabile scelleratezza, deforme libidine. Quintiliano fin qu' nel libro ottavo al capitolo sesto. La terza regola è, che e' non fiano sproporzionati, ed improprj, che questi danno nel freddo, e nello scipito. Aristorile gli disse : non longe petita, cioè che e' non fiano tanto lontani, che e' non abbiano a far niente colla cosa, a che s'aggiungono. Danno l'esempio d'Omero, che in volendo descrivere Achille, che piagneva, gli dà un epiteto, che fignifica dal piè veloce. Che ha da fare il piè

piè veloce col plagnere? Ell' è compagna di quello, che per lodar due suos figliuoli diste, che e' cantavan, come due sparvieri. La quarta, che e' non sieno tanto propri, ch' e' dieno nello stesso, come: mala malizia, amena amenità, bella bellezza, prezioso prezzo, salva salute, lucida luce, e come disse . . . . : caldo calore; se già non si facesse con ragione, come fa Dante, che dice selva selvaggia, com' or ora vedremo. Poco diffimili sono quei, ch'e' dicon perpetui, come alto Cielo, baffo Inferno, bianco latte, freddo giaccio, caldo fuoco, umido sudore, ec. Se noi vogliamo adunque lodare una cosa, bisogna pigliar l'epiteto dalle cose maggiori, e più belle, e s' e' si vuol biasimare, dalle peggiori, e più brutte. Finalmente se noi vorremo aggiugner più epiteti, bisogna guardarsi dal pigliarli tutti da un medefimo predicamento, come chi dicesse: l' avaro, e stretto mercatante; l'onesta, e pudica donna, perchè è un menare il can per l'aia, un dire il medefimo per lo medefimo. Ecco Dante dà quattro epiteti alla selva, oscura, selvaggia, aspra, e forte, e tutto con gran ragione, perchè felva è nome generale sì appresso a' nostri, come appresso a' Latini, e si piglia non solo in significato talora di semplice bosco, e domestico, ma di quantità d' alberi, e di piante domestiche, dirò più, d' erbe, e fino di selva tagliata. Però dice prima, che quella felva non era una felva bella, e grata a vedersi, come sono le selve, che

che si fanno per mera delizia, ma oscura, e senza alcuna chiarezza, sta sulla metafora, come accennai l' altro giorno, dell' oscurità della vita viziosa. Poi dice, che questa selva era selvaggia, non domestica, non semplice bosco vicino alla città, dove spesso si vede alcuno, ma *felvaggia*, cioè falvatica, derelitta, lontana, remota, e priva d'ogni umano conforzio. Era oltre a ciò aspra, cioè orrida, ineguale, e noiosa a camminare per essa, perchè l'essere piena di sterpi rendeva troppo difficile il muovere un passo. Anche nella Scrittura avete le vie aspre poste in contrapposto delle vie piane. Dice finalmente forte per accennarla di piante, di pruni, e di frasche così spessa, folta, ed intrigata, che a tutti poteva generare spavento, e difficultà, forse volendo alludere alla fatica, che si ha di rimuovere l'abito del peccare. Da un Poeta sì grande, non si poteva alpettar cola non giudiziosa. Ma torniamo all' esplicazion del testo, che in due parole sono spedito. Dice il nostro Poeta, che era in quella selva oscurissima, nella quale non sapeva come si fosse entrato, intendendo, come io vi disfi, per la vita viziosa dal fervor cagionata degli anni, e dal mal abito. Il qual mal abito non era in Dante, perchè non si fermo in quella selva, ma vi si trovò per accidente, e per transito; onde egli avvenne, che e' si trovò alla fine di quella valle, dove era fituata la selva, e così avvicinatofi a un monte, e alzando gli

#### 238 LEZIONE

gli occhi comincio a vedere 11 Sole. Dice dunque:

Ma po' ch' i' fui appiè d' un coile giunto, Là ove terminava quella valle, Che m' avea di paura il cor compunto, Guardai in alto, e vidi le fue spalle Vestite già de' raggi del pianeta, Che mena dritt' altrui per ogni calle.

Il concetto è, che l'uomo allora fi ravvede, e conofce la fua vita baffa, e tenebrofa, ch' e's' accofta al monte della contemplazione, e allora attualmente può fcorgere la chiarezza del Sole, ch' egli arriva alla confiderazione di te fteffo, e d' Iddio, che queito ne ferve di fcala per falire alla contemplazione, come terve il colle per falire al monte. Ovvero diciamo, che e' piglia il colle per lo principio della vita virtuofa, e'l monte per la fteffa vita virtuofa alta, ed illuminata dal Sole, o dalla fama, o dalla grazia celefte, che e nell' uno, e nell'altro modo può intenderfi, e però dice:

Là ove terminava quella valle;

perchè arrivato al colle, la valle non dura più, e arrivato alla vita virtuosa, termina la viziofa, il vizio non v'ha più luogo. Questa valle dice, che gli aveva compunto il cuore di paura, il che da niuno espositore è stato dichiarato, ch'io sappia. Dice prima, che quella valle gli aveva compunto, cioè assistito, travagliato, angustiato l'animo, e 'l cuore, e accenna il dolore, che sente chi conosce d'aver pec-

cato.

cato. Ma come aveva operato quella valle? Dice la valle per quella solitudine, quell' orrore, che si trovava nel bosco, come bene dichiara l' espositore in quel luogo del Vangelo [1]: Jerufalem, Jerusalem, che ammazzi i Profeti, dove dice, che non la città, ma gli abitatori di essa ammazzavano i Profeti Come poi si debba intendere quel di paura, potrete vedere quel, ch' io dissi nel Trattato nono della Lingua nostra, che io non lo replico per non tediarvi, basta che vuol dire per la paura. Ma mentre dice : guardai in alto, e vidi, par, che dimostri, che chi vuol vedere il Sole della gloria, non bisogna abbaffare il viso, e gli occhi a queste basseze, ma alzargli, come s'è detto. Vidi le sue spalle vestite de'raggi, Ecco in un medesimo terzetto una bellissima metafora detta da' Latini traslato, della quale parleremo nella seguente, e una non meno bella descrizione, poiche volendo dire il Sole, lo descrive gentilmente, dicendolo:

. . . . . . . . . . quel Pianeta, Che mena dritt' altrui per ogni calle,

cioè, che facendo lume a tutti i viventi, viene a fcoprir loro la ftrada, e così gli mena diritti per ogni calle, e non gli lafcia fmarrire per lo buio, come era avvenuto a Dante. E questo basti per la presente Lezione, invitandovi Giovedì a discorrere della Metafora, e degli effetti, e della cagion della paura.

LE-

[1] S. Matt. cap. 23. ver [. 37.



## LEZIONE NONA DI BENEDETTO

### DI BENEDELTO BUOMMATTEI

Detta nell' Accademia Fiorentina il dì 3. Marzo 1632.

Sopra lo stesso Soggetto.



LLOR fu la paura un poco queta, Che nel lago del cuor m<sup>e</sup>era durata, La notte, ch<sup>e</sup> i<sup>e</sup> passa con tanta pieta. Seguita, Signori, il nostro divin Poeta a narrare il principio della sua descritta conversione,

e dice, che quando cominciò a fcorgere il Sole, la paura, che l'aveva travagliato tutta la notte, fi quietò un poco, perchè cominciò a sperare; accennando, che l'uomo av-

24I avvicinandosi al monte della penitenza, apro si a salire, ma giocondo molto all'animo, perchè fubito si comincia a scoprire alcun raggio della divina grazia, si quieta alquanto, ma non in tutto, perchè ha speranza, ma non certezza di arrivare alla sommità del perdono, e perciò dice:

Allor fu la paura un poco queta. Allora, cioè, quando io viddi le spalle del monte vestite de' raggi del Pianeta,

Che mena dritto altrui per ogni calle.

cioè il Sole. Ma, come dice spalle del monte, e come le chiama vestite de' raggi del Sole? Questa, Signori, è una bellissima figura, che i professori chiamano traslato, e alla Greca metafora; in nostra lingua si direbbe, come pare al Cavalcanti trasportazione, della quale nell'ultima Lezione vi promessi di ragionare, il che volendo io attenere, ci faremo alquanto addietro, e brevemente diremo, che metafora, traslato, o trasportazione è una parola tratta dalla cola, della quale ella è propria a un' altra, a cui non è propria con qualche fimilitudine : come chi dicesse : gli alberi partoriscono, si trasporta questa parola partorire dagli animali, che mantengono la loro spezie col partorire, e però questa è lor propria, agli alberi, de' quali il partorire non è proprio; ma vi è qualche similitudine, perchè il produrre fa, che mantengono la loro spezie, che ha una certa simili-Par. II. Vol. V. tudine Q

tudine col generare. Questa, secondo il parere d'Aristotile nel primo della Poetica, è di quattro forte. Perchè elle fi usano o dal genere alla spezie, o dalla spezie al genere, o dalla spezie alla spezie, o dalla proporzione. Dal genere alla spezie, come il fuoco manco, perchè fi spense, che spegnerst è partir del fuoco, e mancare si dice generalmente di tutte le cole, che vengon meno. Il medefimo farà forse di segare, che essendo verbo generico significante recidere, e tagliare, fi tira alcuna volta al tagliar del grano, e dell' altre biade, benchè il suo proprio sia mietere. Dalla spezie al genere, come tornar mille volte, cioè molte volte, che comprende maggior numero di mille. Dalla fpezie alla spezie, come tor la vita, e troncar l' anima col ferro, che è lo stesso, significando tutte un certo levare. Dalla proporzione è lo (cudo di Bacco, e la tazza di Marte, nella quale tanta proporzione ha la tazza a Bacco, che lo scudo a Marte. Lo stesso è Primavera gioventù dell' anno, e gioventù degli nomini primavera dell' età. Il medesimo è dire il timone effer freno della nave, perchè alla nave ferve il timone, come il freno al cavallo. Simile è quella di Dante, che chiama la Città di Pisa, per aver puniti i figli del Conte Ugo. lino per i peccati del padre, novella Tebe, perchè i Tebani usavano spesso gran crudeltà, ammazzandosi i parenti l'un l'altro per quella ma-

maledetta ragion di stato, e per ambizion di regnare. Queste, dico, sono le spezie delle trasportazioni assegnate da Aristotile, che da me sono accettate, priendomi, che tutte l'altre si riducano a queste. Ma onde fra nata questa figura, cioè da chi fia stato introdotto l'ulo di questa, e qual sia stata la cagione dell' introdurlo, molti ditcorsi si fanno dagli scrittori. Dirò io con quei, che a me paion migliori, che fu da principio introdotta dal bisogno, ma poi s' è mantenuta per ornamento, come è avvenuto appunto de' vestimenti, che da principio furono introdotti per ripararsi dal freddo, e dall'altre ingiurie dell' aria, ma poi cominciarono a servire per ornamento, e decoro, anzi per segno di dignità. Due pertanto sono gli uficj della metafora; supplire al mancamento della favella, quando non ha parole fue atte ad esplicar quella cosa, o dirla più nobilmente, onde noi gli diremo in due parole necessi. tà, e ornamento. Dell' uno, e dell' altro ufficio dà l' esempio Aristotile; e quanto alla necessità adduce quel trito modo di dire, sino usato da' contadini: ingemmare le viti, e suffuriare i campi. D' ornamento, quell' arder la guerra, dire aslai noto a tutti. La metafora, che serve per necessità, ha un sol fonte, che è mancamento delle parole atte ad esprimer il quella cosa, come coltivar lo 'ngegno; questo è un dir metaforico, cavato da quella diligenza, che si pon ne' campi per farli fruttiferi, che **Q** 2

che si tira a quella diligenza, che si pone, perchè lo 'ngegno diventi fruttifero, e questo fi fa, perchè questa diligenza, quest' azione non ha nome proprio, che la possa accennare. Similmente lo spargere il grano sulla terra fi dice (eminare, e perchè quell' azione, che fa il Sole dello spargere i suoi raggi sopra la terra, non ha proprio nome, fi dice per metafora seminare i raggi, e la luce. Ma quella, che s'adopera per ornamento, nasce da più fonti, perchè ella s'usa o per evidenza, o per brevità, o per difetto, o per crescere, o scemare, o per onestà. E così mentre s'usa per evidenza, o energia, serve molto a muovere gli animi, avendo in se molta gravità, ed è anche attissima ad insegnare per la sua chiarezza. Ed avendo in se molta brevità si rende più intelligibile, potendosi con essa esprimere alcune cose, che non si potrebbono esplicare altrimenti, o non così bene, o così brevemente. Diletta anche molto per la dolcezza, e per l'agitazione dell'animo di chi parla, o fcrive, e di chi legge, o afcolta. Vale anche mirabilmente per amplificare, o eftenuare, secondoche n'occorra, e per esprimere onestamente cose inoneste, o di laido significato, come di tutte daremo esempi a'suoi propri luoghi in questo nostro divin Poeta, mentre vi degnerete voi di favorirmi della vostra grata presenza. La metafora infomma genera il parlare chiaro, breve, facile, fignificante, dilettevole, ornato, e magnifico, e rende l'orazione,

ne, piana, gioconda, e pellegrina; così afferma il maestro di que', che sanno nel terzo della Rettorica. E tanto più è bella, come dice Quintiliano, quanto ella ha più del naturale, che qualunque altra esornazione, perchè anche gl'idioti, e rozzi l'usano frequentemente; e così illustrando più il dicitore per la sua vaghezza, e forza, diletta più l'uditore per la sua naturalezza. Di quì è, che se ella è più nobile, e più frequentata di qualungue altra figura, ella ricerca maggiore studio, e maggior diligenza per ritrovarla, e lodatamente servirsene, perchè gli uditori non solo si dilettano d'ascoltarla, ma di confiderare l'invenzione, e'l modo, che si è tenuto in trovarla, e spiegarla; perciò è necessario sapersi alcune regole assegnate da' maestri per bene usarla. Prima, che ella non sia troppo dura, e deforme, come quella, sputacchiar l'alpe di neve; castrar la Repub. blica con la morte di un cittadino; far la città vedova d' abitatori; e di queste si troverebbono infiniti esempj ne' poeti, e ne' prosatori moderni, che si sono tanto avanzati in queste ridicole vanità, che uno stile puro, e legittimo è detto da loro, e dalla maggior parte degli uomini poco saggi seccheria, tapinità, e povertà di concetti, e di stile, intantoche s' è trovato infino chi ha avuto ardir di dire :

Già Febo in su la forca d'Oriente Col capresto de' raggi l'ombre appicca. Q 3 Se-

#### LEZIONE

246

Secondo bisogna pigliarla non lontana tanto, che ella dia nello icuro, come dicono, che fece Perfio; tali iono, mentre si dice Patrimonto delle Sirti, e ricchezze di Cariddi per iscogli, e voragini. Terzo non sieno smisurate, cioè troppo maggiori, o minori di quel, che faccia bisogno, come quel, che volendo accennare un gran mangiatore, dirà, ch' egli è una tempesta, un diluvio; e parlando d'un tenero fanciulletto, dirà, ch' e' fia di ferro, e di diamante, che questo è troppo grande, e sfoggiato, e allo 'ncontro, farà troppo estenuato, se si dirà Apennino, e Mongibello di sasso . Quarto avvertire, che la parola trasportata non sia più stretta della propria, come: accenno il suo gran disgusto, che meglio era dire palesò, scoperse, narrò, o cosa tale. Quinto, che non si dica una azione impropria, come: atting re i frutti, che l'attingere è troppo improprio a i frutti · Selto guardarsi, ch'ella non accenni cosa vile, inonesta, o fporca, come se uno dicesse : alza gli orecchi, che è proprio degli animali bruti, o regnator de' remi, di un condennato alla galea. Settimo, che non sia diffimile, come i grandi, o smisurati pavimenti del Cielo, e chi dice la nave, carrozza, o lettiga, e la via esser fiorita d'armi, che troppa diffimiglianza hanno le armi co i fiori e molto più disfimile, e stravagante è quella, che disse, Apollo esser vedovo della faretra. Ottavo, ch' ella non sia composta di parole, che abbian dell'aspro, e dello spiacevole; e non è ben dettO

to lo strepito della cetera, per lo suono, ed è biafimato quel Poeta [parlo sempre degli antichi, benche e' ci fosse più che dir de' moderni ] che disse Calliope Musa così detta dalla bontà della voce stridor di poesia. Ma questo s'intende, mentre si voglia accennar cosa dolce, e piacevole, perché volendo parlar di cose aspre, non errerà ad accordar le parole col concetto. Nono è, ch' ella vuol effere usata parcamente, e le profe l'ammettono aslai più di rado, che il verso, e se ell' è assomigliata, come s' è detto, a' vestimenti, che furono introdotti per necessità, e poi cominciarono a servire per ornamenti, bisogna confiderare, che come il parco, e modesto ornamento delle vesti è lodato, così il superfluo è biasimato, e preso per un segno di vanità, e di leggerezza d'animo. Decima finalmente, e principalissima condizione è, che ella, come dice il dottissimo Pier Vettori, non fi pigli da altri, ma sia trovata, e inventata di proprio ingegno. Diciamlo in una sola parola con Quintiliano : (1) Buona metafora è quella, che trasferisce il verbo, o il nome del suo luogo proprio, o perchè così richiede la necessità, o perchè è più decente, fuor di questi duc casi la metafora è viziosa, e non bene usata; e bilogna avvertire, dice lo stesso Quintiliano, o che ella occupi un luogo voto, o ch'ella arrechi miglioramento a quel, che ella usurpa, tanto che ella Q 4

[1] Quintil. lib. 8. cap. 6.

ella vaglia più di quella parola, che ella scaccia. Da que!, che s'è fermato, possiam cavare la conclusione, e la prova della bontà della merafora letta di Dante, se si considera la proporzione, che hanno i luoghi alti de i monti alle spalle degli animali, e quello, dirò così, ricoprir di splendore del Sole la superficie del monte col ricoprire gli uomini de' vestimenti. E l'altra non è men bella, dove dice lago del cuore, nel quale gli era durata la paura tutta la notte, che e' passò con tanta pieta, cioè affanno, cordoglio, o, come dice il Buti ottimo comentatore di Dante, angoscia d' animo. Ne sia chi creda, che questa voce s' abbia a prender per pietà, perchè Dante avrebbe detto uno sproposito, atteloche pietà è un'afflizion d'animo, che si sence per l'altrui miserie; ora se la sua afflizione nasceva dal proprio pericolo, in che e' fi trovava da che conobbe lo stato suo, come vorrann' e' dirla pietà? pieta, e pietà, hanno la medesima parentela, che santa, e santà; merce, e merce; citta, e citta. Ne mi si dia in esempio Commedia, Tragedia, Accademia, ec. che a suo rempo vi mostrerò la sproporzione. Dice in somma lago del cuore, metafora bellissima, perchè lago è una adunanza d'acque perpetue surte nello stesso luogo a differenza della palude, e dello stagno, che non nascono, ma ricevon l'acque d'altronde ; ovvero lago è un luogo profondo con acque perpetue quivi nate, che fanno rivi, e fiumi; fi piglia anco talora lago per una

una concavità profonda, che però i Latini dicevan lago un certo vaso, del quale si servivano per pigiar l'uva. Ora se il cuore è un vaso concavo, e molto profondo, e s' egli è sempre pieno di quell'umore, che e' somministra alle vene, io non so, perchè e' non possa chiamarsi lago. E se la paura nasce per ristringimento di tutto il calore, che sene corre alla volta del cuore, come a fua regal sede, a ragione dice, che la paura gli era durata nel lago del cuore; ma allora ch' ella fu un poco queta, cioè ferma, resto in parte quel batticuore, che s' ha per quella veemente apprensione d'animo, riculante alcun male si vicino, che difficilmente posta sfuggirsi. E per mostrar maggiormente la forza di tal paura, ce la descrive con una bellissima similitudine, dicendo:

E come quei, che con lena affannata Uscito fuor del pelago alla riva, Si volge all'acqua perigliofa, e guata; Così l'animo mio, ch'ancor fuggiva,

Si volfe 'ndietro a rimirar lo passo, Che non lasciò giammai persona viva.

Cava la fimilitudine da quel, che dopo all'aver notato un pezzo, affannato dalla fatica, e dal pericolo, efce alla riva più morto, che vivo, il quale fi volta a guardare il luogo, donde a fatica è fcampato, ma a che fine lo faccia, non fa. Ma come fi volge l'animo a guatare, e come fugge ? S' avesse detto, ch' egli, o, il suo corpo fi volse, mentre l'animo fuggiva, non averei

rei dubbio, ma che l'animo fuggendo si volti, par che ci sia qualche difficultà. Per iscioglimento di queito dubbio bifogna, che vi ricordiate, Signori, di quel ch' io vi diffi in propofito della Liogua, quand' io vi mostrai, che il parlar di Dante è allegorico, e perciò non è maraviglia, che per servir all'allegoria abbia detto una cosa, che nel senso litterale parrebbe poco a proposito; ma egli ha voluto accennare il fuo penfiero, e stando nell'allegoría dell'anima contrita, dice, che il suo animo, che ancor fuggiva, cioè ancora abborriva tanto spavento, e tanto pericolo, ancorché il corpo si fosse fermato, si volle induetro, cominciò a pensare al pericolo, in ch'era stato d'eterna dannazione a rimirar lo paffo.

Che non lasciò giammai persona viva.

Allude, che pochi scampano dalla morte del peccato, ovvero, che ognuno, che pecca, è subito morto alla grazia, ovvero, che il passo del peccato ammazza chi va per quello, ovvero, che ognuno in qualche modo pecca. Dice dunque:

E come quei, che con lena affannata. Lena, cioè respirazione, che per la paura, e per la fatica spesse volte è affannata, e impedita. Dice acqua perigliosa, pericolosa, che è piena di pericolo; e guata; anticamente si diceva guata, e guarda indifferentemente, oggi si sa differenza da guatare, guardare, e mirare, come dichiareremo altra volta, mostrando la falsità di quel, quel, che diste guatare ester de' Fiorentini, e mirare de' Sanesi. E ciò basti per la presente, aspettandovi tutti il seguente Giovedi all'esplicazione de' versi, che dopo i già esplicati ne vengono, promettendovi di farvi sentir cosa, ch' a tutti sarà gioconda, e loderete la briga, che per venirmi a favorire vi sarete presa.

LE-



# L E Z I O N E DECIMA

### DI BENEDETTO BUOMMATTEI

Detta nell' Accademia Fiorentina. il dì 10. Marzo 1632.

Sopra lo steffo Soggetto.



Oich' ebbi ripofato il corpolaffo, Riprefi via per la piaggia diferta, Sicchè 'l piè fermo fempre era 'l più baffo.

Egli è intervenuto, Signori, a Dante quel, che avviene ordina-

riamente a tutti gli Scrittori di qualche grido, che essendo prima riscritti, e copiati da varie mani, e poi stampati più, e più volte, restano in gran parte o dal poco sapere, o dal troppo degli stampatori, e degli scrittori variati, e mutati dalla lor vera lezione, onde gli

253 gli espositori bene spesso s' inducono ad esplicare non poco diversamente il vero intelletto dell'autore, e fanno talora ponderazioni, che ad altro non fervono, che ad allungare, e oscurare, e fare apparire il concetto per se lodevole, triviale, e plebeo, e fecondo alcuni biafimevole. Ecco molti leggono in luogo di

E quanto a dir qual era è cola dura; Ab quanto a dir qual era, ec.

e sopra quell' aspirazione fanno gran forza, come averete visto da voi medesimi. Per questa felva felvaggia, leggono esta, e alte per altre, dicendo:

Dirò dell'alte cofe, che vi ho scorte.

In che quanto fieno ingannati, vi mostrai a suo luogo. Altri hanno al piè per appiè d'un colle, e vestite del raggia per vestite de' raggi. Ma nel primo de' tre versi già recitati si vede manifestamente l'accennata varietà, attesochè alcuni leggono :

Poi riposato alguanto il corpo lasso; altri: Poiche posato un poco; altri: Poi posato ebbi un poco; e altri, Poiche posato alquanto, spiccando poi il corpo lasso, non so perchè. Io non voglio stare ad esaminarle ad una ad una. Io e quì, e per tutto, senza replicarlo più, mi servo della correzione de' miei Signori Accademici della Crusca, i quali avendo avuto comodità di riscontrare molti testi antichi, hanno poi eletta quella lezione, che la ragione, e la più numerosa concordanza di essi a lor persuase, e perciò

ciò si può credere loro in questo più, che a molti altri Leggo io adunque con essi:

Posch' ebbi ripofato il corpo laffo;

cioè dopo ch' io per esfermi fermato a rimirar lo passo pericoloto già accennato, ebbi ripofato il corpo lasso, poich' io ebbi riavuti gli spiriti, che per la stanchezza, e per la gran fatica s'erano abbandonati, riprefi via, ec La lassezza, Signori, come sapete, naice da gran fatica o di corpo, o di mente, che l'uomo duri; il corpo nel muoveisi s' affatica, perchè quel, che muove, come dice Aristotile (1) nella Fisica, essendo nella materia, bisogna, che muovendo muova se stesso, il che senza farica non si può fare, perchè secondo Alberto Magno la fatica dalla difubbidienza di quel, ch' è moffo, al suo motore naice. Naice anche la fatica dal pensare, e speculare, perchè, come insegna S. Tommaso (2), lo intelletto ha bisogno de' fantasmi, che nell'organo di questo corpo, e non altrove riseggono. Onde non è maraviglia, che Dante avesse bisogno di riposare il corpo lasso, poiche avendo durata molta fatica corporale nel lungo cammino, e fastidioso per quella felva, era stato anco molto pensieroso della salute, e però aveva gran bisogno d' un po' di riposo, perchè tutte le cagioni, che ordinariamente fanno straccare, erano concorse a travagliar\_

[1] Arist. nella Fif. lib. 8. [2] S. Tomm. Etic. lib. 10.

gliarlo. Oltrechè quel non poter camminare a fua voglia per la foresta, perch' ell' era aspra, e forte, come s' è detto, gli cagionava anche maggior fatica, se si dee credere al Maestro ne' suoi Problemi, che afferma i passi piccoli, e tardi, e i viaggi brevi muover per l'ordinario maggior fatica; e la sua ragione è questa, che elle variano, e non sono finite; fanno come il Sole di Marzo, che muove, e non risolve. Quel camminare alquanto, e fermarsi fa, che si muta d'un contrario in un altro, il che è molto faticolo, attesoche e' non si può far l'assuefazione nè all'uno, nè all'altro, la quale assurbazione scema la fatica in gran parte. Era adunque Dante affaticato per tutte le ragioni, e però aveva gran bisogno di riposare il corpo lasso. Di questa posata dicono i Comentatori, ch' egli sta full' allegoria, e fignifica, che e' lasciò di peccare, e quì fanno lunghi discorsi. Dico io brevemente, che quì non si dee altro considerare, che il puro senso letterale, perchè nell'allegorie, cioè nel parlare allegorico, non fi ha a ponderare ogni parola, attesochè molte cose si metto. no, non perchè elle fignifichino, ma per empire la narrazione, non perch' elle sieno necessarie, ma perch'elle soglion farsi, non come parte della parabola, o allegoría, ma come emblema. Ugone, che i moderni Oratori non nominerrebbero giammai senza dargli dell' Eminentissimo per la testa, parlando di quella parabola del Salvatore, regi256

registrata da San Matteu (1) di quel padre di famiglia, che seminò il buon grano, sopra il quale fu seminato il loglio dal suo nemico, dice apertamente, che le parabole non applican fempre le perione alle perfone, non le parti alle parti, ma tutto 'l negozio a tutto 'l negozio. E che ciò sia vero, considerate, Signori, che lo stesso Redentore essendo intercogato da' discepoli dell'interpretazione di quella parabola, diffe, che colui, che semina il buon seme, è il figliuolo dell' uomo, cioè egli stesso, il campo è il Mondo, il buon seme i figliuoli del Paradiso, il loglio i reprobi, il nemico, che gli semina, il Diavolo, la ricolta il di del giudizio, i mietitori gli Angeli. Ma degli uomini, che dormendo diedero occasione al nemico di seminar la zizzania, e de' fervi, che andarono a dire al padrone della mala fementa, pregandolo, che deffe loro ordine, che la sv gliessero, non ne parla, e non l'esplica, perchè non appartengono alla fignificazione della parabola; così dicono gli espositori. Il medesimo si dice del tesoro nascofo nel campo, che non è necessario, che lo nasconda per finir la parabola, ma si può credere, che colui, che lo trova, lo nasconda, perchè non gli sia rubato, mentre va a trovare gli strumenti per poterlo cavare. Il medefimo diremo del vender la moglie, e i figliuoli a quel servo, che aveva

[1] S. Matt. cap. 13.

aveva quel gran debito col padrone, che non vuol dire, che per gli peccati del marito, e del padre fia punita la moglie, e i figliuoli, ma perchè molte leggi avevano, che per gli debiti del padre fi vendessero i figliuoli. Non è dunque necessario, che tutte le parole, e tutte le cose, che dice Dante, fi debbano intendere allegoricamente, perchè alcune volte elle non vi stanno come parte d'allegoria, ma come emblema, cioè parte posta solo per ornamento, e per empiere, e finir la narrazione, come fa ora, che per dare alcuna effigie di verifimile dice:

• Poich<sup>\*</sup> ebbi ripofato il corpo lasso;

benche avesse trattato prima dell'animo, che ancor fuggiva; e tutto spaurito si volle addietro a rimirar lo passo, [1]

Che non lasciò giammai persona viva;

che fe avesse detto, poich'ebbi riposato l'animo, lo spirito, o'l pensier lasso, non so come fosse stato inteso dalle persone. Dice dunque a ragione, che riposò il corpo, e poi riprese via, cioè il cammino, si rimesse a camminar per la piaggia diserta

Sì, ch' il piè fermo fempr' era il più baffo. Sì, cioè di maniera camminava, che il piè fermo fempre era 'l più baffo; fe aveffe detto di aver camminato per la pianura, non occorreva, che aveffe fatta questa defcrizione, perchè tutti quelli, che vanno per la pianura, vanno a un mo-*Par. II.Vol.V.* R do,

[1] Dan. Inf. 1.

do, ma quei, che vanuo per le piagge, o salgono alla volta del monte, o scendono verso la valle, o verso la pianura, o tirano costeggiando 'l monte senza salire, o scendere. Mentre uno fale, bisogna, che posi il piede in terra, e coll' altro si muova allo 'nsù tanto, che viene a esfer più alto sempre di quel, che sta fermo; e bench' e' paia, che questa regola non sia sempre vera assolutamente, perchè allora ch' e' si posa il piede di sopra, quel, ch'era rimaso fermo, fi muove, e fino che non è arrivato all'altezza dell'altro, viene a esser più basso di quel, ch' è fermo, ciò non dia fastidio, perchè quel sempre non si piglia per un sempre assoluto, ma comparativo, e vuol dire, che per lo più il piè fermo era il più ballo. Seguita a descrivere gli accidenti dell'anima convertita, che s' incammina alla volta del monte della virtù, al quale non può arrivarsi dalla valle della vita viziosa, senza passar per la piaggia del pentimento, e della penitenza. Alla quale arrivando, allora si dirà, che vada in su avvicinandosi al monte, che muoverà quegli affetti figurati pe' piedi, che sono alti, cioè, che risguardano le cose dell'altra vita, tenendo fermi i bassi, cioè quei, che continovamente guardano la terra; e dicano gli altri quel, che a lor piace. Dice piaggia deserta, cioè sola, abbandonata, perchè la via della virtù è pochissimo frequentata, che perciò il Petrasca, parlando della sua contraria, disse a suo proposito:

Pochi ·

Pochi compagni avrai per l'altra via. [1] E notate, uditori, che questa via non ha articolo, oggi diremmo riprefi la via, ma gli antichi non solo nelle poesie, ma anche nelle prose alcuna volta privavano dell'articolo molti nomi solo per una certa proprietà di favella. Ecco nello stesso Poeta:

E caddi come l'uom, cui fonno piglia. (2) Poi ripigliammo nostro cammin fanto. (3) Da via di verità, ed a sua vita. (4)

Ei Profatori hanno più volte: si misero in via, e: entrati in via, e: non vedendo nè via, nè sentiero. Ma il discorrervi al presente degli articoli farebbe materia poco opportuna per effer troppo lunga; ferbiamla ad altro tempo. E' anche da notare, che noi abbiamo due verbi ripusato, e riprest, amendue composti, attesochè l'uno viene dal verbo posare, l'altro dal verbo pigliare, aggiunto all'uno, e all'altro un ri, la qual dizione monofillaba alcune volte fignifica quel, che vale appresso a' Latini iterum, alcune volte non muta il fignificato, o, per dir meglio, non dimostra replicazione d' atto. Ecco del primo, riarare, ricondurre, ricominciare, ridire, risudare. Ecco del secondo, ripiegare, risedere, rivolgersi, risentirsi, riardere. E di questa schiera R 2 è rı-

- [1] Petr. Son. 7.
- [2] Dan. Inf. 3.
- [3] Dan. Purg. 20.
- [4] Dan. Parad. 7.

### LEZIONE

è riposare, dell'altra è ripigliare, che vuol dire pigliare di nuovo, cioè tornare un' altra volta a camminar per la via, che per la paura era stata da me interrotta, e quasi che tralasciata.

Ed ecco quasi al cominciar dell'erta

Una lonza leggiera.

260

Perchè dalla moralità, e allegoria di quelle tre fiere accennate, cioè lonza, lione, e lupa avremo occasione nella seguente di discorrere a lungo, esamineremo oggi litteralmente quel Ed, che da molti, al mio credere, non è intesa a bastanza, che però molti c' hanno fatti sopra vari discorfi, e la maggior parte poco a proposito. Questa particella E, che per fuggir lo 'ncontro delle vocali, come qui, s'accresce talora d' un D, non è fempre semplice interposizione, perch'ella serve più d'una volta solo per ripieno, cioè per proprietà di favella; alcune volte serve per evidenza, e per dimostrare un certo inafpettato avvenimento. Ecco il Boccaccio: (1) Mentre tralle donne erano così fatti ragionamenti, ed ecco entrar nella Chiefa tre giovani. Difcorrevano d'uscir della città, e ritirarsi in qualche villa per fuggire il pericolo, che loro foprastava; ma per non avere uomini, che tenesfero lor compagnia, si stavano irresolute, quando all'improvvito comparvero loro d'avanti i tre giovani, che ottimamente servirono a' lor bisogni. Ora questa inaspettata comparsa non si poteva

[1] Bocc. Introd. num. 43.

teva accennar con più evidenza, e più brevemente, che con un' E: Mentre tralle donne erano così fatti ragionamenti, ed ecco entrar nella Chiesa tre giovani; che vale quanto avesse detto: Veddero per lor fortuna con allegrezza di tutte loro entrar nella Chiesa tre giovani. Avete in oltre nel ragionamento dell'Argenti quell'uom forte sdegnoso, iracondo, e bizzarro, che essendogli andato avanti quel barattiere [ che forle direm' oggi cialtrone, o birbone ] con quel fiasco dicendogli da parte di Biondello: (1) Mandavi pregando, che vi piaccia d' arrubinargli questo fiasco del vostro buon vin vermiglio, che si vuole alquanto sollazzare con suoi zanzeri; dice, che l'Argenti sene prese molto sdegno, giudicando, che Biondello si facesse beffe di lui, e distese il braccio per giugnere il barattiere, e pagarlo della 'mbasciata, ma essendosi egli fuggito, rimase con molta collera, e soggiunse : Ed in questo, che egli così si rodeva, e Biondello venne. Poteva semplicemente dire : Ed in questo, che egli così si rodeva, Biondello venne. Ma sentite, che forza, che energia, e che evidenza ha quell' E. Mentre adunque Dante dice:

Ed ecco quasi al cominciar dell'erta;

non vuol dire, che facesse prima la piaggia senza montare, quasi nel dire, che 'l piè fermo sempre era il più basso, volesse inferire, ch'egli andava al piano sino al monte, e arrivato al R 3 monte

[1] Bocc. nov. 88.

### $_{262}$ LEZIONE

monte gli apparisse quell' animale, perche piaggia non è, che non vada all'erta, non ripida come 'l monte, ma più piacevole affai. Il senso delle parole è tale : Mentre che io cominciai a salire, dopo ch' ebbi ripresa via per la piaggia, non nell'istesso cominciare, ma quasi al cominciar dell'erta m' apparve quella fiera. Il quale avvenimento improvviso, e spaventoso non si poteva descriver meglio, e con più efficacia, che con quelle due parole Ed ecco. Par, che voglia dire : quand' io mi credeva d' effer ficuro, per aver lasciara la valle addietro, e già salita una particella dell'erta, m'apparve una spaventosa fiera, senza saper dond' ella fosse uscita. Quel, che s'accenni per questa fiera, e per l'altre due fue compagne, vedremo nella seguente, dopo la quale fino a fatto l'ottava di Pasqua non vi darò più fastidio. Ringraziandovi frattanto de' continovati favori, che dalla vostra frequenza giornalmente ricevo.

· LE-



# L E Z I O N E UNDECIMA

## DI CARLO DATI

#### Nell' Accademia della Crusca detto lo Smarrito

Detta nell' Accademia Fiorentina.

### Sopra le Zazzere.



Regio fingolariffimo dell'eloquenza, Sereniffimo Principe, degniffimo Confolo, generofi Accademici, virtuofi Uditori, è il rendere grate, e probabili a chi le afcolta materie per fe stesse noiofe, e propofizioni repugnanti.

Tuttavia niuno per mio configlio, fe la neceffità non lo sforza, o la bizzarria non, gli promette la gratitudine degli uditori, o più che ordi-R 4 nario 264

nario valore non lo conforta, imprenderà a celebrare cose universalmente odiate, o a provare apparentissimi assurdi, avendo sempre stimato molto vantaggiofa per chi parla in pubblico l'elezione di argomenti cari all'orecchie degli ascoltanti. Sendomi per tanto stato imposto dal nostro degnissimo Consolo, al cui imperio repugnar non mi lice, che io in questo giorno discorra sopra qual materia più m'aggrada, conoscendomi spogliato d'ogni facoltà, e prerogativa, che mi vi possa far grato, disposi, se possibile era, d'elegger soggetto da voi più d'ogni altro gradito. E per tale effetto rivolgendomi a confiderare l' eccellenze, che nella Nobiltà Fiorentina altamente risplendono, largo campo di discorrere trovai ben per mille Oratori. Sicche ritiratomi dalla vastezza delle vostre virtù agli ornamenti della persona trapassando, niuno tra essi più leggiadro, e più maestoso mi parve, che quello della chioma tanto amato dal nostro secolo. Laonde tostamente pensai di esaltare con encomj quanto per me si poteva questa portatura vaghi sima di capelli, che da noi volgarmente si chiama Zazzera, animato da quel detto di Cherilao, che niuno abbigliamento maggior, bellezza di quella, e minor dispendio ci porta. Già mi preparava per tale impresa, quando in leggendo intesi d' essere stato gran tempo fa prevenuto da Dione Prusiese per la sua rara facondia soprannomato Crisostomo. Dispiacquemi veramente l'avere a mutar concetto, si per essere scarfiffimo

sissimo di partiti, si perchè da esso mi prometteva, e quasi m' assicurava del favor vostro; dall'altro canto mi rallegrai, perchè sì perfetto Oratore molto meglio di me poteva avere commendato il vostro nobil costume. Poco di vita ebbe in me la letizia, perchè tosto conobbi non esser giunto all'età nostra ( colpa del voracissimo tempo ) discorso così pregiato, ma sì bene conservarsi quello di Sinesio Vescovo di Cirene fatto contro ad esso siamilecito inventar questa voce ] in lode della calvezza. Per la qual cosa considerando, che taluno mosso da' sofilmi di Sinesio veramente eloquentissimo, non udendo le ragioni faldissime di Dione, s' indurrà facilmente a credere il fallo, non per refarcire i danni dell' uno, o per distruggere gli argomenti dell' altro, che tanto non mi presumo, ma per far noto in parte quel, che fia vero, mutati gli encomj in difese, e ad altro tempo più opportuno riferbandoli, per Dione, e per li miei compatriotti mi feci fautore della zazzera contro a Sinefio. Al quale come a quello, che calvo era, molte cose condonar si potevano, se egli, senza offendere la zazzera, ed opporsi a Dione, si fosse mantenuto dentro a' limiti da se medesimo propostisi, cioè di provare, che NON SI DEE VERGOGNARE L'UOMO CALVO; ed io non folo tralasciando d' oppugnarlo l'averei scusato, e compatito, anzi sarei forse staro del suo parere; ma egli si lasciò trasportare non tanto a dire, che la calvezza vergognola

gnuía non era, ma gloriosa molto più della chioma appresso di lui abierta non solo, ma detestabile. Sicche se talora mi sentirete incalzar con veemenza Sinesio, ed i calvi, de' quali non vorrei per si lieve cagione perder la grazia, incolpatene i pungenti stimoli, che ognora mi porge l'avversario, ed il zelo del vostro onore, e del vero, per difendere il quale non voglio altrimenti prescrivermi per confine la fola difesa della zazzera, sapendo, che fa piccola botta quel pezzo, che non ha forze da condursi oltre al segno, e che ottimi son quei colpi di scherma, che offendono, e difendono in un tempo. Di questo stratagemma maestro m'è l'avversario, il quale non fi mette in parata, ma di posta si scaglia per recidere con un fol colpo tutto l'onore a' capelli, argumentando da i bruti pelosi agli uomini nudi, quasiche tal disfimiglianza corrisponda alla differenza tra gli animali irragionevoli, e ragionevoli. La qual forta di argumentare, benchè sopra essa la Fisonomia tutta sondata sia, non mi sodissa interamente. Ed argomenterei, che la scimia sosse talmente ingegnosa dall'essere similissima all'uomo, ed il cavallo di Cesare essere stato generosissimo per avere avuto i piedi quasi umani, e non che gli uomini irsuti, e capelluti fieno stolidi, e ingegnosissimi i calvi, perchè i bruti abbiano tutta la lor vita pelosa, perchè le pecore cariche di lana sieno insensate, ed i cani meno pelosi astutissimi, i più, temerarj, e balordi.

### UNDECIMA. 267

lordi. Oltrechè è vero, che i cani villerecci, per detto di Columella (1), vogliono esser vellosi, e quelli da caccia, secondo Senofonte (2), aver l'orecchie pelate. Ma il medefimo Autore (3) foggiugne, che eglino deono aver buon pelo, sottile, morbido, e solto, avendo prima detto (4) non esser da fatica quei cani, che rado l' hanno. E Frontone (5) indifferentemente lodò i poco, ed i molto pelofi, aggiugnendo però, che l'estere irsuti gli fa terribili, il che si verifica ne' nostri barboni ingegnosissimi, ed utilissimi per la caccia. Vide ben Sinefio, che facilmente potevagli essere opposto, l'uomo non esser totalmente ignudo, anzi non senza maraviglia doversi osfervare con Plinio (6), che egli, spogliato più d'ogni altro animale, avesse il capo più di tutti coperto. E perciò soggiunse, che ciò avveniva, perchè egli conoscesse d'aver qualche somiglianza colle cose mortali. Ma se i capelli, per detto dell'avversario, talmente repugnano alla ragione, che star non possono con essa, e perchè gli situò la natura nelle parti più nobili, e più vitali del corpo, anzi nella refidenza dell'anima, se non per maggiormente ador-

- [1] Colum. lib. 7. cap. 14.
- [2] Senof. de Venat. car. 345.
- [3] Sencf. de Venat. car. 346.
- [4] Senof. de Venat. car. 344.
- [5] Geop. Const. lib. 19. 2.
- [6] Plin. lib. 11. cap. 37.

adornare, e difendere questo divino palazzo nella parte, dove per lo più abita, ed opera quella eterna regina? Ed in questa, come in tutte l'altre cose prudentissima fu la natura, attesoche con questo ornamento nuna impedì delle operazioni spirituali, e sensitive, come quella, che fa far sì, che le steffe cose operino, ed adornino il mondo. Onde vano è l'argomento dell'avversario tratto dal divino Platone (1), il quale in descrivere le carrozze guidate dall' anima fa a uno de' cavalli, da lui chiamato l'ingiusto, l'orecchie sorde, e pelose. Provvidde a questo inconveniente quella gran maestra, o Sinesio, che però in altra parte del capo fece nascere la zazzera, e l'orecchie dalla parte interna, dove fi genera il fuono a niuno animale fece pelofe, e forse tali l'avrebbe concedute ed a voi, ed a me, uditori, se ella si fosse potuta immaginare, che si avessero a udir da noi opposizioni tanto frivole contro alle sue maraviglie, potendo noi dire, come Marziale (2) diste a colui, che si circondava il collo, fecondo l'ufo degli Oratori, colla fascia da' Latini detta focale :

A che per recitar circondi il collo

Di velli, i quai stan meglio a' nostri orecchi? E chi può senza nausea udire, che siccome la vista, il più insigne tra' sentimenti, meno degli altri è pelosa, così gli uomini, che sca gli altri ecce-

[1] Plat. nel Fedr. car. 454. [2] Marz. lib. 4. epigr. 41.

eccedono, maggiormente son calvi? Onde essendo gli uomini fra gli altri animali i più nobili, ne segue, che quelli, a i quali per buona sorte i capelli mancarono, fieno fra gli altri uomini quasi divini. So, che non senza vostro tedio vo esaminando leggerezze sì fatte, ma chi difende è in obbligo di levare ogni dubbio; che perciò in fimili angustie ritrovandosi Lucio Apuleio disse (1) : S' e' vi parrà, che io mi difenda da cole frivole, incolpatene chi mele oppone. Non folo frivole, ma apertamente false sono le ragioni di Sinefio, perchè l'occhio folo, che è il più bello, il più gentile, il più geloso senso del corpo nostro, con finissimi peli nelle palpebre, e nel ciglio fi difende, ed adorna. E quando fossero vere, niente per mio credere opererebbero in pro de' calvi, perchè da esse non è ferita direttamente la zazzera, ma ogni forta di pelo, che si ritrovi nell' uomo. Tra' quali pur si comprende la barba testimonio della virilità, tra' quali pur si annoverano i peli del petto, per detto suo da Omero (2) in segno di prudenza dati ad Achille, che così appunto interpetra il gran Comentatore Eustazio quelli, i quali Clemente Alessandrino (3) chiamò indizio di fortezza, e d'imperio. Ed è tanto falso, che i peli,

- [1] Apul. nell' Apolog. car. 261.
- [2] Omer. Iliad. lib. 1.
- [3] Clem. Aleffandr. nella Pedagog. lib. 3. cap. 3. car. 88. D.

peli, e capelli sieno, come egli afferma, incompatibili colla virtù, che qualora la natura volle situare in alcuni estrema sapienza, e sommo valore, parve, che ella fosse sforzata a fare agli stessi prodigiosamente infin le viscere irsure. Onde si legge Ermogene (1) Rettorico ingegnosisfimo avere avuto il cuore smisurato, e peloso. Lo stesso di Aristomene Messenio, il quale uccise 300. Lacedemonj, e fu di forza, ed industria mirabile racconta Plinio. Il medefimo riferisce Aristide appresso Plutarco di Leonida Spartano famofisfimo per avere assaltato con 300. soldati soli i 500000. di Serse, e non curando la vita esfere arrivato a levarli la corona di testa. Questo disse di Lisandro pure Spartano, e d'un cane d'Alesfandro Magno Eustazio fopra il fecondo dell'Iliade spiegando quel verso d'Omero:

Duce de' Paflagoni è Pilemeneo Dal foito cuore;

(2) ove non folto di peli, perchè non fi potea fapere, mentre era vivo, ma prudente interpetra la parola  $\lambda \not \alpha \sigma_{i0} \nu \lambda \eta_{p}$ ; dal che fi può trarre, confonderfi questi due termini cuor peloso, e prudente. Non meno, o Signori, congiunte sono la sapienza, e la fortezza alla chioma, di quello, che sieno al petto, ed al cuore irsuto, come quelle, che non meno nella testa, che nel cuore

 [1] Cel. Rodigin. lib. 4 cap. 16. Alex. ab Alex. dier. gen. lib. 5. cap. 25.
 [2] K. Cel. Bedie, lib. 4 cap. 26.

[2] V. Cel. Rodig. lib. 4. cap. 16. e Iliad. lib. 1.

271

re tengono il seggio. Quantunque ciò così facilmente non ammetta Sinesio, aggiungendo alle cose dette, che se talora nel suo museo rivolgeva gli occhi a' ritratti di Diogene, di Socrate, e degli altri, che per la virtù, e dottrina loro furono illustri, gli si rappresentava un teatro, ed una adunanza di calvi. Vedere, uditori, come svaniscono le forze di coloro, che difendono il falfo; pareva, che Sinefio avesse migliaia d'esempli, ed eccogli ridotti a due, Diogene, e Socrate . Sopra quel mostro della Filosofia, e della Natura niente mi curo insistere; che se pure io volessi parlarne, poco altro, che viziose stravaganze potrei riferire, come ester lordo, ed abietto, sempre lacerar l'altrui fama, mangiar carne cruda, creder, che non sia ingiusto pascersi dell' umana, non reputar vergognoso il fare in pubblico quello, che non è male in se stesso, ma però dagli altri atto disonesto si stima, le mogli dover effer comuni fenza altre nozze, e simili bestialità orribili all'udito di chi ha fior di ragione. Vagliasi pertanto Sinesio in favor de' calvi d' uomo così ben costumato, e se egli volesse scularlo o per la sofferenza, o per la immutabilità degli affetti, o per lo disprezzo del mondo, potrei anche dirgli, che Diogene non fu calvo, imperciocchè nè Laerzio (1), nè altri lo riferiscono, ma piuttosto cosa molto contraria, cioè, che sendo egli entrato

[1] Diog. Laer. lib. 6. car. 385.

trato in un convito di giovani col capo mezzo tolato, e mezzo no, ne riportò da essi solenni picchiate. Bene è vero, che egli si mostrò assai nemico della zazzera (1), facendo radere fino alla cotenna i figliuoli di Seniade suoi scolari; al che niente replico, ma per denotare quanto egli lo fece a sproposito, dirò le parole, che leguono di Laerzio: e cavandoli di casa sciatti, e senza toga, o scarpe, gli facea vestir per le strade. Non così fece/il padre della lapienza mondana, dico il buon Socrate, il quale, benchè per sua mala sorte fosse fatto diventar calvo dalla natura, che per distinguerlo dagli Dei gli negò le corporali bellezze, tuttavia fi compiacque della zazzera d' Alcibiade, descritto da Libanio (2) colle chiome simili a quelle di Bacco. Non la recife a Fedone (3), ancorchè nel dialogo da esso denominato paía, che egli lo tentasse; ma chi attentamente legge, comprenderà, che egli lo disse burlando, e quasi chiedendo quello, che egli non voleva. Concedetemi, che io v' adduca trasferite nel volgar nostro le parole del divino Filosofo, infigni non solo per l'intento mio, ma per molte altre appartenenze. Per maggiore intelligenza riducetevi a mente, uditori, che il discorso dell'anima fu da Socrate fatto contro a Simmia, e Cebete

[1] Diog. Laer. ibid. car. 384.
[2] Liban. declam. 9.
[3] Plat. in Fedr. car. 506.

bete dopo aver bevuto il veleno. Maraviglia non piccola, che dall' infetto seno scaturissero profluvj salutiferi, e dolci di sapienza, prodigiolo evento, che la propinqua morte lo lasciasse palesar cose immortali. Ma l'incorruttibil virtù nè fra le cicute s' attosca. Candido, ed innocente cigno per la soprastante morte manda fuori più canore le voci. Perdonatemi, o Signori, se per l'affetto, che io grandissimo porto a Socrate, forse con vostro tedio dall'incominciata strada travio: Stava Fedone uno de' più cari discepoli alla destra del buon Filosofo assis sopra bassa seggiola, sicchè il suo maestro veniva ad essere di lui più alto. Avendo egli adunque toccata, a Fedone la testa, e presigli i peli del capo, sopra i quali spesse fiate scherzar solea, disse : domani for(e, o Fedune, taglierai questa bella zazzera? Così è dovere, rispos egli. No, se farai a mio senno, soggiunse Socrate. E perchè, disse Fedone? Seguitò Socrate: anzi oggi io la mia, e tu la tua chioma reciderai per effer morto il nostro parlare, (enza speranza di ravvivarlo, e se io fossi in te, e fuggir vedessi le mie ragioni, giurerei con gli Argivi di non portar più la zazzera, finchè io non avessi debellato, e vinto il discorso di Cebete, e di Simmia. Facciafi, o Signori, reflessione da voi, che piacevol modo di filosofare era quello di Socrate, e contrappongansi queste gentilezze alle strepitose tenzoni dell'età nostra. L'eruditissimo Giovanni Kirchman (1) crede, che Socra-Par. II. Vol.V. S te

[1] Kirchman de fun. Roman. lib. 2. cap. 15.

274

te moribondo domandasse a Fedone, se egli domani si taglierebbe la zazzera, alludendo al costume degli antichi, i quali nella morte de' più cari fopra il rogo mettevano le chiome loro, come fece Achille (1) nella morte dell' amato Patroclo. Se questo sia vero, io non lo so, bastami averlo accennato; è ben certo, che quando egli fa menzione degli Argivi, allude alla battaglia di Tirea, nella quale restando essi vinti da' Lacedemonj, per detto di Erodoto, e di Plutarco, solennemente giurarono di non portar la zazzera, finchè essi non racquistavano l'onor perduto. Sono sforzato per interesse proprio a toccare un altro tafto, ed è contro al detto degli avversari, che Socrate fa memoria della sua zazzera. Tuttavia questo niente ritardi il nostro ritorno a Sinefio, e gli si conceda, che Socrate fosse calvo, affermandolo Ammonio (2), e dall' antiche statue cavandolo Giovan Batista Porta. Fu favio, fu calvo Socrare, per questo la calvezza ha una tal collegazione colla fapienza? per que-Ito Socrate fu maggiormente pefetto? Signori no. Anzi se ricorriamo agli Autori, da' quali fi cava Socrate effere stato calvo, ritroveremo sempre mentovata la di lui calvezza, come difetto. San Girolamo (3) contro a Gioviniano riferisce, che Socrate burlava Santippa, e Mirone fue mogli spesso fra di loro discordi, che elleno contendeffe-

- [2] Physiog. lib. 2. cap. 2. car. 88.
- [3] San Girol. tom. 2. lib. 1. car. 72:

<sup>[1]</sup> Omer. Iliad. lib. penult.

dessero per un uomo bruttissimo, che avea schiacciato il naso, calva la fronte, pelose le spalle, torte le gambe. E Sidonio Apollinare annoverando l'imperfezioni di molti Filosofi, i quali si dipingevano per le scuole, disse: Seusippo avere la collottola curva, Arato larga, Zenone la fronte raccolta, Epicuro distesa, Diogene la barba folta, Socrate la chioma cadente, e quel, che segue. E questa ultima autorità di Sidonio è un dono, ch' io fo a Sinefio in vederlo sì povero di ragioni, non mancando i testi antichi, come accenna Giovanni Savaronio (1), e l'Autor (2) della chioma, i quali hanno candente, in vece di cadente. Lezione, che non poco aiuto riceve dal sopracitato luogo di Platone, e da un altro di Laerzio (3) il quale afferma, che Socrate spesso in parlando, per la veemenza del discorso soleva scagliar le mani, e svegliersi i crini, che difficilmente poteva fare, sendo sopramodo calvo. Ma non fi contenda a Sinefio, che Socrate fosse calvo, e che in tal difetto fomigliasse Sileno, giacchè Alcibiade lodandolo nel Convito (4) di Platone, ed egli medesimo difendendo le sue bellezze contro a Critobulo, in quello Senofonte (5) s' attribuisce tal fimiglianza. Ma sovvengavi, S 2. che

- [1] Savar. Comm. in Sidon.
- [2] Jun. de coma.
- [3] Diog. Laer. nella vit. di Socrat. car. 71.
- [4] Plat. nel Conv. car. 416.
- [5] Plat. car. 254. 255.

che Momo appresso Luciano (1) chiamò Sileno vecchio deforme per la calvezza, e per le narici infrante. Ed Olimpio Nemessiano (2) parlando del nascimento di Bacco cantò di Sileno:

A cui ridente il Dio gli orridi peli Del petto tocca, colle dita stringe L'acute orecchie, e colle mani applaude. La calva testa, il corto mento, e 'l simo Naso con man di latte a lui percuote.

Veramente è una bella cosa somigliare un mostro deforme non men di membra, che di costumi! Nel quale certamente io non so come Sinesio si trovi la prudenza moderatrice della gioventù, e de' furori di Bacco, sendo egli sempre sonnacchioso, e briaco. Onde Virgilio (3) ebbe a dire:

Per lo fonno giacer videro i putti Sileno, come fuol gonfio le vene Del vin bevuto.

Ed Ovidio in più luoghi: (4) Ecco il vecchio briaco.

Ma chi non dice, e chi non fa la briachezza di Sileno? era ben ragionevole, che un beone tanto solenne fosse calvo, affermando Plutarco (5),

che

- [1] Lucian. tom. 2. car. 907.
- [2] Olimp. Nemef. Eclog. 3. v. il Titi.

[3] Virg. Eclog. 6.

- [4] Ovid. lib. 2. de Arte, e nelle Metam. lib. 4. e lib. 11.
- [5] Plutar. nelle quist. natur. 31.

che la calvezza talora proceda da troppo bere. Ed in vero se Socrate fosse stato simile ne' fatti. come nelle fattezze a Sileno, farebbe stato molto disfimile da quel, ch' e' fu ; nè gli fecero torto appresso Senofonte i convitati, quando mandandosi a partito chi fosse più bello, egli, o Critobulo, in favore di Critobulo diedero il voto, non gli giovando l'aver detto di somigliare i Sileni nati dalle Naiadi, che sono Dee, quasi che i difetti degli Dii sieno bellezze, e perfezioni. Artifizio ufato non folo da Sinefio in lodare i calvi, e da Socrate in difender se stesso, ma da tutti coloro, che tolgono a proteggere i difetti delle cose amate, pensando di ricoprirgli con palesargli in qualche persona insigne, come fe in essa vizj non fossero. Questo appunto volle accennare Orazio in quelle parole : (1)

. . . . . . e il cieco amante

Ingannan dell'amata i brutti vizj.

E Lucrezio (2) nel caso nostro portando molti esempli di quelli amanti, i quali scusano le bruttezze dell'amate, registra, che s' ell' hanno il naso schiacciato, essi dicono, ch' elle rassembrano Sileno. Ed Antioco (3) esfendo deriso da' Greci assediati da lui, ora per la piccolezza, ora per avere il nafo schiacciato, disse, che sperava bene, perche aveva ne' suoi alloggiamenti un Sile-

S 3

[1] Oraz. lib. 1. fat. 3. Ovid. de Arte lib. 2.

[2] Lucr. lib. 4.

[3] Sen. de ira lib. 3. cap. 22.

278 Sileno. Ed appresso Giuliano (1) ne' Cesari Sileno stesso (ficcome Socrate per bello somigliando Sileno) per favio spacciar fi volle, esfendo fimile a Socrate, quasi che la calvezza avesse fatto reputar Socrate favio, come per lo contrario induste gli uomini a credere in lui que' vizj, de' quali egli era tanto nemico. Mediante la calvezza, o Signori, prese occasione Zopiro (2) di tassarlo come libidinoso. Veggasi pertanto quanto farebbe tornato il conto a Sinefio il non aver messo in campo la calvezza di Socrate, e di Sileno, e particolarmente non avendo apportati altri esempli. Ma per mostrare, che io non voglio vincere per via di stratagemmi, ma con forze palesi, e che a me non basta lo scusar Sinesio, non occulterò quello, che egli, o altri per la calvezza, o contro alla zazzera potrebbe addurre. Poteva pur dire (3), che Isocrate così dolce oratore fu calvo, onde di lui si diceva, che il cervello per lo cranio gli traspariva; non dovea tacere la calvezza d'Eschilo, il quale secondo Orazio (4) infegnò il parlare magnifico, e tragico. Non era da tralasciare, che

. . . il

[3] Tit. lib. 3. cap. 17. loc. controv.

[4] Oraz. in Arte poetica magnumque loqui, nitique cothurno. Plin. lib. 10. cap. 3. Aristoph. in Ran. Valer. Mass. lib. 9. cap. 12. Suida.

<sup>[1]</sup> Giul. Apost. car. 18.

<sup>[2]</sup> Port. Physiognom. lib. 2. cap. 2.

••••• il buon Marco d'ogni laude degno (1) Pien di Filofofia la lingua, e'l petto,

o fu calvo secondo Erodiano (2), o si rase secondo Galeno (3). Potrebbero aggiugnere i fautori di Sinefio, che Lodovico Sforza (4) Duca di Milano diede tutte le cariche dello Stato a uomini calvi. Potrebbero fra i moderni nominare Andrea Alciato, che il primo uni alla Giurisprudenza le belle lettere, Giovan Gioviano Pontano gentilissimo ne' versi, ingegnosissimo nelle erudizioni, maggior di se medesimo nelle scienze. Credo, che fenza ricordargliele tofto apporteranno per calvo il padre delle invenzioni poetiche, tanto parziale di Firenze, Lodovico Ariosto, perchè egli l'affermò da se stesso; ma fe osterveranno i ritratti di lui, lo vedranno piuttofto capelluto, che calvo, e se egli fu in qualche parte tale, che io non lo nego, fene vergognò grandemente, e celò la calvezza: (5)

Io son de' dieci il primo vecchio fatto

Di quarantaquattr' anni, e 'l capo calvo Da un tempo in quà sotto il cuffiotto appiatto. Potrebbero mentovare que' due lumi dell'Italia, que' due novelli Giasoni, che fra tanti pericoli S 4 il

[1] Petrar. Trionf. d' Amore cap. 1.

- [2] Erodian. lib. 4. car. 108.
- [3] Galen. in Hippocr. de morb. vulg. com. 4. class. 3. 181.
- [4] Caicagn. Apol. car. 27.
- [5] Arioft. fat. 2.

280

il vello primo d'una eterna gloria acquistarono, que' due, dico, che tanto dilatar non seppero il Mondo, che egli tuttavia non fosse angusto per la lor fama, il nostro Amerigo Vespucci, e Cristofano Colombo · Ma perchè vo io somministrando argomenti agli avversarj forse ignoti, i quali poi a me contendano cose tutte evidenti? Traggono i fautori (1) di Sinefio da Laerzio, che Aristotile, e da Sosicrate (2), che i Pittagorici solevano tosarsi. Conghietture, se attentamente si considerano, di poco, o nullo valolore; e quando io leggo in Diogene, che Aristotile uso vesti ricche, anella, e la tosatura, dubito, che egli vivendo splendidamente, spesso non già levare, ma tondare si facesse la zazzera. Contuttociò concedafi, che egli (ela levasse, e fi domandi ad Eliano (3), che onore ne riportò; ed egli risponderà, che a Platone non piacevano nè il modo di vivere, nè l'abito, nè gli abbigliamenti' d' Aristotile, il quale usava vesti, e calzari preziosi, e la tosatura, la quale spezialmente non approvava Platone; soggiugne Eliano, che fi adornava con anella, e mostrava un certo che di ridicolo, e disprezzabile. Non intendo già concedergli niente de' Pittagorici, perchè è vero, che Diodoro Aspendio Pittagorico introdusse in questa setta il non tagliare i capelli,

- [1] Adrian. Turneb. lib. 5. car. 301.
- [2] Presso Aten. car. 163.
- [3] Elian. Var. Hift. lib. 3. cap. 19.

pelli, o per dir meglio, fece una fetta da fe, ed ebbe più del Cinico, che del Pittagorico, portò la zazzera lunga, la barba foltiffima, il pallio veste Cinica, andò fcalzo, fu sporco, disprezzitore, tutto questo da Ateneo (1). Nutrivano, o Signori, la zazzera i Pittagorici, ma non lunga, e lorda, come quelle bestie de' Cinici, uno de' quali su descritto da Marziale (2) in quei versi:

Un vecchio con un zaino, ed un bastone,

Cui s' alza in testa bianca, e lorda chioma, E scende al petto un sudicio barbone.

Di loro, benchè capellati, valer non mi voglio, avendo recato anzi difprezzo, che onore alla chioma, come quelli, che la portarono sì fattamente per parere più deformi, più per l'abito, che per lo ftudio, effer Filofofi confidando. Contro a loro foli furono fatte le invettive (3), e derifioni della zazzera filofofica, e per cagion loro alcuni favj aborrendo i loro coftumi fi rafero. Ma tornando a' Pittagorici, dico per levare ogni ferupolo, che la voce *usoà* ufata da' Greci, cioè tofatura, non efelude la zazzera. Onde i Cureti (4), i quali per delizia nutrivano i capelli come tante fanciulle, fecondo Euftazio

[1] Aten. lib. 4. car. 163.

[2] Marz. Lib. 4. epigr. 53.

[3] Erald. sopra il detto luogo di Marz. e lib. 2. cap. 16. Advers.

[4] Aten. lib. 12. cap, 11.

stazio (1), e Strabone (2), dal tosarsi presero il nome. E passando più oltre, dico esser molto verifimile, che i Pittagorici coltivafiero la chioma per imitare il lor gran maestro, il quale, come viene riferito (3), era di bellezza tale, che i fuoi scolari lo reputarono Apollo venuto dagl'Iperborei; e chi non sa, che quel Dio chiomato s'appella? E di bella chioma s'adornò Pittagora, dice lamblico (4), e tanto bella, che ad esto adattarono le genti un antico proverbio: IL SAMIO CAPELLUTO. Sì capelluto, o calvi, o avversarj, o Sinesio, fu, e si chiamò quegli (5), nel quale contesero del primato la bontà, e la fapienza, e l'umiltà l'ottenne con ricufarlo. Lui seguendo Empedocle primo suo allievo, portò capelli lunghissimi, non per lusso, ma per accrescimento di quella maestà reale, che gli risplendeva nel volto. Per la stessa cagione nutri bellissima zazzera Apollonio Tianeo (6) Pittagorico dannato per mago da Sinefio. Io non fo, le egli fosse tale, so bene, che in apparenza almeno fu di costumi integerrimi, e la maraviglia mag-

- [1] Eust. al lib. 23. dell' Iliad.
- [2] Strab. lib. 10. car. 327. e 328.
- [3] Apul. in Apol. Laer. lib. 8. car. 574. Elian. lib. 2. cap. 26.
- [4] Jambl. nella vita di Pittag. cap. 31. car. 31. e cap. 16. car. 44.
- [5] Laert. lib. 8. car. 613. e 614. Esich.
- [6] Filostr. lib. 8. cap. 3.

maggiore dell'età sua; so, che se nel resto su sacrilego, ed empio, in questo fece cosa da savio, per esfere la zazzera ornamento proprio da savj. Arredo da Filosofi è la zazzera, dicono Mutonio (1) appresso Stobeo, ed in più luoghi presso il medesimo Dione (2). Onde Artemidoro (3) promulgò per segno felice a savj il portare bella chioma, costume, il quale essi appresero, secondo Luciano (4), da Ercole, e da Teseo. Ma questo non ha bisogno di prova, basti il ricordarvi, che la città di Minerva (5), cioè a dire della sapienza, ebbe nelle zazzere premura particolare per segno d'antichità, e nobiltà, portandole con cicale intrecciate, il che rende molto probabile, che da Teseo Ateniese, il quale per detto di Plutarco (6) nutrì la zazzera, imparassero i savi, e che non senza fondamento Gio: Tzeze mentova la zazzera di Solone degli Ateniesi legislatore. I Greci padri delle lettere non furono tutti da Omero (7) appellati națyrouó-

- [1] Stub. car. 680.
- [2] Stob. car. 429. e car. 442.
- [3] Artemid. lib. 1. cap. 19.
- [4] Lucian. tom. 3. car. 816.
- [5] Plato in Menexeno. Lyfia in funeb. conc. Ariftoph: in Avibus. Apul. lib. ult. af. aur. Lucian. in navig. tom. 2. Philoftr. lib. 2. Gregor. Nazianz. Thucid. lib. 1. car. 4. Suidas in v. Τεττιγοζόροι. Tiraquell. de nobil.
- [6] Plutar. in Tef. Lucian. ibid. [7] Omer. Iliad.

zoμάωντες, cioè crinuti? I magistrati Cretensi non ebbero fra l'altre insegne del grado loro la zazzera secondo Seneca (1)? I Bragmani (2) popoli non men savj, che buoni, ebbero in pregio la lunga capellatura. Il nostro Dione, Demetrio Falereo, per relazione d'Esichio (3), Proeresio, e Crifanzio, per detto di Eunapio (4), ed altri infiniti furono capelluti. Licurgo (5), che a' Lacedemoni institui il portare così orrevole abbigliamento, è verifimile, che sene ornasse. Ma lascinsi i sapienti, e i Gentili, e dicasi con Eusebio [6], che Divino legislatore, il compendio dell'eccellenze, lo stupore d'Istaele, anzi l'opera maravigliofa di Dio, anzi il nume, e l'autore delle maraviglie Mosè, uso lungo capellamento. Aggiungafi, che Salomone, il più ricco, il più potente fra i Re, per l'edificazione del Tempio, per lo inesplicabil numero de' facrifici il più religiolo fra i Re di Giudea, per lo dono celeste il più favio fra gli uomini, non aborrì, per mio credere, così leggiadro ornamento, attesochè quantunque Giuseppe Ebreo [7] le di lui fattezze non rappresenti, dice però, che trall'altre pompe reali della sua Corte, erano i Cavalieri il fior della gioventù, per la grandez-

- [1] Lib. 9. contr. 4. [2] Philostr. lib. 3. cap. 4.
- [3] Hesych. in vit. illust.
- [4] Sard. in eor. vita. [5] Plutar. in Lisandr.
- [6] Prapar. Evang. lib. 9. cap. 4.
- [7] Giusepp. Ebr. lib. 8. cap. 2. car. 271.

dezza, e per la lunga zazzera ragguardevoli, vestivano di porpora, e sopra i loro capelli spargevano polveri, acciocche percossi dal Sole viepiù di luce vibrassero. E chi vi credete, che imitassero altri, che il Re loro i Cortigiani di Salomone, sendo per tante autorità, ed esempli notissimo, che il genio del popolo è quello del Principe? So, che tutti voi, generosi uditori, anfiosamente aspettate esempli più nostrali, e più vicini all' età presente. Al che fare, per dirvi il vero, mal volentieri mi conduco, e non altri, che la copia mene sconforta. Perchè è tanto il novero degli uomini letterati, e prudenti, o per li scritti, o per le dignità, o per le segnalate geste famosi, i quali furono vaghi di vaga chioma, che io più veracemente di Sinesio posso dire in guardando l'effigie loro di vedere non un teatro, ma un esercito di capelluti. Il dirli tutti è impossibile, molti, e non tediarvi è difficile, pochi, l'eleggerli è pericoloso. Sicchè per prova de' nostri coetanei v'apporterò quasi senza eccezzione i ritratti, e le stampe, che vanno attorno, e per quelli de' secoli andati i musei, e le gallerie intere, e quella in particolare de' nostri Serenissimi Principi, nella quale rare volte incontreranno gli occhi vostri ritratti calvi, infiniti con zazzera mediocre, molti con lunghissima. E fra gli altri tutti quei savi della Grecia, che dalla distrutta patria fuggendo, mercè dell'innata magnificenza di Cosimo, di Lorenzo, e tutta la Serenissima Casa, fotto

fotto il cui soavissimo imperio così felici viviamo, gli agi, le ricchezze, e quafi la patria nella città nostra trovarono. Vi vedrete il nostro maggior Poeta per eccellenza il divino, vi scorgerete il Teocrito Napoletano Iacopo Sannazzaro, il nimico delle barbarie Ermolao Barbaro, l'eruditissimo Poliziano, l'acutissimo Marullo, l'anima, o per non errare con Pittagora, il suscitator di Platone, e tutta la famosa Accademia di Lorenzo il Magnifico, maggiore d'ogni immaginabile encomio. E sopra tutti osfervabile e per la lunghezza, per lo colore, per l'anellatura, per la leggiadria della sua capelliera vi fi farà avanti la fenice de'letterati [ deh foss' egli quanto la fenice vivuto!] Giovanni Pico della Mirandola, il quale più non fi può lodare, che col folo nominarlo. Ed era ben dovere, che per compimento di quel maraviglioso composto, nel quale erano concorse nobiltà, ricchezza, bellezza, grazia, ingegno, memoria, magnanimità, amore della virtù, integrità di costumi più che ordinaria, quasi bella corona di si bell' opera una chioma per tutte le circostanze ragguardevole la regia testa coprisse, e quasi gloriosa insegna agli occhi de' riguardanti additasse racchiudersi in quel corpo la più bell' anima, che mai dal Cielo ne scendesse. Ditemi, o Signori, vi par la zazzera, come dice Sinesio, cosa da femmine, e da fanciulli? ne' quali veramente è assai grata, e molto bella, secondo Apuleio [1], ed Ambrogio

[1] Apul. lib. 2. Metamorph.

gio Santo [1], ma non per questo è da affermare, che al cadere della zazzera forga la prudenza nell'uomo, per esser l'una all'altra nemica, come la luce alle tenebre. Ed è sofisma ingannevole, che essendo per lo più difetto della vecchiaia la calvezza, come accenna il Calcagnino (2) negli Apologi, e la matura età vera ospite della prudenza, per questo sieno inseparabili la calvezza, e la prudenza, perchè stante questo avverrebbe, che un rozzo agricoltore divenendo calvo fosse più prudente d'uno studiofo, e capelluto cittadino; il che seguirebbe, se la calvezza fosse necessaria cagione della prudenza, o che la cagione della calvezza fosse anche fola, e necessaria cagione della prudenza; dico fola, perchè ne consegua la conclusion di Sinefio, che non altri siano prudenti, che i calvi. Ma se la canizie chiamata da Eraclide [3] porto della vecchiezza, sicura quiete degli uomini, riftoro nel vigor dell'animo delle perdute forze, simbolo d'autorità, e di magistrato, secondo Plutarco [4], per comandamento di Dio [5] venerabile, non fu altrimenti stimata compagna inseparabile della prudenza da Menandro [6] in Non quel verso:

- [1] Ambr. lib. 6. Hexam.
- [2] Calcagu. Apol. 27.
- [3] Apud Iun. cap. 10.
- [4] Plut. An. sen. sit ger. respubl. car. 498. v. 48.
- [5] Levit. cap. 19.
- [6] Apud Jun. cap. 10.

288 LEZIONE

Non genera prudenza il bianco crine.

nè da Varrone [1] in quelle parole : Non è la virtù della canizie compagna; e la cagione di questo dice Pindaro (2) nell'Olimpia, perchè Nascon spesso de' giovani canuti

Pria della giusta età;

i quali poi finalmente fono rari, come Ergino Argonauta, e Nama Pompilio [3]; o che fi dirà della calvezza, effendoci gli abitatori di Micone una delle Cicladi tutti calvi, per detto di Strabone [4], di Plinio [5], e di Stefano [6], onde Lucilio [7]:

Tutta gioventà calva è in Micone;

ed effendo ito in proverbio *il calvo Miccnio* (8) ed oltre a questi gli Argippei, per detto di Erodoto[9], di Mela [10], di Plinio [11], di Solino [12], di Zenobio [13], e di altri (14), benchè tutti

- [1] Non. in v. Canitudinem.
- [2] Pindar. in Olimp.
- [3] Prov. Ergini cani. v. Calcagn, Apol. 27.
- [4] Strab. lib 10. car. 343. [5] Plin. lib. 11. cap. 3.
- [6] Steph. de Urbib.
- [7] presso Donato sopra l' Ecira att. 3. scen. 4.
- [8] V. il proverb. Miconius calvus.
- [9] Frod. lib. 4. cap. 2. car. 232.
- [10] Mela de situ orbis lib. 1. cap. ult.
- [11] Plin. lib. 6. cap. 13. [12] Solin. cap. 21.
- [13] In collect. proverb. vóµws, kj rúpa.
- [14] Tiraq. in Alexand. lib. 5. cap. 17. Rodig.
  - lib. 16. cap. 22. Adrian. Jun. cap. 4. de coma

tutti corrompano [1] o la storia, o il nome de' popoli; che si dirà, dico, della calvezza tanto frequente ne' giovani, e tanto rara ne' vecchi, se nella gioventù, o nella virilità non ebbe principio? Dirassi, cred' io, da voi, che siete prudenti con Cicerone [2], che non la calvezza, non la canizie, non le grinze possono in un tratto apportare autorità, ma l'età onestamente passata. Nè anche la chioma, dice il nostro Dione nell'Orazione di Celene, è cagion di virtù, che se ella fosse, non occorrerebbe affaticarsi tanto per acquistarla, e si protesta, che per la zazzera non vuole effere stimato savio; e se ci furono, o sono uomini, che per la bella zazzera si tengan dotti, meritan bene di esser burlati da Epitteto [3], perché ella è insegna, e non cagione della saviezza. Falsa non meno del confutato argomento è la comparazione del grano fatta da Sinesio. Siccome il grano, dice egli, genera la barba, il filo, le foglie, le reste, e la loppa, le quali spoglie alla venuta del seme cascono come cose vane, così al nascimento d'una matura prudenza nell' uomo cascano i capelli. E chi vide mai accader questo nel grano? io per me vidi il contrario, e mene accerta Varrone [4] dicendo, che la spiga perfetta ha tre Par. II. Vol. V. cole

[1] Salmaf. in Solin. cap. 21.

- [2] Cicer. de senect. car. 415. v. 1.
- [3] Arrian. lib. 4. cap. 8.
- [4] Lib. 1. cap. 48.

cose contenenti il grano, la loppa, la resta, e quella foglia, che dal principio è come una guaina alla spiga. Da questi antecedenti si ben provati conclude Sinesio, che un capo calvo sia un' abitazione della prudenza, ed un tempio della divinità; e dice questo, cred' io, per farsi strada a parlare de' sacerdoti Egizj [1], i quali non solamente i capelli, ma la barba, e le ciglia superstiziosamente radevansi, e per superffizione appunto la riconosce S. Girolamo [2]. Che perciò facrificando Antonino Commodo [3] a Iside Dea dell'Egitto si rase, e Marziale [4] calvi, e Giovenale [5] calvo gregge chiamò i sacerdoti di quella, ulando i Latini [6] spesse volte calvo in vece di rafo. In quest' atto riconosce Sinesio il sapere, e l'ingegno solito degli Egizj, per qual cagione io già non fo. Solo col Beato Renano [7] osfervo l'astuzia dell' avversario, perchè è vero, che è ita in proverbio la malizia degli

- Herodot. in Euterpe. Plutar. de Irid. & Ofirid.
   in princ. Apul. lib. 11. metamor. Laertius in Eudoxo. Artemidor. lib. 1. cap. 23. Defid. Erald.
   in Mart. epigr. 29. lib. 12.
- [2] Hieron. in Ezechiel. cap. 44.
- [3] Lamprid. in Commod. car. 73. Idem in Pescenn. Nigro.
- [4] Marz. lib. 12. epigr. 29.
- [5] Gioven, fat. 6. v. 531.
- [6] Petron. cap. 69. vedi i Coment.
- [7] Ren. in notis in Synef.

201 degli Egizj (1) ammirabili in fare inganni; onde prese origine il verbo divunlia (2), cioè fare cose occulte; di questo vero si val Sinesio, ma rappresentandolo adopra la parola σοφία, che ora sapienza, ora astuzia significa, e così rende equivoco il suo parlare con astuzia veramente Egiziaca. Io non riprendo tale uso, anzi aggiungo, che i facerdori Chinefi (3) fanno lo stello, e non ardisco biasimarlo, perchè le cose facre ascondendo misterj grandi sono molto diffimili dalle profane; lodo bene, ed ammiro le costituzioni de' Concilj, e de' Sommi Pontefici circa alla tonsura de' sacerdoti Cristiani, la quale col comandamento di Dio (4) molto ben si conforma; ma di materia sì venerabile a me non s'aspetta il parlare, e chi l'origine, le cagioni, e i decreti diffusamente veder volesse, ricorra all' Eminentissimo Cronista nel primo de' fuoi Annali (5), all'Autor della chioma (6), a Giovanni Corino (7), e a Prospero Stellazio (8). T 2 Ed

- [1] De' sacrificj d'Iside, e delle oscenità del suo Tempio v. Demster. car. 139.
- [2] In Prov. Admirabiles texunt machinas Ægyptii car. 888.
- [3] Maff. stor. Ind. lib. 6. cap. 119. B. Expedit. ap. Sinas lib. 1. cap. 8.
- [4] Ezechiel. cap. 44.
- [5] Baron. Annal. tom. 1. car. 538.
- [6] pag. 20. [7] Corin. in cap. 6. ver [.5. num. 202.
- [8] Lib. 3. delle Corone, e tonsure.

292 Ed in questo particolare d'aver taciuto i misterj de' Cristiani, ricorrendo piuttosto agli Egizi, ammiro il giudizio di Sinesso, e valendomi del suo buono esemplo passo a dire, che non fu dalla Gentilità aborrita la chioma ne' facerdoti. E primieramente nego, da Agellio(1) potersi trarre, che il Flamine Diale si ton. desse, perchè è vero, che egli dice niuno, eccetto persona libera, dovere al Flamine tagliare i capelli, e quelli tagliati sotto felice albero sotterrare, ma anche chi porta la chioma, pur qualche volta la taglia, come far dovevano i Flamini, soggiungendo Agellio, che in una tale occasione non gliera permesso il ravviarsi, e pettinarsi i capelli. Aggiungafi, che S. Ambrogio (2) chiamò la zazzera venerabile ne' sacerdoti; che i sacerdoti Bragmani (3) la nutrirono; che Artemidoro disse estere felice augurio a i sacerdoti, ed agl' indovini aver bella chioma; il che vien confermato da Eliodoro (4), il quale a Calasidide dà la capelliera, e da Plauto (5) nel Rudente in quelle parole: Io mi lascerò i capelli, e comincerò a indovinare; e per corollario quel, che riferifce Niceforo Califto (6), cioè, che Scotino Ve**ícovo** 

- [1] Gell. lib. 10 cap. 15.
- [2] S. Ambrog. Hexam. lib. 6. cap. 9.
- [3] Philoftr. lib. . . . cap. . .
- [4] Eliod. Æthiop. lib. 5.
- [5] Plaut. in Rud. scen. Intelligo.
- [6] Nicef. lib. 12. cap. 45.

293 scovo di Scitia per seguire l'uso del suo popolo fu comato. Dalla tonsura de' sacerdoti sa Sinefio destramente passaggio alla calvezza degli Dei, i quali per essere invisibili, non da altro, che dalle cose apparenti si può dedurre; e dalle apparenti le più degne sono la Luna, il Sole, il Mondo, i quali, per effere sferici, hanno affai del calvo, non si trovando figura della sfera o più calva, o più degna. E quì loda grandemente gli Egizj, i quali non vollero mettere in pubblico immagini degli Dei, ma in quella vece vi posero tutti rostri d'astori, e in privato gli figurarono in tanti globi; e se pure alcuna estigie messero nel tempio, come d' Esculapio, sopra modo calva la fecero. Sopra che per ora dirò a Sinefio, che non diffimuli le superfizioni degli Egizj in adorare tanti animali, quanti fi facevano loro innanzi, dal che io traggo quelli essere mali elettori, e pessimi figuratori degli Dii, rappresentando col becco d' uno uccello di rapina gli Dii, che son tanto benigni, e con un verme immondo, scarafaggio da noi chiamato, la bella lampa del Sole. Al qual propofito pare, che quadri quel verso del Burchiello: (1) Il Sol già era nello scarafaggio.

Ma tutte queste, e molte altre inezie Egiziache, come la dedicazione delle sfere alla Luna, ed al Sole trovansi riferite, e confutate, anzi derise Τ 3 da

[1] Burch. par. 1. Son. 110.

da Eufebio Cefariense (1). Argumentate dunque qual conto si debba fare del giudizio loro in figurare Esculapio, il quale, per detto dello stesso sinesso, in Epidauro, dove era il tempio più celebre di quel Dio, colla zazzera s' effigiava, come appunto da Callistrato (2) ci viene descritto, siccome Apollo, e Bacco da' Poeti tutti, e da Ovidio (3) in particolore:

Periro i crini, i quai vorriano avere Apollo, e Bacco in fulle fronti loro; e Tibullo: (4)

Sol giovani son sempre Apollo, e Bacco, E portano ambi non tosato il crine.

Tale ci viene rappresentato Amore da Apuleio (5), e tale quello di Prasitele da Callistrato (6), dal quale anche Orfeo, come da Luciano (7) Ercole colla chioma fu mentovato. A imitazione de' sopradetti Scrittori descrisse si mile all'occasione Amore Torquato Tasso nel graziosissimo Idillio dell'Amor suggitivo, così dicendo:

Crespe ba le chiome, e d'oro, E in quella guisa appunto,

Che

[1] Eufeb. Prapar. Evang. lib. 3. cap. 2. 3. e 4.

- [2] Callistr. in immaginib.
- [3] Ovid. lib. 1. Amor. eleg. 14.
- [4] Tibull. lib. 1. eleg. 4.
- [5] Apul. lib. 5. Metam.
- [6] Callistr. in immaginib.
- [7] Lucian. in Cynic.

Che fortuna si pinge; Ha l'unghie, e folti in sulla fronte i crini, Ma nuda ha poi la testa Agli opposti confini.

Fu ingegnolo veramente il concetto allegorico di questo Poeta, ma però contrario agli altri tutti, e particolarmente a Mosco, dal quale egli prese di quell' Idillio la maggior parte, avvengache dagli altri con bella zazzera fia descritto. E chi fu di calvi tra gli Dei, eccetto alcuni di quelli, che da Ovidio fono compresi sotto nome di volgo, come i Satiri, ed i Sileni, i quali dovendo essere deformi, non potevano non esser calvi? Delle Dee niuna per mio avviso calva si trova. essendo tutte per osservazione di Dione (1), da Omero con bella chioma descritte. Sola da Pofidippo (2), e poi da Aufonio fu figurata calva l'Occasione, ma questo su un capriccio, ed un emblema di quei Poeti, e forse non su mai figurata, ancorchè uno a Fidia, e l'altro a Lisippo n' attribuisca la facitura. E quando vero fosse, offervisi, che quando ella c' è davanti, cioè favorevole, capelluta, quando ella c'è scappata, calva ci fi dimostra. Onde attribuendo questa proprietà dell'Occasione alla vittoria Marsilio, configliando Agramante presso l'Ariosto diste:

T 4

Se

[1] Dione nel frammento.

[2] Posidip. lib. 4. Antholog. ep. 12. Poliz. misc. cap. 5. Erasm. in prov. capere crines nosce tempus. Alciat. embl. 121. Vinet. ad Auson. Se per nov veder lasci, o negligenza (1) L'onorata vittoria, che t'aspetta, Volterà il calvo, ove ora il crin ne mostra, Con molto danno, e lunga infamia nostra.

E qui è da avvertire col Tiraquello, che se Alesfandro (2) ne' geniali, e Celio (3) nelle antiche lezioni mentovarono la fortuna calva, o fu loro invenzione, o la confusero colla Occasione di Posidippo. Fu bene in Roma (4) il tempio di Venere calva, eretto per la generosa azione di magnanime donne, e non perchè tale le reputaffero. Imperocchè se ella fosse calva, dice Apuleio (5), quantunque scesa dal cielo, nata dal mare, allevata trall'onde, circondata dalle Grazie, accompagnata dagli Amori, ornata del suo cinto, tutta odori, tutta preziosi profumi, nè anche a Vulcano piacerebbe. Gran torto adunque fecero a Giove gli Argivi figurandolo calvo, come riferisce Clemente Alessandrino (6), ed in particolare per effere stato da Omero (7) descritto colla zazzera in que' versi:

Scoffe l'ambrofie chiome il gran Tonante Del capo eterno, e fe tremare il cielo;

da

- [1] Arioft. Fur. Can. 38. ftan. 47.
- [2] Alex. ab Alex. lib. 1 cap. 13.
- [3] Cel. Rodig. lib. 21. cap. 29.
- [4] Callistr. descript. 14. in Caro five Occas.
- [5] Apul. lib. 2. car. 209.
- [6] Clem. Aleff. Orat. adv. Gent. 17.
- [7] Omer. Iliad. lib. L. car. 44.

297 da Fidia scolpito, e da tutti posteri così creduto. Infurge qu' Sinefio contro a Dione, e chi sa, dice egli, come sia Giove? se egli abbia corpo, o no? al quale per Grisostomo risponderei: nè voi, nè io. So bene, che se gli l'ha, o non l'avendo, per farsi visibile lo prendesse, non apparirebbe calvo per sentenza d' Omero, il quale non è da affermare con Sinesio, che in questo seguitasse il parer del volgo, essendo egli stato non solo del volgo, ma de' più savj maestro. Può bene essere, che Fidia imitando il Poeta facesse a Giove la zazzera, ornamento non folo proporzionato, ma necessario alla maestà, e potenza di quel gran Dio. Che perciò non posso contenermi di non tornare a biasimare gli Argivi, i quali diedero, per così dire, sembianza di schiavo al sommo rettor del mondo, e che questo sia vero osfervisi, che Simone appresso Luciano (1) parlando con Giove, e volendo mostrargli, che i giganti a mal termine lo ridussero, dice : Ma tu, o egregio uccifor de' giganti, e vincitor de' Titani, tene stavi a sedere con un fulmine in mano di dieci braccia, quando esti ti tagliavan la zazzera. E chi non fa, che ai vinti i capelli radevansi, come oggi agli schiavi, ed a' condannati pe' lor misfatti? in questo senfo parlo de' Liguri Lucano: (2)

0 Li-

[1] Lucian. tom. 1. car., 92. in Timone; ed is Pleudomante car. 523. [2] Lucan. Pharsal. lib. 1. verf. 437.

## 298 LEZIONE

O Ligure tofato or fei, che pria Eri pe' crin, che ti copriano il collo, Nella Gallia comata a tutti avanti.

E Properzio (1) degli Affricani: Testimonj mi sien le venerande Ceneri degli antichi, o Roma, al cui Comando rasa l'Affrica soggiace.

E Ovidio (2) in quella mirabile elegia, nella quale egli confola la fua donna, a cui erano per la troppa cura i capelli caduti:

I crin prigioni or di Germania avrai, Ed ornata sarai

Per opra sol di trionfata gente.

Onde gloriandosi Epaminonda, per relazione di Tullio (3), disse :

Fu per mio sapere

La gloria Lacedemone tofata;

per esplicare la qual proprietà noi diremmo tarpata. E nelle Sacre Carte son dichiarate in tal sentimento quelle parole (4) de captivitate nudati inimicorum capitis. Onde volendo Iddio per Isaia [5], per Jeremia [6], per Ezechiele [7], per

- [1] Proper. lib. 4. eleg. 12.
- [2] Ovid. lib. 1. amor. eleg. 14.
- [3] Cicer. Tuscul. quast. lib. 5. car. 185.
- [4] Deuter. cap. 32. Hieron. Prad. in cap. 24. Ezech. car. 311.

[5] *Isaia* 15. 2.

- [6] Jerem. cap. 48.
- [7] Ezechiel. cap. 27. 80.

## UNDECIMA. 299

per Michea [1], per Amos [2] minacciare al popolo prigionia, e miserie, fece dir loro, che manderebbe loro la calvezza, cioè ogni immaginabil rovina E non solo i vinti, ma tutti i servi si radevano, che però Aristofane negli Uccelli:

E tu, che fervo sei, porti la chioma? la quale, per detto di Aristotile (3), in segno di libertà fu portata da' Lacedemonj, e lo confermò Filostrato (4) dicendo, che solo a i Re, e loro figliuoli era lecito portar la chioma; il che mosse Artemidoro (5) a dire, che l'aver capelli grandi, e belli, e pregiarsene, è a' Re, ed a' Principi ottimo segno. E l'esperienza ce ne assicura, attribuendo la zazzera Teocrito (6) a Tolomeo Filadelso, Livio (7) a Scipione, Omero (8) a Agamennone, Sidonio (9) a Teodorico, l'Eminentissimo Baronio (10) al magno Imperadore Costantino, Eliano (11) al gran Macedone, Suetonio

- [1] Michea cap. 1.
- [2] Amos cap. 8.
- [3] Aristot. Rhet. lib. 1. cap. 9.
- [4] Philostr. in Heroic. in Hectore.
- [5] Artemid. lib. 1. cap. 19.
- [6] Teocr. Idil. 17. v. 103.
- [7] Liv. lib. 28. car. 219.
- [8] Omer. prefjo Dione.
- [9] Sidon. lib. 1. epift. 2.
- [10] Baron. Annal. tom. 3. car. 438.
- [11] Elian. lib. 12. cap. 14.

tonio (1) ad Augusto, altri ad altre persone grandi, come a suo tempo udirete. Continuò quest' uso ne' tempi più bassi, che perciò raccontando Agatia (2) la morte di Clodamiro, dice, che i Borgognoni alla zazzera lo conobbero, essendochè mai non se la tagliavano i Re di Francia, e a loro soli, come regio ornamento era permesso tanto lunga nutrirla, che però forse il medessimo Petrarca (3) disse di Carlo IV. successore del Magno:

Il fuccessor di Carlo, che la chioma Colla corona del suo antico adorna.

Da queft' uso ebbe origine, che Claudio figliuolo di Faramondo fosse dagl' Istorici indifferentemente appellato comato, capelluto, e crinito, nome da Eutropio (4) dato all'idea de' Principi, al buon Traiano, del quale parlando Plinio nel Panegirico (5), mentovò la zazzera ornata per accrescergli maestà: Ad augendam maiestatem ornata casaries. E nelle storie di Spagna (6) fi legge, che Levigildo Re dopo aver vinto, preso, e spogliato del regno Andrea tiranno, gli fece levare i capelli, che secondo l'uso di quel tempo (7) era un privarlo di nobiltà, e renderlo

[1] Suet. in vit. Aug.

300

- [2] Agat. lib. 1. car. 461.
- [3] Petrar. Son. 23.
- [4] Eutr. lib. 8. in princ.
- [5] Plin. in Paneg. Traian.
- [6] Marian. tom. 1. lib. 5. car. 247. [7] Nel 585.

derlo inabile per esser Re. Dalle cose dette sin ora fi fa molto chiaro quanto errasfe Licinio appresso Luciano (1) a creder la chioma indizio di servitù, al quale Timolao rispondendo mostro, che ne' fanciulli degli Egizi, e negli Ateniesi anche vecchi era spezial segno di nobiltà. Altrettanto di oscurità dalle predette notizie si reca a un luogo del gran Plutarco (2): Alcibiade, dice egli, vago di acquistarsi l'aura popolare in Atene, motteggiava, teneva cavalli, era tutto allegria, tutto gentilezza. In Isparta andava raso, con panni lunghi, bagnavasi in acqua fredda, altre cofe in altri luoghi faceva. Già, come avete udito, Libanio (3) ce l' ha descritto con zazzera; io non so comprendere per qual ragione Alcibiade fi radeffe in Lacedemonia; per conformarsi con gli Spartani non può esserchè erano contrarj; per adularli, e mostrarsi lor fervo, era atto indegno di quello eroe, ed averebbe meritato d'esser deriso, e odiato, come su Boristene colui, che si rase per adulare, e farsi amici i Romani, cosa brutta, e non da uomo, fecondo il nostro Dione (4); ficcome per detto di Appiano fu vilipeso anche dagli stessi Romani quello sciocco di Prusia Re di Bitinia, che per mo-

- [1] Lucian. tom. 2. in navig. car. 855.
- [2] Plutar. della differ. degli ami. agli adulat. car. 81, 20.
- [3] Liban. declam. 9.
- [4] Dion. Oraz. 36. car. 442.

mostrarsi liberto della Repubblica comparve raso in Roma, dalla quale azione stomacato Polibio (1), lo chiamò indegno della corona. Error non meno grave commessero quelli, che della calvezza in un certo modo fi gloriarono, come Carino, secondo Sinesio (2) nell'Orazione del regno, o Probo Imperadore, fecondo Dionitio Petavio (3), il quale agli Ambasciadori del Re de' Parti, dopo averli ascoltati, mentre stava a federe full'erba mangiando piselli, e porco salato, così rispose: Riferite al Re vostro, che fra un mese tutta la cumpagna sarà più ignuda della mia testa; e mostrò loro, che era calvo. Poscia quella scostumata offerta gli fece loro, che se avevano fame, cacciassero le mani dentro alla pentola, se no, partissero; per lo che stupefatti gli Ambasciadori, particolarmente offervarono, che effendo egli Principe grande non fi vergognd d'effer calvo. Non incorse in tal fallo Cosimo Medici (4) Padre della Patria, quando agli Oratori Veneziani, che della Repubblica Fiorentina si dolevano a torto, mostrando la sua venerabil canizie, disse: Non anderà gran tempo, che saranno così anche i vostri Senatori; perchè egli di nobil

- [1] Polib. fragm. 97. apud Urf. Liv. lib. 45. in fin. Plutar. opufc. 468. 40. dove erra scambiando da Prusia a Nicomede Re di Bitinia.
- [2] Sinef. car. 18.
- [3] Petav. in notis.
- [4] Razzi nella sua vita car. 180.

bil cosa si pregiò, dove Probo di un difetto, del quale fi dovea vergognare. Vergognoffene bene Giulio Celare (1), che tanto s'affaticò per celarsi; e Silvio Octone (2), il quale colla zazzera posticcia occultò la calvezza. Quell' empio di Caligola (3), che per tante scelleraggini non mai arrolsì, si vergognò d'esser calvo, onde era pericoloso il guardarlo da luogo eminente, mentre passava. Ma con troppo crudo artifizio tento il suo difetto coprire, facendo per l'astio (4) bruttamente radere tutti i belli, che colla zazzera se gli facevano avanti. Fu più mite Domiziano, chiamato per soprannome da Giuvenale (5), da Ausonio (6), e da tutta Roma il calvo Nerone, il quale benchè tanto per male avesse d'esfer calvo, che per se credeva dirsi (7) qualunque volta udiva burlare i calvi, tuttavia in un suo libretto del curare i capelli confessò il proprio difetto. Vegga adunque l'avversario quanto sia vera la sua proposizione, che non si dee vergognare l'uomo calvo. Falsità, che in altro tempo si farà più palese. Non ostante il detto fin

[1] Suet. nella vita di Cesare cap. 45.

2] Suet. nella vita di Ottone cap. 12.

[3] Suet. nella vita di Caligola cap. 50.

[4] Suet. nella vita di Caligola cap. 35.

[5] Giov. sat. 1. Et calvo serviret Roma Neroni.

[6] Auf. 2. de Cafar. Quem calvum dixit sua Roma Neronem.

[7] Suet. nella vita di Domiziano cap. 18.

fin ora, infiste Sinesio, che li Dei sieno calvi, e che i calvi abbiano del celeste per ester rotondi, lisci, e splendenti come le stelle, tra le quali fe alcuna ven' ha colla chioma, per la poca vita non merita nome di stella, se per li maligni influffi odiofa agli occhi noftri rifplende. Io non so primieramente, se l'esser simili a quelle macchine, da noi chiamate celesti, sia perfezione dell'uomo, e non vorrei, che il nome di cielo, e di celeste imprimesse negli animi nostri un concetto di cosa degnissima, per esser cotale appellazione comune al luogo, ove godono i beati, ed a queste sfere, che con tanto nostro stupore ci fi volgono intorno. Imperciocchè rimoffo tale equivoco, io non fo altrimenti vedere la superiorità di quei luminosi corpi sopra l'altre creature, ficche l'effer simile a quelle sia argomento di compiuta perfezione. Anzi stimando viepiù l'eccellenze dell'uomo non da altri, che dalla fimiglianza divina arricchito di tante prerogative, dico, che piuttosto dovrebbe dirsi esfere imperfette le creature, che all'uomo non si asfimigliano. Di più io non so, o per dir meglio non credo, che la fimiglianza dell' inferiore col maggiore in cole di specie, di luogo, di materia, e d'operazioni tanto diverse possa argumentare dignità nell' inferiore. Servaci d' esemplo quel, che si disputa; io mi contento, a cagion d' esempio, che le stelle sieno più degne dell' uomo, vi concedo ancora, che elle sieno sferiche, e che l'esseriche sia in loro perfezione;

305 ne; ma dico poi, che l'esserico all'uomo è difetto, attesochè alla materia, ed alle operazioni delle stelle torno molto bene l'essere tonde, ma a quelle dell' uomo sarebbe di grandissimo scomodo; e in quei lunghi trattati della simiglianza del microcosmo col macrocosmo fatti da' Medici, e da' Filosofi, quando s' arriva alla figura, io non ío, che ripiego le postan dare, e se c' è chi ardisca dire, che anche in queste ci sia simiglianza, io l'ho per tondo più, che l'O di Giotto non era. Questi errori dependono dell'equivoco sopranotato, e da un concetto toccato pur da Sinefio, che la figura sferica sia perfettissima, e che però il mondo, e le cole più perfette sieno sferiche. Io dico di sì, che la sfera è perfettissima nelle pallottole, ma dico, che il cubo è altrettanto perfetto ne'dadi. Ma non è tempo di distruggere opinioni invecchiate negli uomini, e perciò passando più oltre, e concedendo; che gli uomini per essere fimili alle stelle possono acquistar dignità, dico a Sinesio, che avverta bene, perchè le stelle non sono altrimenti calve; ed al più al più gli si può concedere la Luna. Chiunque folleverà gli occhi al cielo, le vedrà ornate d'una ricca chioma di luce, che divifa in raggi splendentissimi i corpi loro vagamente circonda E se da alcuni mi fosse detto, che tutto è una illusione degli occhi nostri, come apertamente dimostrano l' insigne strumento, e gli acutissimi discorsi del nostro Accademico, sempre grande, fempre Lin-Par. II. Vol. V. V

Linceo, fempre maravigliofo Galileo Galilei, io non meno ammirerei la provvidenza della natura, che a queste sue belle figliuole artifiziosamente fece apparire quell'ornamento, che si fcordò, o non volte veramente donarle per riferbarlo all'umana bellezza. Conobbe anche Sinesso la debolezza dell'argomento, ed alla Luna si ristrinfe, la quale io non solo gli concedo esser calva, e per la simiglianza i calvi chiamarsi lune, ma aggiungo, che Niceta Coniate (1) disse d'un calvo, che egli era come la Luna piena splendente; che Luciano (2) nelle vere narrazioni affermò fra gli abitatori della Luna esser belli folamente i calvi. Dal che facilmente si mosse Ausonio (3) a dire:

Marte gl' imberbi amò, la Luna i calvi.

Ma in vero, che Sinefio fa un grande onore a i calvi comparandogli alla Luna, fapendo ognuno, che alla medefima furono dal Savio comparati gli ftolti, e che i medefimi fono da noi detti lunatici, alla quale inftanza pare, che voglia rifponder Sinefio, quando egli dice, che gli uomini arrivati all' estrema calvezza doverebbero chiamarsi anzi Soli, che Lune. Soli i calvi? E chi ebbe mai zazzera più pura per la materia, più vaga per la bellezza, più degna per la potenza, più grata per gli effetti, che il Sole? e

con

Nicet. Conia. negli Annali.
 Lucian. tom. 2. lib. 1. car. 456
 Auf. epigr. ult. v. Elia Vineto.

con appellazione di crine appunto chiama i raggi di quello, Eschilo nel Prometeo:

Arso del crine ardente Del Sol ti spoglierai Il fior della be'lezza;

## a imitazione del quale il Pindaro Savonese: [1]

.... o pur, che a sera i crini Si terga il Sole, e giù nel mar discenda.

E più leggiadramente il nostro gran Poeta: [2] In quella parte del giovinetto anno,

Che 'l Sole i crin sotto l' Aquario tempra;

i quali versi spiegando il dottissimo comentatore Francelco da Buti disse: Li Poeti fingono, che il Sole fia un Dio, che lo chiamano Febo, e fingonlo con una bella capellatura, intendendo per quella capellatura li raggi suoi. Onde ebbe ragione Orfeo [3] a comparare a' raggi del Sole i capelli di Circe:

Ma d'ogni parte alle sue spalle intorno Simili a' rai del Sol spargonsi i crini;

ed il nostro Lirico [4] a dar le chiome d'oro all' Aurora:

Quando io veggio dal ciel (cender l'Aurora

Colla fronte di rose, e co i crin d'oro. Non ostante questo, si passi per vero a Sinesio, che il capo de' calvi fia lucido, e che la chioma fia V 2

tene-

- [1] Shiabr. vo. 3. car. 63.
- [2] Dan. Inf. cap. 24.
- [3] Apud Jun. cap 9.
- [4] Petr. Son. 251.

tenebrola, giacchè egli ne fa tanto romore. Si citi a suo favore oltre a quelli, che di sopra s'addussero, Apuleio [1], il quale descrivendo i facerdoti d'Egitto disse: Egino affatto rafi, nella sommità del capo splendenti, terrene stelle di gran religione, ec. Si replichino i versi d'Archiloco prodotti dall'avversario: [2]

. . . . . . . a lui la chioma

308

Gli omeri adombra sopra il tergo stando;

i quali fi corroborino con quegli altri d' Ovidio: [3]

E la gran chioma intorno al volto austero

S' crge, e le spalle come un bosco adombra;

e con quelli di Petronio [4], che l'ombra della chioma, e lo splendore della calvezza comprendono:

Meste or le tempie, e di lor ombra ignude Son per li radi crin, splende l'asciutta Fronte.

Ma affolutamente fi neghi la illazione, che la calvezza per effere lucida fia divina, effendochè ne confeguirebbe, che una pietra, uno fpecchio, una lama d'acciaio foffero divine. Sinefio ne vuol troppa, l'uomo gli porge il dito, ed egli vuol pigliare il dito, e la mano, perchè quando io voleffi moftrare, che la chioma è altrettanto luci-

[1] Apul. Metam. lib. 11.

[2] Simef. car. 73.

[3] Ovid. Metam. lib. 13,

[4] Petr. cap. 69.

300 lucida di quello, che sia la calvezza, non mi sarebbe difficile. Ed oltre a' luoghi d' Eschilo, d'Orfeo, di Dante, e del Petrarca, potrei dire, che Filostrato [1] ad Oeneo Etolo padre di Meleagro, ed a Mennone figliuolo dell' Aurora attribui la chioma lo splendor del Sole rappresentante. Crizia [2] uno de' trenta Tiranni su da Solone nell' Elegie chiamato wuporeixa, cioè chioma di fuoco. Ed Apuleio [3] dopo avere esaltati molti pregi de' capelli, non tralasciò lo splendore, ed alle chiome femminili bene ordinate attribuì la virtù dello specchio in riflettere l'immagini degli amanti; e tanto grato fu lo splendore ne' capelli, che chi non l'ottenne dalla natura, coll'arte sene provvide. Le Matrone Romane colle ceneri, dice Catone [4], i Cavalieri di Salomone, [5] Commodo, [6] Elio, Gallieno Imperadori colle polveri lo proe cacciarono, e per lo stesso artifizio dicono alcuni, che Tzeze chiamasse Euforbio [7] ¿paciπλόκαμος, che da noi poeticamente si direbbe crinamante. E benche Erodiano [8] dica, che tale

- [1] Philostr in Heroic.
- [2] prefso Jun. cap. 9.
- [3] Apul. lib. 2. Metam.
- [4] presso Val. Maxim lib. 1. cap. de vini "fu.
- [5] Capitol. in Vero 57.
- [6] Lamprid in Commod. 76. v. Cafaub. 187. 224.
- [7] pre/so Jun. cap. 9.
- [8] Erodian. lib.

tale splendore in Commodo su da' Romani attribuito a divinità, stimandola una luce celeste, non per questo, come sa Sinesso de' calvi, ardisco affermare, che le chiome splendenti abbiano del divino. E pure su augurio di grandezza quasi divina in Ascanio figliuolo d' Enea [1], quando

Caso stupendo, e inaspettato nacque,

E fra le man de' genitori afflitti

Ecco splender si vide in capo a Giulio Lieve siamma, e lambendo i crini il suoco Lasciarli intatti, e circondar le tempie;

del qual prodigio disse Claudiano: [2]

D' Ascanio noto fu l'onor futuro, Quando lucido il crine intatto ardea.

Da un fimil fulgore fu augurato il regno a Ser. vio Tullio [3], come da quel d'Afcanio [4] la grandezza Romana. Scorga pertanto Sinefio, che troppo facile fu a dire, che la calvezza era un cielo; il che quantunque io neghi, non però dico, che il capo non fia la rocca de' fentimenti, l'origine delle vene, che vanno al cuore, il trono della ragione, la sfera della mente, l'empireo dell'anima, anzi affermo con Plinio [5], cd Artemidoro [6] il capo nel picciol mondo dell'

- [1] Virg. Enerd. lib. 2. v. 680.
- [2] Claudian. in 4. Conful. Honor.
- [3] Plin. lib. 2. cap. 107.
- [4] Plutar. de Roman. fortitud.
- [5] Plin. lib. 11. cap. 37. [6] Artemid. lib. 2. cap. 38.

dell' uomo essere il medesimo appunto, che il cielo nell'universo, del qual cielo sono stelle i capelli. Onde Artemidoro racconta, che un tale avendo sognato esfere eclissate tutte le stelle, divenne calvo. Verità confermata dal prodigioso avvenimento della gran Regina d'Egitto, Berenice, dico, moglie di Tolomeo Evergete, la quale botò a Venere la sua bellissima chioma, se il marito tornava falvo dall' impresa dell' Afia, ed adempiendo la fortuna il suo buon desiderio la depose nel tempio; ma la pietosa mano di Citerea i recisi crini (1) trasferi in altro cielo. dove ora vicini alla fiera Nemea in sette stelle lucidiffimi splendono, e per le bocche de' Poeti, e sopra gli altri già di Callimaco (2), ora di Catullo (3) i loro encomj risuonano. Non per questo s'atterrisce Sinesio, anzi con nuovi attributi di vitale, di felice, di sana, di robusta, di militare, e d'onesta la calvezza innalzando, e con improperj di morta, di misera, di nociva, d'imbelle, di scomoda, di lasciva opprimendo la zazzera, e il buon Dione tacciando di mentitore, più vigoroso alla pugna risorge. Ma per oggi a bastanza si è faticato da me in combattere, e più da voi in vedere così lunga, e confusa giornata. Concedete pertanto il ripolo alla

[2] Callim. preffo il Poliz. V. il Mureto fopra Catull.
[3] Catull. carm. 63.

<sup>[1]</sup> Igin. lib. 2. Poet. astrol. 71. Plin. lib. 2. cap. 70. Germ. in Arat. 184.

alla mia lingua stanca per mancamento di forze, più che d'ardire, acciocchè io più gagliardo, quando comandato mi sia, ritorni in questo medefimo campo contro il medefimo nemico, per l'altrui fo ze fatto più poderofo, a rappresenpiù sanguinosa battaglia. Imperciocchè tarvi troppo gran fallo sarebbe il mio abusare la benignissima attenzione di nobiltà si fiorita, alla di cui modestissima Venere, bellezza, grazia, correfia, e valore, emulo di Berenice io fin da principio dedicai questa male ordinata zazzera, se il mio debol talento, come io confido, per favor vostro, riportava di Sinesio segnalata vittoria E questo feci per acquistar quel vigore, che io in me non sentiva, e non per ambiziosa credenza, che ella avesse a trasformarsi in lucidissime stelle, benchè da voi, o Serenissimo Sole, che non isdegnate la mia oscurità con benigni raggi guardare, a questo discorso luce non piccola possa, anzi debba sperare, attefochè è impossibile ritrovarsi materia sì tenebrosa, che percossa dallo splendore del vostro aspetto, almeno qualche fcintilla non ne rifletta. E qual chiarezza maggiore può la chioma, o questa mia difesa bramare, illustrata dal nobil costume vostro, Serenissimo Signore, il quale come prudente, come favio, come Principe, e come Sole degli occhi nostri, adornate la real testa di sì leggiadro ornamento?

#### I L F I N E.

# TAVOL<sup>313</sup>

Di quanto si contiene in questo Quinto Volume.

| Prefazione. pag.                                                                | iii. |
|---------------------------------------------------------------------------------|------|
| Lezione Prima di M. Benedetto Varchi detta                                      |      |
| nell' Accademia Fivrentina il dì 15. Apri-                                      |      |
| le 1543. sopra il Sonetto del Petrarca: La                                      |      |
| gola, il sonno, e l'oziose piume.                                               | I    |
| Lezione Seconda del medesimo, letta da lui                                      | -    |
| nell' Accademia Fiorentina il dì 20. Apri-                                      |      |
| le 1543. sopra i Sonetti xxxiii. xxxiiii.                                       |      |
| e xxxv. del Petrarca.                                                           | 40   |
| Lezione Terza di Loreuzo Giacomini, sopra                                       | 48   |
|                                                                                 |      |
| le cagioni dell'umana felicità.<br>Lazione Quanta del madefimo detta nell'Acces | 74   |
| Lezione Quarta del medefimo detta nell'Acca-                                    | -    |
| demia Fiorentina, sopra l'Amore.                                                | 116  |
| Lezione Quinta del medesimo detta come sopra                                    |      |
| (opra lo stello soggetto.                                                       | 153  |
| Lezione Sesta del medesimo detta come sopra                                     |      |
| fopra lo stesso soggetto.                                                       | 180  |
| Lezione Settima di Benedetto Buommattei det-                                    |      |
| ta nell'Accademia Fiorentina Il di 17. Feb-                                     |      |
| braio 1632. sopra il Canto primo dell' In-                                      |      |
| ferno di Dante.                                                                 | 221  |
| Jezione Ottava del medesimo detta nell'Acca-                                    |      |
| demia Fiorentina il dì 24. Febbraio 1632.                                       |      |
| fopra lo stesso foggetto.                                                       | 231  |
|                                                                                 | e-   |

Lezione Nona del medefimo, detta nell'Accademia Fiorentina il di 3. Marzo 1632. fopra lo stesso soggetto. 240 Lezione Decima del medesimo, detta nell'Accademia Fiorentina il di 10. Marzo 1632. sopra lo stesso soggetto. 252 Lezione Undecima di Carlo Dati detti nell'Accademia Fiorentina, sopra le Zazzere. 263