1/5

## RACCOLTA

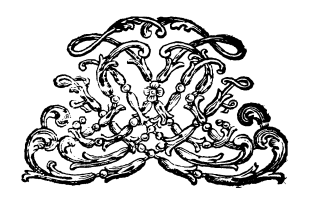
D I

## PROSE FIORENTINE

PARTE SECONDA

Volume Quarto

CONTENENTE LEZIONI.



IN FIRENZE. M. DCC. XXIX.

Nella Stamperia di Sua Altezza Reale. Pel Tartini, e Franchi. Con lic. de' Sup.





# PREFAZIONE.

Ogliono affermare coloro, i quali da alcuno maligno spirito d'invidia commossi, non dirittamente, ma con passione giudicano del e cose, che il nostro leggiadrissimo Toscano Idioma comecchè a'buon tempi glorio-

Samente fivrisse, e manif stamente da per tutto tempo fa diffondesse le bellezze sue, non pertanto in
processo di tempo, o sia per la mancanza di que' celebratissimi Scrittori, che sì gran fama gli diedono, o sia per la introduzione di nuove, e straniere
costumanze, oggidì talmente alterato si veda, e
trassigurato, che quasi nulla dell'antica schiettezza
ritenendo, sia rimaso perduto, o per lo meno dal
primiero esser suo quasi in tutto cangiato. Abbagliati costoro dalla sfavillante luce delle bellezze di
quel-

quella, costretti si vedono loro malgrado a confessarne il pregio, ma questo dopo quel fortunato secolo, in cui a così grande altezza sormontò, affatto essere oscurato, ed in dimenticanza andato sostengono. Per ben comprendere quanto lungi dal vero vadano costoro, fa di mestieri osservare, che quella Lingua giusta'l comune consentimento degl' intendenti sopra tutte l'altre bella, e vaga a dismisura si può dire, in cui più agevolmente, e' più acconciamente da chiurque a parlarla, o a scrivere in essa imprende, i concetti dell' animo si possono palesare. Onde due principalmente sembra, che si debbano riputare le cose, che a ciò fare ottimamente servono, cioè l'abbondanza, o sia la varietà, e l'energía, o sia la forza sì delle parole, e sì delle maniere del favellare; da che ne segue, che quella lingua, in cui queste due cose in maggiore, e miglior copia si ravvisano, quella a buona equità di vaghezza, e di nobiltà si debba giudicar corredata. Per la qual cosa non sarà qui fuor di proposito il disaminare, se queste due doti si trovino anche di presente nella Toscana favella, e se in maggiore, o in minor copia ci si osservino di quello, che già ravvisate furono in quel secolo, in cui sembra, ch'ella giungesse al colmo di sua perfezione. E per farci dalla prima, chi negar potrà con ragione, che la varietà, e l'abbondanza delle parole, e delle mantere di favellare non ha incomparabilmente maggiore oggidi, che non fu in que' tempi? L'uso, e gli Scrittori, due principali sorgenti dello ingrandimento, e della ricchezza de' linguaggi, parte col ritrovamento di nuo-

ve arti, e scienze, parte colla introduzione di nuove fogge, e di nuovi costumi, parte colla prodigiosa quantità delle opere, e de libri, che continuamente escono alla luce, in sì fatta guisa moltiplicate l'hanno, e tuttora le vanno moltiplicando, che luogo non resta oggimai agli uomini assennati di dubitarne. E' questo uno de' singolari pregi delle lingue viventi, e Cicerone avvertí ciò precisamente essere accaduto nel'a lingua Latina, la quale appunto ne' tempi di lui salt alla sua maggior grandez. za, e al suo più vivo splendore, taichè colla Greca vastissima, e luminosissima potè per avventura francamente gareggiare \* . Quod quidem ( dice egli) nemo non mediocriter doctus mirabitur, cogitans in omni arte, cuius usus vulgaris, communisque non sit, multam novitatem nominum esse, cum constituantur earum rerum vocabula, quæ in quaqua arte versentur. Itaque & Dialectici,& Physici verbis utuntur iis, quæ ipsi Græciæ nota non funt; Geometræ verd, Musici, Grammatici etiam more quodam loquuntur suo; item ipiæ Rhetorum artes, quæ sunt totæ forenses, atque populares, veibis tamen in dicendo quasi privatis utuntur, ac suis. Atque, ut omittam has artes elegantes, & ingenuas, ne opifices quidem tueri sua artificia possent, nisi vocabulis uterentur nobis incognitis, usitatis sibi . Quin etiam agricultura, que abhorret ab omni politiore elegantia, tamen eas res, in quibus versatur, no-§ 3 mioi-

<sup>\*</sup> Lib. 3. de fin. bon. & mal. §. 4.

minibus notavit novis. E di qui egli prende motivo non tanto di giustificar se, perchè avesse preso a ragionare Latinamente delle materie gravi, e filosofiche, cosa presso che insolita ne tempi suoi, qua to ancora di persuadere gli studiosi di quelle nobilissime discipline ad adattarsi a cost fare ancor est, facendo loro chiaramente vedere, che la lingua Latina non meno, che la Greca, era asconcia a trattarle, e per avventura di termini, e d'espressioni più copiosa, ed abbondante; e che in certo modo ridondava in loro vergogna l'apprezzar sommamente la Greca straniera favella, e rigettar quasi del tutto la Latina a loro natia; che perciò poco dopo nel sopraccitato luogo soggiugne \*: Quod sape diximus, & quidem cum aliqua querela non Græcorum modo, sed etiam eorum, qui se Gracos magis, quam nostros, haberi volunt, nos non modo non vinci a Græcis verborum copia, sed esse in ea etiam superiores; lo che anche avea detto sopra in un altro luogo con queste parole \*: Ita sentio, & sæpe disserui Latinam linguam non modo non inopem, ut vulgo putarent, sed locupletiorem esse, quam G xcam. Mu tralasciando di esaminare, se cotale opinione di Cicerone si debba riputare in tutto conforme al vero, o piuttosto un ardito vantamento uscito dalla penna di quel grande Oratore trasportato dalla soverchia parzialità, con cui il natlo linguaggio riguardava, siccome ad alcune erudite, e scienziate ter-

<sup>\*</sup> Lib. 3 de fin. bon. & mal. §. 5.

<sup>\*</sup> Lib. 1. de fin. bon. & mal. § 10.

persone sembrò, questa sola cosa qui ne giova osservare, che in ciò persuadere tanto maggiormente
egli s'affaticava, quanto pare, che regnasse fra' Romani una certa affettazione d'imitare i costumi
de' Greci, e di parlare, e discrivere in quel linguaggio, onde non dee recar maraviglia, se su derisa
dall'antico Poeta Lucilio ne' seguenti versi dal medesimo scrittore a somigliante proposito riportati: \*

Græcum te, Albuti, quam Romanum, atque

Sabinum,

Municipem Ponti, Titi, Annj, Centurionum, Præclarorum hominum, ac primorum, figniferumque,

Maluisti dici; Græcè ergo prætor Athenis, Id quod maluisti, te, cum ad me accedi, saluto: Xæipe, inquam, Tite; lictores, turma omni'co-horsque

Xaipe, hinc hostis, Muti, Albutius, hinc inimicus. E posicia da Giovenale altrest con satirica mordaci-

tà fu proverbiata in que' versi: \*

Nam quid rancidius, quam quod se non putat ulla Formosam, nisi quæ de Tusca Græcula sacta est? De Sulmonensi mera Cecropis? omnia Græcè, Cum sir turpe magis nostris nescire Latinè. Hoc sermone pavent, hoc iram, gaudia, curas, Hoc cunca effundunt animi secreta; quid ultra? Concumbunt Græcè; dones tamen ista puellis; Tune etiam, quam sextus, & octogesimus annus & 4

4 Gioven. Sat. 6.

<sup>\*</sup> Presso Cic. lib. 1. de fin. bon. & mal. §. 9.

#### viii

Pullat, adhuc Grecè? nonest hic sermo pudicus In vetula, quoties lascivum intervenit illud Ζωή, και ψυχή; modo sub lodice relistis Uteris in turba, ec.

Ma tornando al fatto della lingua nostra, ognun vede quanto dal decimoquarto secolo in qua sieno ingrandite, ed accresciute le nobili discipline, moltiplicati i buoni scrittori, fatto maggiore il numero delle opere, e de'libri, e in conseguenza rinnovata, ed accresciuta tutta quella copia, e tutto quell'apparato di parule, che per ben trattar così fatte cose nel nostro linguaggio si ricercava. La Geometria, per cagion d'esempio, e la Filosofia a quanto maggior grado d'altezza da quel tempo in qua si son vedute salire? Si considerino te opere famosissime del Galileo, del Guiducci, del Torricelli, del Magalotti, del Rucellai, del Viviani, e del Redi, e si vedranno le più sublimi mattematiche speculazioni, e le più nobili, ed intricate quistioni chiarissimamente, ed in modo agli antichi nostri presso che del tutto sconosciuto trattate, e maneggiate con quella maggior copia, ed affluenza di acconce, e ben formate parole, e maniere di favellare, che a sì satte materie si ricercano.

Nè si dica, che, se l'accrescimento delle scienze, è stato cagione d'inventare moltissime parole, e d'accrescere molte maniere di favellare, multissime sono altrest quelle, che si sono perdute dal buon secolo in qua, sino a non ritrovarsi più oggidi di molte di esse pur l'antica loro significazione; imperciocchè in primo luogo nulla vi ha di più facile, che il far

far vedere, che le parole da quel tempo in qua ritrovate, e colle dovute regole, e col necessario accurato discernimento da giudiziosi Scrittori usate sono in numero incomparabilmente maggiore delle disinesse, e disusate, come senza alcun fallo confesserà chiunque ha alcun poco di pratica nelle antiche scritture. Se prendiamo a cagion d'esempio il rinomato libro del Decamerone, due o tre, o pothe più certamente saranno le dismesse voci, che in ess' incontrano, alcune delle quali sono di perduta significazione, come zacconato, e zazzeato [ delle quali anche sebbene non sappiamo esprimere il giusto valore, tuttavia ne comprendiamo la forza, ed il Varchi \* nel suo Ercolano molto si fece presso ad intenderle, e spiegarle] alcune altre sono in quell'opera scherzosamente, ed a capriccio dall'autore composte per eccitare il riso a quella lieta brigata, come artagoticamente, e schinchimurra; e pochissime havvene delle dismesse, delle quali si ? conservato fino a' nostri tempi il significato. Lo stesso si può dire del tersissimo specchio di Penitenza di Frate Jacopo Passavanti, in cui alla riserva di fnisso, struffo, croio, ed alcune altre poche ofcure, o rancide voci, niuna per avventura vi sene troverà, che non sia di somma leggiadria, ed eleganza ripiena, e degna eziandio ne' presenti tempi d'imitazione. Nè credibile è, che si voglia, che noi qui rechiamo per esempio il Pataffio di Ser Brunetto Latini, o alcuna altra più rancida scrittura arta-

<sup>\*</sup> Varch. Ercol. car. 68. dell' ediz. de' Giun.

artatamente di favellari in gergo, e di oscuri affettati arcaismi, come quello, intessuta, imperciocchè vuolsi qui fare il paragone della lingua d'oggidì solo con quella più disusata, ed antica maniera di ragionare, che come troppo leziosa, ed affettata fin di quei tempi fu dissuasa, ed anche messa in derisione, come si ricava in ispecie dal medesimo Passavanti, e da Franco Sacchetti; il primo de' quali colà, dove della interpretazione, e versione della Sacra Bibbia favella, dice, che cotali versioni si deono usare con molta cautela, non essendo i volgari linguaggi acconci quanto fia d'uopo [massime se da persone dotte, e giudiziose ciò non s'intraprenda] a ben ricevere i sensi delle Sacre Lettere: \* Tra i quali i Fiorentini co'vocaboli squarciati, e sinaniosi, e col loro parlare Fiorentinesco istendendola, e facendola rincrescevole, la intorbidano, e rimescolano con occi, e poscia, aguale, vievocata, pudianzi, maipursì, berreggiate, cavrette delle bonti, se non mi ramognate, e così ogni uomo sene sa sponitore. Il Sacchetti poi compose una curiosa Frottola per contare, e mettere in ridicolo molti di questi strani, ed affettati vocaboli de' Fiorentini, che ne' suoi tempi non erano totalmente andati in disuso, la qual Frottola si trova a carte 27. del celebre Codice di Giuliano Giraldi citato da' primi compilatori del Vocabolario della Crusca, il qual Codice fra non molto tempo non disperiamo di poter dare alla luce.

In

<sup>\*</sup> Passavant. car. 229. ediz. Firenz. 1725.

In secondo luogo si dee osservare esser verissima non meno in proposito della lingua nostra di quel, che già fosse della Latina, l'osservazione fatta da Orazio nell'Arte Poetica, che siccome gli alberi perdono ogni anno le foglie, ma cessato il rigore del verno, dell'usate verdeggianti frondi si rivestono, così ne'linguaggi le voci sono, per così dire, andanti, e venenti, e poste all'arbitrio dell'uso, che talora le ammette, talora le intralascia, talora le tralasciate con bizzarro cangiamento ripiglia: \*

Si possum, invideor? cum lingua Catonis, & Ennj Sermonem patrium ditaverit, & nova rerum Nomina protulerit? licuit, semperque licebit Signatum præsente nota producere nomen. Ut sylvæ soliis pronos mutantur in annos, Prima cadunt, ita verborum vetus interitætas, Et juvenū ritu slorent modo nata, vigentque.ec. Multa renascentur, quæ jam cecidere, cadentque, Quæ nunc suntin honore, vocabula, si volet usus, Quem penes arbitrium est, & jus, & norma loquendi.

La qual cosa dottamente su avvertita anche dal Cavalier Salviati ne's suoi bellissimi libri degli Avvertimenti sopra il Decamerone colle seguenti parole: \* Chi non sa, che in ogni favella addiviene, che ogni età favorisca spezialmente certi vocaboli, e

CtT

<sup>\*</sup> Oraz. Art. Poet. veri. 55.

<sup>\*</sup> Salviat. Avvert. vol. 1. lib. 2. cap. 12.

mente, e regolatamente scrivere, e favellare, lo che a suo tempo più opportunamente in alcun altro Volume di queste Prose ne tornerà forse in acconcio il dimostrare. Da questa ben formata, e regolata rinnovazione di parole, e di forme di favellare nasce principalmente la loro espressione, ed energia, imperciocchè fa di mestieri osservare, che per cagione delle cose nascono le parole, launde migliori, e più significanti si deono riputare quelle parole, e que' modi di dire, che più chiara, ed efficace ci rappresentano, e, per così dire, sotto i'occhio si pongono l'idea delle cose, che esprimere intendiamo, lo che apertamente ne infegnò Quintiliano dicendo: \* Sit igitur cura elocutionis quammaxima, dum sciamus tamen nihil verborum caussa este faciendum, cum verba ipfa rerum gratia fint reperta, quorum ea funt maxime probabilia, quæ fenfum animi no-Ari optime promunt, atque in animis judicum, quod volumus, efficient. Per lo che altera principalmente si creavo, e si rinnuovano le voci, quando mancano i termini, che ne abbisognano per esprimere ciò, che abbiamo in animo di fignificare. Per questa cagione il nostro sub'imissimo maggior Poeta nella divina sua Commedia inventò, ed usò tante voci, ed espressioni, che in altri nostri Scrittori rado, o non mai si trovano, come actuiare, inurbarfi, crich, discarnarsi, dischiomare, divallarfi, imborgarfi, imparadisare, impolarsi, incielare, incinquarsi, indiarsi, indonnarsi, in-

<sup>\*</sup> Quint. Inst. Orat. lib. 8. Proem.

indracarsi, infuturarsi, intrearsi, intuarsi, immiarsi, sempiternare, e molte altre somiglianti, le quali in tanto volle creare, ed usare, in quanto maravigliosamente, succintamente, e con bella energia esprimevano i suoi sublimi nobilissimi concetti, nè mica perchè gli tornassero in acconcio alla rima, lo che chiaramente afferma l'antico suo Comentatore, a cui tanto più in ciò si dee prestar fede, quantochè aggiunge di aver ciò saputo dalla bocca di Dante modesimo: \* Io icrittore udi' dire a Dante, che mai rima nol trasse a dire altro, che quello, ch'avea in suo proponimento, ma che egli molte, e spesse volte facea li vocaboli dire nelle sue rime altro, che quello, ch' erano appo gli altri dicitori usati di sprimere. Così Cicerone ne' libri dell' Oratore accorda, che quando una giusta necessità d'esprimere alcuna cosa con forza, ed energía il risbieda, si possa rinnovare, ed inventare qualche infolita, e inusitata parola, o maniera di favellare, e ne dà per esempio la voce expectorare usata in quel verso: \*

Tunc pavor sapientiam mihi omnem ex animo

expedorat;

il qual verso essere d' Ennio si ricava dal medesimo Cicerone, che riportandolo ad altro proposito anche nelle \* Quistioni Tusculane, ad Ennio l'attribuisce.

Que-

<sup>\*</sup> Com. Ant. Dant. Inf. 10. Cod. 26. Banc. 40. della Libreria Mediceo Laurenziana.

<sup>\*</sup> Cic. lib. 3. de Orat. §. 26.

<sup>\*</sup> Lib. 4. S. 18.

xvi

Queste osservazioni, e regole, non meno che alla Latina, s' adattano alla nostra favella; laonde se i Latini usarono, per cagione d'esempio, molti verbi, co' quali con non minor vaghezza, che energía, significavano, ed in cotal mariera quasi adombravano il suono delle voci di moltissimi animali, e perciò non piccola lode sì di ricchezza, sì di proprietà acquistò quello idioma, lo stesso encomio merita certamente la nostra favella, conciossiache di cotali vocaboli per avventura non meno, che la Latina, sa doviziosa; i quali, come bene spieganti, e con mol. ta proprietà, e forza, sono dal buon uso pienamente accettati, e ricevuti, quantunque molti di essi non si trovino usati dagli Scrittori del miglior secolo della favella, ma solo in arbitrio sia coloro, cui voglia, o necessità prenda di usar cotal genere d'espressioni, il formargli di nuovo, e rinnovargli. Tralle lodi della lingua Latina pone anche Cicerone l'avere ella alcune parole di un espressione si bella, e si spiegante, che è impossibile a ritrovarne la corrispondente nella Greca favella; conforme è fra l'altre la voce ineptus, la cui corrispondente inutilmente, dice egli, potersi nella Greca lingua cercare: \* Ego mehercule, inquit Cælar, ex omnibus Latinis verbis hujus verbi vim vel maximam semper putari; quem enim nos ineptum vocamus, is mihi videtur ab hoc nomen habere ductum, quod non sit aptus, idque in sermonis nostri consuetudine perlate patet. Nam qui aut tempus, quid postulet.

<sup>\*</sup> C1c. de Orat. lib. 2. S. 6.

let, non videt, aut plura loquitur, aut se ostentat, aut eorum, quibuscum est, vel dignitatis, vel commodi rationem non habet, aut denique in aliquo genere aut inconcinnus, aut multus est, is ineprus esse dicitur. Hoc vitio cumulata est eruditissima illa Gencorum natio, itaque quod vim hujus mali G zci non vident, ne nomen quidem ei vitio imposuerunt; ut enim quæras omnia, quomodo Græci ineptum appellent, non reperies. Ma le voci Toscane, che in uggi sono in uso, in quanto maggior numero sono, non solo delle Latine, ma ancor di quelle, che ne' buon tempi fiorirono, quelle voci spezialmente, che per la loro spiegantissima energia in altre lingue, se non se circonscrivendole, ed anche a gran pena, intender non si possono giammai? A bella posta ci astenghiamo dal recarne in questo luogo gli esempli, sì perchè di troppo anderebbe in lungo il ragionamento nostro, sì ancora, perchè quegli studiosi, e gentili spiriti, che sono di nostra favella ardentissimi amatori, avendo tuttora fra mano sì gran numero di graziofi componimenti, che da tanti nostri rinomati scrittori alla benavventurosa memoria de' posteri sono stati tramandati, sicuramente, o che noi ci inganniamo, non dubiceranno di confessar sinceramente cotal verità. I modi poi di bella, ed espressiva significanza, o proverbiali, o allusivi a mille particolari costumanze del nostro paese, proprio delle quali si è l'acquistar sempre maggior varietà, dilatazione, e cangiamento, sono così multiplicati, ed accresciuti dal 1300. in qua, che non si troverà veruna così ampia rac-

colta, che nè pur la maggior parte di essi comprenda Molti ne [piego Benedetto Varchi nel [uo giudizioso Dialogo intitolato l'Ercolano; moltissimi il Monosini nel suo libro, che ha per titolo Flos Italica Linguæ; molti ancora Egidio Menagio nelle sue Origini della lingua Italiana; molti ancor più gli Accademici della Crusca nella grand'opera del loro Vocabolario, ma non sì, che non resti pur anche largo campo a chicchessia di farne una maggiore, e viepiù ampia, ed accurata raccolta, che da tanti elegantissimi componimenti de' più moderni regolati Scrittori cavar si puote. Ostrechè siccome in altro luogo di queste Prose abbiamo ampiamente fatto vedere, e toccar con mano, che la lingua nostra al pari della Greca, e della Latina, e di tutte l'altre lingue viventi ancora, è attissima a ricevere qualsivoglia genere di stile, o sia magnifico, o sia mediocre, o sia tenue, o ha giocoso, così quindi ne viene in conseguenza, che ciò da altro derivar non possa, che dall' abbondanza, e dall' espressione sì delle parole, sì de' modi di favellare, delle quali cose gli ottimi, e giudiziosi Scrittori non a capriccio, ma con discernimento, e con tutta la necessaria cautela servendosi, ed acconciamente secondo le materie, che hanno fra mano, usandole in tutti i generi di dire, ban fatto per ogni dove risplendere la chiarissima luce di nostra leggiadra favella. E ardirei quasi di affermare, the in cotal prerogativa sono gli antichi nostri Scrittori per avventura superati in certo mo-do da moderni; imperciocche quantunque verissimo sia, che le migliori scritture del buon secolo contengano

gano in gran numero detti, e sentenze di una maravigliosa forza, e di una leggiadrissima espressione dotate [ come ampiamente dimostrò il Cavalier Salviaei ne' suoi Avvertimenti sopra il Decamerone, moltissimi notandone, e spezialmente di quelli tratti dagli Ammaestramenti degli Antichi di Fra Bartolommeo da San Concordio I nondimeno, se ben si mira, le scritture di quel secolo, toltone il maraviglioso libro del Decamerone, le Novelle del Sacchetti, ed alcune altre poche, sono esse regolarmente quasi tutte di uno stile uniforme fra di loro in gravità, e in nobiltà, e con poco vicendevole divario, dovechè gli Scrittori, che a loro poscia ne' seguenti tempi sono succeduti, quasi industriosi mercatanti, che le merci da altri ricevute in consegna accortamente trafficando, in valore le multiplicarono, ed accrebbero, le ricchezze del loro bellissimo natio Idioma in mille guise colla varietà delle opere loro, e colla diversità de' loro stili coltivarono eccellentemente, ed aumentarono. La qual cosa, non ch'altro, da questa nostra Raccolta di Prose manifestamente apparisce, la quale abbraccia un così gran numero di scelte scritture di ogni genere, onde altri agevolmente non solo comprender puote questa verità, ma ancora ricavarne quella utilità, e quell' ammaestramento, che ne puote somministrare regola, e norma per un ottima imitazione. Laonde noi da questa considerazione inanimati volentieri imprendiamo la non picciola fatica della continuazione della medefima Raccolta, e rassicurati dalla sincerità della nostra intenzione non ad altro tendente, che ad ar-**662** 16recar giovamento agli studiosi di nostra Lingua, considuamo, che questo Quarto Volume di Lezioni nella stessa guisa de precedenti meritar potrà per avventura la stima, ed il gradimento degli intendenti, e disappassionati leggitori. Egli comprende tredici Lezioni sopra vari soggetti, ed argomenti.

La prima è di Messer Giovanni Talentoni, la quale abbiamo tratta dalla edizione oggi rarissima. che ne fecero i Giunti con questo titolo: Lezione di Messer Giovanni Talentoni da Fivizzano Lettore di medicina ordinaria nello Studio di Pisa. fatta da lui sopra il principio del Canzoniere del Petrarca, e recitata nella famosa Accademia Fiorentina il dì 13. di Settembre 1587. nel Consolato del nobilissimo, e virtuosissimo Signor Baccio Valori. Nella quale oltrechè si tratta del modo di cominciare, narrare, e conchiudere in qualsivoglia Poema osservato da' principali Poeti Greci, e Latini, e da qualche Toscano, si mostra particolarmente la maniera, che ha intorno a ciò seguito il detto Petrarca. In Fiorenza per Filippo Giunti 1587, in quarto. Dedicolia il Talentoni al Serenissimo Don Francesco de' Medici Granduca di Toscana colla lettera, e col Sonetto seguente.

AL

# AL SERENISSIMO DON FRANCESCO DE' MEDICI SECONDO GRANDUCA

#### DI TOSCANA.

'Esfere io vassallo a V. A. S. e tra' vassalli servidore, e tra' servidori riconosciuto da lei con molti segni d'amorevolezza, fanno, che, come sono io, così sia tutto quel, che da me dipende, suo di ragione, e conseguentemente, ch'io le presenti ora questo picciolo parto del mio ingegno, come a lei dovuto. Coll' obbligo congiugnendosi poi la disposizione dell'animo di celebrarla nata in me dagl' infiniti eroici suoi meriti, ed il desiderio di mandar suore detto mio parto fotto lo scudo d'uno, che lo difenda contra l'impeto, e morfo de' maldicenti in quel modo, che racconta Omero essere stato difeso Teucro sotto lo scudo d'Aiace, fanno, ch'io così di voglia gliele presenti, che non dia luogo alla ragione, la quale mi dice, ch'io non dovrei con così poca cosa distuibar così gian Principe dall'altezza de' suoi pensieri. E se mi spaventava da questo il dubbio, ch'io aveva con la lone, che le fosse per esser discaso per la imperfezion sua, essendo quasi abortivo, mi ha all'in-§ § 3 CON-

xxii

contro confortato il sapere, che non le dispiacerà almeno, per esser tutto rivolto ad onorare (se tanto può però la lingua mia) il Petrarca, il quale è, come turto'l mondo sà, una di quelle maggiori gemme, che fanno risplendere tra tutre le altre Cittadi questa sua Città di Fiorenza, ed il fapere, ch' ella con tanta fua grandezza ha congiunto tanta benignitade, che non sdegna quel, che le venga offerto, quantunche minimo, per esser solita a stimare non l'animo di chi dona secondo la qualità del dono, ma il dono secondo la qualità dell'animo, e che perciò giostra in questo del pari col gran Re Artaserse, il quale non si sdegnò accettar poca acqua da povera mano. Accetti adunque ora V. A. S. con fronte lieta il picciol dono, se non per altro, almeno per esser segno della fervitù, e devozione dell' animo mio verso lei, ed aspetti da me altre opere di più gravità, e più mature, mentre io a lei aspetto, bramo, e prego da Iddio continua esaltazione.

Di V. A. S.

Umiliss. ed obbligatiss servidore

Giovanni Talentoni.

DEL

#### DEL MEDESIMO AUTORE

#### AL GRANDUCA

#### SONETTO.

O Specchio di prudenza, alto splendore
D'Italia, occhio de' Principi, che mostri
Qual sia, come opri, e regga uomini, e mostri,
Alma d'ogni virtù, pregio, ed onore.
Chi al savere, al valor, chi al giusto ha'l core
Volto, a te volga i suoi più dotti inchiostri,
A te, qual già Mercurio, a' tempi nostri
E gran Saggio, e gran Mastro, e gran Signore.
Arno sovr'ogni siume oggi alzi il corno,
Vada Flora di par con Roma, e torni
Nel real suo Toscana antico stato;
Che a te s'ergeran marmi, e tempj un giorno
Si sacreranno, e ovunque il Sole aggiorni
Nuovo sume del Ciel sarai chiamato.

Dipoi si leggono in quella edizione i seguenti epigrammi, i quali abbiamo giudicato di non dovere in questo luogo tralasciare, sì perchè per la rarità di quella edizione non si perda di essi la memoria, sì ancora perchè molto servono a far conoscere in quale estimazione fosse tenuto ne' tempi suoi quello scienziato uomo, il quale noi crediamo esse re quel medesimo, che forse per error di memoria è appellato Bartolommeo da Tommaso Demstero colà,

xxiv

dove i Lettori di Pisa in quel tempo suoi colleghi va annoverando, cioè al capitolo primo del quinto Libro della sua insigne opera intitolata De Etcuria Regali, uscita non ha gran tempo con qualche magnificenza da'nostri torchi.

#### SEBASTIANI SANLEOLINI

#### I. C. F. ET POETAE CLARISSIMI AD JOANNEM TALENTONIUM

#### CARMEN.

Onstra, gregemq; maris Protheus dum littore pascit,

Qua vitreas ponto Macra refundit aquas, Hæc senior vates vacuas jactabat ad auras,

Vicinæ mulcens vallis utrumque latus.
Cynthia Lunentes inter celeberrima nymphas

Diruta quid Getico mæna Marte doles? Quidve homines claros quereris cecidisse? ruinis

Nata tuis multo Sergia maior erit;

Præclarusq; tuis in partibus ortus, avitum Ecce Talentonius farciet omne decus.

Apua quare omnis lætetur, Macra superbum, Laurigerumo, sacro promat ab amne caput.

Dixerat hac Protheus; ripæassonuere propinquæ, Pluribus oh quanto damna repensa bonis!

FRAN-

#### FRANCISCI SANLEOLINI

#### BASTIANI FILII JUVENIS ERUDITISSIMI AD EUMDEM TALENTONIUM

#### CARMEN.

Unca, quibus Phæbus, Phæbiq; ornātur alumni,
Ingenio splendent insita, Jane, tuo.
Hanc tibi non solum peperit sapientia laudem,
Non quod Apollinea primus in arte nites,
Sed quoniam (Græcis quæ nec concessa Latinis)
Rhetoricen Musis jungere posse datur;
Rhetoricen, Sophiam, Musas, artemque medendi
Jungis & exculto suaviter ore canis.
Et sælix tantis jam nunc virtutibus aucte,
Vertice sublimi sydera celsa feris.

#### ANDREAE BARBERAE

PANORMITANI PHILOSOPHI ET THEO-LOGI EXCELLENTISSIMI AD EUNDEM TALENTONIUM

#### CARMEN.

A Rtis Apollineæ cupiens contingere metam Hocce Talentonii perlegat artis opus. Solum præ cunctis hunc unxit tempora Phæbus, Im-

#### xxvi

Imposuit capiti laurea serta manu.

Prædixit, tandem vatum memorabile lumen,

Inclyta Phæbeæ gloria gentis erit;

Grammaticus, Logicus, Rhetor, Mathematicus,

ingens

Atq; Sophus, Medicus, magnus & Astrologus. Quid Maro, quid Naso, numerosus Horatius ille, Quidve poetarum cunca caterva? Nihil.

Ergo vales regio Lunensis plaudere palmis, Undiq; quod tanto sydere sola nites.

Et licet immites abrumpent stamina Parcæ, Non tempus nomen, non premet urna, suum.

La Seconda, e la Terza sono di Marcello Adriani nipote del celebre Marcello Virgilio degnissimo Segretario della Repubblica Fiorentina, e figliuolo di Gio: Batista Adriani, e suo successore nella Cattedra d'umanità dello Studio Fiorentino, e padre dell' altro Gio: Batista famoso Scrittore della Storia di Firenze. Abbiamo tratte da una diligentifsima copia a penna, di cui siamo stati cortesemente favoriti dal Cavalier Giovanni Guidi queste due Lezioni sopra la educazione della nobiltà Fiorentina, le quali con lode sono mentovate da molti Scrittori, ed in ispecie dall'autore della Parte prima delle Notizie Istoriche degli uomini illustri dell' Accademia Fiorentina, presso il famosissimo Segretario della quale in quel tempo ivi si dice ritrovarsene altra copia · L' Adriani detto il Torbido nell' Accademia degli Alterati, in cui verisimilmente le lesse, siccome sappiamo, che fece delle sue traduzioni di buo-

XXVII

buona parte degli Opuscoli Morali di Plutarco, lo dedicò, ed indirizzò a Don Virginio Orsini Duca di Bracciano colla lettera seguente.

All Illustrifs, ed Eccellentifs. Signore

# DON VIRGINIO ORSINO DUCA DI BRACCIANO.

Iceva Demostene d'aver coronata la Città d'Atene sua patria non di mura composte di mattoni, e di pietre, ma di cuori generosi, e forti, con altero vanto, e pomposamente osservando la forza delle fue parole. Ebbi ancor io volontà di adornare, ed afforzare la patria mia con anime modeste, reverenti, continenti, e conoscenti, ma altro non feci, che palesare l'insufficienza mia, e pubblicare l'impotenza. Però da me stesso ricreduto imitero Solone, il quale veggendo per mano di Pisistrato cadere la Parria, e trovandosi per la cadente età oltre ad ottant'anni impotente a dirizzarla, trasse fuori di casa l'armi, e gridò a' Cittadini, che l'aiutassero. Così spiego io di presente l'armi mie, queste nude, e semplici parole al cospetto di V. E. I. acciocchè il suo favore presentandomi, ritorni la gioventù Fio-

#### XXViii

Fiorentina all'antico natio splendore, sicchè le veggiamo risiorire in virtù.

D. V. E. I.

#### Servidore Affezionatissimo

Torbido Accademico Alterato.

La Quarta è la Lezione delle monete di Bernardo Davanzati notissima a tutti gli eruditi, citata dagli Accademici della Crusca nel loro Vocabolario, e tenuta in sommo pregio non meno, che tutte le altre opere di questo dotto, ed eloquente Gentiluomo. Avvegnache più volte ella sia stata data alle stampe, ed anche ultimamente in l'adova per Giuseppe Comino nel 1727. noi non per tanto di veruna delle passate edizioni non ci siamo voluti interamente sidare, ina l'abbiamo diligentemente riscontrata con un buono esemplare scritto in tempo, per quanto sembra, prossimo all' età dell' autore, il quale esemplare dal Senator Cammillo Pandolfini, presso di cui si conserva, ne è stato cortesemente somministrato. Coll'aiuto di esso non solo molte importanti varie Lezioni a quelle delle passate edizioni abbiamo molto opportunamente sostituite, ma ancora, quel che più importa, in circa a sette, o otto lagune abbiamo supplite, le quali nelle precedenti edizioni il senso dove tronco, e sospeso, dove alterato, ed oscuro sconciamente rendevano. Della qual cosa si potrà agevolmente chiarire chiunque si vorrà prender la bri-

XXiX

briga di confrontare questa nostra edizione con quella di Firenze del Massi del 1638, e colla sopramentovata di Padova. Questa Lezione fu recitata dal Davanzati nell' Accademia Fiorentina nell'ultimo Consolato di Messer Baccio Valori l'anno 1538, e da lui intitulata a Monsignor Pietro Usimbardi Vescovo d'Arezzo, e Segretario del Serenissimo Cardinal Ferdinardo de Medici, che su poi Granduca di Toscana colla lettera seguente.

Al Molt' Illustre, e Reverendo Signore

# PIERO USIMBARDI BERNARDO DAVANZATI S.

The Cavaliere Messer Baccio Valori, che può di me ogni cosa, m'impose in questo suo ultimo Consolato dell' Accademia Fiorentina una Lezione. Ove io non sapendo dalla professione, e quassi d'intorno casa partire, trattai delle monete, e di necessità de' Principi ragionai. Onde a VS. Illustre, che tiene le chiavi del nostro, m'è parsso bene presentarla per l'antica amistà, e mia nuova osservanza verso di lei, e per giovamento pubblico, se alcuna cosa ci sosse non indegna di considerazione. N. S. in lei multiplichi le sue grazie.

Di Firenze il primo di di Maggio 1588.

La

XXX

La Quinta è di Messer Giulio de' Libri nell' Accademia della Crusca detto l'Abburattato sopra il Sonetto di Lodovico Martelli, che comincia.

O celeste e terreno almo tesoro, che è il primo nella edizione Fiorentina delle Rime del Martelli fatta da Bernardo di Giunta l'anno 1548. e l'abbiamo tratta dal Codice 638. in quarto della Libreria Strozziana. Fu dal Libri recitata nell'Accademia Fiorentina l'anno 1588. come si vede dalla seguente lettera dedicatoria da noi trovata in fronte della medesima, colla qual lettera indirizzolla l'autore a Monsignor Ugolino Martelli Vescovo di Glandeva, il quale alla lettura di quella Lezione in compagnia di Monsignor Lodovico Martelli suo fratello Vescovo prima di Ioppe, e poi di Chiusi nella detta Accademia si trovò presente.

Al Reverendiss. e Sapientiss. Monsignore,

### MONSIG. UGOLIN MARTELLI

#### VESCOVO DI GLANDEVA

Sig. mio Osfervandissimo.

Uesto poco di discorso fatto da me a questi giorni passati nell'Accademia Fiorentina, ed onorato dalla presenza di VS. Reverendissima, e del Reverendissimo Monsignor Lodovico suo fratello sopra il primo Sonetto di Messer

xxxi

Lodovico Martelli non pur loro parente, ma, oltre a tanti altri, chiarissimo splendore, non solodella chiarissima casa loro, ma de' Fiorentini Poeti, ha tardato a comparirle innanzi, non perchè egli presentito, che non le sarebbe discaro, non venisse a lei volentieri, o perchè partorito tra non leggieri dispiaceri aspettasse da me miglioramento alcuno, ma folo per essergli mancato in Villa, dove dal di, ch' io lo recitai, sono fino all'altr'ieri dimorato, chi in miglior forma lo copiasse. Piaccia adunque a VS. Reverendissima, quale egli si sia, ancorchè tardi, riceverlo volentieri. E se fra tante incomparabili dottrine, e notizie, di che ella altamente abbonda, si sbigottisse, degnisi prima colla sua bontà, e corresia di confortarlo, e poi col suo gran sapere emendarlo, se non per altro, almeno per l'affezione, che già Pagolo de' Libri mio padre portò grandissima al Poeta vivo, e che morto poi ho portato io alle dolcissime opere sue, o veramente, che più desidero, dopo una semplice occhiata di sopprimerlo. E pregandola, che mi riceva tra i suoi devorissimi, umilmente le bacio le mani.

Di Firenze il di 4. Settembre 1588.

Di VS. Reverendifs.

Affezionatiss. Servidore

Giulio Libri.

La

#### XXXII

La Sesta è di Messer Francesco Bocchi nostro Cittadino di celebre ricordanza, ed è tratta dalla edizione, che ne su fatta in Firenze dal Sermartelli
con questo titolo Ragionamento sopra l'uomo da
bene di Messer Francesco Bocchi. In Firenze 1600.
nella Stamperia di Michelagnolo Sermartelli. Dedicò il Bocchi questa sua operetta a Giovambatista
Michelozzi cittadino, la di cui memoria lungamente durerà nella città nostra per la pia magnisicenza da esso impiegata ne la maravigliosa fabbrica del
Coro dell'insigne Chiesa di Santo Spirito, colla lettera seguente.

Al Molto Illustre Signore

# IL SIGNOR GIO: BATISTA MICHELOZZI

Sig. e Padron mio Osfervandissimo.

Uel nome di VS. pieno di Iode, che a'giorni passati mi persuasea sar sede di sua virtù, altresi ora mi muove a mandarle questo picciolo trattato. Quello, che si contiene in questa mia farica, molto è simile al suo valore; e sebbene di poca stima è la mia industria, tuttavia è grande il pregio, che all'uomo di tanto merito si assegna. Considerati i fatti di sua vita, a tale è venuto il nome di VS. che a ragione sele

da questo titolo di uomo da bene. Nè si faccia a credere, che sia di poco onore, sebbene è dalla gente molto spesso adoperato; anzi è pregiato oltra modo, e, se il vero dir si dee, di nesfuna lode inferiore. Egli si loda l'uomo, ora quando è giusto, ora quando è magnanimo, ma vien la lode, come io avvilo, in supremo grado, quando si dice uomo da bene; cioè uomo, che in se ha degno ricetto della felicità, la quale comprende ogni cosa, che col nome di bene è nominata. Ora, poiche VS. con questo nome tanto nobile, e tanto illustre da tutti è ricordata. non si dovrà maravigliare, come io penso, che io a lei questo mio pensiero abbia dedicato, la quale di virtù rare, e santissime ad ogni ora si adorna. E se l'uomo oltra modo si pregia per le virtù morali, le quali a ragione da tutti sono lodate, egli ben sarà cosa giusta, che sia commendata la gran cortessa, la quale VS. conforme a' divini ammaestramenti è solita di usare. Il nutrire la povertà, e'l sollevare in altrui la miseria, è cosa di vero più, che umana; ma l'usare liberalità senza sperare terreno comodo, a cui seguita sempre il guiderdone, è un voler cambiare cose umane colle divine, e da Dio aspettare eterno premio. Ed il fare adorno l'albergo di sua Divina Maestà, sicconie è palese nella santa impresa del Coro di Santo Spirito, è ben pensiero sopra gli altri glorioso, il quale, sebbene ella a questo non mira, farà sempre tuttavia di lode notabile il nome suo risonare. Acceso di de-666 fideXXXIV

siderio di onorare il suo valore ho preso ardire di mandare a VS. questo pensiero, dove si tratta dell'uomo da bene; nel vigore di cui ogni volta che vorrà mirare, sempre troverrà sua virtù mirabilmente essigiata. È senza più, osserendo a quella quanto so vaglio, alla sua buona grazia mi raccomando.

In Fiorenza, il di 9. di Giugno 1600.

Di VS. molto Illustre

Umilissimo servidore

Francesco Bocchi.

La Settima è di Anton Francesco Andreini sopra il Sonetto del Petrarca, che comincia:

Se amor non è, che dunque è quel, ch'io sento? la quale da noi è stata fatta accuratamente trascrivere dal Cod. 1552. in foglio della Libreria Strozziana. E' taciuto in quel Codice il nome dell' Accademia, in cui fu dall'autore recitata, dicendovisi solamente, che fu recitata nel mese di Maggio dell'anno 1617. E siccome in essa non interamente resta esplicato il Sonetto del Petrarca, così sembra, che alcuna altra Lezione a questa dovesse succedere, che la materia medesima continuasse; ma con tutta la diligenza fatta e in a tri Codici di quella celebre Libreria, ed altrove, non essendo stato sino ad ora possibile il

ritrovarla, non abbiamo fra tanto voluto privar di

questa il nostro amorevole Lettore.

L'Ottava è dello eloquente, e scienziato Lorenzo Giacomini Tebalducci Malespini sopra la Purgazione della Tragedia, da esso recitata nell' Accademia degli Alterati l'anno 1586. ed è stata tratta dall'edizione, che ne su fatta in Firenze nelle case de Sarmartelli l'anno 1597.

La Nona sopra l'ozio è stata da noi estratta dal Cod. 1100. in foglio della mentovata Libreria Strozziana, nel qual Codice al celebre Benedetto Buommattei l'abbiamo trovata attribuita.

La Decima, l'Undecima, la Duodecima, e la Decimaterza sono del dottissimo Benedetto Averani grande ornamento nel passato secolo della città nostra, le quali, siccome quelle del Volume precedente, furono da esso negli anni della sua più storida gioventù lette con universale applauso nell'Accademia degli Apatisti, e da noi sono state accuratamente copiate dagli originali dell'autore medesimo, i quali dal Dottor Giuseppe Averani suo degnissimo frutello ne sono stati con molta gentilezza conceduti.





# LEZIONE PRIMA DI MESSER GIOVANNI TALENTONI

Lettore di Medicina ordinaria nello studio di Pisa

Letta nell' Accademia Fiorentina il di 13. di Settembre 1587. nel Consolato di Baccio Valori.

Sopra il principio, la narrazione, e l'epilogo del Canzoniere del Petrarca.



Vvenne appunto a me, virtuolissi, mo, e nobilissimo Signor Consolo, quando io fui da voi richiesto, ch' io mi disponessi di venire a ragionare da questo luogo superiore a così nobile, e dotta brigata, quello,

Che Marco Tullio racconta nel principio del suo Oratore a Bruto essere avvenuto a se stesso, es-Par. III. Vol. X. A sen-

#### 2 LEZIONE

sendo da lui stato più, e più volte pregato, che volesse dimostrare qual dovesse essere un vero, e perfetto Oratore. Imperciocche fui, come egli, dubbiolo, se fosse più difficile, e maggiore il negarvi, o'l prendere a far quel, che richiedevate, poiche da una parte mi pareva molto duro negar ciò a colui, che amo, ed ammiro, e dal qual fo, ch' io sono amato, massimamente ricercando quel, che è giusto, ed onorevole, dall' altra non mi pareva cosa da persona, che temesse la riprensione d'uomini dotti, e prudenti, il pormi ad impresa, la quale quanto sia grande è non pur difficile a spiegar con parole, ma ad abbracciar col pensiero. Pure ho fatto in questo quella elezione, che fece l'istesso Tullio, perchè ho voluto piuttosto farmi col compiacere conoscer poco prudente, che poco benevolo col disdire, sapendo, che dove mancherò io nel soddisfare all'orecchie vostre per la poca eloquenza mia, supplirà l'altezza del loggetto, del quale sono oggi per trattare, essendo ella tanto grande, che sipuò ben con ragione di lei dire quel, che disse Orazio nella Poetica della materia, che prenderà il Poeta da'libri di filosofia, cioè:

Che spontaneamente le parole Seguiran la materia preparata.

E chi dubiterà, che mi sieno per mancar le parole, dovendo trattar del modo, che hanno tenuto i poeti Greci, e Latini, e qualcuno de' Toscani nel cominciare, narrare, e sare epilogo a' suoi poemi, per veder la maniera, che abbia seguito

il Petrarea nel suo Canzoniere, e dimostrare intorno a questo in che sia egli stato a loro conforme, e in che da loro differente? Poichè, come disse il sopraddetto Marco Tullio della virtù di Pompeo. è pai difficile a trovare il fine di questo ragionamento, che'l principio. Nella qual cosa credo ancora, che non mi bisognerà affaticare per disporre gli animi vostri, nobilissimi uditori, adascoltarmi, perchè, se Socrate già disse, che non era difficile il lodare gli Ateniesi in Atene, anch' io potrò dire, che mi sarà agevole il lodare il Petrarca Fiorentino in Fiorenza, e discoprire qualche suo artificio poetico, perchè tutti mi sarete favorevoli, ed attenti. Ma se questo nel parlare d'ogni onorevol Fiorentino mi fucce; derebbe, molto più nel parlare del Petrarca mi doverrà succedere, essendo egli tale, che non in Fiorenza solamente, ma in ogni altro luogo ancora crederei avere ad esfere ascoltato volentieri, dove io di lui ragionassi. Comincerò da' Poeti Greci, e Latini, perchè, siccome nel trattar dell'arte poetica volle Aristotile cominciare, secondo l'ordine della natura, primieramente dalle cose prime, come diss'egli, così voglio io, nel trattar di qualche artificio utato da' Poeti ne' suoi poemi, cominciare secondo l'ordine del tempo da quelli, che furono prima, importando questo non poco a fare, che quel, che ii dice, sia inteso, e conservato nella memoria.

Soleano fra l'altre cose i principali Poeti Greci, e Latini far ne' suoi poemi principio, nar-A 2 razio-

razione, ed epilogo, ma con qualche differenza però, essendo eglino differenti fra se stessi : imperciocchè non come il Tragico cominciavano, narravano, e finivano l'Epico, e'l Comico, nè, come l'Epico, il Comico, nè il Lirico finalmente, come quello. La qual cosa perchè chiaramente apparisca, sia bene, che sia trattata da noi particolarmente, cominciando dal principio, che, come vuole Aristotile nel terzo libro della Rettorica, nella poesia (supplite voi Dramarica, ovvero rappresentativa, la qual si divide poi nella Tragica, e Comica) si chiama Prologo. nel suon della tibia Proaulio (che Ricerca da noi vien detta) e nella profa Proemio. Convenivano quelli nel fare il detto principio, inquantochè s'affaticavano in farsi l'uditore favorevole, in farselo attento, ed avvertito, e finalmente in farselo ben disposto a comprendere il loro parlare, con quella maniera, che c'insegnano i rétori: imperciocchè proponevano prima il soggetto, circa il quale erano per esercitarsi, faccendo in tal modo l' uditore disposto ad apprendere quel, che voleano dire (da che nacque, che uno di loro, cioè l'Epico, fu da Orazionella Poetica una volta chiamato Autore di promesso carme, ed un altra volta promettitore, senza aggiugnervi altro) come de' Dramatici, e degli Epici parlando dimostrò lo stesso Filosofo nel detto terzo libro della Rettorica, quando disse, che nelle favole (e per queste intese le poesse dramatiche) e ne'poemi Eroici si debbe dare innanzi un indizio

zio, e saggio di quel, che poi si tratta in quei poemi; e dandone la cagione disse, che ciò far si dovea, acciocchè quelli, che odono, e leggono poi quei poemi, possano antivedere quello, di che si ha da ragionare, e non istieno sospesi coll' animo, conciossiacosachè quel, che è incerto, e indererminato, fa cadere altrui in errore. Nè mancò d'accennare quanto questo importasse, quando foggiunse con qualche oscurità, che chi ha dato, e quasi posto in mano il principio in tal guisa, fa, che quel, che resta, seguiri, e riceva il parlar nostro. Da questo mosso il medefimo, poco di fopra a quel luogo disse, che aveano la medesima forza i principi degli Epici, Tragici, e Comici, che hanno i proemi del genere giudiciale nella facultà oratoria; perchè in questi gli Oratori parimente fanno questa parte necessarissima, e propria a' proemi, cioè espongono la materia, nella quale si vogliono adoperare. E perchè giudicò l'istesso Filosofo, che fosse bene confermar ciò coll'autorità di Poeti famosi, apportò per esempio degli Epici il principio d'Omero nell'Iliade, e nell'Odissea, e d'un altro Poeta, il quale (chi fosse, nè egli dice, nè il sappiamo noi) forse rivoltato a qualche Musa, così cominciò:

Siemi tu scorta ad altro carme, e dimmi, Come dall'Afia gran guerra in Europa Venne

E per esempio de' Tragici diede il principio d' Euripide, e di Sofocle, soggiugnendo, che questo A 3

facevano ancora i Comici. Il medesimo mostrerremo noi più basso, che avveniva a'Lirici. E
sebbene potrieno bastare questi esempli di poeti
Grecidati per pruova da Aristotile, non voglio però mancare io di confermare questo coll'autorità di Vergilio almeno fra i poeti Latini nella
poesia Epica [il che nell'altre specie potremmo
ancora dimostrare] il quale oltrechè nel principio della Georgica annoverò, e propose tutto
quel, che voleva insegnare, e trattare, nell'Eneide, proponendo pur l'oggetto suo in essa, così
disse:

Or di Marte le orribili armi io canto, E l'uom.

E di più ancora rese la ragione, che a ciò fare l'aveva indotto, faccendo in tal modo l'uditore attento, quando disse, seguendo:

Molt'egli in terra travagliato, e'n mare.

Questo medesimo facevano ancora i filosofi [come si vede nel principio dell'opere d'Aristotile]
gli oratori, e gl'istorici; ma ciò questi sacevano
con più parole assai, che i poeti, e i filosofi. I filosofi poi erano differenti dagli altri, perchè non
attendevano, quando trattavano cose gravi, a farsi l'uditore benevolo, ed attento, come quelli,
che non ad ogni persona parlavano, ma a quelle solamente, che non avevano bisogno di simili allettamenti, perchè erano da per se stesse pronte ad ascoltare: e se proponevano, non lo sacevano per allettarle, ma per farle atte a ricevere
la disciplina, che loro insegnavano. Da che

02-

nacque, che da Cicerone nell'epistole ad Attico furono esclusi forse così fatti proemi dal numero de' proemi, quando disse, che Aristotile soleva usar proemi ne'libri comuni, e popolari, i quali egli chiamava esoterici, cioè, stranieri; imperciocchè veniva con queste parole ad accennare, che ne'libri più soccili, e più esquisici, i quali egli chiamava acroamatici, cioè, aufcultatori, non faceva proemio, e conseguentemente, che non era proemio, quando si proponeva solo la materia, che si trattava, senza usare artificio oratorio. E se Aristotile nel principio de'tre libri dell'anima, che pur si debbono annoverar fra gli auscultatori, fece altrimenti, lo fece essendosi vestito l'abito oratorio, e non come filosofo. Ma se convenivano in ciò i poeti con gli altri, erano però differenci dagli altri, perchè foleano ancora invocare; imperciocche febbene Timeo appo Platone disse, che tutti solevano invocare nel principio di qualche cosa o grande, o piccola ch'ella fosse, non invocavano però i filosofi, per quanto si vede in Aristotile. E se Platone nell' Eutidemo invocò le Muse. Memoria, confessò ancora, che era cosa da Poeti. e che lo faceva forzato. Gli oratori antichi solevano invocare particolarmente Giove, come mostra Cicerone nella prima sua Azione contra Verre, Valerio Massimo nel principio, Servio sopra Vergilio, e altri. Ma Cicerone gli sbeffeggia in quel luogo, perchè facevano, come dicono gl'interpreti, esordio volgare, cicè, che a A 4

molte cause accomodar si poteva, come interpreta egli nellibro della Invenzione. E se invocò il medesimo nell'orazione, che fece in difesa di Rabirio, e di Murena, lo fece per qualche ra. gione, che altrove racconteremo. Invocò però Plinio nel principio del fuo Panegirico. Che gli storici non invocassero, e Livio il dice, e l'esempio di tutti gl'istorici lo conferma. Dalla qual cosa si può cavare, che non fu molto accorto Valerio Massimo, avendo invocato non solamente, ma invocato un uomo, cioè, Tiberio Cesare; nè lo scusa quel, ch' egli dice, cioè, che ciò so. lestero fare gli oratori antichi, perchè, se lo facevano gli oratori, non lo dovea far' egli come storico. E se lo faceano gli oratori antichi, non lo faceano quelli, che fiorivano in quel tempo, i quali più tosto dovea seguirare. Invocavano i poeti, perchè, come dice Platone nell' Jone, sono interpreti degli Dei, e, come piacque ad Orazio nella prima Ode del terzo libro de' Carmi, ed a Vergilio nel secondo della Georgica, sacerdoti delle Muse II che su cagione, come dice Donato sopra il sectimo libro dell'Eneide non molto lungi dal principio, che furono chiamati indovini, siccome fu cagione, ch'eglino fingessero d'indovinare; nel quale uficio più che in ogni altra cosa si richiede il savor divino, essendo 'l suturo solamente a Dio manifesto. Chiederete chi eglino invocassero; ed io risponderò, che invocò Omero nel principio dell'Odissea una Musa, ed una Dea nel principio dell'Iliade, per questa una Mu-

Musa parimente intendendo, come vogliono gl' interpreti, cioè Calliope. Imitò lui nel principio dell' Eneide Virgilio, avendo invocato una Musa anch' egli, la quale si può giudicare, che fosse quella, che aveva invocato Omero da lui imitato, cioè Calliope; ma nel principio del settilibro invocò Erato, e Orazio Poliinnia nella prima ode del primo libro. Teocrito ne' Gemelli, e Museo nel poema d'Ero, e di Leandro invocarono una Dea senza nominarla. Tutte le Muse invocarono Ennio, ed Omero, il che considerando Varrone nel primo libro dell'agricoltura, sebbene non fu poeta, disse, che, perchè aiutano gl'Iddei, come si dice, quelli, che operano, voleva prima invocar quelli, e non le Muse, come fecero Omero, ed Ennio. Che Omero invocasse tutte le Muse alcuna volta, si vede nel secondo, nell'undecimo, e nel sedicesimo libro dell'Iliade. Virgilio fece il medesimo nel sertimo libro dell'Eneide lungi alquanto dal fine, chiamandole Dee. Il medesimo fecero Esiodo nel principio della sua agricultura, e Orazio nel mezzo della fatira quinta del primo libro, volendo piacevolmente descrivere la ridicolosa contesa di Sarmento, e Messio buffoni. Il medesimo Vergilio invocò nel principio della Georgica rustici numi, come fece ancora Varrone in quell'opera, e Ovidio gl' Iddei nel principio delle sue Trasformazioni. E perchè la necessità potè indurre altri uomini a fare altre cose peggiori, indusse ancora i poeti a dar segno manifesto d'adulazione. fac-

## to LEZIONE

faccendogli invocare ancora gl'Imperadori, come Dei terrestri. Ma sebbene ho detto, che i po ti invocavano, non voglio però, che altri creda, che rutti i poeti invocassero, perche, sebbene ciò facevano gli Epici, non lo facevano però i Comici, ed i Tragici; ed i Lirici se lo sacevano, lo facevano alcuna volta, e non fempre, come mostrerremo al luogo suo. Invocavano per farsi l'uditore benevolo, perchè si mostravano in tal modo modesti, tacitamente confessando, che quel lo non era peso da loro spalle, ed attenti col mostrare, che'l soggetto era di tanta altezza, che non da uomini, ma da Dei doveva esser trattato. Questa medesima cagione gl'induse ancora a fare invocazione alcuna volta nel mezzo de'poemi, quando occorreva loro trattar qualche cosa di grande importanza, come fra gli altri offervò Quintiliano nel proemio del quarto libro delle fue instituzioni oratorie. Nella confermazione delle quali cose daremo prima l'esempio dell'invocazione fatta nel mezzo, feguendo l'ordine d'Omero, il quale, come dice Cicerone nell'epistola decimaquarta del primo libro scrivendo ad Attico, e come provò con vari esempi Galeno nel comento primo fopra 'l libro d' Ippocrate della bottega del medico nella particella settima, soleva, procedendo inordinatamente apposta, cominciare dalle cose ultimamente proposte. Invocò adunque nel mezzo Vergilio nel settimo libro dell'Eneide poco dopo il principio, cominciando a cantar le guerre, e le cose fatte da Enea in Ita-

Italia, ed alquanto lungi dal fine, volendo annoverare i capitani, che leguirono Turno in quella guerra, che fece contro Enea. Il medefimo fece Omero nel fecondo libro dell' Iliade, volendo raccontare tutte le navi, e tutti i capitani Greci, che andarono alla guerra di Troia, e nel fedicesimo libro, volendo narrare chi fu il primo fra i Troiani, che appiccò il fuoco nelle navi de' Greci; il qual luogo tolfe Cicerone da Omero nel primo libro dell'epistole ad Attico, volendo descrivere la bruttezza di quel giudicio, nel quale fu assoluto Clodio. Nel principio, oltrechè invocò Vergilio nella Georgica, invocò ancor nell'Eneide, quando disse:

Rammentami tu, Musa, le cagioni.

Il che fecero altri ancora, come si vedrà. Nè si dia ad intendere alcuno, che facessero dette invocazioni a caso, perchè avevano la mira d'invocar quel Dio, o quella Musa, o quelli Dei, o quelle Muse, che fossero per giovar loro, e per aiutarli, perchè fossero sopra a quello, che trattavano. Della qual cosa ci basterà apportare per chiarezza qualche esempio. Invocò Omero, come vogliono gl' interpreti, nel principio dell' Iliade, ed Odissea, e Vergilio nel principio dell'Eneide, la Musa Calliope, perchè facevano poema eroico, ed a lei s'aspettava questa sorte di versi, e poemi, come dice Vergilio nell'epigramma fatto sopra le invenzioni delle Muse. E se'l medesimo Vergilio invocò Erato nel settimo libro, l'invocò, non perchè intendesse per lei Calliope,

come vuole Servio, ma perchè, come accenno ancora il Landino in quel luogo, voleva raccontar certa storia antica, e ad Erato viene attribuita la storia. Orazio invocò Polimnia, volendo fare inni, perchè aveva ella avuto il nome dagl'inni. Invocò gl'Iddei Ovidio, perchè volendo cantare varie mutazioni, che vennero non da uno, ma da più Dei, non un particolare Dio, ma tutti doveva invocare. Vergilio nella Georgica invocò rustici Numi, perchè erano accomodati alla materia, che voleva trattare, siccome fece ancora Varrone nel principio della sua Agricoltura. E però fecero con più accortezza, che non fece Esiodo, il quale invocò nella sua agricoltura le Muse. Lucrezio volendo trattare della generazione, e natura delle cose invocò Venere, perch'ell' era causa di detta generazione. Da che si pud forse trarre, che quello sia il vero principio del suo poema, che ora si truova avere, proponendo egli in quello ciò, che volea dire, e faccendo la detta invocazione, e non quello, che gli viene attribuito per certe parole di Varrone forse scorrette. Invocavano le Muse poi, generalmente parlando, quando andavano ricercando cose nascoste, e divine, come sono l'eroiche, esfendo elleno chiamate Muse dal verbo Greco uŭσθαι, che significa ricercare, come piacque a Platone. Invocavano ancora quei Numi, da' quali sapevano certo potere essere aiutati a fare quel poema, perchè sapessero quel, che in esso trattavano. E però Omero nel secondo dell' Iliade invo-

invocando le Muse, che lo favorissero a raccontare il numero delle navi, e de' capitani Greci, mostra, che lo potessero fare, con dire, che erano Dee presenti, e che avevano avuto notizia del tutto, e che egli all'incontro non ne sapeva niente, se non per sama. Il medesimo sece Vergilio lui imitando nel settimo libro dell' Eneide lungi alquanto dal fine, volendo anch' egli raccontare i capitani, che seguirono Turno nella guerra contro Enea, poichè avendo invocato le Muse, mostrò, che lo potessero in ciò aiutare, perchè se ne ricordavano, ed a lui potevano rammentarlo, ed egli appena n'aveva fentito dire non so che poca cosa. Teocrito ancora ne' Gemelli invocando una Dea, che gli esponesse, come il sigliuolo di Giove aveva uccifo un uomo vorace, soggiunse, che far lo potea, perchè l'aveva saputo, e ch'egli come interprete d'altri avrebbe detto, come ella avesse voluto, e come le fosse stato a grado. Ovidio ancora nel principio delle sue Trasformazioni avendo invocato gl'Iddei. rende ragione, perche ciò fatto avelle, con dire, ch'erano stati eglino quelli, che avevano fatto sì fatte trasmutazioni, avendo se, ed altri trasformati. Si ha ancora da avvertire intorno a queste invocazioni, e proposizioni poetiche, perchè pare, che i Latini abbiano voluto non solo separare l'una dall'altra, ma preporre anche la proposizione all'invocazione, ed indurre se stessi operanti, e non le Muse, come si vede in Vergilio nella Georgica, e nell' Eneide, nelle Trasforma-

mazioni d'Ovidio, in Silio Italico, ed in altri, che taccio per brevità. Se ne dee però levar fuori Stazio nella Tebaide, perchè seguì l'uso de'Greci. Questi all'incontro pare, che abbiano voluto non solo introdurre le Muse, e non se stessione, e la proposizione in guisa tale però, che la proposizione sosse some si vede in Omero, il quale nell'Iliade disse:

L' ira mortal d'Achille a Peleo figlio Canta, o Dea.

E nell'Odissea:

Quel prudent' uomo narrami tu, Musa, Che andò vagando travagliato assai.

E però forse errò Orazio nella Poetica, quando trasportando nella lingua Latina quel principio dell' Odissea mutò il detto ordine, preponendo l'invocazione alla proposizione, col dire:

Narrami, o Musa, tu quell'uom, che vide Costumi di molti uomini, e cittadi.

Servò però l'ordine dell' invocazione, che fece piacevolmente nella fatira quinta del primo libro, descrivendo la contesa di Sarmento, e di Messio, della quale poco di sopra ragionammo. Esiodo però nell'opera sua d'agricoltura, sebbene induste anch'egli le Muse operanti, e congiunse la proposizione, e la nvocazione insieme, prepose nondimeno la nvocazione, così dicendo:

Orsù venite da Pieria, o Muse, Che fate altrui co' versi glorioso, Cantando pur di Giove padre vostro:

Di-

Dite perchè i mortali parimente Nobili, e vili sieno, e gloriosi,

E'nfami per cagione del gran Giove.

La medesima via pare, che abbia seguito Antimaco, che cantò la guerra Tebana, poichè, come riseriscono i Greci interpreti, sece principio in tal guisa:

Dite, o Muse figliuole del gran Giove,

Che di Saturno nacque.

E quel poeta incognito, l'esemplo del principio del quale poco di sopra abbiamo recitato; e Museo nel picciolo poema d'Ero, e Leandro, anzichè il medesimo Esiodo nella generazione degli Dei fece proposizione senza invocazione, e Licofione s'accomodò forse all'uso de' Latini. E ficcome paragonando i Greci co' Greci pare, che meritino d'essere anteposti quelli, che hanno proposto, ed invocato, per aver fatto in questo compiutamente, e tra questi quelli, che hanno prima proposto, richiedendo l'ordine, che prima soggiaccia la materia, e poi venga l'aita, ed azione per adornarla, come si vede in tutte le altre azioni; così facendo paragone tra' Greci, e tra' Latini pare, che la consuesudine de' Greci porti seco segno di maggior modestia, che la consuetudine de' Larini, poiché i Larini, sebbene poi invocavano, facevano però prima le stessi aurori dell'opera; ma i Greci attribuivano il tutto al favor divino, dicendo alla Musa, o Dea, che cantasse quella tal cosa, che prendevano a trattare; nè ciò era da loro detto imperiolamente,

ma

ma supplichevolmente, pregandola, che volesse ciò sare, perchè solo ella poteva sarlo. Nè era di poca importanza il mostrarsi in tal modo modesto, perchè era pericolo di non darsi a conoscere per turgido, e gonsiaro, come avvenue a quel poeta, che Ciclico su chiamato da Orazio nella Poetica, il quale così avendo cominciato:

La fortuna di Priamo, e'l nobil regno Canterò:

fu da lui in quel luogo biasimato con dire, che avea tanto allargato la bocca, cioè avea fatta così gran promessa, che non era mai dapoi per dir cosa, che potesse a quel segno arrivare; e coll'essempio della miglior maniera usata da Omero nell'Odissea su avvertito, che si dee nel proporre usare modessia. Nè cadde sotto il medessimo biasimo Vergilio nell' Eneide, come altri sorse potria pensare, perchè non sece principio gonsio, con dire:

L'armi, e l'uom canto, ma umile col dire:

Quell' io, che con avena umil cantai
Già versi, e uscito delle selve fuore
De' luoghi a lor vicini ragunai
Precetti insieme, che all' agricoltore
Avido, quanto singerlo saprai,
Producessero i campi, nel suo core
Com' ei bramasse, che sia pur grata opra
A chi in agricoltura ognor s'adopra:
Or di Marte le orribili armi io canto,
E l'uom.

E pe-

E però siccome errarono Tucca, e Varo in levar via quei primi quattro versi, che pur ora abbiam trasportato nella nostra lingua, perchè cominciasse il libro in quelle parole:

L'armi, e l'uom canto;

così furon cagione con quel principio falso, che con pochi altri sieno forse incorsi nel medesimo biasimo d'Orazio nel far principio a'loro poemi e l'Ariosto nel suo Orlando, e'l Tasso nella sua Gerusalemme, poeti singolari nella lingua nostra. E se parve a Tucca, ed a Varo, che, se avesse cominciato in quei primi quattro versi, avrebbe fatto principio non corrispondente ad un opera tanto alta, quanto fu l'Eneide, doveano considerare, che fece detto principio, come offervò ancora il Corrado, con arte, cioè, per fuggire quel biasimo sche ben sapeva egli di che importanza fosse questo, come Orazio] e perchè nel parlare dobbiamo andar crescendo, e cominciando alto, come volevano eglino crescere non si potea; e per concatenare insieme tutte e tre le sue opere, cioè Bucolica, Georgica, ed Eneide, come della Bucolica, e Georgica fece ancora nel fine dell'istessa Georgica, e del primo, e secondo libro di detta Georgica nel principio del secondo. E finalmente per mostrare la diversità delle dette sue opere; perchè siccome era ito nelle opere sempre crescendo coll'altezza del soggetto, e collo stile, con che l'avea spiegate, così volle crescere in quei quattro versi, rappresentando con questi l'ordine, lo stile, e'l soggetto loro. Par. III. Vol. X.

L'ordine loro mostrò col porre innanti quei versi, che rappresentavano l'opere, ch' erano ite avanti; le varietà degli stili, e dell'altezzo de' soggetti trattati mostrò colle parole, e colle lettere; colle parole, perchè nel verso rappresentante la Bucolica opera pastorale usò parole pastorali, e nel verso rappresentante la Georgica opera rusticale usò parole rusticali; e negli ultimi versi rappresentanti l' Eneide opera eroica usò parole a lei convenienti. Con varie lettere ancora così vocali, come consonanti, mostrò il medesimo, perchè nel verso rappresentante la Bucolica opera di materia, e stil basso, sece concorfo di vocali, che rendono lo stile languido, e basso, come accennò Cicerone nell'Oratore a Bruto; nel secondo, e terzo verso rappresent inti la Georgica, opera di mediocre stile, e soggetto, fece sì concorso di vocali, ma assai meno; nell'ultimo, cioè, nel quarto verso, e mezzo il quinto, rappresentanti l'Eneide, opera di stile, e soggetto alto, non sece alcun concorso simile. Appresso nel primo verso rappresentante la Bucolica, usò solo una volta la lettera r, nel secondo, e terzo verso, che rispondevano alla Georgica, l'usò due, e tre volte [ due nel secondo verso, e tre nel terzo] e più volte ne' versi rappresentanti l'Eneide, essendochè simil letsera è accomodata allo stile alto, e terribile, e perciò chiamata lettera canina. Usò ancora, quando rappresentava cose basse, vocali accomodate a fil ballo, cioè, i, ed e; e quando rappresentav2

tava cose alte, l'o, e l'u; il quale artificio è tanto grande, ed ha tanta forza, che chi pronunzia quei versi è astretto a crescer sempre colla voce, sicchè cominciando con bassa voce, venga a poco a poco ad alzarla tanto, che più non possa. Ma quantunque concedessimo, che Vergilio avesse fatto principio col dire:

L'arme, e l'uom canto;

s che sebbene sarebbe errore, attribuendo a lui quel, che forse non ha fatto, si potria però comportare, avendo fatto cosa simile nel principio della Georgica I non sarebbe però incorso in quel biasimo d'Orazio, avendo colla modestia mostrata nell'invocar l'aiuto della Musa sil che forse non fece quel poeta Ciclico, e però fu ripreso dall'istesso Orazio] levato via ogni sospetto di gonfiamento, e di turgidezza, che avesse potuto partorire un principio così alto, venendo egli a dar legno d'umiltade, col confessarsi tacitamente in tal modo non idoneo a far quell' opera. La qual cosa se difende Vergilio, e qualche altro, il quale abbia parimente, com'egh, invocato, non veggo però, come possa difendere l' Ariosto, e'l Tassone' sopraddetti proemj loro; imperciocchè sper cominciare dal primo] l'Ariosto invoca non le Muse, nè alera Deità, ma una Donna, la quale non sò, che aiuto porgere gli si potesse; ma, quel ch'è peggio, nell'invocarla [dato ancora che fosse cosa divina] se si mostra modesto, non avendo ardire di richiedere scopertamente l'aiuto fuo, ma condizionatamente ricercandolo [come B 2

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

vedremo, che fece Orazio ancora nella prima Ode del primo libro de' Carmi 7 col dire, che canterà d'Orlando, se da lei gli sarà conceduto tanto ingegno, che possa tirar l'opera sua al fine; e però così poco giudicioso, ed accorto in questo [ perdonimi di grazia ogni victuoso, perchè non posso dire altrimenti ] che la richiede di ciò, e pur confessa, ch'ella fatto l'avea quasi pazzo, come Orlando, e che gli andava limando, cieè, confumando ad ora ad ora il poco ingegno suo; quafiche da una, che tanto danno gli aveva fatto, e gli andava tuttavia faccendo in quelle parti, che quasi sole a far quell'opera gli e ano necessarie, cioè nella ragione, e nell'ingegno, egli potesse sperare, e richiedere favore alcuno. Ma se pure cosa alcuna potea sperare, e richiedere da lei, potea egli sperare, e richiedere ingegno, fe d'ingegno tuttavia lo spogliava? Ma mettiamo, che ingegno sperare, erichiedere da lei potesse, perchè potesse sperare d'averla a placare in guisa tale, che fosse per fargli tal grazia; come poteva ella concedergli ingegno, se l'ingegno è forza, e virtù naturale, e perciò non a lei stava il concederglielo? Dirà alcuno, che poteva concederglielo, con restar di levarglielo, perchè si concede, e dà quel, che non si toglie, quando toglier si può; ed io, senza ricercare quel, che forse potrei, cioè, come potesse ella levarglielo, essendo, come s'è detto, virtù naturale, domandeiò: se l'avea fatto pazzo, quasi come Orlando, che utile gli era per apportare, dan-

dandogli ingegno? Bisogna, che dica, o che l'ingegno sia una cosa medesima colla ragione, sicchè chiedendo l'ingegno, chiedesse ancora la ragione, o che possa un nomo coll' ingegno un poema, essendo privo della ragione. Ed io lascerò pensare a lui, quanto l'uno, e l'altro sia ben detto, essendo l'ingegno virtù naturale, e la ragione cosa divina; e non potendo quegli senza questa far più in lui di quello, che soglia sare negli animali irragionevoli. Dità, che sebbene non sono una cosa medesima, pende però la ragione, quanto all'uso suo, dalle virtù naturali, avendo ella, mentre è nel carcere corporale, bifogno nell'operazione sua, che il corpo, il quale è strumento dell'anima, sia bene organizzato, e ben disposto, e conseguentemente, che ella, non levandogli l'ingegno, col lasciarlo nello stato suo naturale, era per concedergli ancora l'uso della ragione, e per ispogliarlo della pazzia, poiche questa non è privazione di ragione, che la privazione si ha nella morte, ma dell' uso suo; ed io ammettendogli sì bella tirata d'argano filosofico, domanderò pur di nuovo, come fosse ella per concedergli l'ingegno; imperocchè o era per concederglielo col farlo amare più ardentemente, o col distorlo, e discacciarlo da le affatto. Nel primo modo non poteva concederglielo, perchè il farlo più aidente nell'amore era un farlo più impazzare, e conseguentemente uno spogliarlo afferto dell'uso della ragione, e dell'ingegno, se amore è, come diremo poco più basso, B 3

una pazzia, ed infania, come diss' egli altrove; nè manco nel secondo modo poteva concederglielo, perchè il discacciarlo era un farlo ancora più impazzare, secondo il parer suo, poichè ci ha mostrato in quel suo libro, che Orlando impazzò, quando s'accorfe d' essere spogliato d'Angelica, perchè era venuta in potestà d'altrui. Sicchè e nell'uno, e nell'altro modo, in vece di dargli ingegno, come voleva, lo veniva a spogliare di ragione, e d'ingegno, ed a farlo impazzare affatto. E se altri dicesse, che confessando, che l'avea fatto quasi pazzo, veniva a confessare tacitamente d'essere da lei favorito a fare quell'opera di poesia, essendo la poesia, come dice Aristotile nella Poetica, cosa da uomini furiosi, risponderei prima, che male adunque faceva a richiederla, che gli desse tanto ingegno, che potesse tirare a fine quell'opera, perchè bisognava pregarla piuttosto, che lo facesse pazzo del tutto. Appresso quando Aristotile disse, che la poesia era cosa da uomini pieni di furore, intese per lo furore il furore poetico, del quale parlando ancora nel terzo libro della Rettorica avea detto, ch'ell'era cosa divina, e quando l'Ariosto dice, che la sua donna l'avea fatto quasi, come Orlando, furioso, intese dal furore amoroso, sicchè non gli apportava favore alcuno col farlo impazzare. Ha ben però ragione a richieder l'ingegno per fare quell'opera per la ragione, che ci mostra Aristotile nel detto libro della Poerica, quando dice, che la poessa è cosa, o da

**uo-**

uomini ingegnosi, o da furiosi; il qual luogo si dee leggere così, e non come altri si sogna, volendo, che in vece della particella disgiuntiva o, si ponga la particella negante nò, guastando inettamente quello, che sta bene. Malasciamo il parlare della sciocca interpretazione di costoro, ed il disputare dell' invocazione dell' Ariosto, e vegnamo al Tasso.

Questi non solo non invoca le Muse, come fanno i Poeti, ma anzi di loro si sa besse, chiamando i loro allori caduchi, e Parnaso lusinghiero, e le poesie sinzioni, e coperte della verità trovate per allettare il volgo. Dirà il Tasso, che ha invocato la Santissima Madre d'Iddio nostro Signore in vece delle Muse, che sono Dee savolose, ed appresso, che ha satto bene a invocare lei, poichè:

Canta l'arme pietose, e'l Capitano,

Che'l gran sepolero liberò di Cristo; cioè, impresa cristiana, e pia. Ed io rispondendo al primo capo prima, dico, che, se ha invocato la beata Vergine, non pare, che l'abbia invocata, perchè l'aiuti a far quell'opera, come fanno gli altri poeti, quando invocano le Muse, o Dei sche con questa maniera avrebbe dato segno di modestia, e levato via il sospetto del gonsiamento, nato per la maniera turgida usata nel cominciare il poema se come sece il Petrarca nella Canzone dell'istessa Vergine; ma pare, che l'abbia invocata, per quanto si cava dalle parole sue, perchè gl'inspiri celesti amori, essen-

do forse rivolto ad amare cose umane, e perchè gli perdoni, se è ito velando la verità con finzioni poetiche, e se ha cantato d'altro, che di lei: sicchè non è stata invocazione, ma un chiedere miglior corso di vita, uno scusarsi, e un demandare perdono d' errore commesso. E se dicesse, che l' ha invocata ancora, perchè gli rischiari il canto, e perciocchè l'aiuti a far quell'opera, crederei poter rispondere, che se per quello egli ha inteso, che l'aiuti a farlo amare cose celesti, ed a cantar di lei [perchè ciò sarebbe stato un rischiarargli, e fargli migliorare il can. to] ha fatto richiesta conveniente all'altre fatte nel verso antecedente, e ne' seguenti, ma non pare, che abbia dimandato aiuto a tessere quell'opera, e perciò forse si può dire, che abbia fatto cosa buona sì, ma non conveniente a quel bilogno allora, non si difendendo in tal guisa dalla sopraddetta giusta riprensione. Ma se egli ha per quelle parole voluto richiederla d'aiuto all'opera, forse non converrà quella coll'altre invocazioni, perchè, se confessa nell'altre d'aver fatto male in due maniere, nel trattare quel poema, cioè in velare la verità, ed in cantare d'altri, che della beata Vergine, ed a lei però ne chiede perdono, a me pare, che non dovea invocarla, che l'aiutasse a fare il detto poema, per le ragioni, che addurremo un poco più basso. Quanto al secondo capo, nel quale si diceva, ch'egli avria potuto rispondere, che dovea invocare la beata Vergine, trattando opera pia, farei instan-

za io, che non gli era necessario far questo, perchè ne anche Dante poeta Epico invocò lei, nè altro Santo, o Santa nel principio del Purgatorio, e del Paradiso, poiche dopo avere proposta la materia, della quale era per trattare, invocò in quello le Muse sle quali ancora invocò nel secondo canto dell'Inferno] ed in questo Apolline, e pure di cose pertinenti alla religione nostra santissima cantava. Il che fece egli con ragione, come quello, che benissimo conosceva, che, sebbene trattava opera pia, era però poeta, cioè favoloso, fingendo sopra quella cose, che forse non furono mai. Appresso dico, che non dovea a mio giudizio invocare il Tasso la beata Vergine, avendo, come poco fa detto abbiamo, confessato di volere adombrare il vero con menzogne, non convenendosi adoprare lei in cose simili: che sebbene gli altri poeti, che di cose divine trattavano, inferivano anch' eglino menzogne, come poeti non dicevano però di farlo; laonde il richiederla in questo su forse cosa da uomo poco devoto. Oltra di questo se gli altri poeti invocavano, non invocavano, come mostrato abbiamo di sopra, ogni Musa, nè ogni Dio, ma quelli solamente, che loro potevano porgere aiuto. Laonde non dovea il Tasso ancora invocarla, se confessando, che l'avea offesa, poteva sospettare d'esserbe odioso, e non isperare d'averla ad avere favorevole. Sicchè pare, che non fervi il decoro della beata Vergine, che si mostri poco pio verso lei, e che non faccia quello, che

che richiede il b sogno suo, potendo, come io ho detto, sospettare, che non fosse per aiutarlo. Non dovea dunque, per mio parere, confessace di coprire il vero con favole poetiche, quantunque per allettare il volgo mostri d'averlo fatto, ma folo dire di cantare cose pie, come aves proposto, se voleva poterla invocare, ed allora invocandola avrebbe potuto o invocare solamente lei le nondimeno avrebbe tacitamente mostrato il pensier suo vero, e santo, cioè, che le Muse siano Dee favolose | o con lei invocare anche, come poeta, le Muse, imitando il Smazzaro, il quale nel libro del parto della Santissima Vergine quantunque trattasse cosa tanto divina, e tanto importante, che maggiore trattar non poteva, invocò però non folo gli abitatori del Cielo, e la detta Santissima Vergine, di cui su quel parto gloriosissimo, ma ancora le Muse, saccendo quelle invocazioni, avuto riguardo alla materia, che cantava, e questa, avuto riguardo allo stato suo, poichè, come poeta cantava, e le Muse sono attribuite a' poeti. Ma perchè dicemmo di sopra, che furono più modesti i Greci Epici nel cominciare, inducendo le Muse a cantare, e mettendo insieme la 'nvocazione, e la p oposizione, che Vergilio, ed altri Latini, che indufsero se stessi a cantare, e posero separatamente l'una dall'altra, si ha però da sapere, che porrarono seco questi più chiarezza con averle quasi sempre distinte; perchè l'unirle può essere cagione, che si muti l'ordine almeno in preporre quel-

quella, che dee seguire, come abbiamo visto di sopra, che avvenne ad Orazio nel traslatare il principio dell'Odissea d'Omero. Ho detto, che le disgiunsero quasi sempre, perchè Vergilio le pur congiunse nel settimo libro dell'Eneide, quando invocò, volendo raccontare i seguaci di Turno. Un altra maniera di sar principio c'insegnò Ovidio nelle Trassormazioni, nella quale sebbene imitò Vergilio, introducendo se stesso a cantare, e separando la proposizione dall'invocazione, mostrò però modestia anch'egli, non solamente collo'nvocare gl'Iddei, ma ancora col sare proposizione, che desiderio d'operare, e non operazione dimostrava, così dicendo:

Le forme in nuovi corpi, che cangiate Già furon, raccontar brama il cuor mio: Voi Dei, poichè non pur quelle mutate Avete, ma l'aspetto a voi natio, Favorevoli siate, e spirto date All'alta impresa, al mio sommo desio, E dal nascere del mondo al tempo nostro Scorga continui i versi il raggio vostro.

Dell'uso d'Anacreonte, che fiose di volere trattare d'altro, ma che era dalla lira tirato a cantare d'Amore, perchè su poeta Lirico, mi riserbo a parlare dove ragionerò de' poeti Lirici. Da questa consuetudine degli Epici non si dipartirono i poeti Bucolici, che delle cose pastorali cantarono, e surono posti fra gli Epici dal Minturno nel secondo libro della sua Poetica; imperciocchè sece tre spezie d'Epici, in una delle qua-

li pose quelli, che dell' Epico non hanno altro, che'l verso, dal quale traggono il nome, trattando, quanto alla materia, o di storia, o di cose pertinenti a scienze, ed arti, i quali ci mostrò Aristotile nella Poetica, che dovessimo escludere dal numero de' poeti, dicendoci, che quei, che parlano delle cole naturali, mettessimo piuttosto fra i favellatori delle cose naturali, che fra i poeti, e perciò, che riponessimo fra i medici chi tratta di medicina, e fra gl'istorici chi tratta di storia, ed il medesimo facessimo degli altri. Nel numero di questi sono Empedocle, Parmenide, Lucrezio, Nicandro, Arato, Sereno, Lucano, Silio Italico, Manilio, il Pontano nell' Urania, il Fracastoro nel Sissilo, ed Essodo, e Vergilio nella coltivazione della villa. Nella seconda spezie pose quei, che veramente sono Epici, e che con proprio nome Eroici si chiamano; e nella terza pose i Bucolici. Questi adunque, come gli Eroici, soleano proporre prima, e poi invocare, come si vede nella Farmaceutria di Vergilio; ovvero invocare, e proporre insieme ad imitazione d'Omero, come si vede nel Pollione; o invocare, e subito dopo proporre, come si vede nel Gallo. Ma perchè erano lontani dalla grandezza Eroica, non è maraviglia, se non seguirono sempre in ciò la consuetudine degli Eroici, imperciocchè alcuna volta, come bene offervò il dorto Minturno nel detto libro della sua Poetica, solevano dire non so che avanti, o per esporre quello, che erano per cantare, come si vede nel Melibeo, o per esal-

esaltare il pensier loro, ed aprirsi la via a quello, che voleano trattare, e per iscoprire con chiarezza intorno a che materia si maneggiavano, come si vede nel Sileno; e siccome fece principio egli nel Sileno, Pollione, Gallo, ed Alesside, così lo sece fare ad altra persona nel Melibeo, nel quale ancora per quel medesimo finì, per lo quale avea cominciato. E perchè il poeta in questa sorte di poemi alcuna volta [benchè rara, come nel Pollione ) sempre pallava, alcuna volta introduceva altrui a parlare sempre, come nel Titiro, nel Dafni, e nel Palemone, ed alcuna volta per lo più faceva parlare altri, e rare volte fe stesso, come si vede nel Gallo, Alesside, e Farmaceutria; dove egl. parlava, faceva sempre esordio; dove faceva altri parlare, non era necessario fare esordio, ma quelli però, ch'egli introduceva a parlare, aprivano ad un certo modo il tutto nel principio, mostrando quello, che si trattava nell' Egloga. Di qui nasce, che subito nel principio del Titiro si conosce l'ozio di questo, e la querela di quell'altro, per avere perduto il campo, e nel principio del Palemone si conosce, che si contengo 10 in esso le contese, e villanie de' pastori; e nel Melibeo la persona introdotta scuopre chiaramente tutto il fatto. Queste medesime cose, chi vorrà, potrà agevolmente osservare negl' Idili di Teocrito ancora da se stesso, come disse l'istesso Minturno.

I Tragici, e Comici poi se convenivano coll' Epico nel fare principio col proporre innanzi bre-

ve-

vemente, e mostrare quello, che largamente poi si spiegava nella favola, erano disserenti da lui in quantochè non invocavano, come di sopra dicemmo. La cagione di questa differenza nasceva dalla maniera dell'imitare, che diversa usavano questi da lui; imperciocchè tre erano i modi, co'quali imitavano i poeti, come mostro Aristorile nella Poerica. Nel primo de' quali, non si scoprendo mai nè apertamente, nè tacitamente il poeta, introduceva persone a trattare, e a negoziare, come se fossero l'istesse persone, che erano imitate; e questo modo era della poesia Dramatica. Nel secondo modo, scoprendosi apertamente il poeta, conservava narrando la persona sua, e questo su della Dirirambica poesia, e della Nomica, cioè, di quella, che conteneva le leggi. Nel terzo modo, il quale era proprio della poesia Epica, scoprendosi parimente nella sua narrazione il poeta, talora conservava la persona sua propria, e talora si vestiva l'altrui. Perchè adunque dovea il poeta invocare quando avea bisogno, ed avea bisogno quando era operante, nell' Epica, e nella Ditirambica, e nella Nomica [ e con queste due ultime intendiate la Lirica, essendo elleno sue spezie] perchè introduceva se stesso operante, avea bilogno d'invocare; e però gli Epici, come abbiamo veduto, ed i Lirici, come più basso vedremo, invocavano; ma nella Comica, e Tragica poesía, perchè non si scopriva mai, il poeta non operava, e conseguentemente non avea bisogno d'invocare. Ma erano dif-

differenti i Comici, e i Tragici dall' Epico, e ancora fra se stessi; e quando dico, che fra se stesssi erano differenti, intendo, che i Comici erano differenti da' Tragici non solo, ma ancora i Tragici fra se stessi, e fra se stessi i Comici. Erano differenti i Comici da' Tragici [ e per Comici intendo i nuovi, e non i vecchi, come fu Aristofane, perchè questi seguì l'usanza de' Tragici. alla qual cosa mirò Aristorile nel terzo libro della Rettorica, quando disse, che la Commedia faceva in questo, come la Tragedia perchè i Tragici ponevano il principio entro la favola, cioè, nella prima parte principale, e necessaria [parlo delle parti quantitative, ed integrali, per dir così] che da qualcuno fu detta Protasi, da Ari. stotile nel terzo libro della Rettorica, e nella Poetica Prologo s dove anche determinò la sua quantità, quando diffe, parlando delle parti della Tragedia, che 'l Prologo, il quale voleva, che fosse la detta prima sua parte, era tutto quello, che andava innanzi al Parodo, cioè, avanti all' entrata del coro ] e da altri finalmente Prologo congiunto è stata chiamata; ma i Comici all'incontro della nuova Commedia davano al detto principio luogo fuori della favola in un prologo [che così anch'essi lo chiamavano, tolto per la similitudine il nome dalla detta prima parte de' Tragici, sicchè non dovea maravigliarsi lo Scaligero uomo fingolarissimo nel primo libro della sua Poetica, come abbia questo nome Greco, essendo invenzione nuova de' Latini ] intendendo per esso non

non alcuna parte della Commedia [e però gravemente errò Donato sopra Terenzio, quando lo pose fralle parti della Commedia, dicendochè erano quattro, cioè, Prologo, Protafi, Epitafi, e Catastrofe I ma un ragionamento primo, che estrinsecamente faceva uno non interessato nell'azione in nome o del Poeta, o d'altri, il quale perciò da alcuni è stato chiamato, a differenza dell'antecedente, Prologo disgiunto, e separato. Che Aristofane abbia seguito l'usanza de Tragici, appare per le sue commedie, imperciocchè Strepsiade nelle Nebbie, Dionigi nelle Rane, e Demostene in quella, che è intitolata i Cavalieri. nella prima parte della commedia fauno uficio di prologo. Di questa differenza de'Comici, e Tragici attribuisce la cagione il Castelvetro nella sposizione sua sopra la Poetica d' Aristotile alle diverse qualità, e condizioni delle persone, che sono da loro introdotte a ragionare; imperciocchè essendo i fatti de' grandissimi Principi, e Re, de' quali è rappresentatrice la tragedia, ad ognuno comunemente noti, e l'azioni delle private persone [le quali fogliono essere dalla commedia rappresentate ] ignote, segue, che non quelli, ma queste hanno bisogno di prologo, che di loro innanzi dia indizio, e saggio; la qual ragione sebbene non piacque già all'eccellentissimo Piccolomini nell' annotazioni sue sopra la medesima Poetica, è stata però nuovamente accettata dal dotto Ricobono nella sua arte comica al capitolo decimoterzo, con avvertire quello, che è vero.

vero, e forse chia o, ch'ella ha luogo solamente in quei prologhi, che raccontano il soggetto della favola, come sono quei di Plauto, e non in quelli, che stanno sul disendere il poeta dalle calunnie, come sono quei di Terenzio. La cagione, che mosse il Piccolonini a ributtare la sopraddetta opinione del Castelvetro è, perchèsi vede, dice egli, che tanto nella Tragedia, quanto nella Commedia si dà qualche notizia innanzi all'ascoltatore di quello, che si ha da dire, se non nel prologo, almeno nella prima parte della favola; la qual cosa secondo il Castelvetro non si dovrebbe fare nella Tragedia, essendo l'azione da lei rappresentata manifesta. Ma sebbene questa cagione addotta dal Piccolomini è assai apparente, non è però a mio giudicio necessa. ria, nè vera. Imperciocchè di molto maggiore importanza è l'indizio, che viene dato nel prologo innanzi, che non è quello, che si dà nella prima parte della favola, essendochè quello, come dato da persona estrinseca, e non interessata nell'azione, porta seco più verisimiglianza, ecredibilità, e però si richiede nella Commedia, l'azione della quale, perchè è meno nota, è più difficile a credersi; e questo come dato da persona intrinseca, ed interessata nella favola porta seco qualche sospetto di fassità, e però si richiede nella Tragedia, il foggetto della quale subitochè viene accennato da una delle parti, sebbene per essere quella interessata potrebbe parere menzogna, e falsità, è però ammesso, e creduto per Par. III. Vol. X.

essere notissimo agli ascoltatori. Da questo si può comprendere, che molto meglio hanno fatto i Comici nuovi, che i vecchi, dando alla Commedia prologo separato avanti, ed argumento, che facessero quel, che facevano i vecchi nella prima parte della favola, cioè dessero saggio innanzi di ciò, che s'avea da dire. Nè dovrà questo far maravigliare alcuno, perchè è avvenuto il medesimo in tutte le altre arti, cioè, che sieno andate sempre migliorando, ed acquistando perfezione. Giudica però Donato sul principio dell'Andria di Terenzio, che abbiano questo vantaggio quelli, che fanno il prologo congiunto, cioè, nella prima parte della favola; perchè pare, che la cosa si tratti allora, e non si reciti, siccome pare, che si reciti, e non si faccia, quando il prologo è separato, e conseguentemente che perda un poco di verisimiglianza; ma questo quanto importi, mostrerremo più basso. Ho detto, che non era interessato nell'azione quegli, che faceva il prologo, perchè sebbene alcuna volta è pure avvenuto, che quello, che avea fatto il prologo, faceva poi ancora una parte nel rappresentare l'azione, è avvenuto di rado, come nell' Amfitruone di Plauto, nel quale Mercurio è prologo, e parte, e nel Penulo, essendochè quello, che fa il Prologo, promette nel fine di fare poi una delle parti. Di questa nostra risposta chi non s'appagherà, potrà seguire quell'altra cagione della detta differenza de' Comici, e de' Tragici, che dà l' istesso Piccolomini in quel luogo,

la quale per brevità non istarò a raccontare, e considerare, o ne darà egli una migliore, non potendo meglio di noi rispondere alla detta sua obbiezione. Sono poi differenti i Comici nuovi fra se stessi in più cose, come appare per le commedie di Plauto, e di Terenzio. E prima Plauto oltre il prologo fa l'argomento [ se però l'argomento è suo le Terenzio solo il prologo. Ne è perciò quello superfluo, perchè nell' argomento poneva l'esito dell'azione, che non poneva nel prologo. Solo nel prologo del Penulo, e de' Captivi vien narrato coll'azione l'esito, e nel Mercatante viene accennato; ma non già in alcuna dell'altre, per quanto abbiamo potuto vedere. Appresso sebbene si narrava tutta l'azione, e suo esito nell'argomento, si narrava però brevemente in guisa tale, che si partoriva più desiderio d'intendere, che sazietà; laddove allo incontro quel poco, che si diceva nel prologo, si diceva largamente, e con molto maggior chiarezza, e soddisfazione. Oltra di questo nel prologo s'esplicava il nome della commedia chiaramente, laddove nell'argomento s' accennava solo oscuramente, volendo, che si cavasse dal congiugnimento delle prime lettere di ciascun suo verso. Da che si può conoscere, che non è da approvare quello, che narra lo Scaligero nel capitolo nono del primo libro della sua Poetica, quando dice, che l'argomento non era necessario, se non quando non si raccontava il soggetto della favola nel prologo, e nella prima sua parte; perchè ne segui-

rebbe, che avesse fatto errore Plauto, che pose l'uno, e l'altro, narrando il soggetto in amendue; il che è falso, come mustrato abbiamo. Dirai, che adunque errò l'erenzio, che non pose l'argomento; risponde ò, che non avendo fatto nel prologo quello, che'l prologo richiedeva, cioè narrato il soggetto, non dovea anche mettere l'argominto, poiche questo da se non poteva bastare, narrando, come detto abbiamo, brevemente il foggetto. Laonde tornò meglio a lui il feguire l'uranza vecchia, che era di fare questo nella prima parte dell'azione, che la nuova, non dandogli tutto il suo ripieno. Ho detto, che non raccontava il foggetto nel prologo, ma nella prima parte se questo servirà per la seconda differenza tra' Comici nuovi ] perchè Plauto raccontava, come detto abbiamo, il foggetto nel prologo, e Terenzio ciò faceva nella prima parte dell'azione, che Protasi vien detta; imperciocchè nell' Andria Simone, nell' Eautontimorumeno Menedemo, e negli Adelfi Mizione fa questo usicio; ed il medesimo avvenne nell'altre, come più basso mostrerremo. Della quale sua consuetudine ci ammonì egli nel prologo degli Adelfi, quando disse :

Della favola poi non aspettate L'argomento; una parte sia da'vecchi, Che verran primi, discuperta, e l'altra Sarà nel recitar manifestata.

Nè dee perciò egli esser incolpato d'aver mancato, perchè abbia lasciato di dar saggio della savola P R I M A. 37

vola nel prologo, nè noi, che poco di sopra lo facemmo differente da' Tragici in questo; imperciocchè se mancò di fare ciò nel prologo, e perciò venne a fare quello, che avevano facto i Tragici, ed i Comici vecchi, ponendolo nella prima parte, lo fece per necessità, ess' ndo astretto a valersi del prologo per apologia a disendersi da certe calunnie, che gli erano tuttavia date da un cerro Lucio Lavinio poeta vecchio; perchè se avesse avuto a fare l'uficio suo, e non fosse staro trasportato a fare altro, mostrò egli nel prologo dell' Andria, che si larebbe valuto del prologo nel narrare il soggetto della favola, come avea fatro Plauto, e che benissimo conosceva, che questo a quel luogo s'aspettava. Le parole, dove ciò disse, son queste:

Perchè getta via l'opra'n fare i prologhi, Come quel, che non narra l'argomento, Ma alle maladizioni rispondendo Vada d'un vecchio Poeta malevolo.

Da questa disserenza fra Plauto, e Terenzio nel fare i prologhi nacque quella distinzione de prologhi, che diede già Donato sopra Terenzio, quando disse, che se ne trovavano di quattro spezie; il primo di questi Hipotetico era da Greci detto, che a noi significa argomentativo, perchè conteneva l'argomento, e'i soggetto di tutta la favola; il secondo, perchè era tutto rivolto a raccomandare o'i poeta, o la favola, da Greci era chiamato Sistatico, che vuol dire raccomandativo; il terzo perchè stava in referire, e

rigettare addietro l'obbiezioni, che erano fatte dagli avversarj al Poeta, Anaforico da' Greci fu derto, che a noi fignifica relativo; il quarto, ed ultimo poi, perché conteneva in se o tutte queste cose, o la maggior parte di loro, da' Greci fu chiamato μιχθώς, che vuol dire misto; e siccome la prima, e la quarta spezie solo in Plauto si veggono (la prima nell' Aulularia, per non istare a raccontare l'altre, e la quarta nella Casina) così la seconda, e la terza hanno luogo solo in Terenzio, quella nell' Ecira, e questa nell' Andria. Dubito però di quello, che disse il Ricobono intorno a questo, perchè paragonando Plauto con Terenzio al capitolo decimoterzo della sua arte Comica su di parere, che non sia da essere ripreso Plauto, perchè racconta l'azione prima in generale, e non i modi dell'azione, ma che non sia anche da essere biasimato Terenzio non lo faccendo, perchè può una dilettazione più in noi, che sopraggiunga all'improvviso, che quella, che sia stata antiveduta. Dubito, dico, di questo, imperciocchè l'azione rappresentata da Terenzio, sebbene non è dal prologo separato prima accennata, e generalmente mostrata, non è però all' improvviso, essendo da lui mostrata nel prologo congiunto, cioè nella prima parte della commedia, la quale fa in lui quell'uficio, che dovea fare il prologo separato, come mo-Arato abbiamo. Potrebbe però forse rispondere il Ricobono, che sebbene si racconta nel detto prologo congiunto l'azione in Terenzio, non si

rac-

racconta però l'esito suo, nel quale consiste la dilettazione, e letizia, come si fa nel prologo separato, e che però la dilettazione è all' improvviso; ma bisognerà ancora, ch'egli avvertisca che ne anche nel prologo separato di Plauto si raccontava l'esito (perchè questo si faceva nell'argomento, come di sopra dicemmo) e perocchè anche in lui l'esiro, e la dilerrazione veniva ad essere all'improvviso, sicchè non si poteva dire, che fossero differenti fra loro. Ma di questo ne sia egli giudice. Nota ancora fra questi un' altra differenza il Castelvetro sulla Poetica d'Aristotile, cioè che Plauto per lo più fece fare il prologo ad alcuno Dio, e Terenzio ad un uomo; la qual cosa sebbene affermò ancora come ben detta il Ricobono nel sopraddetto luogo, mi fa pero sospettare, che non sia vera, il vedere, che Plauto ciò fece folo in quattro commedie, cioè nell' Amfitruone, nell' Aulularia, nella Cistellaria, e nel Rudente, e che quindici altre cene sono, nelle quali il prologo viene fatto da un uomo, ed una, che è il Trinummo, ha il prologo fatto dalla Lussuria, e dalla Povertà, le quali chi porrà fra le Dee, vi potrà porre ancora ogni sciagurataggine. Appresso quando Plauto ha ciò fatto, l'ha fatto astretto, e non per elezione, e perchè conoscesse, che fosse meglio fare così; imperciocche introdusse nell' Amsitruone Mercurio a fare il prologo, perchè bisognava, non essendo commedia, ma tragicomedia (che così la chiama l'autore istesso nel prologo) cioè, par- $\mathbf{C}$ 

tecipe di natura di tragedia, nella quale si facevano comparire Dei con machina. Nell' Aulularia fa prologo Lare Dio famigliare meritamente, sì perchè scuopre quello, come Dio, e fra Dei domestico, che solo un Dio domestico potea scoprire, cioè, che'l tesoro era stato ascoso in casa sotto il focolare dall'avolo del vecchio, e che era stato solo a se secretissimamente raccomandato, che'l custodisse; sì anche perchè guida egli tutta quella azione, imperciocchè, oltracchè egli avea scoperto il tesoro, affinchè se ne poresse dotare la figliuola del vecchio (ed in ciò s'affaticava egli, per essere stato sempre riverito da lei, ed chorato con incenso, vino, corone, ed altre cose) era, come prometteva, per esser cagione, che un giovanetto, il quale le avea tolto l'onor suo di notte, la prendesse, come fece, per moglie. Nella Cistellaria s'introduce il Dio Aiuto, perchè dovendosi raccontare quello, che era succeduto per dare fondamento alla favola, non poteva da altri, che da lui, essere scoperto, come l'accenna egli, quando dice, che meglio poteva farlo, essendo il Dio Ajuro. La stella Arturo ha meritamente ottenuto luogo di prologo nel Rudente, perchè avendo il ruffiano condotto via in nave la Palestra fanciulla, non era più per ritornare nelle mani di Pseusidippo giovane, che da lui l'avea comprata, se la detta stella non faceva con opra più che naturale tempesta in mare, che riconduces. se, come fece, il detto naviglio addietro. E sic. PRIMA:

come vò sospertando, come io diceva, che non sia vero quello, che hanno detto intorno a questo il Castelvetro, e'l Ricobono, così dubito ancora, che si sieno dipartiti dal vero soggiugnendo, che fece meglio Plauto, introducendo un Dio a fare il prologo, che non fece Terenzio, che introdusse un uomo; perchè una futura azione, come quella, che si ha da rappresentare, non può essere saputa, e detta, come dee avvenire, da un uomo, che s'introduca come uomo, se non è profeta, o indovino; e se s'introduce come uomo, che la sappia, senza essere profeta, o indovino, si toglie via tutta la verisimilitudine dell'azione futura, conciossiacosachè narrandola un uomo, si viene a confessare, che la sappia, e sapendola, la sappia, perchè sia avvenuta, e non da avvenire. La qual ragione, sebbene è fondata sulle parole di Donato da noi di sopra recitate, colle quali diceva, che faccendosi il prologo separato, perdeva di verisomiglianza la favola, perchè pareva, che si recitasse, e non che si facesse; io però domanderei loro, come sia bene mescolare le persone tragiche colle comiche. Non si debbono, o Castelvetro, adoperare gl' Iddei in fare cose così deboli, perchè non si manterrebbe il decoro loro, nè avrebbe la cosa verisomiglianza, non parendo, che possa stare, che un Dio s'umili, ed abbassi tanto, che vada a raccontare azioni popolari, e d'uomini bassi; anzichè non si pongono Dei nelle tragedie issesse, nelle quali pure s'introducono personaggi principa.

lissimi, se non accaderà una sì gran dissicoltà, che altrimenti sciorre non si possa, come c'insegnarono Aristotile, ed Orazio nella Poetica, e ci accennarono Platone nel Cratilo, Polibio nel terzo libro dell'istorie, e Marco Tullio nel primo libro della natura degl' Iddei. Che la ragione poi, colla quale si sforzarono di provare l'intento loro, abbia poca forza, affermò l'eccellentissimo Piccolomini nell'annotazione sua trentesima sul libro della Poetica d'Aristotile, quando disse, che essendo separato colui, che sa il prologo nella commedia, dall'azione, che si ha da rappresentare, non può, con mostrare di sapere quello, che si ha da fare, toglier via la verisomiglianza, non essendo egli parte di quella azione, come è nella tragedia. Ma s'io voglio dire liberamente il parer mio, non mi quieta questa risposta del Piccolomini, perchè mi pare, che non si sia accorto, che in Terenzio, quale egli voleva difendere in questo contra 'l detto Castelvetro, non mostra quello, che sa il prologo separato, sapere quello, che si ha da sare, non narrando egli il foggetto dell'azione, ma uno della prima parte della commedia, come abbiamo mostrato di sopra; sicchè essendo quello, che mostra di sapereciò, che si ha da fare, parte dell' azione, verrebbe a togliere via la verisomiglianza ancora secondo lui, come appunto voleva l'istesso Castelvetro. Per fare risposta dunque alla detta ragione del Castelvetro, non soddisfacendo quella del Piccolomini, direi, che non aveva Teren-

renzio necessitade alcuna d' introdurre un Dio, che raccontasse l'azione da avvenire nel prologo, poichè nel prologo non faceva raccontare cosa alcuna da avvenire, ma nella detta prima parte; nella quale non voglio già credere, che egli dicesse, che vi bisognasse un Dio per sare ciò, avendo detto Cicerone nel libro dell'ottimo genere degli oratori, che brutta cosa è un comico in tragedia, e un tragico in commedia. Non a Terenzio nuoce questa tua ragione, o Castelvetro, per mostrare, che abbia fatto male a non introdurre un Dio nel prologo, che racconti ciò, che si ha da sare, come tu volevi, poichè nel prologo suo egli non introduce chi racconta quello, che si ha da fare, ma uomo, che lo difenda dalle calunnie de' suoi nimici. Mi dirà uno pel Castelvetro, che se non nuoce a Terenzio, perchè non fa raccontare al prologo l'argomento della commedia, nocerà a chiunque altro lo farà raccontare, e non farà, che sia Dio, che lo racconti; ed io risponderò, che ne anche ad altri pregiudicherà, perchè non perderà perciò la verisomiglianza sua la favola, come crede egli, ancorchè desse occasione agli auditori, e spettatori di giudicare, che si raccontasse, e non si facesse la cosa allora; imperciocchè non fu mai spertatore alcuno di commedia così sciocco, che non s'accorgesse, che quei, che parlano in esta, non sono veri attori di quella cosa, ma rappresentatori d'azione, e che non fanno eglino quello, che rappresentano, perchè quella commedia non

non sarebbe ne favola, ne imitazione, e conseguentemente non sarebbe poesia, ma raccontano cosa possibile a farsi. Ho detto, che raccontano cosa possibile a farsi, e non fatta, perchè se raccontassero cosa fatra, prenderebbe la commedia la materia lua dalla storia, come fa la tragedia, il che è falsissimo. Basta adunque, che si racconti quello, che se non è seguito, sia almeno possibile a seguire, e non lontano da verisomiglianza di potere essere. Questa è la verisomiglianza, che si richiede nella commedia, e non quella, che pare, che voglia il Castelvetro, cioè che sia creduto quello, che si racconta, essere azione vera, e non rappresentazione d'azione, perchè sarebbe veritade, e non verisomiglianza. E però sebbene anche potrebbe partorire sospetto, che fosse non azione, ma rappresentazione d'azione la commedia, per aver dato un uomo indicio innanzi di saperla, e che sia stata, non perderebbe però la sua verisomiglianza; perchè a conservarla non si richiede questo, ma basta solo dire, e rappresentare cose verisimili, e possibili a farsi. Deh dicami digrazia chi è di questa opinione, quando il prologo dell' Andria di Terenzio narra, che'l poeta ha tolto dalla Perintia di Menandro, e posto in quella sua Andria tutquello, che si conveniva, e sen'è servito come di cosa sua, non mostra egli, che quella era un'azione finta, e formata dal Poeta a capriccio suo? E quando il prologo dell' Eunuco racconta, che'l poeta ha tolto dal Colace di Me-

nandro due parti, e postele in quel suo Eunuco, che si era per rappresentare, cioè il Colace parasito, e'l soldato vantatore, non mostra egli chiaramente questo ancora? Il medesimo potrei fare conoscere in tutte l'altre sue commedie, ma mi bastano questi due esempi. Abbiamo mostrato la differenza tra i Comici nuovi col mostrare la differenza tra Plauto, e Terenzio, la quale se apporterà maraviglia, molto più n'apporterà l'intendere, che amendue erano differenti fra se stessi. Imperciocchè Plauto [per cominciare dal più vecchio ] alle volte fa due argomenti, alle volte solo uno. Ne fa uno nell'Afinaria, ne' Captivi, cioè Prigioni, nella Casina, nella Cistellaria, ne' Menecmi, nel Pseudolo, nel Penulo, nel Rudente, nel Trinummo, e nel Truculento; ne fa due poi nell' Amfitruone, nell' Aulularia, nel Soldato vantatore, e nel Mercatante; appresso nel Curculione, nell' Epidico, e nella Mostellaria, e nello Stico non pose altro, che l'argomento; e nella Bacchide, e nella Persa non pose non solo nè argomento, nè prologo, ma nè anche diede indicio alcuno del foggetto, come fanno i Tragici, nella prima parte della favola, e come fa Terenzio. Pose ancora sempre l'argomento avanti al prologo, fuori che nell' Asinaria (il che forse fece in questa, perchè non raccontava il foggetto della favola nel prologo suo, come faceva nelle altre) e quando pose l'argomento senza il prologo, volle, che le prime lettere di ciaschedun verso dell'istesso argomen-

to contenessero il nome della commedia. Il medesimo fece, quando pose un solo argomento col prologo; ma quando ne pose due, un solo conteneva il nome della commedia nel medefimo modo, e l'altro no. Pose non solo l'argomento avanti al prologo, come detto abbiamo, ma velo pose immediatamente sempre, suorchè nel Soldato vantatore; perchè in quello, come ostervò anche Donato avanti al Formione di Terenzio, pose innanzi al prologo il colloquio, o ragionamento (e per questo intendo quello, che Icena si suol chiamare) che fece il parasito col foldato. Il medesimo abbiamo osservato noi, che fu da lui fatto nella Cistellaria, perchè in essa dopo due colloqui pose il prologo. Appresso sebbe. ne abbiamo detto, che nel prologo narrava il soggetto, si dee però sapere, che ciò non sece sempre, imperciocchè non lo raccontò nell' Asinaria, nè nel Truculento; non lo raccontò ancora nel Pseudolo, ma quello, che fece il prologo, diste, che ciò sarebbe fatto subito dopo, cioè nel primo colloquio da Pseudolo servo. Nel Trinummo chi fece il prologo cominciò a narrare il soggetto, ma perchè non finì, disse, che da due vecchi poco dopo farebbe finito. Non mancherò ancora di dire, che sebbene ha fatto sempre il prologo un folo appo lui, come appo Terenzio, due però lo fecero nel Trinummo, cioè la Lusturia, e la Povertà, quella madre, e questa figliuola. Dal qual luogo ancora si può cavare, che indusse anch'egli alcuna volta scioè nel det-

to

to luogo] cosa senz'anima a favellare per prosopopeia senza mutare il nome, come fece ancora Aristofane nella commedia intitolata Pluto, nella quale introdusse a parlare Pluto, e Penia, cioè la ricchezza, e la povertà. Nelle Nebbie ancora introdusse le nebbie stesse, e'l parlare giusto, e l'ingiusto; nelle Rane le rane; nelle Vespe un cane; negli Augelli gli augelli, e finalmente nella Pace la guerra, e'l tumulto. Fu vario ancora in se stesso Terenzio, come di sopra dicemmo, benchè non tanto, quanto Plauto, imperciocchè se diede l'assunto di raccontare il soggetto della favola a quei, che ragionavano nella prima scena, nell' Andria, nell'Eautontimorumeno, e negli Adelfi, come mostrammo di sopra, diede allo ncontro questo carico nell'altre commedie a quei, che parlavano nella seconda scena; imperciocchè nell' Eunuco la Taide, nell' Ecira Parmenone, e nel Formione Geta fecero questo uficio nel secondo colloquio. Niuno però di loro raccontò l'esto dell'azione, e meritamente, perchè sebbene, come parte, ed interessati, potevano raccontare quello, che s'era fatto, e che tuttavia si trattava, e scoprire l'oggetto di questo, e di quello, non potevano però, non essendo indovini, dire come 'l fatto avea da riuscire. E questo basti intorno alle differenze de'Comici. Sono i Tragici poi differenti anch' eglino tra se stessi, come di sopra dicemmo, perchè, sebbene convenivano in far narrare il soggetto della Tragedia nel prologo, che in loro era tutta quella parte,

te, che andava innanzi alla venuta del coro, e comprendeva tutto il primo atto, erano però differenti poi, perchè, come dice Aristotile nel terzo libro della Rettorica, Euripide lo faceva narrare subito nel principio del detto prologo, e Sofocle non così subito, ma in quaiche sua parte; ma intorno a questo nacque dubbio, perchè volendo provare in quel luogo Aristotile quello, che abbiamo ora detto di Sofocle, diede esempio di ciò tolto dalla tragedia sua da lui intito-lata Edipo tiranno, apportando per indicio, che si narri in esso l'argomento, e'l soggetto, le parole, che sa l'Edipo stesso nella detta tragedia, che sono queste:

Mio Padre era Polibo;

Le quali parole non sono però nel primo atto, ma nel terzo; laonde non pare, che abbia fatto bene Aristotile a dire, che sono in qualche parte del prologo, non passando, come s'è detto ora, il prologo il primo atto. La qual cosa considerando il dottissimo Pier Vettori, grande ornamento di questa Cittade, e di tutte le belle lettere, disse nel commento suo non mai a bastanza lodato, apportando due risposte, o che Aristotile avea commesso peccaro di memoria, o che egli intese un verso, che su pronunciato nel prologo da Creonte. Ma forse potranno dire, che sebbene il prologo propriamente preso significava quella parte della tragedia, nella quale si raccontava il soggetto, e si conteneva nel primo atto, preso perd impropriamente, come diste nel com-

men-

P R I M A. 49

mento suo l'eccellentissimo Maioragio sopia la detta Rettorica, e'l Ricobono, significa ogni parte, nella quale si proponga, e dica il soggetto dell'azione, e che così sia chiamata da Aristotile quella parte del terzo atto della detta tragedia, perchè in essa narri l'Edipo brevemente il satto. La qual cosa confermò il Maioragio coll'esempio degli oratori, i quali, come insegnano i retori, e come si vede in Demostene, e Cicerone, sogliono ancora alle volte sare proemio nel mezzo delle orazioni, per ricreare gli animi degli uditori, e sargli pronti ad ascoltare il rimanente dell'orazione. E tanto basti aver detto de' principi de' Tragici, e Comici, e vegnamo a' poeti Lirici.

Questi non hanno nel cominciare i suoi poemi seguito la via nè degli Epici, nè de' Dramatici in tutto, perchè, sebbene hanno alcuna volta invocato, e proposto, come gli Epici, alcuna volta non hanno fatto nè l'uno, nè l'altro, ed alcuna volta solo uno di questi; da che è nato, che Aristotile nel terzo libro della Rettorica congiunse solo gli Epici, e i Dramatici sche chiamò favole I insieme, mostrando, ch'erano simili nel fare principio, e lasciò i Lirici, accennando, che erano da quelli differenti; anzichè prendendo subito a ragionare de' Ditirambici, che pur sono spezie di Lirici, ci diede a conoscere, che erano diversi da quelli, parlando separatamente del loro uso di cominciare, come diremo più basso E per cominciare da' Greci, che prima fu-Par. III. Vol. X. cono.

rono, e da quello, che fra loro fu il primo, cioè da Pindaro. Questi celebro le lodi di quelli, ch' erano stati vittoriosi ne' quattro pubblici, e gloriosi certami della Grecia, e sempre in ciascuna di quelle ode sche così le chiamò egli ] cominciò con qualche leggiadro proemio; e per darne un poco di saggio dimostrerremo, come si sia portato nelle prime tre ode Olimpiche, lasciando il carico altrui di considerare ciascun'altra, che troppo lungo sarei, se lo volessi far io. Nella prima dunque avendo preso a celebrare le lodi di Gerone Re di Siragusa, che avea riportato il pregio ne'giuochi Olimpici, correndo fopra un cavallo folo fenza carretta; primachè desse principio alle sue lodi I lo che fece nella prima ritornata, la quale egli chiama Antistrofe I fece proemio con lodare nella prima strofe con tre similitudini, ed anteporre i detti giuochi Olimpici a tutti gli altri, dicendo, che siccome fra gli elementi l'acqua, fra le ricchezze l'oro, e fra le stelle il Sole tengono il principato, così fra i giuochi gli Olimpici. Non fece invocazione alcuna; ed il soggetto, e la proposizione accennò nella prima antistrofe, quando rivoltatosi a se stesso, s'ecc itò a cantare del detto Gerone. Nè si dee maravigliare alcuno, che abbia facto un tal principio, perchè fece quanto far si suole nel proemio del genere dimostrativo, nel quale egli allora si maneggiava; imperciocchè c'insegnò Aristorile nel terzo libro della Rettorica. che possiamo alle volte prendere il proemio da

PRIMA: 51

lode, o da biasimo di qualche cotà coll'esempio di Gorgia Leontino, e d'Hocrate. Nella seconda ode prendendo a celebrare Terone Agrigentino, che col carro avea riportato la vittoria in quei medesimi giuochi, rivoltato a'suoi inni. dopo avere dubitato di chi dovesse cantare nel modo appunto, che fece Orazio nella dodicesima ode del primo libro de' Carmi, propose la mareria, che voleva trattare, col risolvere, che bifognava cantare di Terone. Da che si vede, che non meno si sforzò d'imitarlo Orazio, semprechè potè, che di lodarlo nella seconda ode del quarto libro de' Carmi. Nella terza o le propose con modestia la materia, della quale voleva cantare, quando disse, che desiderava compiacere a Castore, a Polluce, e ad Elena, con adornare Agrigento luogo a loro caro con inno fatto in lode di Terone signore di quello stesso luogo, rendendo due ragioni, che a ciò fare l'avevano indorto; una delle quali era la vittoria, che avevano riportato i suoi cavalli ne certami Olimpici, e l'altra la città di Pisa, dove si facevano detti certami. Accennò ancora l'invocazione, quando disse, che la Musa a ciò fare gli fu favorevole. Non mancherò ancora di dire. che fu solito di porre avanti al poema una breve inscrizione, nella quale poneva il nome di colui, che lodava, e la cagione, perchè lo lodava, il che serviva per dedicazione. Anacreonte fece principio alla poesia sua amatoria [se però sue sono le cose, che vanno in volta sot-

to suo nome ] proponendo la materia, della quale era per trattare, cioè amori, sebbene per coprire alquanto la vergogna sua, e mostrarsi costumato, e conseguentemente per disporre l'uditore ad ascoltarlo, sinse d'avere avuto desiderio di cantare le lodi degli eroi, ma che era stato tirato dalla lira a cantar d'Amore, quando disse:

Desio cantar de' figli del Re Atreo, Desio cantar di Cadmo, ma la lira Colle corde risuona solo Amore.

De' Lirici poeti Greci non avendo noi altri, che sieno compiuti per l'ingordigia del tempo, vegnamo a' Latini. Tra questi non istarò a discorrere intorno al modo di cominciare usato da Catullo, perchè su per dedicare l'opera sua, e non per accingersi al farla, come più basso mostrerremo. Orazio sece a' libri suoi de' Carmi dedicazione, proposizione, ed invocazione modeste; imperciocchè satto prima l'apostrose, o conversione [per nominarla con voce nostra] a Mecenate, che serve per dedicazione, in questo modo:

O Mecenate di bisavi Regi

Nato, o sostegno, e mio dolce ornamento; col dir poi, che s'altri si dilettava di questo, ed altri di quello, egli era rivolto col desiderio, e studio alle poesie liriche, sicchè riputava, che solo quelle lo potessero far beato, col separarlo dal volgo, ed agguagliarlo agl'Iddei, viene a proporre, e nel proporre ad usare quella modestia, che vedemmo di sopra essere stata usata da Ovidio

dio nelle Trasformazioni, e accennata da Anacreonte [ che più ampiamente dappoi mostrerrassi ] poiche si scuopre studioso, ed intento alla poessa per farla, e non possessore, nè operante di quella; e nel dire appresso, che gli riuscirà quanto desiderava, se le Muse, e l'istesso Mecenate non gli negheranno il favor loro, viene ad invocare, ed invocando a mostrarsi parimente modesto, non avendo ardire di richiedere il favor loro scopertamente, ma richiedendolo con parlar condizionato, come fece ancora Vergilio nel principio del quarto libro della Georgica. Non mancherò ancora di dire, che mostrò anche modestia nel proporre, quando non propose apertamente la materia, che prendeva a trattare, ma tacitamente, proponendo le poesie Liriche, colle quali era per ispiegarla. In ciascuna ode poi particolarmente fece principio il medesimo ora coll'invocare, ora col proporre il foggetto, ora con far l'uno, e l'altro, ed ora non faccendo nè l'uno, nè l'altro, siccome dicemmo sul principio di questo ragionamento de' Lirici. Invocò nella quarta ode del terzo libro, quando volendo mostrare d'essere scampato da molti perigli pel favore delle Muse, rivoltatosi a Calliope così disse:

Orsù dal Ciel discendi,

Calliope Regina,

E lunga melodia con tibia canta.

Pose il soggetto nell'ode dodicesima del primo libro [nella quale dicemmo poco di sopra, che D 3 avea

avea imitato Pindaro] accennata oscuramente l'invocazione, quando dopo aver lodato alcuni Dei, eroi, ed uomini, volendo lodare Augusto, rivoltatosi alla Musa Clio, così cominciò:

Qual' uomo, o eroe, o qual Dio prenderai, Clio, con lira, e con fonora tibia A celebrare?

Invocò oscuramente, ed insieme propose il soggetto nella decima ode pure del primo libro, prendendo a lodare Mescurio; perchè invocò, quando disse:

Mercurio d'eloquenza pien, d'Atlante Nipote;

e propose il soggetto, cioè le sue lodi, quando subito dopo disse:

Te del gran Giove Nunzio, e degli Dei Canterò.

Il medesimo potrei mostrare in altre ode, ma queste al proposito nostro sono a sufficienza. Non apporterò esempio di quelle ode, nelle quali nè propose, nè invocò, perchè moste se ne veggono, e ognuno può da se osservarle. E perchè abbiamo separato in questo poeta l'apostrose fatta a Mecenate dalla invocazione, e ciò potrebbe apportare maraviglia a qualcuno, mi è paruto di far sapere, che queste due cose sono diverse, perchè apostrose è, quando ci rivolgiamo altrui senza chiedere aiuto, e la invocazione è, quando e ci rivolgiamo, e chiediamo aiuto all'opera. Di questa distinzione possiamo prendere pruova da Vergilio nel principio della Georgica, imper-

PRIMA:

perciocche propose il soggetto, di che voleva cantare, satta apostrose a Mecenate, e poco di sotto invocò vari Dei, ed Augusto. Da questa usanza de' Lirici non si scostò il Petrarca, come vero Lirico, imperciocche alcuna volta anch' egli nelle sue canzoni solamente propose il soggetto, come in quella gravissima sopra tutte l'altre, chiamata Metamorsos, quando disse:

Cautero come io vissi in libertade.

Alcuna volta propose, ed invocò, come appare nell'ultima, e bellissima, fatta in lode della santissima Vergine, imperciocchè propose ciò, che voleva dire, e la cagione, che a ciò lo spingeva, quando disse:

Amor mi spinge a dir di te parole, ed invocò quando disse:

Ma non so incominciar senza tua aita, E di colui, che amando in te si pose. Invoco lei.

Alcuna volta ancora non fece nè l'uno, nè l'altro, come d'Orazio dicemmo. E questo basti quanto al principio de'Lirici. E sebbene la Ditirambica poesia era spezie di poesia Lirica, sicchè, avendo trattato de' proemj Lirici, abbiamo trattato ancora de'Ditirambici, non voglio però mancare d'avvertire, che A istorile nelle tante volte allegato terzo libro della Rettorica disse, che i principi de'Ditirambici erano simili a'principi dell' orazioni, che si facevano in genere demostrativo, volendo inferire, ch' erano liberi. Imperciocchè, trattando di questi proemj dimonatra.

strativi, avea detto, che erano tanto liberi, che si potevano prendere, dove l'uom voleva [e però gli avea rassomigliati alle ricerche di quei, che suonano di slauto] purchè a poco a poco s'accomodassero al proposito loro. Ed apportò per esempio di questi princip; Ditirambici Aristotile in quel luogo certe poche parole, delle quali poco documento si può cavare, e son queste:

Per te, e pe'tuvi doni, e per le spoglie. Ma perchè tutto questo discorso de'principi de' poeti s'è fatto solo per vedere, che principio abbia fatto il Petrarca in questo suo Canzoniere,

quando ha detro:

Voi ch' ascoltate in rime sparse il suono

Di quei sospiri, ond' io nodriva il core; però fia bene, che a scoprire questo vegnamo. Fece il Petrarca principio, come si vede, senzà invocazione, per le ragioni, che diremo più basso, ma con apostrofe a' lettori, ed ascoltatori, proponendo non la materia, intorno alla quale voleva affaricarfi, ma il Canzoniere suo, da lui inteso sotto'l nome di suono di sospiri; e gli attribuì nome di suono, perchè contiene per lo più sonetti, e canzoni, che altro non sono, che suono; quelli, perchè sonetto vuol dire piccolo suono, e queste, perchè dicono canto, ed il canto altro non è, che suono; sicconie, per mostrare, che non era continuata poesia, disse, che era il detto suono in rime sparle. Non disse già che fosse suono solamente, ma di sospiri, accennando, che non da qualsivoglia suono era nato,

m<sub>2</sub>

ma dal suono della bocca, e non da qualsivoglia suono di bocca, ma da quello, che ella produceva, quando per esalare la fiamma amorosa mandava fuori sospiri, sicche era suono di sospiri; e perche il suono s'ode, e non si vede, però non disse voi, che leggete, ma voi, che ascoltate. Proponendo il Canzoniere, propose il composto fatto della detta materia, e della forma poetica, da lui in quella introdotta, il quale perciò composto artificiale da noi puote esser chiamato. Nè si maravigli alcuno, ch'io chiami questo Canzoniere composto artificiale, perchè siccome veggiamo, che le altre arti si maneggiano intorno a qualche materia, per introdurvi dentro le forme sue, e che da questo ne nascono poi i composti loro artisiciali; così preso avendo a trattare il Petrarca la materia, che poco più basso scopriremo, introducendovi dentro qualcuna delle sue forme poetiche, cioè di sonetto, canzone, madrigale, ed altra, ne nacquero questi composti artificiali, che noi sonetto, canzone, madrigale, e altro chiamiamo, tolto il nome dalla forma, come fanno ancora le altre arti, e siccome nelle altre arti avviene, che facciano ora alcuno composto artisiciale da se, ora ne facciano alcun' altro composto di più altri insieme uniti sil che per esempio si vede nell'arte degli edificatori, imperciocche ora una fola stanza fanno, ora più ne congiungono in fare una cafa, e pure questa, e quella à composto artificiale ] così avendo il Petrarca varj composti artificiali tessuto, cioè sonetti, canzoni',

zoni, madrigali, ed altri, e quelli poi congiunti insieme, sece questo composto artificiale di tutti quelli insieme uniti, che noi Canzoniere chiamiamo. La materia poi, che su da lui ornata di tanta persezione, surono gli affetti suoi amorosi; e meritamente, essendo egli poeta Lirico; imperocchè solevano i Lirici cantare i loro amori, fra le molte cose, che trattavano, le quali, oltrechè surono da Orazio riconosciute in Pindaro nell'ode seconda del quarto libro, surono dal medesimo ancora raccontate nella Poetica in questa guisa:

Diè carico la Musa a'versi Lirici
Di parlar degli Dei, e de' lor sigli,
Di quel, che la vittoria ebbe giuocando
A' pugni, e del caval, che'l primo pregio
Correndo riportò, e degli amori
De' giovani, e de' vini, che san l'uomo
Troppo nel ragionar libero, e sciolto.

Che gli affetti amorosi sieno stati la materia, intorno alla quale s'è raggirato, accennò egli nel secondo quadernario di questo primo sonetto, nominando la speranza, e'l dolore; nella qualcosa si ha da avvertire, che alla speranza s'opponeva il timore, e all'allegrezza il dolore; ma egli per mostrare, che l'allegrezza era stata poca, e'l dolore molto, pose in vece dell'allegrezza la speranza, che è molto minore [ poichè quella è di bene presente, e questa di suturo] e non pose però in vece del dolore il timore, che era opposto alla speranza, e molto di lui minore, aven-

do

do quel risguardo al dolore, che abbiamo detro, che ha la speranza all'allegrezza. E perchè questi due affetti sono contrari, e le cagioni contrarie producono effetti contrari, accenna, che cagionarono ancora in se stesso effetti contrari, i quali chiamò varietà di stile, poichè lo secero ora ragionare, ora piangere. Imperciocchè, quando era sollevato dalla speranza, ragionava non piangendo, siccome, quando era oppresso dal dolore, solo piangeva. Il che si vede chia amente in tutto il detto suo Canzoniere, posciachè si mostra in esso or lieto, or mesto, e particolarmente, per darne un poco d'esempio, nel sonetto 194, e 195, della prima parte, poichè in quello cominciò:

Cantai, or piango, ed in questo:

Io piansi, or canto.

Il medesimo artificio usò ancora il Petrarca nell'esprimere queste azioni, ragionare, e piangere,
che abbiamo mostrato essere stato da lui usato
nell'esprimere quei due affetti, da' quali nacquero. Imperciocchè, volendo significare, che ora
si lamentò, ora s'allegrò cantando, quell'atto
espresse col verbo piangere, e questo col verbo
ragionare, de' quali essendo il piangere tanto più
del lamentare, quanto è il ragionar meno dell'allegrarsi, viene parimente con questi ad accennare, che su molto maggiore il dolor dell'allegrezza. Che la detta varietà dello stile abbia
usato, mostra egli nel secondo quadernario, quana dice:

Del vario stile, in ch'io piango, e ragiono. Che sia ella nata dalla giovanile etade, e dalla varietà degli affetti, dimostra il medesimo quì, e nel terzo libro delle cose Senili scrivendo a Pan-" dolfo Malatesta, con queste parole: Sopra d'o-,, gni altra cosa il vago furore degli amanti, del ,, quale si tratta subito nel principio, scusi la " varietà dell'operetta; e la rozzezza scusi l'età " dello stile. Che sia stata poi cagione di questa varietà d'affetti sol Madonna Laura, col mostrarsegli cra sdegnosa, ora pia, dimostra egli nel secondo Trionfo della morte, dove introduce lei a scoprirgli, che quando lo vedeva troppo infiammato, per raffrenarlo, se gli mostrava sdegnosa; e quando lo vedeva addolorato, lo guardava con occhio di pietade; e vedendolo troppo appassionato, moveva la voce, e la fronte a salutarlo, or timorosa, ed or dolente; laonde fa poi, che ella foggiunga in questo modo:

Questi fur teco mie' ingegni, e mie arti, Or benigne accoglienze, ed ora sdegni;

Tu'l sai, che n'hai cantato in molte parti.

Ha proposto il poeta nostro non la materia, come fecero gli altri poeti, ma il composto di lei, e della forma, perchè non ha posto se, come quelli, operante, ma come considerante l'opera da se satta; perchè quando l'uomo è sull'operare, si ravvolge intorno alla materia, e di quella dice di trattare; ma chi ha finito d'operare, non s'affaticando più nella materia [ poichè le ha dato tutto quello, che poteva, sapeva, e vo-

leva darle, cioè la forma I non può direpiù di trattare di lei, nè lei proporre, ma dee proporre l'opera fatta. Da che possiamo prendere occasione di render ragione, perchè non abbia invocato come gli altri, col dire, che faccendosi la'nvocazione per richiedere il favor divino, ed avendo bisogno l'uomo del favore, quando è sull'operare, e non quando ha finito l'opera; ficcome i fopraddetti poeti ebbero ragione d'invocare, introducendo se stessi operanti, così ha avuto ragione il poera nostro di non invocare, inducendo se come uomo, che abbia finita l'opera. Ma se non ha dovuto invocare, per non essere stato operante del Canzoniere, quando fece questo principio, ha però dovuto, avendo finita l'opera, chiedere perdono per le ragioni, che poco più basso addurremo, conoscendo avere errato, siccome non hanno dovuto quelli chieder perdono avanti, avendo fatto se stessi operanti, conciossia cosachè si riporta pregio, e biasimo dopo il fatto, e non avanti; e si chiede perdono del mal fatto, e non di quel, che s' ha da fare, perchè mentre si fa, bene spesso ci par bene, nè ci accorgiamo d'avere errato, se non dopo il fatto. Siccome adunque, mentre era tutto intento alla servitù amorosa, il Petrarca cantava. e non s'avvedendo dell'errore, non ne chiese perdono; così accortosene finita l'opera, lo chiede. Mi dimanderà alcuno di che cosa egli chiegga perdono; ed io risponderò, non già quel, che disse il Castelvetro nell'argomento di que-

sto primo sonetto, cioè, che chiegga perdono d'avere composto versi di materia amo ola, e pubblicatigli, e presone diletto; perchè se av sse avuto dispiacere d'avergli composti, non lo steignendo niuno a tenerne conto, gli avrebbe gettati sul suoco, e non posti in questo modo in un volume, e divulgati. E quale uomo s'affaticherebbe in pubblicare una cosa, se conoscesse, e confessaile, che fosse mal fatta, se non fosse p'ù che pazzo? Non ha adunque dispiacer dell'opera, perchè non comporterebbe, che si vedesse, e non occorrerebbe chiederne perdono a questo modo, ma vuole, che l'opera viva, e sia vista, e che gli sia perdonato l'errore, che nel comporla ha commello contra 'l gusto de' lettori, col farla così varia, come disopra dicemmo; perchè vedeva, che forse erano per desiderare, che foile stato più costante in un proposito. Confessa bene ne' due terzetti d'avere malfatto a seguir gran tempo vani pensieri amorosi, mostrando d'averne raccolto folo infamia, vergogna, e pentimento; ma non però di questo chiede perdono ora, perchè non agli uomini, a'quali parla in questo sonetto, ma a Dio stava il perdonarglielo; e se lo confessa, lo confessa per accennarci la cagione di quella varietà di stile, della quale avea chiesto perdono, volendo inferire, che erano di lei stati cagione amore, e gli affetti fuoi compagni, cioè la speranza, e'i timore, a' quali conoiceva avere servito gran tempo con poco suo onore, e utile. Queste cose chi andrà

pene considerando, potrà agevolmente raccorre, che sebbene questo sonetto fu da lui posto per principio a questo Canzoniere, e a tutti questi suoi brevi poemi, fu però da lui fatto dopo tutti gli altri, e che se lo pose avanti, lo pose, come tra' Cristiani, e poeti, Cristiano, e poeta. Imperciocche chi non sa, che altre cose si richieggono in un poeta fedele, e altre in un infedele? Non si sarebbe vergognato un poeta infedele, non solo di mostrarsi innamorato, ma ancora di dire qualsivoglia brutta parola, e di raccontare cantando qualsivoglia atto disonesto, e di confessare d'avere fatto qualfivoglia cosa sporca, e lasciva, come si vede tra gli altri in Catullo, poeta quanto allo stile leggiadrissimo, e pulitissimo. Il che non farebbe però poeta niun Cristiano, che meritasse nome di poeta, e di Cristiano: e manco d'ogni altio l'avrebbe fatto il Petrarca, avendo non solo avanzato tutti i poeti Lirici, Greci, e Latini d'altezza di concetti, di vaghezza di parole, e di maniera facile nello esprimere il concetto suo, ma anche d'onestà di parole, e forse anche d'azioni, poichè egli amò anni ventuno ardentissimamente una giovanetta, mentre visse, e dieci poi che fu morta, nè mai, non solo in occulto le fece parola, cenno, o atto, che disdicesse a persona onestissima, e religiosissima, come era egli, ma ne anche in palese usò mai pure una parola, non dico disonesta in tante cose, che di lei scrisse, e cantò, ma che potesse partorire pure un minimo sospetto, ch'egli l'avesse amata mai d'amore

more lascivo, e sensuale; e siccome questo agevolmente si vede in tutto il suo Canzoniere, così quello si può chiaramente comprendere dall'ottava stanza di quella sua ultima, e santissima canzone, fatta alla Beata Vergine, quando disse:

Vergine, tale è terra, e posto ba in doglia Lo mio cor, che vivendo in pianto il tenne, e quel, che segue; e dal secondo Trionso della Morte, quando comincio:

Deh Madonna, diss'io, per quella fede, Che vi fu credo al tempo manifesta;

è quel, che segue. Laddove gli altri Lirici adunque, come Orazio, fatto uno epilogo, teparato da tutto il libro, s' andavano gloriando d'avere fatto opera da durare in perpetuo, contro l'impeto della morte, e del tempo, come quelli, che per essere infedeli, non conoscendo, o non essendo certi della futura eterna vita, solo attendevano all'eternità del nome; egli, come Cristiano, all' incontro attendendo alla felicità futura dell'anima, più che alla gloria del nome, volle con epilogo parimente separato, tutto pentito, dimandar perdono non solo dell'errore commesso nel modo del comporre, ma ancora confessar d'aver mal vissuto a quei, che come in uno specchio erano, leggendo, per vedere in questo suo Canzoniere la mala vita, che gli pareva aver tenuto, amando se non lascivamente, e disonestamente, almeno ora divinamente, ora onestamente, ed ora umanamente. La qual colà, oltrechè è da Cristiano, e ci viene come fan-

santà, e vera strada della salute nostra comandata dalla santa Chiesa di Dio, su ancora approvata da Platone nel Fedro sotto la persona di Socrate, e confermata coll'esempio d' Omero, e di Stesicoro poeti; imperciocchè avendo amendue vituperato Elena con dire, che lasciato il marito, si fosse messa a seguire l'amante Troiano, e perciò perduto il lume degli occhi, folo meritò di recuperarlo Steficoro, perchè folo egli confessò d'avere mal fatto. E se gli antichi poeti ponevano detto epilogo nel fine dell'opera, sì per essere epilogo, cioè conclusione, come anche per estere cosa ultimamente fatta, avuto risguardo all'ordine della natura, egli, sebbene quanto al detto ordine vedeva, che doveva esser posto nell'ultimo, lo volle però porre innanzi, e dargli luogo di principio, per fare, come detto abbiamo, uficio di buon Cristiano; e perchè a ciò fare lo strigneva il fine del Poeta, e consequentemente il suo, il quale, sebbene accidentalmente, e per instrumento del giovare, è il dilettare, è però essenzialmente il giovare, cioè l'introdurre negli animi nostri, come volle Aristotile, costumi buoni, e ritrargli da'rei. E perchè non venisse l'opera a restare senza epilogo, fece quella canzone in lode della beata Vergine, dando a lei il luogo dell' epilogo, come più basso diremo. L'utile, che ci da il Petrarca col mettere questo epilogo innanzi, e farlo principio di tutto'l Canzoniere, è, che non ci lascia entrare a leggere questi suoi pensieri amorosi, atti coll'esempio a Par. II. Vol. X. far-

farci cadere ne' medesimi errori, senza averci avvertiti coll'esempio de'suoi propri danni, che quella non è maniera di vita da leguire, portando seco vergogna, e pentimento. Perchè ci viene a fignificare, che dobbiamo delle rime sue solo godere la dolcezza, e da quelle prendere quell'utilità, che si prende dalle poesse Liriche; ma che guardiamo di non ci appigliare a quella vita, per la quale camminando egli ebbe a comporle. Di quanta importanza sia così satto avvertimento conoscerà ogni uomo, che abbia giudicio, sapendo quanco nocumento possano apportare coll'esempio gli errori degli uomini letterati. Alla qual cosa non avendo avuto considerazione alcuni degli antichi poeti, non è maraviglia, fe come cattivi, e falsi poeti furono scacciati da Platone ne' libri suoi della Repubblica, essendo da lui biasimati, come corrompitori de' costumi, perchè avevano solo per oggetto il piacere; siccome all'incontro furono da lui lodati sommamente, e chiamati genitori della prudenza, e delle virtudi nel Convito quelli, che furono buoni, e veri poeti, e che solo attesero a dar costumi buoni, e lodevoli modi di vivere; perchè potiamo assolutamente affermare, che egli ha fatto principio migliore d'ogni altro poeta Lirico, poiche ha fatto uficio non solo di poeta Cristiano, come di sopra dicemmo, ma ancora di vero, e buon poeta; e s'è mostrato esser di quelli, che hanno meritato d'essere lodati da Platone, e ammessi nella sua Repubblica, come

PRIMA. 67
feminatori di virtudi, e di buoni costumi. Questo medesimo modo di proporre il libro suo, e
non la materia in quello trattata, su osservato da
Catullo ancora nel principio delle sue poche, e
varie poesie, ma con diversa intenzione dal poeta
nostro; perchè questi lo sece per mostrarsi piegato a miglior corso di vita, e quegli per sarne
dedicazione a Cornelio Nepote, al qual sece apostrose in questa guisa:

A chi don' io un leggiadro, e nuovo libro, Ora con pomice arida polito? Cornelio, a te, perchè tu pur solevi Far qualche stima delle ciance nostre.

Propose quegli il libro, e non la materia, che in esso trattava, perchè questa su proposta a lui, quando lo componeva, e'l libro si propone ad altri, e si dona quando è satto. Fu imitato in questo, come in ogni altra cosa felicissimamente il Poeta nostro da Pietro Bembo sil quale perciò ha meritamente ottenuto il luogo dopo lui l poiche fece anch' egli principio al suo Canzoniere con sonetto ultimamente composto, inducendo se stesso non operante, ma considerante l'opera da se fatta, e mostrando avere mal fatto, non a comporre [essendochè prega l'eternità all'opera 7 ma a seguire desideri amorosi lungo tempo con dispiaceri, affanni, e pianti, per avvertir parimente i Lettori se questo è l'utile, che vuole, che apporti l'opera sua ] coll'esempio de' propridanni, che non prendano a fare quel cerso di vita, che dall'opera sua possono com-E 2

prendere, che egli ebbe a fare; imperciocchè avendo detto, che pianse, e cantò lo strazio, e la guerra, che avea sostenuto inustratamente molti, e molti anni, ed avendo invocato le Muse, che sacessero vivere eternamente l'opera sua, soggiunse in questa guisa:

Che potranno talor gli amanti accorti,
Queste rime leggendo, al van desio
Ritoglier l'alme col mio duro esempio;
E quella strada, ch'a buon sine porti,
Scorger dall'altre, e quanto adorar Dio
Si debba solo al Mondo, ch'è suo tempio.

E' però differente dal Petrarca, perchè'l Petrarca propose scopertamente il Canzoniere, e oscuramente la materia in esso trattata; e'l Bembo propose scopertamente la materia trattata, ed il Canzoniere oscuramente con dire:

Piansi, e cantai lo strazio, e l'aspra guerra,
Questo intendendo sotto 'l verbo, cantai, e quella collo strazio, ed aspra guerra; la qual disserenza è nata, perchè il Petrarca sece apostrose
a' Lettori, chiamandoli ascoltatori, laonde bisognava nominar la cosa, che ascoltavano, cioè il Canzoniere; ma il Bembo non si curando di sare apostrose, e solo raccontando quel, che avea satto,
su forzato a palesare la materia, che aveva trattato. Ma se non sece apostrose, come sece il Petrarca, sece invocazione, che non sece egli, e
nel sare la nvocazione invocò le Muse, non perchè l'aiutassero a sare quell'opera, perchè avrebbe introdotto se stesso operante, e non conside-

ran-

60

rante l'opera fatta, come detto abbiamo, ma a farla immortale; nella qual cosa, se mi sosse lecito, ardirei di riprenderlo, attesochè l'usicio delle Muse è d'aiutare altrui a fare opere di poessa, e non a fare l'opera fatta eterna, se non incidentemente, cioè in quantochè savorendo elleno altrui nel comporre, riescono l'opere perfette, e conseguentemente guadagnano l'immortalità.

Mi dirà alcuno, che'l poeta nostro non ha fatto conveniente proemio, poichè dovendo cercar di guadagnarsi l'animo degli ascoltatori, piuttosto col confessare d'aver mal fatto, e d'aver riportato della servitù sua infamia, e vergogna, selo sa alieno. Alla quale obbiezione non risponderebbe forse il Castelvetro, tenendo, che 'l poeta, quando confessa aver fatto male, e chiede perdono, parli del suo Canzoniere, dicendo d'aver fatto male a comporlo; risponderemo ben però noi, che tegnamo, che egli confessi aver mal fatto non a comporre, ed a fare il libro, ma a seguire la vita amorosa, che ci dipigne cantando, e chiegga perdono della varietà dello stile usata. La risposta nostra sarà, che anzi il Poeta in tal modo si dà a conoscere per uomo costumato, e buono, e perciò si rende l'auditore docile, cioè disposto a comprender quel, che poi si tratta, siccome in qualche particella sà col proporre brevemente la cosa fatta, cioè il Canzoniere suo, e coll'accennare la materia, della quale in esso si tratta. Si sa benevolo ancora, e E 3 fa-

favorevole il medesimo uditore, cioè si procaccia l'amica disposizione dell'animo suo, per la
parte della persona sua propria, quando si spoglia della colpa degli errori, che confessa aver
fatti, tessuto avendo poesse così varie, e l'attribusce alla giovanile erade, e alla gran potenza d'Amore, e degli affetti suoi seguaci; e per
la parte degli uditori, col rivoltarsi a loro, dicendo:

Voi, che ascoltate, &c.

E col mostrar d'aver tanto buona opinione di quelli, che fra loro hanno per pruova conosciuto la forza d'Amore, che spera, che sieno per avergli pietade, non che per perdonargli. Si fa finalmente l'istesso uditore attento, ed avvertito, quando, proponendo il detto suo Canzoniere, non lo nomina, ma circonscrivendolo col chiamarlo suono de' sospiri, soggiugne, che d' esso suono si nodriva il cuore nella sua giovanile etade, perchè a questo modo viene a mostrare la grandezza sua. Del qual nudrimento, e dell'altre particelle di questo primo sonetto non ragionerò io, per non tenere le Signorie Vostre troppo occupate, e valermi malamente della gentilezza, che hanno verso di me dimostrata singo. lare in venirmi ad alcoltare, massimamente non ci mancando espositori, da'quali queste cose si possono avere. Della consuetudine poi, e diversità de' lopraddetti poeti nel narrare non mi cuseiò per ora di ragionar molto, non faccendo molto al proposito di quel, che abbiamo a dichia-

chiarare. Dirò solo, che la narrazione si poneva dopo la 'nvocazione, e proposizione, le quali si facevano nel principio; e che però Lucano fece male, il qual propose, e poi narrò, e ultimamenre invocò, con alterar l'ordine, come avvertì Servio topra il primo libro dell' Eneide non molto lungi dal principio; imperciocchè l'aiuto si chiede avanti che si faccia, chiedendosi, perchè ci serva al fare. Appresso dirò, che fu, come bene avvertì Donato trattando l'argomento dell' Andria di Terenzio, peculiar virtù poetica degli Epici, Comici, e Tragici, il non cominciar la materia, della quale si trattava, dalla prima origine sua, ma faccendo principio dall'ultime sue cose spotiamo forse ancora aggiugnere dal mezzo] venir poi a scoprire, raccontando, agli uditori, e spettatori il suo principio, ed origine. Ed in questo ebbe il valente Gramatico fenz' alcun dubbio l'occhio a quelle parole d' Orazio nella Poetica:

Dell' ordin questa sia virtude, e grazia, O m' ingann' io, che del promesso carme L' autor dica or quel, che dovea or dirsi.

La qual cosa si vede chiaramente osservata da i sopraddetti poeti; imperciocchè Omero non cominciò dalla rapina d'Elena, ma dall'ira d'Achille nell'Iliade, e nell'Odisse dal concisio degl'Iddei, e dall'essere Ulisse ritenuto da Calisso. La qual cosa mostrò Plutarco nella sua vita dicendo, ch' ei prese nell'Iliade il principio non molto lontano, ma da quel tempo, nel qual le cose E 4

erano in grandissimo travaglio, e nell' Odissea fece principio da' tempi ultimi degli errori d' Ulisse. Per dar poi notizia del principio, fece, che partito da Calisso, dove era stato ritenuto per forza, sene venisse a' Feacensi, e quivi racconrasse nel convito al Re Alcinoo la partita sua da Troia, e come dopo aver vagato un pezzo fosse giunto in quel luogo. Il che avvertì ancora Teone ne' suoi, da lui chiamati progimnasmati, che noi primi esercizi chiamar potiamo, con queste parole: fece principio da quei tempi, ne'quali Ulisse si stava appresso Calisso; poi se ne venne al principio con un certo ordine amabile. Vergilio ancora fuo imitatore non cominciò dalla rovina di Troia, che era il vero principio, ma dalla tempesta, che patì Enea nel venire in Italia, quando cominciò a scoprir la Cicilia, inducendo, che da quella tempesta poi trasportato in Affrica a Cartagine, raccontasse nel convito a Didone Regina di quel luogo la detta rovina, e ciò, che avea patito fino a quel tempo. Terenzio ancora non cominciò l' Andria dalla perdita, che fece Cremete di Passibula sua sigliuola, e dalla pratica, che con essa incognita ebbe Panfilo figliuolo di Simone secretamente, ma dalle nozze, che fingeva Simone suo padre. che fossero per farsi tra lui, e Filomena altra sigliuola del detto Cremete; e nell' Edipo Tiranno di Sofocle fu principio dell'azione l'esposizione d' Edipo, e la morte di Laio, e'i congiugnimento di Jocasta col figliuolo, e nondimeno

sa egli, che la cognizione di questo dia la soluzione della tragedia, e non sia il suo principio. Il medesimo potrei con molti altri esempi dimostrare, ma questi bastano intorno agli Epici, e Dramatici. De' Lirici quei, che non han fatto continuata poesia, perchè non hanno trattato d'una azione sempre, non hanno avuto quest' obbligo del narrare, se non ne i loro particolari poemi. Ed in questi per la brevità loro non hanno avuto a servar quest' ordine di cominciare o dal mezzo, o dal fine. E forsechè, se avessero avuto a narrare, non l'avrebbero osservato, come si vede, che è avvenuto al Petrarca; imperciocchè avendo avuto in tutto il suo Canzoniere sempre un oggetto, cioè cantare i suoi amori, e sempre una medesima materia considerato, ha narrato sì anch' egli, ma nel narrar non ha già servato il detto ordine, perchè fatto il proemio con questo sonetto, nel secondo procedendo con ordine naturale, il quale richiede, che si cominci dalle cose prime, come dicemmo nel proemio di questo nostro discorso, raccontò la cagione del suo amore efficiente, cioè il Dio d'amore, che lo ferì, e la causa finale, che lo indusse a ferirlo, che fu:

Per fare una leggiadra sua vendetta, E punir in un di ben mille offese;

ed il modo, che tenne in ferirlo, perchè celatamente l'arco prese; e lo stato suo, in che si ritrovò, quando su ferito, perchè era la sua virtude al cor ristretta; nel terzo raccontò il tem-

po,

po, nel quale s'innamorò; nel quarto il luogo, dove nacque quella, della quale ei s'innamorò; e nel quinto il nome suo. Del quale ordine non fo se migliore si potesse immaginare alcuno. Il Bembo ancora, lui imitando, descrisse nel secondo sonetto il principio del suo amore, mostrando da chi, come, e dove fu ferito, ed in che proposito, e stato era, quando su ferito. Non mi stenderò ancora in esporre la consuetudine de'medesimi poeti nel far gli epiloghi; ma solo ne dirò quel, che basterà al nostro proponimento, cicè, che ha fatto alcuno epilogo a tutta l'opera, alcun altro no; e di quei, che l'hanno fatto, altri l' hanno fatto separato dall'opera, altri congiunto coll'opera. Lo separò Orazio nel fine de' libri suoi de' Carmi, quando disse:

Giunto al fin son dell'opra, che del bronzo Più durabile fia;

Ed Ovidio nelle sue Trasformazioni, così dicendo:

E già finito ho l'opra, che nè l'ira Di Giove, nè levar potranno i fuochi,

Nè'l ferro, nè l'ingorda empia vecchiezza.

Ma Vergilio nel fine della Georgica lo congiunfe coll'opera, così dicendo:

Queste cose io cantava intorno al culto De campi, delle pecore, e degli alberi.

E perchè abbiamo congiunto in questo l'uso degli Epici, e de' Lirici, come si vede, si può cavare, che in ciò convenivano amendue. Solevano ancora [ massimamente i Lirici così Greci, coP R I M A. 75

me Latini] chiudere i suoi poemi con inni fatti in onore di qualche Deità, simili a quelli d'Orfeo, e d'Omero. Della quale consuetudine sia esempio in Orazio nel fine degli Epodi l'inno fatto a Febo, e a Diana, in raccomandargli la città, e'l popolo Romano, che da lui fu chiamato Carme Secolare. La qual cosa conosciuto avendo il Poeta nostro, fece anch'egli nel fine del suo Canzoniere la bellissima canzone in lode della santissima Vergine per la cagione detta di sopra. I Comici, e i Tragici solevano fare epilogo con indurre un cantore, che diceva agli spettatori, che applaudessero, e facessero festa, perchè l'azione era finita. Della qual consuetudine parlando Quintiliano nel sesto libro delle sue Instituzioni oratorie sul fine del primo capo, così diceva: allora s' ha da commuovere il teatro, quando s'è giunto a quel Plaudite, col quale si chiug gono le antiche tragedie, e commedie. Ed Orazio nella Poetica, quando disse:

S'hai d'applaudente spettator bisogno, Che aspetti, sinchè della scena tolti Sian gli ornamenti, e segga, sinchè dica Il Cantore applaudete, hai da notare I costumi di qualsivoglia etade. Ma questo può per l'esempio de' poetistessi apparire.

L E-



# LEZIONE SEGONDA

DI

## MARCELLO ADRIANI

Sopra l'educazione della Nobiltà Fiorentina.



On vuole il mio costume già di molt'anni, nè la ragione richiede, V. A. che io con soavi parole, e restura molle, e delicati concetti, lusinghi vanamente gli orecchi vostri; già non su disconveniente in età più fresca il giovaneggiare parlando, e po-

lire, e pettinare un discorso di poesia, o d'amore, o di lingua, o d'altro somigliante concetto. Florida età richiedeva per avventura stilo siorito, e non si disdiceva il ricercare studiosamente

le

le figure più luminose, ed i concetti più graziosi. Ma ora conviene, che colle tempie mie canute incanutisca la favella, e che siccome disserenti sono al presente i movimenti del corpo, così ella con più di gravità sostenga le membra fue non più giovenilmente esaltando salti, e danze. Diversa maniera desidera età diversa; quello, che già non si disdisse a giovinerta baldanzosa, non più si conviene a modesta madre di famiglia, e ciascuna delle stagioni ha sue particolari bellezze. La Primavera si scorge bella, e leggiadra sopra un prato verdissimo dipinto a vaghi colori, e gli orecchi diletta colla selva, che sospira all' aura tremolante di zesiro, e al mormorio del ruscello puro, e d'argento serpeggiante tralle ripe fiorite, e con una moltitudine incognita indistinta di fiori, che l'aere imbalsimando ci ferisce l'odorato con dolcezza inenarrabile. Tutto è piacere, tutto è diletto, e letizia, e gioia, e pompa della madre natura. Tale è la faccia della giovanezza. Ma poichè le biade, ed i felici parti degli alberi vagheggiati lungamente dal Sole, che gli abbigli col fare svanire in essi qualunque indigesta durezza sono condotti nell'Autunno a maturità, altro è l'aspetto della terra. Il piano, e'l monte s'indora, porporeggia la vite, gravidi gli alberi piegano a terra i rami pesanti, e s'empie il sacco, e la cestella, e'l canestro, e'l doglio, sicchè ogni opera, e fatica l'utile risguarda, e'l profitto. Tale è l'Autunno dell'età chiamato da' Greci soglia della vecchiez-

chiezza, nella quale pur mettendo di presente il piede, a modo degli accorti padri di famiglia farò procaccio di dispensare più utilmente, che potrò, questo mio unico, escarso patrimonio dello studio delle lettere, recidendo ogni pompa, ed ostentazione, per lo frutto, e giovamento seguire. E ricca volontà dimostrando ardirò di offerire ancor io povero dono tra sì ricchi, e liberali donatori, che sarà non parto formato, e perfetto, ma aborto infelice mandato in luce tra' dolori acerbissimi di domestica sventura. E questa sarà una breve imperfetta istituzione de' giovani nobili Fiorentini. Nella quale opera ben conosco, altro non fo, che abbozzare senz' arte un bel marmo, ma spero ancora, che dal saggio configlio vostro, e da precetti d'artesice migliore, e più perito tra voi, che non sono io, riceverà quandochè sia l'impronta di persetta virtù. Perciocchè non trovandosi tralle azioni umane il bene, e la virtù pura, e sincera, la mia patria intra l'altre Città, e Provincie del mondo ha ancor ella contratta cotal contagione, e rea mischianza, la quale in guisa di torbido nuvoletto le eclissa la chiarezza della felicità, che tutte le cose create desiderano, e principalmente l'uomo, il quale non tanto è nato per vivere, quanto per ben vivere. Ora essendo questo ben vivere non altro che la felicità, e la felicità non altro che il fine, a cui sono addirizzate tutte le nostre operazioni, vuol ragione, che purghiamo

S E-C O N D A.

da tutti gl' impedimenti interni, e stranieri il sentiero, che a quello ci conduce. E benchè della nobile educazione sia stato da Placone, da Aristotile, da Senofonte, e da Plutarco, e da altri scritto a lungo in generale, io supponendo i precetti universali, andrò ristrignendoli, ed accomodandogli alla mia Città, perciocchè essendo le inclinazioni, i costumi, le maniere del vivere diverse, forza è, che diversa sia l'instituzione di questi da quella di quelli altri. Avea Sparta generosa terreno secondo, ed abbondantissimo, atto a nutrire il doppio più popolo, che non vi bastava a coltivarlo, e però vi si poteva agevolmente vivere senza mercatura, e senza molte delle arti meccaniche. Avea la dotta Atene il mare, e suoi porti, e terreno sterile, che desiderava industriosi abitanti, però diverso sentiero calcarono nell'istituzione de'loro cittadini Solone, e Licurgo. Solone indirizzò i suoi a governo popolare, e traffico mercantile al commerzio con gli stranieri, e Licurgo al reggimento degli Ottimati, al discacciare i forestieri, e l'arti, el'oro. E quindi avviene, che non si trova Città al mondo, che abbia le medesime leggi, che l'altra, poichè aere diverso, e diverso cielo, e positura infondono diverse volontà, e pensieri. Questo è ben fermo, e risoluto da tutti, che poichè la Città ha un fine solo, una convien, che sia, e la medesima, la instituzione di tutti quelli, che sono dentro alle medesime mura racchiusi. E questa cura vuole esser pubblica, e non privata a mo-

modo de'Ciclopi Siciliani, ciascuno de' quali à sua volontà reggeva i figliuoli, e la moglie. Sono i Citradini comuni, e però conviene, che gli esercizi, e gli studi de'comuni sia comune; e vuolsi credere, che il Cittadino non sia Signore di se, anzi che tutti i Cittadini sieno della Città, e del Presidente della Città, e che la cura di ciascuna parte suole avere per natura risguardo alla cura universale del tutto. Ora avendo noi la nostra Città lungi dal mare, fondata sopra la mercatura, avendo gl'ingegni degli uomini sottili, ed elevati, e il miglior reggimento che sia, che è il reale, e desiderando sempre il reggimento migliore costume migliore, conviene, che andiamo rintracciando da' precetti universali scritti da' Politici antichi, e moderni, e dalla ragione stessa una diritta educazione, che sia a lei conforme, e proporzionata; questa abbracciare, ed in lei perseverare, perciocchè perseveranza può il tutto, e le cose, che si mostrano in primo aspetto inespugnabili a chi le vuole al primo tratto sforzare, cedono, se vai di pian passo ad esse; perchè la continuazione è invincibile, colla quale non è sì gran durezza, che non ammollisca, e non consumi il tempo placido, e benigno compigno a chi ben sa aspettare le sue opportunità. Avvegnaché siccome il Sole oriente contrasta alcuna fiata colle nubi de'monti infino a mezzo gio: no, e più oltre, così la giovanezza offuscata talora da nera caligine, e densa degli affetti, non può ne' primi anni a un tratto svelare il raggio

gio puro della virtu. Ma per venire al nostro proponimento sarà ben fatto considerare in prima i disordini [se alcuni ce ne ha] i quali nella nostra Città si ritrovano, a guisa del fisico, il quale volendo in un corpo introdurre buona disposizione, cerca prima con medicamenti purgativi di levar via gli umori maligni. Non è dubbio, che la me catura dirittamente maneggiata giova alla Città. Nulla vieta a buon gentiluomo lo studio d'acquistar più beni, che non ha bisogno per se, e non dee disprezzare d'averne a sufficienza de' necessari, e desiderarne soprabbondanza, poichè dirittamente usati possono essere strumenti di virtù, e quella spezie di mercatura fu sempre in pregio, che sovveniva opportunamente a'bisogni degli uomini, che portava merci Barbaresche, conduceva l'amicizie de Principi, la sperienza di molte cose introduceva, ed a tutte le provincie del mondo col commerzio, e col conducimento di quello, che manca, portava unione, amicizia, e confederazione. E già furono mercatanti fondarori di gran Città, come il fondatore di Marfilia amatissimo da Galli abitanti intorno al Rodano. E Talete Milesio esercitò mercatura senza impedimento di sue speculazioni. E Platone avanzò la spesa del viaggio, che sece in Ezitto, col condurre là, e spacciare cert'olio. E simile maniera di traffico uso l'Assetato vostro nell' Indie. E questa è quella legittima ministra, e sementa della politica, e tanto volentieri da lei ricevuta, ed abbracciata. Ma non sapendo Par. II. Vol. X. F

l' uomo contenersi dietro al termine dell'onesto, spesso travia dal sentiero più diritto dell'acquistatrice, sicche il guadagno non è più strumento di carità, di beneficenza, e di splendore, ma preda menata sopra la povertà impotente. Onde introdotta nell'anima soverchia cupidigia d'avere trapassa a sordida usura, e quindi ad estrema avarizia, la quale produce costume non curante del ben pubblico, e volontà d'ammassare nuove ricchezze, e nuovi tesori sopra tesori senza termine per lo bene privato, e particolare di se, e de'suoi, anzi con danno de' suoi, poichè impiegato nella cura de'beni esteriori non istudia in bene allevare i figliuoli, principale impedimento al ben vivere di molte Città. Primo difetto adunque sia l'avarizia. Il secondo si è, che avendo in processo di tempo le pubbliche ordinazioni allentato il lor vigore, non hanno i Magistrati ovviato alla corruzione de' costumi penetrata insensbilmente per noncuranza de'padri nelle vite de'figliuoli, onde per non sapere il modo di ben menar la vita, e per ignoranza, la quale è peggior male all'anima, che non è la privazione del vedere al corpo, si è tra essi perduta la modestia, e furge importuna, e sfrenata licenza, appellata da essi libertà, la quale gli sottomette alla signoria dell'appetito sciolto, e scatenato, tiranno più severo, ed aspro, che la superiorità del precettore in fanciullezza non fu. Perchè siccome afferma Erodoto, che le donne nel trarsi la camicia si spoglia-

no della vergogna, così alcuni nel lasciare l'abia to fanciullesco abbandonano l'onesto rossore, e la generosa vergogna di mal fare, e si riempiono di licenza, e di dissoluzione, la quale a rovinoso precipizio in fine gli conduce. Bene era tempo di sottrarsi dalla superiorità del precettore, non già di darsi in preda a vita licenziosa; doveasi cangiare comendatore, e in vece del prezzolato, e mercenario prendere la divina guida della ragione, la quale soavemente conduce a vera libertà. Per lo qual sentiero quelli, che sono incamminati, avendo appreso a volere quello, che conviene, ed è onesto, soli vivono nella maniera, che vogliono; laddove negli appetiti, e nelle azioni degl' ignoranti non regolate dalla ragione, la libertà del volere è picciola, e con gran pentimento. Eappena usciti dell' età fanciullesca, e dileguarisi dalla superioricà del precettore, mandan fuori frutto di velenofi appetiti, e la natia malvagità squarciando, e spogliando il velo, da cui era stata contranatura coperta, svelò, e messe in luce opere infami, e abominevoli. Questi sopra le basi frali del vizio. e dell'ozio avendo fondata la fabbrica di lor vita, o non si levano da terra, o sempre vili, e spiacenti a se stessi , e ad altri si vivono, o se pur s'inalzano, caggiono con precipitosa rovina. E quelli avendo piantata la dorata base della vita Iodevole, come se fosse un tempio consegrato, e una magione reale, non fabbricano giammai temerariamente, ma ciascuna parte addirizzano, e re-Fa gola-

golano col filo, e col piombo della ragione, e depositando nel teatro della patria la gloria de' loro primi onorati fatti, promettono sempre speranza sicura di ripigliarla più chiara, ed illustre al crescere dell'età, e della prudenza seguace, e compagna degli anni. Contra l'avarizia adunque de'padri, e contra l'ignoranza de'giovani ci converrebbe oggi preparare, e mescere i medicamenti purgativi. Ma siccome affermano i medici delle infermità corporali, che alla podagra ben si può in principio, quando non ha ancora allargate le radici nel corpo umano, porgere qualche rimedio, ma che nel suo avan amento vana suol estere ogni cura; così tralle infermità dell'anima niuna più contumace ci si dimostra contra la curazione, che la invecchiata avarizia. Però lasciando colla malora i padri ignoranti avari, e bastandoci d'avere sì grave infermità contagiosa additato,, acciò sene possa la gioventù guardare nell'avvenire, ci atterremo alla cura dell'anime tenere, e semplicette, nelle quali agevolmente si stampa ogni carattere di costume o buono, o malvagio che sia, e ci argomenteremo di fare opra, che diventando essi buon padri, menino a lor tempo bene avventurosa vecchiezza, e degni di lode si presentino vivace esempio a' figliuoli, e posteri loro; e nuova riforma di nobili costumi introdotta, muova la gioventù, che è a venire, più leggieri il passo, e più spedito verso la felicità con eterna sua gloria, e con invidia delle provincie lontane, e vicine. Fu già un tempo, che

che diventassimo simili a' medesimi, quando avan-

F3

zatisi

zatisi nelle scienze, e nell'erudizioni furono superiori a tutto il mondo. Ma ignoranza ci appanna gli occhi dell'intelletto, perciocchè molti padri pensano per aver generato figliuoli, e nutriti, aver soddisfacto alle obbligazioni principali, a cui sono tenuti. Ma questo insegna natura eziandio agli animali bruti; più oltre detta la ragione, che si proceda di bene instrui gli nella pietà Cristiana, e nelle virtù, de' quali beni sovrani l'uomo solo è participante. E' nato l'uomo per fine migliore, che vivere, cioè per ben vivere, e que-Ro vuolsi mostrar loro, ove il paterno amore si manisesta, e l'obbligazione filiale s'accresce. La qual cosa ignorando, o sapendo consusamente alcuni padri non ne fanno contapevoli i figliuoli, e pure doveano esserne ammoniti per potere almeno addirizzare la vita a quel fine; conciossiacosachè siccome la lana, avantichè prenda il color migliore, vuole esser preparata con altri sughi, così l'anima nostra desidera queste, e sì satte ammonizioni, avantichè sele dia il colore ottimo, e la porpora della virtù. L'uomo per ispezial dono d'Iddio dotato d'anima immortale, di ragione, e di parola, dee queste prerogative non tener racchiuse, e sepolte, ma comunicarle con altri, e principalmente co' figliuoli, come nato ad onorare Iddio, amare il proffimo, vivere in comune con leggi, e magistrati, e giudizi; avendo solo tra gli altri animali il sentimento del bene, e del male, dell'onesto, e del disonesto, del giu-Ro, e dell'ingiusto; conoscendo i principi delle

cose, loro progressi, antecedenze, e conseguenze, similitudini, e repugnanze per vivere più adagio, e più avventurosamente insieme, tutto facendo con dirittura quello, che fanno gli altri animali per instinto di natura. Molti padri adunque, come se fossero privi degli occhi dell'intelletto, non pare, che abbiano ad altro, che al corpo, risguardo, e di questa loro negligenza altro non è cagione, che l'essere stati essi altresì in loro giovanezza male instituiti. Altri ci ha, i quali sono sorpresi da folle opinione, che non giovi fargli studiare, ma solamente sappiano leggere, e scrivere, o al più [come dicono] intendere un contratto, come quelli, che di conoscenza, e di virtù non curanti godono nell'ignoranza, la quale come preziosa redità desiano lasciare a' figliuoli dicendo, che non profittano le scienze, e'l sapere, e che la vita tra gli studi, e libri menata non è un vivere, ma un languire, come se i beni veraci, e saldi dell'anima sossero inferiori a quei di fortuna, e fosse lo studio fatica, e pena immensa, che snervi e l'anima, e'l corpo insieme, quasi noi siamo quaggiù dal celeste Monarca inviati nel teatro del mondo per menare deliziosa a guisa di Sibariti tra' diletti, e contenti corporali, e non per ispiegare opere di virtù con nobili sudori. Onde n'avviene, che molti giovanetti pervenuti agli anni della discrezione rimangono tiranneggiati dal senso per non avere avuto chi abbia mostrato loro quello, che si dee seguitare, o fuggire, talchè senza distin-F 4 210zione procedendo oltre con gli anni, vivono più a guisa di bestia, che d'uomo, e non producono giammai nè germe, nè frutto di virtù, anzi torcono al vizio, e l'anima di essi a guisa di terreno incolto germoglia piante selvagge. Perchè le inclinazioni a' piaceri, ed all' ozio non fono in noi straniere, nè introdotte da torta persuasione, ma a modo di natii, e perpetui abitatori se allentando il freno correre le lascerai ove naturale instinto le guida, e non le riterrai con saggi avvertimenti, nè le distornerai per ammendare le mancanze di natura, non troverrai fiera sì crudele, e selvaggia, che non apparisca più mansueta del giovane. E questo non per altro, che per aver meno intelo all'anima, che al corpo, il quale è la prima miseria, che venga all'anima, la cui medic.na, e purgazione altro non sono, che i buoni discorsi, e la sana instituzione, la quale disgiunge, e ritira ben di lungi dalle passioni, e dagli affetti del corpo.

Or lasciando dall'un de' lati i padri avari, ignoranti, essicaci distruttori del ben essere de' gio. vani, solo contra essi alzeremo la sserza dell'antico Cratete, il quale montato in eminente luogo della sua patria diceva ad alta voce: o stolti Tebani, ove correte a manisesto precipizio? che tanta cuta riponete in ammassar tesori, e ricchezze, e sì poco apprezzate i sigliuoli, a cui lasciar gli devete? Incominceremo in buon punto a comporre, e mescere la bevanda da porgersi all'incauta gioventù, tenendo per sermo, che i

non

non ben nati possono correggere il difetto di natura, e colla dottrina addirizzarla, e col buono esercizio ver la vistà. Perciocche siccome l'ozio corrompe la bontà di natura, così gl'insegnamenti correggono la malvagità, e come l'agevolezze sono da' negligenti travedute, così sono le malagevolezze dagli accorti superate. Perchè siccome il terreno, ancorchè fecondo, le l'abbandoni, insalvatichisce, e quanto per natura è n'igliore, tanto più per negligenza peggiora, ma fe'l coltivi, porterà frutti generosi; e siccome tenera pianta fenza coltura furgendo, torta si rimane, e sterile, laddove avvenutasi a buon cultore conduce. e matura il frutto; e un corpo robusto per languida morbidezza perde sua forza natia, ma una fievole corporatura rinvigorisce per continuo esercizio, e un cavallo ben rozzo, se l'eserciti, in brieve abbellisce il cavaliero; così l'anima tenera, agile, e pieghevole, se la trascuri, riceve di leggieri l'impronta del vizio, e se l'osservi, agevolmente in essa si trassonde, e si stampa ogni buon precetto. La vita dell'uomo è menata tra 'l riposo, e l'operare, ora conviene nobilmente operare, e nobilmente riposare per esser disposto col corpo, e coll' anima egualmente alle opere di pace, e di guerra, ed ogni buon politico ha avuto rifguardo così all'une, come all'altre, ma primieramente a quelle di pace, poiche non si guerreggia, se non per vivere in pace. Però di queste trartando, è da sapere, che essendo di due spezie le virtà, le quali concorrono a rendere in-

teramente perfetta l'anima nostra intellettuale, e morale, noi (lasciate da parte le intellettuali, la cui considerazione appartiene al Teologo, o Filosofo naturale, e sono proprie della contemplazione, e non dell'operazione, che è il fondamento della felicità, la quale consiste nell'operar virtuosamente secondo le virtù morali) cercheremo sommariamente d'instruire i giovanetti nostri nella via delle morali, promettendo non di fargli diventar giusti, e forti, e temperati, ma d'incamminargli per lo sentiero della giustizia, della fortezza, della temperanza, e dell'altre virtù con fine di giovare alla patria, a cui siamo dopo Dio di tutto debitori. Perciocchè è da ridersi di coloro, i quali tengono ferma, e risoluta credenza, che vita da gentiluomo ricco di beni di fortuna sia viversi ad agio, ed in riposo, o al più ristrignere i pensieri tra 'l centro, e la circonferenza de' bisogni del corpo, e de' diletti suoi particolari senza prendersi pena degli affari della patria, e del Principe, del parente, e del prosimo, per cui dobbiamo per divino precetto faticare. Nè quì mi s'alleghi il costume de nobili Spartani, che mostravano di gioire nell'ozio; non fu pensiero di Licurgo di rendere oziosi i cittadini suoi, ma di sottrarre gl'impedimenti alla crescente virtù; non concedeva ad alcuno vivere a suo senno, ma che dimorassero nella città, come se fossero negli alloggiamenti militazi, con determinato vitto, e particolare ufizio nella Repubblica, stimando in somma non esser na-

ti

ti a se stessi, ma alla Patria, e se non aveano altro comandamento, consideravano gli atti, e gli esercizi de'giovanetti, per loro insegnare qualche utile precetto, o imparavano essi da' più vecchi; era finalmente la vita di essi un perpetuo studio di correggere la vita propria, e l'altrui, e quell'abbondanza d'ozio, che sembra, che avessero, fu per non conceder loro esercizio d'arte meccanica, che snervi il corpo, e l'anima. Bandì della città ogni morbidezza, ogni soggiorno all'ombra, e tenerezza effeminata, ed in questa guisa introduceva nell'anima de' giovani non meno desio d'onore, che zelo di ben fare; senzachè la maggior parte del tempo foggiornavano in campo armati, e quel riposo, che tra l'una, e l'altra spedizione avveniva loro, consumavano in addestrare, e addurare i corpi, ed esercitare l'anime nella fortezza, virtù da essi più d'ogni altra stimata. Ben veggio, che molti popoli della Grecia, e gli Egizi principalmente, conoscendo essere stata da natura conceduta a tutte le cose create certa virtù operativa, e non ritrovarsi in questa macchina parte alcuna di lei, che per ozio cessi, con savio intendimento providdero. che tutti in fanciullezza apprendessero qualche arte, e gli oziofi o notarono d'infamia, o bandirono con efilio. E col medefimo configlio mi cred' io, che i Romani edificassero il Tempio a Vacuna Dea dell'ozio. e della vacanza oltre al Tevere, per dimostrare, che si dovea ben di lungi, ed oltre a' termini della cutà bene institui-

ta, la vile pigrizia verace peste degli animi discacciare. Ora convenendo alla fabbrica della virtù prima l'opera dell'anima, e nel secondo luogo quella del corpo, poiche non può compiersi azione veruna pertinente a moralità senza questa coppia felice, quando il giovane sarà arrivato intorno al quattordicesimo, o quindicefim'anno, che avrà fecondo il buon uso riformato della Città appreso buona parte della lingua Latina, ed i principj della Greca, senza la quale non si può aspirare al sommo del sapere, sa', che si nutrisca di cibo moderato, acciò non aggravi di soverchio il corpo, perchè l'anima racchiusa nell' invoglia della carne, e d'affetti corporali ripiena, a modo di pesante vapore, e caliginoso non s'infiamma, nè si lieva in altura, nè può obbedire a chi lassù la richiama. Non si fregi d'oro, perchè avendo nell'anima l'oro puro, e fincero, cioè i semi della nascente virtù, non intorbidi gli alti suoi pensieri con questo escremento fecciolo della terra. Non vada ammantadi vestimenta screziate, o di colori accesi, perchè siccome chi usa la pianta Gelotosillide crede sempre d'avere avanti agli occhi immagini d'oggetti lieti, e giocondi, e sempre tra essi vaneggia, così i giovanetti abbagliati dagli abiti più vaghi, altri concetti non si formano nella mente, che di correre, vagare, danzare, vedere, esser veduti, stimati, e pregiati; e maggior cura si prendono delle piazze, degli spettacoli, delle pompe, e delle donne, che degli studi,

di, e de' buon costumi non fanno. E tu, o giovane folle, ignorante ostentatore di tuanobiltà, simile alle belle statue, che tirano a se gli occhi degli spettatori, ma non han cuore, tu snervato tra l'ozio, e tra' piaceri dirai di menar vita di gentiluomo? Nol dirai con ragione. La nobiltà è dono della fola virtù, la quale confiste nell'operare, e la chiarezza del sangue non s'annovera nè tra' beni, nè tra' mali; anzi se, postergato ogni altro pensiero, tutto a' diletti corporali ti rivolgi, corromperanno quanto in te di buon sangue restò, intorbideranno quel tuo abbacinato splendore, e le picciole faville avanzate, e preste, quandoche sia, a riaccendere le virtu, del tutto spegneranno. Adunque se non operi virtuosamente, non si può dire, che tu viva, ma andrai morto vagando tra' vivi; e questo sozzo, e vilissimo cadavero formato a ricevere, e ritenere l'immagine d'Iddio, miseramente porterai tralla luce, e le tenebre in guisa di quell'anime infelici, le quali non voleva, secondo le favole antiche, ricever Caronte. Come potrai far fede al mondo, che in te non sia secca quella felice vena della tua famiglia? Non vedi d'avere colla pigrizia peggiore, che la morte, macchiata la fama de' tuoi grand'avi? Non è ingiustizia maggiore, che volere attribuire a se quello, ch'è d'altrui. Non è follia maggiore, che volere essere mostrato a dito per un altro. Non è atto più sfacciato, che il farsi nobile di famiglia, e non di costumi. Rompi adunque l'invoglia a cotanta ignoranza; spie-

spiega, porta alla luce, e sa' vanto de' beni in-

terni, che sono propriamente tuoi.

Tu adunque sagace conoscitore della nascente virtù nelle anime tenere de'giovani, e desideroso ancora di nutrirla, e promuoverla, e di conducerla alla luce della gloria, avvita l'anima del giovane nato con pronta disposizione a portar frutto d'ogni virtù, cultiva l'ingegno ardente, e vivace colle lettere, e collo studio di pazienza, per cui si purgherà da ogni umore soprabbondante nocivo, svela le parti interne, e con-Îndera le inclinazioni naturali, se piegano al bene, o al male; se al male, cerca di divertire la rea disposizione, e addirizzare le sue meditazioni alla parte migliore, e prenditi cura di tenere quell'anima semplice occupata, e fa'sì, che quello, che è per portarle giovamento, le fia dilettevole, che allorachè avrai messo a cavallo sopra'l diletto delle cose oneste il giovane, potrai a redini sciolre lasciarlo correre benavventurosamente al termine da noi proposto del ben vivere. E se per avventura prende da se la via alla contemplazione, nol distornerai da sì generoso pensiero, perchè vola leggieri alla perfezione della cognizione della natura, e di se stesso, la quale è gran cosa, e benchè mostri altro giovamento non portare, che coll'esempio alla patria, sempre sarà ammirato il senno, e la conoscenza di lui, perciocchè volontà di Filosofo sola è bastante a fare la virtù donna, e dominatrice sopra il vizio. Se alla prudenza delle leggi o per se stesso, o per

am-

ammonizione paterna si rivolge, questa professione ancora con dirittura esercitata porterà utile, ed onore a lui, e alla patria. Se alla milizia aspira, si rassomiglierà a Senosonte, il quale quel, che gli altri rozzi in lunghissimo tempo appena appresero, appacò in breve coll'ingegno scaltrito dalle lettere. Se d'altra parte santa inspirazione lo chiama alla Religione, tali principi si troverà d'avere, che con più corto, e spedito sentiero potrà conducersi all'umana beatitudine. Essendo questa tenera età non ad altro accomodata, che ad esercitare mediocremente l'intelletto, e la memoria, e'l corpo, a quello lo studio del precettore principalmente si rivolga, e se'l vede a bastanza fornito di lingue, e di regole grammaticali, incominci di pian passo a fargli sentire alcun discorso di Logica, e Dialettica, instrumento tanto necessario al ben parlare, e ben discorrere, che senza lui mal si può procedere, oltre al restante dell'arti, e delle facultà desiderate a render perfetto un uomo civile. Dopo questo si impieghi nello studio di Rettorica, e di primo tratto corra al fonte d'Aristotile limpido, e chiaro sì, che ogni altro autore ci si mostra impuro, e torbido; ascolti testualmente i tre libri della Rettorica perfettissimi oltre ad ogni altro trattato del medesimo, e non di quella difficultà, che alcuni si presuppongono, i quali altri autori moderni proponendo allungano la via, perchè ad ogni modo bisogna poi tornare a questo fonte. Già non niego, che Demetrio Falereo, Gi-

Cicerone, e Quintiliano non possano tanto e quanto prestar di giovamento a un tale studio, non siano ammessi per principali, ma per aggiunta, e a confermazione de' precetti del Maestro sovrano, acciocchè il giovane abitando patria, ove meglio si parla, che in niuna altra Città d'Italia, e con idioma terfo, e colto, superiore in ricchezza, in dolcezza, e in magnificenza a qualunque altro di quelli, che vivono oggi, impari a ben parlare con maraviglia degli altri, che lo riceveranno per maestro, e parlando dia indizio de' buon fentimenti, che ha nell' anima. Perciocchè siccome aveano gli antichi nobili Romani certi fervi detti Atrienses, da cui s'informavano i forestieri desiderosi di negoziare con essi de' nomi, de' costumi, della potenza, de' magistrati, e degli onori di quella famiglia per poter più agevolmente conseguire il loro fine, così la favella de'giovani sarà a guisa di portiere, il quale info merà a bastanza qualunque ne avrà volontà, della conoscenza, e dell'erudizione di essi, e si potrà nominare servo Atriense della sapienza, strumento delle discipline, mano della prudenza, e timone della vita civile. Adun ue poiche noi veggiamo, che siccome natura ci diè prima l'uso del corpo, che dell' animo, prima quel della lingua, che quel della ragione, e così prima quel del parlare, che quello del ben parlare, tralle prime cure sia d'insegnare alla gioventù i precetti dell'eloquenza, poiche il restante dell'età si destina alla scienza, ed alla prudenza, sicchè sola questa tene-

tenera età pare, che sia disposta ad imparare l'arte del ben dire, mancate essendo per lo più le occasioni in questo secolo di far professione di dicitore, e di spiegare lo stilo guerriero, perciocchè muta sarebbe la scienza, ed oscura la prudenza, se non fosse portata alla luce da facondo parlatore. Questa facella dell'anima, questo araldo de' sentimenti nostri interni abbia le quattro virtù nominate da Aristorile, purità di lingua, chiarezza, non ulmità, convenienza. Purità di lingua, acciò i Sanesi non faccian besse di noi, i quali facendo professione di ben parlare, scriviamo, e mandiamo talora in luce libri pieni di barbarismi, eziandio senza le prime regole grammaticali, con gran disonore, ed infamia della provincia, e della nazion Fiorentina, che già diede, e dà di presente le leggi agli altri scrittori Italiani. Chiarezza per essere intesi, e conseguire il fine, a che sono le parole destinate. Non ulmità, perchè non sia la nostra favella disprezzata, e però non persuada. Convenienza, acciò sia proporzionata, e corrispondente al concetto, e dimostratrice di modestia, renda odore di buon costume, e non abbondi di vanità, perchè sarà più arguto, se dentro a picciol numero di semplici voci conterrà piena, e singolar sentenza, e sarà più lodevole, se, secondo il detto di Zenone, sia la parola col fenno, e colla ragione temperata. Perchè siccome il seme degli uomini dissoluti nel commerzio amoroso per lo più è sterile, e senza frutto, così l'intemperanza della lingua ren-Par. II. Vol. X.

de vano, e voto di sentimento il parlare. Agide Re di Sparta sentendo un giorno un Ateniese beffare i suoi Spartani, perchè portavano al fianco spade sì corte, che i ciurmadori in piazza si vantavano d'inghiottirle, cispole: E pure afferriamo i nemici con esse. Così dico io; il parlare sarà breve, e corto, ma con esso afferreranno il fatto, e toccheranno l'intelletto degli ascoltanti, che altrimenti se fossero loquaci, in guisa di vasi voti di senno riuscirebbero pieni di vano bisbiglio, e rimbombo; la cui lingua fronteggiò pure natura con forte baluardo, e lungo registro di denti armati, acciò se non obbedisse alla ragione, che tiene in sua balia la briglia del silenzio, posta raffrenare cotanta intemperanza col morfo. Non s'avvezzi il giovane ne'primi principj a parlare senza aver meditato il concetto, che è per dire, perchè molti ci ha, che gravidi di ventosa alterezza svaporano poi parti imperfette dell'anima, i quali a guisa d'uova non gallate non portan frutto, e sono senz'anima. E questi son quelli, i quali portano credenza, che le parole sieno la più vil cosa del mondo, laddove esse sono carissimo tesoro da non dissondersi a caso, e sono la più soave, ed amicabile comunicanza, che possano avere gli uomini insieme. Siccome adunque a buon diritto sarà stimato scortese chi col cinto di Venere appellato cesto, e contenente tutte le maniere de' graziosi allettamenti risospinge, e discaccia da se quelli, che con lui converfano, così senza grazia, e senza gentilezza sarà giu-

giudicato colui il quale col parlare agli altri porge noia, e per se odio ricoglie. Mediti adunque il giovane non solo avanti al parlare, ma eziandio dopo al leggere, perchè la lettura senza penna, come ben disse San Girolamo, altro non è, che sonno Percioccnè siccome la favella è strum nro della ragione, e della pruden a, così la scrittura è strumento della favella, e dell'orazione per sovvenire alla vecchiezza, ed alla memoria cadente. La penna, e la scrittura è maestra del ben dire, e supera i precetti di qualunque altro; onde Demostene ricevette maggior p ofitto dallo scrivere, e copiare in gioventù ben sette volte l' Istoria di Tucidide, che non fece da qualunque rétore, o oratore vivente. Questa ci concede tempo a purgare il giudizio, ci presta ricchezza di concetti, e di parole, esercita la memoria, adorna, e rabbellisce i parti dell'ingegno nostro, e quafi censore severo non lascia, che usiamo vanità, parti disutili, o poco giovevoli alla materia, che abbiamo tra mano. E pare, che sia in somma il medesimo ufizio quel della penna, e del cultore della vite, potare, mutare, mostrare al Sole il frutto ascoso, velare il troppo apparente, appianare il rilevato, follevare l'umile, sfrondare il soprabbondance, allargare l'angusto, ordinare il confuso, rilegar lo sciolto, e comporte il soluto. Questa meditazione, e scrittura faccia il giovane diligentemente, acciò s'avvezzi a sempre operar bene, e benchè scriva a se stesso, faccia ragione d'aver le Muse assistenti, come colui, il qua-

le domandato appresso Seneca, perchè tanta pena, e studio riponelle in cosa, che era per venire a notizia d'un uomo solo, rispose: Mihi cano, & mutis. Perchè la noncuranza de giovani eziandio negli atti minimi, nel vestire, nell'andare, nel mangiare, ed in altre apparenze esteriori introduce abito di negligenza ancor nell'uso, e nel maneggiare i beni maggiori, e pertinenti all'animo. Laonde ben disse Periandro, il tutto non esser altro, che certa meditazione, la quale può a buon diritto nominarsi fonte del consiglio, e della prudenza, norma, e regola diritta di tutti gli affari, madre delle dottrine, nutrice delle virtù, dispensiera della distinzione, e della chiarezza. Questo è quell'unico rimedio da porgersi all' incostante leggerezza di quest'età, la quale avendo l'anima piena di fessure, e di fori, a guisa del doglio delle figliuole di Belo, non suole ritenere i precetti, ne l'ammonizioni, se non conserva il dolce umore di esse colante nel vaso prezioso dell'anima, e non si ristagnano l'aperture di lei col pensiero susseguente. Pertanto s' insegni loro, che se usano non partir dal barbiere, fe prima non si consigliarono collo specchio dell' agguaglianza de' capelli, tantopiù debbono configliarsi colla meditazione per disaminare se stessi, se sentono migliorata l'anima; se scemato a misura l'affetto, se ammollita la passione, se introdotta nel cuore maggior costanza, se si riconoscono più infiammati verso la virtu, e l'onesto, ricordandosi, che non sono scesi nel teatro per vedere spet-

# SECONDA. 101 tacoli, e per sentir cantare, ma nella scuola per correggere la loro vita colla dottrina, e cogl'in-segnamenti.



G<sub>3</sub> LE

102



## LEZIONE TERZA

DI

## MARCELLO ADRIANI

Sopra l'educazione della Nobiltà Fiorentina.



'Anima ragionevole è un raggio della Divinità nell'invoglia del corpo trasfuso, e benchè in angusta parte circonscritto, nondimeno all'alto suo principio, all'origine sua riverberando, si diffonde, e si dilata

con tale inestimabile ampiezza, che per tutto penetrando, tutto comprende. Però non so quanto di ben segua, quando si lascia in abbandono alla coltura di vile, rozzo, e mercenario precettore pianta cotanto generosa. Onde mi compiacqui nell'antecedente discorso di piantare per sostegno for-

forte, e saldo a questo celeste rampollo l'appoggio d'Aristotile, acciò tenga la cima diritta al cielo natio, sicchè i frutti, benchè talora a terra pendenti, non però la tocchino, affinchè sozzi, e lordi, e trasfigurati non marciscano, e viziosi divengano. Perchè siccome lo specchio al cielo rivolto in se riceve, e ritiene lo splendore dell'eterne bellezze, e per lo contrario royesciato a terra oscurità, e tenebre imprime nel trasparente suo corpo, così l'anima umana sollevandosi alla luce della virtù non si macchierà di terrena lordura. Convenendo adunque al giovane nobile nato in Città famosa e ben parlare, e bene operare, e avendo noi mostrato il fonte della Rettorica per imparare a ben parlare, e scrivere in prosa, resta al presente, che trattiamo della locuzione legata col verso, e della Poetica. Nella quale accettando per maestro il medesimo Aristotile, configlierd, che ascolti qualche breve spositore del libro della Poetica, il quale, benchè imperfetto, ha sparsi molti semi di diritta intelligenza in questa nobilissima arte, presta a porger molto del dolce per nutrire l'anime de'giovani, se sarà temperata colla filosofia, la quale, ancorchè non apparente, penetra a tutte le parti della vita nostra, e dee incamminare tutte l'opere, che facciamo, se desideriamo amministrarsi con dirictura; onde ficcome la mandragola piantata nelle vigne trasfondendo sua virtù nel vino sa dormire più soavemente coloro, che ne beono, così la poesia ricevuto che ha dalla filosofia i suoi G 4 argo-

argomenti, e temperatigli colle favole, rende la scienza più grata a' giovani, e più agevole ad apprendersi, poichè non il verso, non il linguaggio figurato, non l'altezza dello stilo, non le metafore ben prese, non la soavità delle parole, nè la testura di esse ha tanto di grazia, e di leggiadila, quanto ha la disposizione di ben composta favola morale, e non senza qualche ragione, perciocchè siccome nella pittura più ci muove il colore per la somiglianza, che ha col vero, e per lo insensibile inganno, che non sa semplice linea, e'l dintorno, così la menzogna mista nelle poesie con qualche verisimile più sveglia, e più diletta, che non farebbe qualsivoglia studio, e apprestamento diverso, o coltura di favella tería fenza favola, e finzione. Seguace della Poetica sia la lettura de'poeti migliori, ma con falda intenzione di convertirgli a miglioramento della vita. Perciocchè qualunque legge le opere d'Omero, di Sofocle, d' Euripide, di Vergilio, o di Dante per cagion dello stilo, e del linguaggio, quasi vada ricogliendo la rugiada caduta sopra l'erbe, o quel siore, o lanugine, che veste i pomi, che altro dir possiamo, che faccia, se non che egli ama l'odor piacente, e'l color gradito de' medicamenti, ma non conosce, non sa, nè vuole usar la forza, e virtù, che hanno di mitigare il dolore, o di purgare? Dei pertanto, o giovane novello consideratore di favola ammirabile, non far come la pecchia, che forvola in aperta campagna al fiore, nè come la pecoTERZA.

105

ra, che corre all'erba, nè come la capra, che al germe, ma appigliarti al frutto atto a nutrire l'anima tua nel campo della Poetica. Arresta il corso della mente alle sentenze appartenenti a fortezza, a temperanza, a magnanimità, a giustizia, acciò guernito di certa morale intelligenza, benevolo, amico, e familiare, entri nel tempio della prudenza donna, e dominatrice della tua vita. Quì spogliando dalla favola i precetti del vivere, presterai gravità alle sentenze, e la mente avvezzerai a discorrere moralmente; almeno discaccerai quelle prime folli opinioni apprese da' padri, i quali adorano le ricchezze, e credono la virtù non esser desiderabile, e non fanno stima di cosa, che sia dall'oro, o da vana apparenza d'onore disgiunta; e qui al primo albore della filosofia gli occhi rivolgendo, non farai forse sorpreso da grave stupore, e turbazione di mente, sicche tu non possa soffrire i precetti di prudenza, quando faranno velati dal verfo, e dalla favola, perchè avendo fatto soggiorno fra tenebre folte d'ignoranza, non avresti per avventura potenza d'affissare lo sguardo al Sole splendentissimo della svelata, e nuda filosofia, se prima non t'avvezzi a'lumi falsi, cioè alla verità remperata colle favole, acciò senza dolore tu riceva concetti, e sentenze somiglianti. Ma quì non ha luogo di rintracciare, e spiegare ad una ad una con pomposa mostra le veraci lodi della poesia, però i luogo più opportuna riserbandole, tempo tatà oramai di trapassare dalle parole

all'opere, e dovendo l'opere indirizzarsi a virtù, apprenda, e sappia il nobile Fiorentino quello, che è l'onesto, e la virtù. La qual cosa potrà conseguire a pieno da' libri dell' Ética del medesimo Aristotile proposto solo da me per maestro verace della vita umana, conciossiacosachè dagli autori si mieta agevolmente ricolta impura, e mista, e nell'ampio campo di lui si ricolga frutto maturo, perfetto, e sincero, ancorchè con qualche fatica, e pena di più, ma con giovamenco migliore, e più manifesto. In questi libri par, che si comprenda un così fatto, o simile fillogismo. Il sommo bene altro non è, che la felicità; la felicità è un operazione di virtù perfetta in vita perfetta; adunque il sommo bene con ogni studio desiderato dagli uomini è un operare con virtù perfetta in vita perfetta. La maggiore di questo sillogismo vien proposta nel primo libro dell' Etica, negli altri seguenti infino al decimo si prova la minore col dimostrare quali, e chenti sieno queste virtù morali, o intellettuali che sieno, e nel decimo si termina. e si stabilisce la conclusione; che il sommo bene in questa vita sia un benavventuroso, e corrente, e continuo successo, senza impedimento straniero d'operazione virtuosa. E della virtù in essi si tratta, in quanto ell'è principio, ed elemento primo della vita beata, non in particolare d'un uomo folo, ma in universale per incamminarlo più spedito, e men disposto alla cognizione della Politica. E benchè affermi

TERZA.

mi Aristotile, che il giovane non è proporzionato ascoltatore della filosofia morale, per avere per lo p ù l'affetto contumace, e l'appetito non agevolmente domabile dal discorso della ragione, egli nondimeno aggiugne, che non intende giovane d'anni, ma di senno, poiche si trovano molti in età matura non ascoltare nè tanto, nè quanto, nè ubbidire alla ragione, ed in vecchiezza pargoleggiare. Perciocche noi supponghiamo un giovane mansueto, e desideroso di sapere per la nostra antecedente instituzione; e veramente siccome sarebbe da dirsi vana curiosità il desiderar di sapere gli affari altrui senza prendersi cura di sapere i propri suoi domestici, così importuna negligenza potrebbe chicchessia nominare l'intendere alla cognizione de'beni del corpo, e di fortuna, senza curarsi d'avere piena cono cenza de' beni dell'animo, che sono più interni, e più nostri, e più preziosi. Tale è la virtù, la cui faccia lampeggiante non appieno avvisata, nè considerata dall'occhio dell'intelletto di novello spettatore, a cagione delle nebbie, e de' fumi surgenti dall'appetito fervido, e bollente nel calore di giova ezza, l' invoglicià nondimeno a tacitamente amarla; e se l'amore senfuale non desidera testimonj, ma gode dell'oggetto piaciuto, ancorchè l'amante soddisfaccia legretamente al suo desso, tanto più sarà credibile, che l'amante dell'onestà conversando domesticamente per mezzo di sue operazioni coll' amata virtù, e godendo di lei abbia alti intendimen-

menti, benchè taccia, e senta in se stesso gran gioia, e altri spettatori non ricerchi, che la sua pura conscienza. Distingue adunque, e difinisce appieno le virtù in quel volume il gran segretario di natura, ove egli ha per fine d'instruire l'uomo nella perfezione civile, la quale egli appresso c'insegna ne'libri della Politica collocati da me nell'ultimo luogo, perchè pare, che tutti gli altri morali ad essi, come a fine, si referischino. Però a lei si rivolgano i più studiosi, e più mansueti, se avanza lor tempo in questa morale instituzione, avantiche volontà, o necessità de' proprj affari ad altra vita gli richiami. Questa Politica, e dottrina civile c'insegna come convenga governare, e reggere i popoli secondo la natura delle provincie, e la diversità de' tempi; come gli Stati deono essere fondati, mantenuti, e riformati, se ne avranno talora di mestieri; come si deono addirizzare le Repubbliche, i Regni, e gl'Imperi con utile de'fuggetti, e con onore de'governanti. Questa è quell'arte sovrana, che ha la soprantendenza di tutti gli affari; quella, che determina tutto quello, che si dee fare, o non fare; quella, che conosce, ed antivede i modi de' cangiamenti, delle rovine, e della conservazione degli Stati, quella, che mantiene tutte le arti liberali, e meccaniche, e determina quali si deono ricevere, e quali discacciare, quella, che comanda alla sapienza, alla comandarrice degli eserciti, all'arte del ben parlare, del ben giudicare, e del ben governare una famiglia, la quaTERZA.

quale, in quanto riguarda sti umenti senz' anima, è vile, poichè altro fine che 'l guadagno non ha, ma indirizzara al reggimento degli uomini, è parte della scienza civile. Questa è quella, che riguardando un fine ottimo comprende sotto di se il fine di tutte l'altre; quella, che ci additò primiera la forma della ragione di natura, e civile, il giusto umano, e'l divino, il pubblico, ed il privato, lo scritto, e non iscritto; quella, che c'invitò a vivere amicabilmente insieme, e c'insegnò la compagnia, e la comunanza fra gli uomini, e che ci ha una legge universale, e perpetua improntata ne'cuori degli uomini, e seminata nelle menti lungo tempo avantiche fosse ordinazione scritta, o città murata, sopra la quale deono ester fondate, regolate, moderate, ed esposte tutte l'altre leggi particolari, locali, o temporali. Questa per ordine di natura ci additò il fonte dell'equità per accomodarla a ciascun caso, che giornalmente avvenisse, e ci ha fatto veracemente conoscere, che il diritto, e la giustizia non consiste per opinione, ma fu da natura tra gli uominini compartito. Noi conosciamo per mezzo di lei qual sia l'obbligo de' Principi co' sudditi, quale quel de'sudditi verso i Principi, quale quel de' Magistrati tra se, e co'privati, quali gli ufizi più necessari, e più ornati; quale obbedienza, quale onore, e qual reverenza gl'inferiori deono a' superiori portare; qual maniera vuolsi osservare in vendere, comperare, permutare, donare, allogare, ricevere, promettere, COR-

contrattare, litizare, e finalmente amministrare ogni altro atto pubblico. Noi saremo in gran confusione, se questa non ci riunisse con maritaggi, colle amicizie. e colle confederazioni; se ella non avesse divisi i patrimoni, distinte le successioni, e ordinati i giudizi; se non avesse distinto il nostro da quel d'altrui, il parente dallo straniero, il servo dal pidione. In somma mal si potria senza la divina guida di lei vivere in pubblico, o in privato, perciocchè onorando, e ricompensando la virtù, biasimando, e gastigando il vizio, e tutto a vera dirittura riducendo, ella ci presta modo di vivere avventurosamente in tranquillità, e concordia con sofficienza; e di tanto l'altre formonta in perfezione, in quanto ella non procura il bene de'particolari solamente, come fanno l'altre arti, ma universalmente il ben essere di tutto il genere umano, e del mondo tutto, il quale, secondo gli Scoici, è la vera città governata a guisa d'una sola Repubblica di tutti gli uomini viventi. E non senza cagione ho avuto ardire di proporre questi quattro trattati d'Aristotile alla gioventù Fiorentina, perciocchè essendo la maggior parte de'nobili rivolti ad altri fini, che a quel dello studio, e delle lettere, averanno pure, se non piena, almeno commendabile intelligenza della filosofia morale maestra della vita umana, la quale negli anni giovenili, quando abili non sono ad altro esercizio, e per altro marcirebbero nell' ozio, e tra' vizj, porterà pur loro manifelto avanzamento, ed antecedente disposizione

ad imprender poi con grandissimo vantaggio l'altre professioni, a cui o natura gl'inclina, o fortuna gl'incammina. Senzachè avendo l'anima nostra sua perfezione dall' intendere, e l'intelligenza essendoci più che da altro scrittore prestata dal Filosofo soprano, e trall'opere del Filosofo non ritrovandosi le più utili, e giovevoli di queste così alla vita privata, come alla civile, non sarò peravventura biasimato, se dilungandomi dal sentiero da altri additato, ad altro per mio avviso più spedito, più corto, e più appianato, e più utile mi sono rivolto. Se questi quattro trattati saranno rifioriti dalla lettura di qualche opera morale di Platone, e civile di Plutarco, di Seneca, e d'Epitteto veraci maestri della vita umana, non faprei quafi che aggiugnere, perciocchè io stimo, che Plutarco intra gli altri sia il più utile autore, che possa leggersi da giovani, purchè sia letto con intenzione di convertirlo in sugo, e sangue a suo prode. Egli biasimando il vizio, ci dimostra svelata la bruttezza di quello, e i danni, che da esso, come da fonte velenoso, e presto ad infettare tutta la vita del giovane, scaturiscono, e lodando la virtù nelle persone particolari scelte da lui, e svelte dal corpo universale della storia per rappresentarci più vive le azioni lodevoli, cele palesa più imitabili, e con zelo più ardente, e con prontezza più efficace c'invoglia ad apprenderle, che non farebbero i nudi precetti del severo Filosofo morale. Avvisate con qual fierezza contrasta contra l'ira, con-

tra

tra la curiofità, l'adulazione, la vergogna biafimevole, la loquacità, l'avarizia, la superstizione, l'usura, e gli altri vizj; quanto altamente esalta, e commenda la virtù in generale, l'amicizia, la tranquillità dell'animo, l'amor naturale verso i figliuoli, come instituisce i giovanetti, come insegna agli ammogliati, ed a' vecchi. I Principi, e' Magistrati, i Segretari, e Consiglieri sono consigliati da lui negli Apoftegmi, e in altri trattati. Scorge ciascuno, come saggiamente ritiene il freno alla prosperità, come consola nell'avversità, e con qual destrezza tarpa l'ali all'orgoglio, all'alterezza, all'ambizione, all'amore delle cose corruttibili, e come ci sollieva, e dilunga da questa vita terrena. Se leggi sue dispute, vedrailo surgere a guisa di campione con forza maravigliosa; se qualche contraria opinione riprova, dolcemente alza il colpo, che solamente sveglia l'avversario, e lo costrigne a cedere senz'amarezza, tanto son fermi, e forti, ed agevoli a comprendersi gli scioglimenti suoi. I Gramatici, i Poeti, gl' Istorici là trovano tesori grandissimi. I Filosofi, e Matematici hanno da esercitarsi. E gli uomini dotti del nostro secolo apertamente confessano non ritrovarsi alcuno tra gli scrittori Gentili, che abbia saputo, e scritto più precetti pertinenti alla vita umana di Plutarco. Onde Teodoro Gaza domandato dagli amici, quale autore folse più utile al mondo, e più degno di conservarsi, qualora convenisse spegnergli tutti, rispose, solo Plutarco essere bastante a prestare agli uomini

mini quelle utilità, che da tutti gli altri riceviamo, perchè in esso sono sparsi quei semi dell'arti, e delle scienze, che si ricercano a riformare, e rabbellire l'anime degli uomini. E' vero, che i giovani hanno diverta inclinazione, e comecche tutti abbiamo più bilogno degli esercizj dell'animo, che del corpo, nondimeno alcuni cene ha, i quali sono più a que'del corpo inclinati, dotati ancor essi d' un loro bene per se stesso desiderabile, che è di mantenere i corpi sani, e d' addestragli nella virtù militare molto necessaria al ben essere comune, e alla conservazione della patria, per cui dobbiamo esporre il fangue, e la vita a onore di Dio, se talora cene facesse di mestieri. Però ordinarono gli antichi luoghi determinati, e maniere particolari, e precettori per addirizzare i giovani ne' movimenti del corpo. La quale arte fu universalmente da' Greci nominata Ginnastica per avere avuto origine dall'esercitare i giovani a corpo nudo, insegnando cavalcare, schermire, lanciare, notare, saltare, correre, loctare, e sì fatte destrezze, le quali tutte insieme han forza di rendere un perferto campione, e ben disposto guerriero. Questi esercizi nel secol presente, nel quale per ispezial grazia d' Iddio non è la bella Italia nostra tempestata da guerre, se moderatamente gli userai, forse porrebbero servire non per principale intendimento, ma per onorato diporto di quei giovani, i quali aspirano d'avanzarsi nella vita civile a suo prode, ed onore del Principe, percioc-Par. II. Vol. IV.

chè siccome convien pensare, che il giovane nobilmente operi, così che nobilmente riposi. Sia dunque nobile riposo de'gentiluomini Fiorentini un leggieri esercizio corporale de' più necessari al ben essere comune, schermire, cavalcare, giuocare al calcio, alla lotta, o altro sì facto, che possa talora prestare importante utilità, e non palla a maglio, pallon groffo, o altra fimile industria vana, e dannosa, le quali può essere, che giovino, ma per accidente, e ben lontano. Volle Aristotile, quando non era di mestieri consumare lungo tempo nell'arte della grammatica, e nelle lingue, le quali oggi molto ritardano la nostra gioventù, che quattro fossero l'arti da insegnarsi nella Repubblica a' suoi cittadini, Grammatica, Disegno, Ginnastica, e Musica. La Grammatica serve a parlare correttamente, a ben leggere, e scrivere, alla mercatura, al governo della famiglia, ad acquistar senno, a perpetuar la memoria, alla vita pubblica in pace, ed in guerra, nel riposo, e nelle fatiche. Primo studio de'fabbricanti suole essere gittar saldo, e stabile fondamento, il quale rozzo, ma grosso, e forte si sta sotterra non veduto da alcuno, laddove l'altre parti della fabbrica elevate con pietre, con intagli, e con ornamenti si scorgono surgere, e risplendere. Così salda sia la base, e'l sostegno della Grammatica, ancorchè oscura, e non apparente, la qual pure il perspicace lettore scorgerà trasfusa, come sangue racchiuso per le vene nel corpo intero delle scienze, sicchè senza lei

non

non avrebbero spirito, nè vita. E Caronda questa tal conoscenza dell'uso diritto delle lettere antepose a tutte l'altre scienze, perchè con esse si riducono in iscrittura le leggi, le ordinazioni, le memorie, le lettere agli amici, per lei rivivono i morti nella memoria de' viventi; per lei han commerzio comunicabile i lontani, e distratti in remotissime parti; per lei acquistano confervazione fedele le confederazioni, le paci, e gli accordi tra Principi, e tra Repubbliche; ella in somma è il tesoro, ove si conservano le scienze. e le arti più belle. Il Disegno nel secondo luogo ci presta modo di meglio considerare la bellezza de' corpi, e intendere la simetria, e proporzione di tutte le cose, affinchè non siamo ingannati nel vendere, e comperare; ci aiuta alla fortificazione; è necessario all'architettura a meglio conoscere gli arnesi, e gli strumenti, a rappresentare città, e castella, loro altezze, larghezze, e lunghezze per uso di guerra, animali di tutte spezie, alberi, erbe, radici, fiondi, fiori, e frutti per la medicina, e per la conoscenza de' semplici. La Ginnastica esercitatrice, e addestratrice de corpi, avea appresso gli antichi due difetti, l'uno, che cercando di rendere robusti i giovani, impediva il crescere de'corpi, e l'altro, che gli faceva diventar crudeli coll'addirizzarsi a una sola virtù militare, come secero i Lacedemoni. Onde Platone nel terzo libro della Repubblica non voleva, che fosse insegnata sola, ma remperata colla Musica, sicchè l'una servisse  $H_2$ 

alla sanità, e forza del corpo, e l'altra alla modestia dell'anima, affermando parimente nel Timeo, che non si dee esercitar l'anima senza 'l corpo, nè'l corpo senza l'anima, perchè se questi duoi insegnamenti separiamo, l' uno ingenera teroce rozzezza, e l'altro induce snervata delicarezza. Onde comanda Aristotile, che esercizi leggieri s' insegnino nell' adolescenza fenza nutrimento violento di dura digestione, e senza fatiche forzate per non impedire l'avanzarsi de' corpi. Ma quanto alla Musica ben dubito, che avendo noi perduto l'uso della musica diritta, e giovevole, e non sapendo più maneggiarla a quel fine, al quale pare, che Platone la destinasse, cioè a rendere gli appetiti concordanti alla ragione, e con tanto nobile armonia operare virtuosamente, piuttosto non dissolviamo l'anima nostra con tuoni înervati, e se pure la nostrale ha forza alcuna, muove ad ogn' altra cosa, che a pietà, a fortezza, a giustizia, a temperanza, come faceva l'antica, la quale potè talora col suono della tibia correggere un drappello di giovani Ebrei, e folleggianti, riducendogli a temperanza, e potè raffrenare l'ira d' Alessandro, il quale sguainata la spada a mensa mostrava di volere uccidere alcuno de' suoi più cari, e l'accorto sonatore mutando folo il tuono Frigio nel Dorio, lo ricondusse a ballare, e rimertersi a mensa. Laonde malagevolmente m'indurrei a credere, che presti oggi la musica occasione di migliorare i costumi della gioventù. Ben porgerà agli ufizi facri qualche

che maestà, ma nelle cose mondane il migliore uso di lei par, che sia negli amori lascivi per corrompere l'onestà delle donne. E' diventata strumento di Paris cantatore di canzonette amorose, e non d'Achille, il quale a consolazione del fuo dolore cantava fopra la lira l'alte gesta degli antichi Eroi per inanimare se stesso alla battaglia, e alla fortezza. La virtù in guisa di pianta vigorofa è disposta ad appigliarsi, e stendere le radici in ogni luogo, ove riscontra natura buona, e anima paziente delle fatiche. Ma molti padri veggiamo portar credenza, che ella sia una di quelle semenze, che non rendon frutto nella patria nostra, e però mandano i figliuoli in provincie straniere, o in collegi, ove s' insegnano le scienze. Quelli, che vanno suora innanzi al ventesimo anno, agevolmente si riempieranno, senza l'assistenza di padre, o di precettore, di maniere non buone, e di quelle, nelle quali pecca principalmente la provincia, ove foggiornano. La Germania, oltre a molte eresie, ha costumi grossolani, agevolezza al bere, e all'inebriarsi, la qual cosa snerva il corpo, e gli spiriti dell'anima di leggieri intorbida, sicchè in vece di apprendere modestia, e senno, si riempieranno di dissoluzione, e di stupida ignoranza. Se s'invieranno in Francia, la feroce natura, e bellicofa di quei popoli gli renderà crudeli, ed inumani, e la libertà del vivere, alla quale si sono per più anni tralle guerre avvezzi, gli farà diventare non curanti del viver civile. I Paesi bassi, e l'Inghilterra inferti H 3

dal veleno di Calvino più presteranno occasione alla mal salda gioventù di miscredenza, che onestà di costumi. La Spagna mostra costumi tali nell'apparenza esteriore, che ben sarebbe l'imitargli, ma hanno molto del vano, e del fasto orgogliolo. Ne' collegi s'imparano ottimi costumi, la pietà Cristiana, e quei principi, e progressi di lettere, che se vono alla Teologia, perciocchè oltre alla Rettorica, e Metrica, le quali insegnano per apparenza, tutto lo studio di quei precettori pare, che sia di correr veloce, anzi volare alla Teologia, la quale, come santa, e persetta, dovrebbe essere il fine degli studi del Cristiano; ma nostro intendimento non è, come dicemmo, d'inviare per la diritta il giovane Fiorentino alla contemplazione, ma alla vita civile, all'operare virtuosamente, secondo le virtù non intellettuali, ma morali; senzachè non tutti possono intendere alla speculazione. Ora se in casa, e nella p tria per gli proposti impedimenti non potesse il giovane conseguire appieno quella educazione, che si desidera, e se nelle provincie straniere soggiacerà a tanti risichi, dee per questo mancare di tanto bene, e di questo saldo, e real fondamento, fopra'l quale desideriamo stabilirsi la fabbrica della sua vita a onor di Dio, e ad utile, e soddistazione del Principe, e della patria? Questo non già; ma bisognando sil che non credo I tengali una via di mezzo. Si mandino, e non si mandino fuori, escano, e non escano di cafa, s' allontanino, e non s' allontanino dagli occhi

chi del padre. E qui desidero io, graziosi Accademici, che scusiate le parole mie, questi sogni miei di me vigilante. Chiara cosa è, e da tutti i filosofanti migliori approvato, che l'instituzione degli abitanti dentro ad un cerchio di mura dee essere opera pubblica, e bene indirizzata dal Principe, o dal Magistrato supremo, perciocche se ciascuno avvezzasse a suo senno i figliuoli, ficcome diversi sono i pensieri degli uomini, e le inclinazioni, così diverse sarebbero le instituzioni, e diversi i fini, a' quali per lo più si rivolgerebbero con risico di piegare non a contervazione, ma alla destruzione, e in fine sarebbe non unione, ma discordia di veleni, e di penfieri, e quindi fedizione, e dalla fedizione guerra civile, e dalla guerra universal rovina del ben essere pubblico. Con questa pia, e diritta intenzione la nostra Repubblica instituì ne' tempi anrichi lo Studio Fiorentino, e dipoi il Pisano, acciò i suoi cittadini potessero agevolmente apprendere le discipline serventi a migliorare l'anime loro, senzachè essi stessi prestando giornalmente vivacissimi esempli di atti virtuosi, correggevano insensibilmente la loro gioventù, sicchè gl'invogliavano senza pena, e senz'altro pensiero alle belle opere a modo de' Lacedemoni, li quali abbondando d'ozio per instituzione di Licurgo, per lo più s'impiegavano nell'avvisare le parole, e le azioni de'loro giovinetti, e, se mestiero ne fosse, talora gli ammonivano; onde là si vide più che in altra parte della Grecia siorire, e por-H 4 rarsi

tarsi alla luce secondissimo frutto di virtù e eiascuna tribù della Repubblica d'Atene avea dieci correttori della gioventù da essi nominati Sofronisti, i quali ad altro non intendeano, che a ritenere a f.eno, e migliorare la loro gioventù; ed ebbero i Romani duoi Censori con sovrana autorità sopra tutti i cittadini, i quali ora onori, ora infamia contribuivano secondo il merito a miglioramento universale della loro Repubblica. E Sertorio in Ispagna congregò i nobili giovanetti in Osca città grande, e vi condusse maestri per insegnar loro le lettere, e le belle cognizioni Greche, e Latine. E qualche Repubblica oggi vivente, ad imitazione degli antichi, elegge un Magistrato con autorità grandissima sopra la correzione, e riforma delle scuole, e de' precettori. La Germania, l'Inghilterra, e altre provincie stimate oggi da noi più barbare hanno questo buono ordine pubblico, che i gentiluomini ben nati abbiano tutti l'uso della lingua Latina, e i principi della Greca da' maestri, e precettori disaminati pubblicamente. Vive questa ordinazione ancor oggi nella nostra Città, la quale ab antiquo paga quattro maestri, uno in ogni quartiere, acciò tutte le parti abbiano pronto, e presso il fonte, onde possa ciascuno trarsi la sete; ma mancando i Cittadini di diligenza in cotale elezione, e avendola per più riprese confusa, e non più spiegando atti generosi, nè più presentando se stessi per esempio di virtu a' posteri, manca la patria mia con grave mio dolore, e con

vergogna universale di quel bene, che fu già suo particolare, e che tanto l'ha sopra l'altre esaltata, allorachè fu chiamata dal mondo madre, e nutrice delle belle cognizioni, e in particolare delle lettere Greche, le quali furono ritornate in vita, e ridonate al mondo da progenitori de' gran Principi nostri, i quali chiamati di Grecia il Lascari, il Crisolora, il Gaza, e tant' altri, gli trattennero onoratamente con chiarissimo rimbombo della fama loro. E quindi trapassate in Francia, in Germania, e ne' Paesi bassi, sene son volate in Inghilterra ad onta nostra, che dall' ozio vile impigriti, e stupidi, e avvelenati dall'esca dell'oro, e del piacere, ci seppelliamo spontaneamente nell'ignoranza. Ma perchè vana non sia del tutto questa nostra doglienza, procediamo oltre a confiderare, se ci apparisce modo di migliorare in parte la presente nostra condizione. Ben cred'io non esser impossibile, che una città fondata sopra la mercatura non isparga, e spanda alla maggior parte di sue membra il veleno dell'avariza, contra l'opinione di alcuno, che crede, ove è mercatura, ivi necessariamente ritrovarsi l'avarizia; ben è vero, che ov'è universal corruzione di costumi, ivi con gli altri vizi s'annida, e s'avanza tra i mercatanti ancor questa. Ma se noi useremo nostri antidoti, e preparativi, potremo agevolmente liberarci dalla contagione, e potentissimo sarà il far conoscere al giovane la natura dell'onesto, e quel, che si convenga a gentiluomo ben nato. La qual cosa

mal si può sare senza i fondamenti proposti da noi della filosofia morale. Perciocchè chi vivendo nell'oscurità dell'ignoranza disprez a questo arnese, non ha questa bussola, e calamita seco per raddirizzar talora il puleggio della vita al polo della tranquillità dell'animo, frutto verace di lei, è ben misero, poichè sempre tempesta sopra a picciola, e mal salda barca tra mille traversie per urtare poi in iscoglio di dura vecchiezza disprezzabile, e rompere in fine la vita con orrendo naufragio di morte infame. Non è dubbio, che la moltitudine de' nobili, i quali in questa città si ritrovano intesi gran parte a mercatura, ma la maggiore all'ozio, alla lascivia, alla dissoluzione, potria tanto, o quanto disturbare la diritta volontà del giovane nostro, il quale traviato dalla virtù da un bene apparente, e fallace, e da un momentaneo, e sozzo piacere, torcerà agevolmente al vizio. Ma se pure diligenza paterna, accortezza di precettore, o propria salda costanza l'afforza, sicchè possa combattere, e vincitore rimanerne, potrà di leggiero adempiere il generoso pensiero con imparare a casa sua quellearti, e quelle facultà, di cui abbiamo di sopra parlato, se si aggiugne un Logico allo Studio Fiorentino, e l'ufizio del Lettore delle lettere umane in due si ridivide, sicchè uno esponga due autori Latini, e l'altro qualche opera morale d' Aristotile, e di più un poeta Greco secondo il buon ordine antico lasciatori da' nostri progenitori. E questa maniera stimo io la miglio.

re, credendo, che con maggior modestia si alleveranno dinanzi agli occhi de' padri, e con minore spesa nella patria, che fuori; quì s'allievino, ove fon nati, e negli anni di prima conoscenza s'avvezzino ad amare il terreno natio, come piante seminate per maturare ivi, e non altrove il frutto. Ma se il soggiornare a casa tralle dolci morbidezze domestiche, tralle conversazioni d'amici, e parenti, tralle carezze materne, tra' diletti della villa, tra i traffichi mercantili, e tra i compagni oziofi, dissoluti, ed ignoranti, o altro impedimento ritarda tanto, o quanto, o arresta questo unico bene, aduninsi gli studiosi, per esempio, in Pisa, o in Siena, come oggi segue, ma con qualche ordine di più. Essendo Fiorenza, Siena, e Pisa come tre sorelle, ben conviene, che porgano a tempo vicendevole soccorso alla maggiore, e più degna, e ne ricevano altresì, quando di mestieri ne fosse loro. E perchè Siena ha terreno fecondo, numero grande di gentiluomini ripieni di spiriti generosi, belle maniere, e cortesi, ospitalità, non mercature, nimicizia coll'ayarizia, ordine di cavalleria, là per mio avviso si potrieno adagiare quei nobili, i quali più fono inclinati all' arte cavalleresca, e a li esercizi del corpo, purchè vi fosse lo studio pieno, come vi è oggi, ma alquanto rifiorito dell' arti, e delle lingue, ficchè non vene mancasse pur una in grado eccellente, e vi s' invitassero i più pellegrini ingegni d'Italia per inlegnarle a'giovani, che da tutre le par-

parti vi concorrerebbero. Pita, poiche per maravigliosa provvidenza de' Principi nostri oggi ha i migliori Lettori d'Italia, ed è il più quieto Studio, ove meglio si postono apprendere le scienze, che in qualunque altra Accademia ben famosa, poco desidera a conseguire questa perfezione da me immaginata per incamminare i nobili a quella vita civile, di cui abbiamo di sopra ragionato. In quelte Accademie, in queste adunanze di gentiluomini, innanziche rivolgessero il penfiero, e lo studio all'arti, alla Teologia, alla Filosofia, alle Leggi, si interpetreranno per mio configlio, come è detto, la Rettorica, la Poetica. l'Ética, e la Politica d'Aristotile testualmente, senza prosondarsi in quistioni, e dispute, le quali lasceremo a' filosofanti, quando da nobil desio di sapere, e d'intendere invogliati i giovani lo studio intero riporranno negli anni più maturi nella Filososia; si potrà condire questo corso colla lettura di qualche opera morale di Platone, con Plutarco, e con Seneca, i quali most rerranno loro svelata la virtù, e l'onesto, della cui notizia ha grandissimo bisogno questa parria mia. Basterebbe adunque incamminare per tal sentiero o nella patria, o a queste vicine città i giovanetti in quella età, nella quale si scorgono me' disposti agli esercizi del corpo, che desiderano la sorza, ed a quelli dell'animo principalmente, e là s'insegnerebbero gli esercizi utili della persona nell'ore del ripolo, per rendergli più robusti, e più destri. E di più Martematica, Geografia, Disegno, e

Fortificazione secondo le inclinazioni de particolari. Ora ficcome in ogni compagnia è necessario, che sia ordine, così in Firenze, o altrove, ove converrebbero questi giovani, affinchè l'obbedienzo, e l'onestà megliossi mantenga, bisognerà, che rilegga un Magistrato di più gentiluomini virtuosi soprantendenzi, sopra i quali sarebbe, per mio avviso, da sare il fondamento principale, a cui così i lettori, come gli uditori, i padri, e altri seguaci portino reverenza, e cura di questi sia l'adoperare in guisa, che questo prezioto avanzamento della nobiltà proceda con termini convenienti; avvertiscano i padri, o altri prossimi, a chi sene aspetta la cura, gastighino i lusingatori della gioventù, i ministri de' piaceri, e gli oziosi non ad altro per lo più intesi, che a corrompere la dirittura della loro vita; puniscano i contumaci o con riprensione, o con infamia, o con esilio, o altra pena sì facciano, che non si ritardi agli altri tanto utile acquisto. E dolce sia sopra tutto l'ammenda, ammoniscano piuttosto, che garriscano i giovani, perchè siccome affermano i Matrematici, che 'l Sole non seconda il corso del Cielo, e non ne prende altro contrario, ed opposto, ma torcendo il viaggio forma una voltura molle, e pieghevole, per cui l'universo tutto si mantiene, e prende ottimo temperamento, così nella riforma de'costumi giovenili il diritto rigore, e l'opporsi del tutto al loro volere, e talora usare parole mordenti è maniera troppo aspra, e dura; siccome d'altra parte a periglio-

so precipizio si profonderebbero, se si allentasse la briglia alla gioventù tutta unitamente inclinata, tutta corrente per naturale instinto al piacere. Scoprire particolarmente l'ordine da tenersi in questi esercizi e d'animo, e di corpo saria superfluo. Io non ho dubitanza, che un gentiluomo ben nato, vissuto quattro, o cinque anni in una tale scuola non diventi appieno instrutto di quelle qualità, che si ricercano alla vita civile, e da veloce lampo di prudenza non abbia a bastanza a proporzione dell'età illuminata l'anima. E di più se vorrà intendere a mercatura, avrà sì fattamente scaltrito l'ingegno, che in breve apprenderà quello, che un altro rozzo, e non disciplinato appena conseguirebbe nel corso di più anni. Se alla Teologia, alla Filosofia, allo studio delle Leggi rivolgerà il pensiero, avrà sopra gli altri grandissimo vantaggio, i quali usciti a passo lento della scuola grammaticale non intendono i termini, confondono l'intelligenza, e penano lungamente per arrivare per distorto, e discontinuato fentiero a quel termine, al quale poteano con breve, e diritto agevolmente pervenire, se si sosfero avvenuti a vera, e reale instituzione. E quanti ne ha de' così fatti la patria mia? tanti, che per vergogna a cagion loro io ne arrossisco. Ma se desiderio di gloria spigne un nobile così disciplinato alla milizia, allora scorgerà ciascuno quanto avanzi gli altri idioti, come in breve apprenda l'arte vera co'suoi termini, e fondamenti, primachè gli altri reputati oggi nella nostra cor-

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

TERZA.

corrotta milizia i più coraggiosi; come antivedrà i vantaggi suoi, e le maniere di danneggia. re il nimico, come fece Epaminonda, il quale infino all'età di quarant'anni tutto inteso agli studi lungi dal commerzio degli uomini, abbandonato a un tratto il libro, e la penna impugnò lo scudo, e la ipada, e fatto subitamente Capitan Generale, e dimostratosi il primo guerriero della Grecia, battè di maniera la tremenda Repubblica di Sparta, che non potè mai più dalla caduta rizzarsi. E credendo esser chiamato non dalla patria per ministro, e capitano, ma dalla virtù a grandissima, e bellissima occasione di far gran cose, e per mano di fei quasi introdotto in teatro aperto, e luminoso, là spiegò ogni prova di valore. Il medesimo avvenne a Silla, a Sertorio, a Metello, a Lucillo, a Pompeo, a Cefare, a Bruto, a Cassio, a Marcantonio, e agli altri ultimi sigliuoli della Repubblica Romana, i quali tutti grandissimi guerrieri coltivarono l'ingegno con lo studio delle lettere. E Silla intra gli altri poichè ebbe col ferro, e col fuoco ricondotta a sanità l'inferma Repubblica, conservando ancora acceso l'amore, che portava alle belle cognizioni, fabbricò logge, e gran sale, ove condusse, e mantenne Filosofi, e Letterati, da cui poteva la gioventù imparare, ed apprendere le scienze, e talora tra essi soggiornando non si sdegnò il Monarca del Mondo, d'imparare in vecchiezza. Mario solo ben fu intrepido, coraggioso, e tremendo nelle battaglie, ma codardo, e vilissimo in Senato,

to, e nell'adunanze del popolo, sicche ad ogni voce, e leggieri strepito stordiva, e non per alera cagione, se non perchè gli mancava questa nobile coltura. E se d'altra parte è chiamato al servizio del suo Principe, avvisare voi, se in tale età con un tale avanzamento, e progresso porgerà agli altri di se gran maraviglia, e se potrà un simile cortigiano essere a buon diritto chiamato strumento animato della virtù d' un buon Principe, ed arnese d'un secolo felice. Al presente quando ne veggiamo pur uno in corte corredato di tante perfezioni, l'ammiriamo, l'amiamo, e l'esaltiamo a nostro potere; che saria, se si vedesse la nostra città abbondare di piante tanto generose preste a portar frutto di molte virtù? Qual contento avrebbe il Principe nostro di vedersi circondato non da nobili fregiati di titoli, ma di virtuofi, che fan risplendere la nobiltà loro a pari del Sole? E quale onore per gli padri d'avere erette sì salde colonne per sostegno delle loro fam glie? E qual gloria in fomma sarebbe quella della nostra provincia, la quale inviterebbe molti giovani gar ggianti con saette di geloso nobile amore dalle più remote parti del mondo a un tale arringo di virtù, per participare di una cotale instituzione, onde ne conseguirebbe univerial comunicanza di beni tra noi, e gli stranieri, i quali, come se aura soave spirasse dalle nostre contrade a loro ristoro, avendo di grado ricevata da noi nobile, e diritta riforma di costumi, confesserebbero d'esserci debitori d'eterna bene-

benevolenza. E noi godendo di tanto amore comune scorgeremo i nostri voleri, e i nostri desiderj in guisa di vernice, che ravviva le figure torbide, e confuse, risplender sempre rissessi nelle azioni, e nella vita de' nostri amici prossimi, e lontani con immensa universal contentezza, e con gioia verace d'aver ricondotta all'usato splendore la nostra nobiltà, la quale tanto di forza avrà, e di porenza, che, benchè sia unica figliuola cara, e diletta della victù di quel tale, che la riaccese, nondimeno travalicati i termini di mortalità, non morrà con lui, ma si trasfonderà chiara, ed illustre ancora a' posteri suoi. Questo è un picciol modo per rattenere, e ritardare [ se non sono errato 1 la corruzione universale, la quale in guisa di torrente oggi tutto inonda, sicchè non vada infertando da vantaggio la nostra nobiltà. Dalla quale questo bene si potrebbe forse sperare, che per la continuazione d'una tal regola si vedrieno a poco a poco restaurati i buon costumi, ed i vecchi veggendo la nostra gioventù sì ben temperata rifiorire in virtù, avrebbero più di tema a fallire, e più desiderio di conoscere quanto a pio Cristiano, e buon gentiluomo si conviene. E la città tutta in buon punto ne menerebbe appieno vita avventurosa, e veloce correrebbe alla beatitudine proposta da noi, e da i Politici per fine di tutte le nostre operazioni.

Par. II. Vol. 1V.

1

L E-



QUARTA

D I

# BERNARDO DAVANZATI

Letta nell' Accademia Fiorentina nel Consolato di Messer Baccio Valori.

SOPRA LE MONETE.



Elle viscere della terra il Sole, e l'interno calore quasi stillando cavano alcuni sughi, e le sustanze migliori, che pe'pori colate nelle vene, e nelle proprie miniere, e quivi congelate, e dal tempo indurite, e stagionate si fanno metalli; de'

quali i più perfetti, e rari fono l'oro, e l'ariento, che gli due iuminari sembrano di colore, e QUARTA. 131

di splendore; fuoco, tarlo, ruggine, uso non gli consuma; in silo, e foglia si distendono a non credibili sottigliezze, e lunghezze, ed hanno un non so che di divino, onde alcuni popoli Indiani, quando cavano l'oro, digiunano, astengonsi dalle donne, e da ogni piacere per antica religione. Ma l'oro, e l'ariento alla vita nostra, per cui ogni cosa terrena è creata, poco servono per natura. Di che facendola gli uomini quasi vergognare, si sono accordati a fargli da quanto tutte l'altre cose insieme, e di tutte pregio, e misura, e strumenti, che volgono, e rivolgono tutto il globo de'beni mortali. Possiamogli dire cagioni seconde della vita beata, dandoc'eglino tutti essi beni. Perlochè molti segli son fatti Iddii, veggendoli anco fare ogni cosa impossibile. Ròcca non è sì forte, che non la sforzi un afinello carico d'oro, disse quel Re guerriero, che sapeva che dirsi; nè altro che i miracoli, che sa l'oro, dinota la favola di Danae volgatissima, e quella di Gige pastorello di Lidia, che andato sotterra trasse del diro al cadavero l'anel dell'oro, col quale fatto invisibile entrò nella camera del Re, giacquesi colla Regina, e lei aiutante, il tradì, e uccise, ed il Regno occupò. Considerando io adunque di quanto potere, e momento sia l'oro nell'umane cose, e vedendo, che Socrate lasciata la cura agl'Iddiidelle divine, e delle naturali. la moralità, e pratica, nostre proprie, insegnava, non disprezzevole materia, nè suor di proposito, nè a me sconvenevole stimo d'aver electo di I 2

di ragionar con voi [umanissimi Accademici Fiorentini] con breve metodo Fiorentinamente
dell'oro, e dell'ariento, e delle monete; poichè
gran violenza, ma amica, e gentile, quì oggi
mi riconduce occupato, e stanco, e da ogni studio di lettere svagato dopo tanti, e tant'anni.
Chieggiovi attenzione, perchè io per natura, e

per istudio sarò di parole poco abondevole.

Questo nostro corpo mortale, dovendo esfere vagina dell'anima immortale, e divina, fu fatto, come chiedeva il servigio di sì gran donna, di nobilissima complessione, dilicato, e tenero, e gentile, ignudo, e disarmato all'offese delle stagioni, e delle fiere, e perciò bisognoso di molte cose, le quali niuno potrebbe procaccia si da se; onde noi viviamo nella Città per aiutarci l'un l'altro diversamente per diversi usici, gradi, ed esercizi. Ma perchè non ogn' uomo nasce atto ad ogni elercizio, ma ciascheduno ad uno, nè ogni clima produce ogni frutto della terra, perchè'l Sole e le stelle con diversi angoli, ed aspetti la percuotono in diversi siti, quinci è, che l'un uomo lavora, e si affatica non per se solo, ma per gli altri ancora, e gli altri per lui, e l'una, e l'altra città, e l'uno, e l'altro Regno condisce del suo soverchio, ed è fornito del suo bisogno, e così tutti i beni di natura, e d'arte sono accomunati, e goduti per lo commerzio umano, il quale da prima fu baratto semplice di cose a cose, com'ancor è tra quelle genti, che non hanno cultura civile. Ma era malagevol fapere, a cui

la

la cosa a te soverchia mancasse, e la mancante a te altrui soverchiasse, e traportar si potesse, o serbare, o sì spezzare, che ambi accomodasse. La necessità de' modi ritrovatrice prima insegnò eleggere un luogo, dove molti da molte bande con loro robe traendo s'accomodavano più agevolmente, e questa su l'origine de mercanti, e delle fiere. Aperse gli occhi questa comodità ad un altra maggiore, che come e' s' era un luogo eletto, così poteva una cosa eleggersi, e farla valere per tutte l'altre, ed ogn' altra dare, e ricevere per un tanto di lei, quasi mezzana, o fonte di valore universale delle cose, e separata sostanza, e idea. Fu eletto il rame dall'antichità molto adoperato, e da tutte le genti fu assunto a sì alto uficio per legge accordata; così a cui una cosa avanzava, la dava per tanto rame, quanto a quella era comparato, cioè stimato pari, e quello poscia dava per altro, che gli mancasse, ovvero il serbava per le bisogne avvenire in poca cassa, quasi mallevadore, e questa fu l'origine del vendere, e del comparare, che comperare dissero i Toscani. La maraviglia poi dell'oro, e dell'ariento fè dare all'oro il vanto, e spendevansi prima a pezzi rozzi come venieno, poi com' alle cose trovate s'aggiugne, si venne al pesarlo, a segnarlo, a far le monete. Quando, dove, e chi facesse prima le monete, non s'accordano gli Scrittori. Erodoto dice in Lidia, altri in Nasso, Etrabone in Egina, chi in Attica, chi in Licia dal Re Erittonio, Lucano in Tessaglia dal Re Iono, le Sagre

gre Lettere Caino per rapina, Tubalcaino per lavorar di rame, e di ferro aver fatto ricchezze; ma non s' intende, se innanzi al diluvio era moneta, ma dopo ne parlano chiaramente. Abramo comperò terreno da Efronne quaranta sicli d'ariento correnti tra' mercatanti, e Giuseppe fu venduto venti arienti. Moisè pose un mezzo siclo per testa, ciò erano due dramme d'ariento. Teseo, che in Atena regnò quando i Giudici in Israelle, battè moneta d'ariento col bue, per invitar gli uomini al lavorio della terra. Giano in Lazio, quando in suo Regno accolse Saturno arrivatovi per mare scacciato da Giove sonde seguiron que' ben guidati, e tanto cantati fecoli dell'oro] per memoria di quella cortessa battè moneta di rame col bifronte, e collo sprone della nave. I Romani fer prima moneta di rame senza conio, grave una libbra, e la dissero [1] as grave, as assis, e pondo. Servio Tullio v'improntò il Pecude, uno, qual ei fosse, de' domestici animali, che degli antichi erano le ricchezze, il peculio, e la pecunia, che di quì trassero il nome. L'anno di Roma 585. vi si batte l' ariento, e sessantadue anni poi l'oro. Noi nel 1252, avendo sconfitti i Sanesi a Monte Alcino battemmo il fiorin dell'oro d'una dramma tutto fine, tanto piaciuto al mondo, che ognun poscia volle sio ini battere, e nominare. Sono i nomi Latini Moneta, Pecunia, Num.

<sup>[1]</sup> V. Plinio nb. 33. cap. 3. e Aless. ab Aless. lib. 4. cap. 15.

QUARTA.

Nummus; i Greci νόμιςμα, χρήμα, κέρμα; i noftri, Moneta, Pecunia, Danari, Danaio. Moneta si disse, perchè lo segno suo ci ammonisce di suo nome, pregio, e bontà. Da' segni fur detti i Bigati, i Filippi, i Sagittarj, gli Armati; ove il giudice, che n'avea presi mille per la rea sentenza, scherzò cattivamente dicendo: e chi poteva resistere a mille armati? Il carattere dell' X nella moneta Romana la diceva Denario, e valeva dieci assi. Il giglio fiore nominava il nostro fiorino, e Fiorentino il mostrava, come la rosa il Rodiano. Ammonisce ancora d'alcun fatto, come lo sprone della nave della detta cortessa di Giano; e la navicella affondante col motto: Onare dubitasti? delle superate fortune di Clemente VII. Pecunia fu detta da Pecude, come dicemmo; Nummo dal νόμιςμα Greco, che vuol dire cosa di legge, o per legge fatta, siccome la moneta, che è facta delle cose reina, χρημα si dice per la bontà, e per l'utile, dandoci ella tutte le cose buone, e utili χρήματα appellate; κέρμα pare, che fignifichi moneta picciola per le minute spese, e per la piccola gente. Noi de'Latini vocaboli ci serviamo, e dal Denario, che era una spezie, i Danari, e'l Danaio in genere nominiamo. Della moneta s'è detto il trovamento, il comodo, i rempi, i luoghi, gli autori, i nomi; ora è da diffinire la sua essenza. Moneta è oro, ariento, o rame, coniato dal pubblico a piacimento, fatto dalle genti pregio, e misura delle cose, per contrattarle agevolmente. Dicesi, oro, ariento, o I 4

rame, perchè avendo le genti questi tre metalli eletti per moneta fare, se un Principe schiamo Principe chi padroneggia lo stato, sia uno, o pochi, o molti, o tutti] facesse moneta di ferro, piombo, legno, sughero, cuoio, carta, sale, come già si son fatte, o d'altro, ella non sarebbe fuori del suo stato accettata, come fuori della generalmente accordata materia; nè sarebbe moneta universale, ma una taglia particolare, un contrassegno, o bullettino, o poliza di mano del Principe lui obbligante a rendere al presentatore tanta moneta vera, come già s'èusato, quando, per mancamento di essa, il ricorrere a simili spedienti è stato salute pubblica. I Romani adunque chiamarono i loro maestri di Zecca i tre uomini sopra l'affinare, e battere il rame, l'ariento, e l'oro. Ulpiano, Pomponio, e gli altri nella ragion civile ammaestrati dicono chiaramente, che moneta buona non è, fe non d'oro, d'ariento, o di rame; onde fu Marcantonio trall'altre cose infamato d' aver battuto il danaio dell'ariento misleale, e mescolato col ferro. Dicesi Coniato dal pubblico, perchè rari metalli si trovan tutti puri, onde conviene, per far le monete eguali, ridurre il metallo ad una finezza, tagliarle d'un peso, e suggellarle per segno, che elle sieno leali senza farne prova ogni volta. Non è uficio questo da privati uomini sospetti di froda, ma del Principe padre di tutti; perciò niuno di luo metallo può far moneta, quantunque ottima, fotto pena di falsità, ma portarlo conviene alla Zecca pubQUARTA. 13

pubblica, ed ella il prende, e pesa, e saggia, e nota, e fonde, e allega, e cola, e schiaccia, e taglia, e aggiusta, e conia, e rende secondo sua legge. A piacimento si dice, perchè ordine delle genti è, che moneta si faccia; ma così, o così, cioè tonda, o quadra, grossa, o minuta, più pura, o meno, d'un impronta, o d'altra, d'un nome, o d'un altro, questi sono accidenti rimessi nel Principe; e basta, che egli non tocchi la sostanza, ove non ha potere, cioè non faccia moneta, che de'tre metalli, e non le dea mentito pregio, come sarebbe, se in lei cimentata non si trovasse tanto metallo sino, che al nome datole corrispondesse; onde il popolo ingannato fotto la fede pubblica, che 'l dee difendere, possa dire, come il lupo a'pastori, che la pecora si mangiavano: se il facess' io, voi griderresti accorruomo, e leveresti a rumor la contrada. Dicesi, fatto dalle genti pregio, e misura di tutte le cose, perchè così daccordo son convenuti gli uomini, e non perchè tanto vagliano per natura questi metalli. Un vitello naturale è più nobile d'un vitel d'oro, ma quanto è pregiato meno? Un uovo, ch' un mezzo grano d'oro si pregia, valeva a tener vivo il Conte Ugolino nella torre della fame ancora il decimo giorno, che tutto l'oro del mondo non valeva. Che più a nostra vita importa, che'l grano? nondimeno diecimila granella, o più oggi si vendono un grano d'oro. Ma come è ciò, che cose tanto per natura valenti vagliano sì poc'oro? E da che ra-

dice dipende, che una cosa vaglia tantopiù dell'altre, piurtosto, che tanto? o tant'oro piuttosto, che cotanto? Domin se ella fosse questa per avventura? Tutti gli uomini travagliano per esser felici: la felicità credon trovare nel soddisfare a tutte lor voglie, e bisogni. A ciò fare ha la natura create buone tutte le cose terrene; tutte queste per accordo delle genti vagliono tutto l'oro se con esso intendo l'ariento, e'l rame l che si travaglia; bramano adunque tutti gli uomini tutto l'oro per comperare tutte le cose, per appagar tutte lor voglie, e bisogni, per esser felici. Le parti seguono la natura del tutto. Però quanta parte di tutta la felicità d'un Regno, d'una Città, d'un uomo alcuna cosa opera, e cagiona, tanta parte vale di tutto il suo oro, o layoro; tanta ne cagiona, quant' è la sua voglia, e bisogno, perocchè si gode tanto del bere, quant'è grande la sete; la voglia dall'appetito, e dal gusto, il bisogno dalla natura, stagione, grado, luogo, eccellenza, rarità, e abbondanza prende misura con perpetuo variare. Onde a veder giornalmente la regola, e proporzione arimmetica, che le cose hanno tra se, e coll'oro, bisognerebbe o di cielo, o di qualche altissima vedetta poter guardare tutte le cose, che sono, e che si fanno in terra, o veramente le loro immagini ripercosse nel cielo, come in verace speglio annoverare; perchè noi gitteremmo nostro abbaco, e diremmo: tanto oro ci ha in terra, tante cose, tanti uomini, tanti bisogni, tanti ciasche-

QUARTA. duna cosa n' appaga, tant' altre cose vale, tant' oro vale. Ma noi di quaggiù scopriamo appena quelle poche cose, che ci stanno d'intorno, e le pregiamo secondochè più, o meno le veggiamo richiedere in ciascun luogo, e tempo. Dalla qual cosa i mercatanti stanno sollecitamente avvertiti. e avvisari, però sono essi de' pregi delle cose peritissimi. Or'egli è ben quel, che s'è detto, con alcuni esempi illustrare. L'acqua è ottima, dice Pindaro, e senza lei mal si vive, ma perchè ella a tutti abbonda, con ragione Geremia si lamenta, che la beevano essi a prezzo. Schisssima cosa è il topo, ma nell'assedio di Casilino uno ne fu venduto dugento fiorini per lo gran caro, e non fu caro, poiche colui, che il vendè [1] morìo di fame, el'altro scampò. L'ottimo stromento vale ogni danaio all'ottimo artefice; altri, che nol conosca, non lo stima; così fece 'l gran rifinto Esaù, e'l gallo d'Esopo lasciò il gioello. Per lo contrario Apizio, chiamato da Plinio fogna sfondolatissima, due milioni, e mezzo d'oro si manicò, e vedutosi rimanere con un quarto di milione, per non istentare, secondo lui, s'avvelenò, e fu questo, dice Marziale, il più ghiotto boccone, ch' ei trangugiasse. Aristotile di miglior gusto comperò pochi libri di Speusippo silosofo mortosi di que' di ventimila dugencinquanta scudi del Sole [ io riduco gli antichi Ta-

<sup>[1]</sup> Plin. lib. 8. v. 57. Front. lib. 4. cap. 5. Valer. lib. 7. cap. 6.

lenti lecondo il Budeo a questa moneta per più chiaro parlare le Alessandro Magno quattrocent'otcanta migliaia a lui ne diè per comporre la storia degli animali; e Vergilio de' versi ventuno, che nel festo dell' Eneida piangon Marcello, n' ebbe dieci sesterzi dell' uno, che fur tutti siorini quattromila dugencinquanta. Vasi, pietre, statue, pitture, e altre morbidezze sono state comperate dismisurati pregi dalla superbia umana, perchè coloro tanta parte di lor beatitudine trovarono in quelle, che lor valeva quel tant'oro. Similmente gli uomani del Perù barattavan da prima a pezzi d'oro uno specchio, un ago, un sonaglio, perchè di questi a lor nuovi, e maravigliosi facevan più festa, e più beatitudine traevano, che di quell' oro, ond' abbondavano. E quando tutto l'oro di quelle contrade sarà nelle nofire versato sche tosto avverrà, seguitando que. ste ricche navigazioni, che cominciate l' anno 1534. con men d'un milion d'oro del Cusco, e del Re Atabalipa, oggi vengono con sedici, o diciotto per volta, e hanno fatto crescere i pregi delle cose l'un tre, segno, che più oro abbiamo 1 allora converrà, perchè l'oro ci fia vilissimo, trovare altra cosa più rara per far moneta, o tornare al baratto antico; e tanto basti dell'essenza della moneta. Or diciamo alcuna cofa della pratica, e dell'uso. Mal trovato per noi, dicono alcuni, fu la monera per questa ragione, che la cupidigia delle cose non poteva esser tanta, nè di tanti mali cagione, quant'è l'avarizia dell'oro,

per

QUARTA. 141

per non potersi rante cole riporre, e serbare, quant'oro si tesorizza. Rispondo con Epitteto, che ogni cosa ha duoi manichi, e puossi bene, e mal prendere, e adoperare, come la medicina, le leggi, il senno, alle quai cose mal usare niun riparo può far la gente; hannosi per questo a discacciar dalla Repubblica? O perchè il veder dimolte cose svaga l'intelletto dal contemplare, hannosi a cavar gli occhi tutti, come Democrito? ogni acciaio fa sua ruggine, bisogna saperla nettare. Il danaio fu un trovato ottimo, uno strumento da far beni infiniti; se alcuno l'adopera male, non l'adoperato, ma l'adoperante si biasimi, e si corregga. Il danaio è il nerbo della guerra, e della Repubblica, dicono di gravi autori, e di solenni; ma a me pare più acconciamente detto il secondo sangue, perchè siccome il sangue, ch'è il sugo, e la sostanza del cibo nel corpo naturale, correndo per le vene grosse nelle minute annaffia tutta la carne, ed ella il si bee, come arida terra bramata pioggia, e ristà, e ristora quantunque di lei per lo calor naturale s'asciuga, e svapora; così il danaio, ch'è sugo, e sostanza ottima della terra, come dicemmo, correndo per le borse grosse nelle minute, tutta la gente rinsanguina di quel danaio, che si spende, e va via continuamente nelle cose, che la vita consuma, per le quali nelle medesime borse grosse rientra, e così rigirando mantiene in vita il corpo civile della Repubblica. Quindi assai di leggieri si comprende, ch' ogni Stato vuole una quantità

di moneta, che rigiri, come ogni corpo una quantità di sangue, che corra E che standosi nel capo, e ne' grandi oppilata, lo Stato cadrà in atrofia, idropilia, diabetica, tifico, o fimili mali; com' era presso ch' avvenuto a Roma, quando per le tante accuse, condennagioni, macelli, e vendite di beni tutta la moneta colò nel fisco. se Tiberio non apriva la cateratta del millies sestertio, ciò furono duo' milioni, e mezzo d'oro, ch' egli fgorgò ne' banchi, che gli prestassero agl'indebitati con pegno doppio per tre anni senza costo. Ben si dee dunque tener gran conto di questo vivo membro della Repubblica, e guardarlo da que'malori, che 'n lui mal custodito si sogliono ingenerare, falsità, monopolio, simonìa, usura, e gli altri già sgridati, e noti per tutto. Però io, lasciati questi, d'un solo ragionerò non così avvisato da' Principi, o trascurato, cioè l'andar essi la monera ogni di peggiorando, del qual male da mostrar è la radice, il danno, lo scandolo, il rimedio, e con questo finire. Radice di questo, come di tutti i mali, si è la cupidigia, la quale del peggiorar le monete ha molte occasioni, e scuse avute; ma questa è la sovrana, che uscita la moneta di Zecca, per lo molto maneggiare, e contare, col tempo ella cala, o con mal arti n'è levato, diciamo, un grano; il popolo di sì poco non fen'avvede, o cura, ond'ella pur corre, lo mal Monetiere dice a Signorso: da che la moneta tua corre leggiera un grano, meglio è guadagnarloti tu, anzich' altri la tofi; co-Sì

QUARTA. 143

sì la scema un grano; le Zecche vicine, ciò veduto, sceman la loro altresì; indi a certo tempo si ritorna alle medesime, e scemasi un altro grano, e poi un altro, e poi altro, ed altro, tantochè in tutt' Europa da sessanta anni in quà questo tarlo ha roso oltr'al terzo di questo membro, e così seguitando, prestamente lo condurremo a niente, o veramente a que'cappelli d'aguti, che forse eran le monete del ferro, che Licurgo diede agli Spartani. Il danno è manifesto, perchè quanto la moneta peggiora, che di lega, che di peso, tanto scemano l'entrate pubbliche, e i crediti, e le facoltà de'privati, perch'in tanto men oro, o ariento si riscuotono; e chi meno metallo ha, meno cose, che sono li veri beni, può comperare; perchè sempre avviene, che non sì rosto la moneta è peggiorata, che le cose rincarano, ed è ragione, perchè secondochè non mica da matto il Carafulla [1] etimologgizzava] vendo, vuol dir venga, e do; le cose in vendita si danno, perchè ci venga quel tanto metallo solito, e creduto esser nella moneta, e non tanti segni, o fogni, o pezzi di monete. Se in cento nove pezzi oggi è quel medesimo ariento, che solev'essere in cento, non bisogn'egli con cento nove pagare quel, che si pagava con cento? E il nostro fiorino valeva sessant' anni sa sette lire: oggi si cambia per dieci, perchè? Perchè in quelle sette tanto stosso, o buono ariento era, quan-

<sup>[1]</sup> V. il Varch. nell' Ercol. a cart. 251.

to in queste dieci; sicchè le sette odierne lire non hanno più facultà di comperare un fiorino intero, ma delle dieci parti le sette, e l'altre tre parti sono svanite, e di tanto scemate le facultà de'privati, e l'entrate pubbliche ancora, perchè con sette lire oggi non si ripone un fiorino antico, ma li sette decimi. E quì si vede quanto danno facciano i Principi a lor medefimi, che guadagnano quel paggioramento togliendolo a' poveri popoli una volta, e lo perdono quantunque volte le loro entrate riscuorono in moneta peggiore. Di qui nasce disordine, e confusione, perchè il popolo per la novità delle monete, e de' pregi, che le cose misurano, diventa nella sua patria forestiere, e non meno confuso, che se i pesi s' alterassono, e le misure pubbliche delle biade, e de'liquori, e delle lunghezze, colle quali sono avvezzi a contrattare. E che si può sar peggio alla Repubblica, che ogni di legge, moneta, uficio, e costume mutare, e rinnovar le membra. e quasi l'usato fonte della città intorbidare, anzi attossicare? Generasi confusione ancora nelle stesse monete, perchè quando s'abbassa di bontà quella dell'ariento, conviene alzar di pregio quella dell'oro, come s'è detto del nostro fiorino alzato da sette a dieci, altrimenti la comun proporzione tra l'ariento, e l'oro, che si sa oggil'un dodici verso tredici, non verrebbe osfervata, e tutto l'oro sarebbe comperato, e portato dove valesse più ariento. Ne' pagamenti adunque de' lasci, livelli, censi, ritratti, e d'ogni debito

QUARTÁ. 145

bito nato nel tempo, che la moneta era buona, nascono difficoltà, e litigj. Il debitore d'un fiorino d'oro di sette lire dice: eccoti sette lire. Risponde il creditore: tu me ne darai pur dieci, perchè tanto oggi ne vale il fiorin dell'oro, che tu mi dei dare; o tu mi trovi, e da' esto fiorino d' or' inoro, gigliato, e battuto di quel tempo. Replica il debitore: s' io ti do un fiorin di sette lire, come la carta canta, io non fo poco; se'l Principe ha le lire peggiorate, questa è tempesta comune, e tutti siamo nella stessa barca; duolti del Principe. E ben hanno ragione di dolersene i popoli messi in quistione, e riotta sì dura, ch' ancora i favi non l'hanno diliverata, volendo chi lo scritto, chi lo inteso, chi il rigore, chi l'equità fostenere. Ma che rimedio ha il Principe a non peggiorar la moneta? Avvegnachè peggiorandola i vicini, e'l tempo, e le mal arti, la fua buona sia sbolzonata incontanente, e trafugata, e sparendo tornerà poi rifatta cattiva, e riempierassi la città di monete sorestiere basse, e tose. e di quelle andrassi il popolo, quasi di pan veccioso, nutrendo. Rispondo, che monete tali a patto niuno non s'hanno a patire, acciocche ognuno sia sicuro da inganno; e voglionsi levar via, ma per diritto modo, e discreto, e diputar chi le pigli, e paghi lor pregio giustissimo senza farne endica, o guadagno, così ognuno a can biar le porterà, e ubbidirà volentieri, non dovendone alcun dannaggio, o poco sentire. Così un gran maestro di sapienza ordinò nel quinto delle sue Leg-Par. II. Vol. IV. gi,

gi, che la Repubblica a chi di fuori con foresticra moneta venisse, non la togliesse, ma giustamente la gli pagasse a terrazzana. Che la moneta sia fuori portata, e rifatta per esser troppo buona, non ci ha pericolo, conciossiacosachè la buona moneta a chi fuori la porta non si dona, ma gli costa per buona, e lasciavi, come si dice, il suo pelo, e la rifatta cartiva, per cartiva si rispende. e cambia. Cento lire Fiorentine si cambiano a centosei delle Lucchesi; chi torrà in Firenze cento lire, porteralle a Lucca, pagheralle ivi centosei, metteralle in Zecca, e caveranne centosei, avrà faticato invano. Perciò non si vede. che Lucca, nè altra città voti Firenze di moneta per ribatterla, posciachè il cambio ad ogni modo la livella, e ragguaglia. Non è dunque spediente, perchi altri peggiori la moneta, e tu peggiorarla, anzi quella, che s'è presa una volta, sempre ferma si tenga, perchè a' popoli non ne riesca inganno, nè danno, nè scandolo. Gli Egizi tagliavano ambe le mani a chi falfava i pesi pubblici, e le misure; ma qual maggior falsità, che stremar la monera, cioè le facoltà del popolo, chetamente quasi d'imbolio? Roma da Anbale stretta, e smunta battè il suo asse d' un oncia, che prima era una libbra, e così con un oncia di rame si pagava ogni cosa, che valeva una libbra. Ma ciò fec'ella per configlio pubblico in quella nicistà, e passata quella, non seguitò, che se durato fosse, come da dodici a uno la moneta scemò, così l'un dodici forano i pregi delle cose cre-

QUARTA. cresciuti. La villanella usata a vendere la serqua sua dell' uova un asse di dodici once, vedendolsi in mano sì s'criato, e ridotto a un oncia, avrebbe detto: messere, o voi mene date dodici di questi scriati d'un oncia, e io vi darò un uovo solo per asse. Levisi adunque ogni pensiero del peggiorar le monete, sbarbisi di questo male la radice, facciasi, che la Zecca non guadagni in alcun modo, che in verità quello stummiar l'altrui metallo, che viene a monetarsi, scandalezza, come scolmare il piattello dell'uova, che vengo. no a benedirsi. Ingorda indignità gastigata da Dio colla morte in Eli Sacerdote in Silo, ed in Ofni, e Finees suoi figliuoli, e ministri, che d'ogni vittima portata loro ad immolare sbrandellavano un gherone per loro manicare. Meglio facevano i Gentili, che si mangiavano, dal grasso, che colava, in fuori, tutta la vittima, quasi gli

Gnatus ut accepto veneretur carmine divos

Dii volesser l'anima sola, come dice Strabone,

Omentum in flamma pingue liquefaciens.

E per levare ogni tentazion di guadagno, e tutti i segni nettare, e la cosa far tutta orrevole, e chiara, e sicura, vorrebbe della moneta tant'esfere il corso, quant'il corpo, cioè spendersi per quell'oro, o ariento, che v'è; e tanto valere il metallo rotto, e in verga, quanto in moneta di pari lega, e potersi a sua posta senza spesa il me-

c Catullo: [1]

<sup>[1]</sup> Catull. Epigr. 91.

tallo in moneta, e la moneta in metallo, quasi animale anfibio, trapassare. In somma vorrebbe la Zecca rendere il medesimo metallo monetato, che ella riceve per monetare. Adunque vorrestù la Zecca metterci la speta del suo? Maisì, che di ragion civile molti contendono tale spesa toccare al Comune, per mantener nella Repubblica il fangue, come gli toccano le paghe de'foldari, e i falari de' Magistrati per montenere la libertà, e la giustizia. Ad altri pare onesto, che la stessa moneta paghi suo monetaggio fatta peggiore di cotanto, e vaglia quel più del suo metallo sodo, come il vasellamento, gli arredi, e ogn' altra materia lavorata; anzi spesse siate val più l'opera, che la materia, come ne' duoi bicchieri d'ariento intagliati da Mentore, che Lucio Crafso oratore comperò duemila cinquecento fiorini d'oro, e poi non bevve mai con elli. E gli odierni mariti sanno, se i ricami, e lavorii delle donne loro costano più, che lo stesso drappo. Finalmente l'antica usanza del cavar della moneta la spesa veggenti i popoli, e sofferenti, è prescritta, e ne sono i Principi in possessione. Io non voglio disputar co' maestri; ben dico, che se pur la Zecca non des questa spesa parire, almeno facciala menomissima, e piuttosto sian le monete men belle. Ma perchè non piuttosto [come vuole alcuno] ritornare al modo antico del gettarle? qui farebbe ogni vantaggio. Due punzoni d'acciaio stamperieno il ritto, e'l rovescio d'una moneta in due madri, e quafi petrelle di

ra-

QUARTA. 14

rame, ove due uomini, senz'altra spesa, che calo, rinettatura, e carbone, ogni gran somma il giorno ne gitterieno, tutte eguali di pelo, e di corpo, e perciò più atte a scoprire o forbicia, o falsità; non potendosi la moneta di falso metallo, che è più leggieri, nascondere alla bilancia, se è di corpo ordinario, nè alla vista, se più, o meno è larga, e grossa. E giustificarissime si farieno, le gli uficiali stessero a vederle fondere, allegare, e gittare corampopolo dentro a que' ferrati finestroni ordinati da que' nostri buoni, e savi cittadini antichi ad esempio de' Romani, che tutta questa gelosa fabbrica delle monete facevano santamente nel Tempio di Giunone spalancato, perchè il popolo vedesse il fatto suo. A questo modo chi non vede, che sbarbate sarieno la spesa, la froda, e il guadagno, radici pessime, che troncate fempre rimettono, e fanno peggiori le monete? Finalmente quasi per corollario aggiugnerò, che l'umano commerzio ha tante difficultà, e fastidi per conto di queste benedette monete, che sarebbe forse meglio far senza, e spender l'oro, e l'ariento a peso, e taglio, come ne primi tempi, ed ancor oggi usano quei della Cina, i quali per arnesi portano in seno lor cesoie, e saggiuolo, e non hanno a combattere, che colla lega, la quale colla pratica, e col paragone pur si conosce.

Della generazion de' metalli, della sovranità dell'oro, e dell'ariento, dell'origine del vendere, e del comperare, e della monera, do-K 3 ve,

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

ve, quando, e da chi ella fu trovata, e usata, de'nomi, dell'essenza, dell'importanza di lei, del peggioramento, e sua origine, danno, scandolo, e rimedio, basta avere accennato, pazientissimi ascoltatori, queste poche cose, stimate da me convenevoli a simil luogo in questa piccol ora per vostro intertenimento, non per insegnamento.



L E-

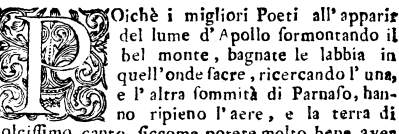


# LEZIONE QUINTA DI GIULIO DE' LIBRI

Letta nell' Accademia Fiorestina nell' anno 1588.

Sopra il Sonetto di Lodovico Martelli, che comincia:

O celeste, e terreno almo tesoro.



dolcissimo canto siccome potete molto bene aver considerato voi, Reverendissimi Monsignori, e come per certa prova ciò esser verissimo sapete K 4 voi

voi molto bene, famosissimo Consolo, e potete avere inteso voi altri, Accademici, e Uditori nobilissimi, non doverà parervi cosa nuova, se un vostro Fiorentino Poeta Messer Lodovico Martelli, scorto già da chiari lumi di Febo, salito al poggio faticolo, e alto, beendo al fonte, ricercato francamente l'uno, e l'altro giogo d'Elicona ne porgerà occasione per mezzo della mia voce, benchè roca, ed indegna, di farvi oggi sentire nei primo Sonetto del suo nobilissimo puema una dolce, e non meno umana, che celeste armonia. E sebbene piccol gorgo di torbid' acqua non può correre a pari di limpidissimo siume, nondimeno da non oscuro raggio rischiarato, ed in oltre mercè de' due graziosissimi Consoli insieme accresciuto, potrà egli forse irrigare tanto, che se non trarne la sete, avrà forza almeno (se, come spero, e confido, ne concederete la solita udienza) di sciorne in qualche parte il digiuno. Ora udite il Sonetto: [1]

Co i più begli occhi, e co' più bei crin d'oro, Che natura creasse in terra mai, Amor, l'anima accesa, e stretta m'hai, Sì ch'io grazie a te rendo, e quelli adoro.

O celeste, e terreno almo tesoro, Crespe chiome dorate, e santi rai, Per voi ne' lacci, e nelle siamme entrai, Ond' io b ato vivo, insieme, e moro.

Ond' io b'ato vivo, insieme, e moro. Di voi mi pasco, e d'altro ben non calme,

E pur

<sup>[1]</sup> Son. 1

E pur capesse in me la minor parte Di quel, ch' in voi mi punge, e mi diletta. Dolci mie care, e preziose salme, Fatemi tal, ch' io possa in queste carte

Dir quel, ch' amor di voi nel cor mi detta. Tre cose, e non più pare a me, che siano quelle necessariamente, le quali in ciascheduno componimento e filosofico, e poetico, che egli si sia, considerare si possono; la prima è la materia, o vogliam dire il soggetto, del quale si favella, la seconda è l'ordine, che vi si osserva, l'ultima è la via, ed il modo, che per dichiarazione di coral soggetto s'adopera, le quali tutte vengono comprese nel proemio de'libri della Fisica scritti da Aristotele. Ma siccome tre sono le cose da noi raccontate, così ciascuna di loro si può, per quanto fa di mestiero al nostro proposito, in tre altre guise distinguere; e prima, quanto alla materia, o soggetto, parlandosi in questo Sonetto d'amore, e facendo il Martelli in un certo modo proemio a tutta l'opera, e avvegnachè tre spezie d'amore nell' uomo ritrovare si possano, o vulgare, o onesto, o divino, poichè l'amore presuppone la cognizione, e tre sieno le cognizioni, del senso, della ragione, e dell'intelletto, e tre le bellezze ancora, del corpo, dell'anima, e della mente, come scrive Plotino in più luoghi nel libro della bellezza, e per tre nomi dal medefimo venga amore fignificato, per pafsione amorosa, per Demone, e per un Dio; di queste tre sorti c'ingegneremo mostrare, che

favelli il Poeta. Le quali tre maniere d'amore volle egli ancora forse accenna ci in quel Sonetto: [1]

Da i vostri occhi leggiadri, e dall' accorte Dolci parole, e dal bel riso santo;

e parlando al Sole in altro luogo disse: [2]
Or sai, che l'uno, e l'altro occhio cervero
I tuvi bei raggi d'oro dissolora,
E ch'il ben, ch'altamente m'innamora,

Non si puote onorar pur col pensiero.

Quanto all'ordine, lasciate da parte le molte opinioni altrui, avvegnachè egli fortisca la natura sua nel rispetto di quello, ch'è prima, e di quello, ch'è poi, e questi in due modi si considerino, o rispetto a noi, o rispetto alla natura stessa, onde Platone nel quinto della Repubblica diste, che i quesiti, e le questioni alcuna volta si mutano per cagione della debolezza del nostro intelletto, e quel, ch' è prima rispetto a noi non si distingua in altre maniere, ma sì bene quello, ch' è prima rispetto alla natura, perchè o egli è prima d' origine, o prima di perfezione; quinci avviene, che gli ordini, che s'osservano, o ritrovare si possono nelle trattazioni, saranno principalmente in due guise divisi, e di poi in tre spezie si verranno fecondariamente a distinguere, e queste saranno o ordine, rispetto a noi, di comodità, o di facilità di dottrina, o ordine di natura secondo l'o-

rigi-

<sup>[1]</sup> Son. 13. [2] Son. 17.

QUINTA:

rigine, o ordine di natura, quanto alla perfezione; e però ancora noi tenteremo mostrare, che questi tre ordini in questo Sonetto, favellandosi d'amore, siano stati osservati. Ultimamente, perchè tre sono le vie o comuni, o dialettiche, o scientisiche, e dimostrative, o poetiche, ed esemplari, si scorgeranno ancora questi tre instrumenti essere stati usati dal Poeta in questo Sonetto. Saranno adunque tre isposizioni; nella prima c'ingegneremo di mostrare, che il Martelli parla dell'amor vulgare con ordine di somodità di dottrina, e con modo probabile, e comune. Nella seconda, ch'egli discorre dell'amore onesto con ordine di natura, ma secondo l'origine, e con via, e modo dimostrativo, e scientifico. Nella terza, ed ultima, che egli savella ancora dell'amor divino con ordine di natura, e di perfezione, ma per via, e per modo poetico, e d'esempi. Nè ciò doverà parere lontano dalla sua incenzione, se facendo egli in questo primo Sonetto proemio a tutto il suo poema amorofo, e ragionando in diversi luoghi di que-Re tre maniere d'amore, siccome ha fatto ancora il Petrarca, ed altri, dovendo il proemio contenere brevemente ciò, che nel resto dell'opera si comprende, con questi tre ordini, e con queste tre vie, egli queste tre spezie d'amore andrà accennando. Il p imo ragionamento adunque farà dell'amore vulgare. Nè per vulgare intendo io quello, che ferino, e bestiale si domanda, ma quello, che passione amoroia da Plotino è chias

mato. Ora perchè questo è negli uomini il più comune, ed è più noto, e più racile a conoscersi, che gli altri, seguitando in ragionare di lui con l'ordine della dottrina più agevole, e trattandone con vie comuni, e dialettiche, da questo daremo principio. Quanto a questo amore, tre sono le considerazioni, che di lui aver si possono, l'origine, la natura, e l'utilità. Il che ancora perchè dell'onesto, e del divino dir si puote, verrà diviso questo Sonetto in tre parti principali. E' l'origine di questo amore, considerandolo comunemente, della quale parla ne' primi versi, la bellezza degli occhi, e de'capelli della sua donna, e però dice:

Co i più begli occhi, e co i più bei crin d'oro. Della natura di lui parla fecondariamente nel secondo quadernario, mostrando, com' ella consiste in unione di contrarietà dicendo:

O celeste, e terreno almo tesoro.

Della utilità ragiona nella terza parte, cioè ne' due ultimi ternarj, seguendo, che solo di quelle bellezze, e piaceri corporei si pasce, ma che non quivi si ferma, senza sollevarsi da quelli alle bellezze oneste, e divine, e però soggiunge:

Dolci mie care, e preziose salme.

Puossi in questa prima introduzione considerare l'ordine di comodità di dottrina usato dal Poeta, perchè in questo si procede da' confusi, e più noti a' men confusi, e men noti, alli distinti, ed ignoti. Però nella prima parte dice, che su acceso da' più begli occhi, e dalle più belle chio-

me.

#### QUINTA. 157

me, che mai creasse la natura, che sono le cose stesse. Nella seconda in luogo degli occhi, e de'capelli pone le dissinizioni loro, come men consuse, e men note dicendo:

Crespe trecce do ate, e santi rai.

Nella terza, seguendo il medesimo ordine, da' men' confusi, e manco noti alli distinti, e ignori, dice, che di loro si pasce, come di propri beni. Ma perchè in loro scorge più alte bellezze, gli prega, che lo faccian tale, che possa in questa sua opera ragionare d'amore, e degnamente. Quanto alla via, e al modo, ch'è la terza, e ultima considerazione, dovendo usare la via comune, e dialertica, egli si serve, a provare, ch'e' sia acceso di questo amore, di tre accidenti, e vogliam dire di tre segni. Il primo è, che egli di maniera è infiammato delle bellezze di quegli occhi, e di quelle chiome, che e' ringrazia amore di tal fiamma, e di tal nodo, e quelli, come cagioni di sì dolce legame, adora; talchè il ringraziare, e l'adorare sono i segni del suo amore. Il secondo è, ch'egli vive, e muore beato, ancoraché così stretto, e così fattamente acceso viva. Il terzo, ed ultimo segno è it piacere, ch'egli prende, il quale gli par poco; e perchè questo amore volgare non lo deprime al basso, sicche divenga siero, e bestiale, però prega quest' occhi, e queste chiome, che lo faccian tale, che possa ragionare quanto gli occorre di loro, e dell'altre maniere d'amore più nobili.

bili, e più eccellenti degnamente, onde egli scrive:

Fatemi tal, ch'io possa in queste carte

Dir quel, ch' amor di voi nel cor mi detta. E questo basti così in comune, quanto alla prima introduzione così della prima sposizione, come della prima spezie d'amore. Nella seconda poi dobbiamo ragionare della seconda maniera d'amore, ch'è proprio dell'anima umana, e si può domandare onesto, seguendo l'ordine di dottrina secondo l'origine, e con modo dimostrativo. Di questa seconda sorte d'amore tre cose medesimamente dichiara il Martelli, le cagioni, la sustanzia, e i propri accidenti. Quanto al primo dice, che amore gli accese l'anima; quanto alla sustanzia, che questi occhi, e questi rai sono fatti il suo tesoro; quanto al terzo degli accidenti propri, che di loro si pasce, e si mantiene, e per loro desidera perpetuarsi nella memoria degli uomini. Intorno all'ordine, prima propone la cagione, che è amore, poi soggiunge la natura di questo amore fatto tesoro, e ultimamente racconta gli effetti prefenti, e futuri pascendosi di queste bellezze, e sperando per loro vivere, quando altri lo terrà per morto. Il modo, e la via è dimostrativa, e scientifica; perchè fe egli ringrazia amore, e adora i capelli, già gli suppone come proprie cagioni del suo amoroso ardore. E se e'vive beato insieme, e muore, adunque segue, che il suo tesoro sia celeste, e terreno insieme, e se quel, che lo punge, e la

QUINTA.

150

lo diletta, è la minor parte di quello, che desidera, che in lui si ritrove, ciò è saldo argomento, che egli si nodrisca, e viva di questo amore, come di proprio, e accomodato nutrimento. Nella terza, e ultima sposizione sarà nostro intendimento mostrare, che il nostro Poeta ha favellato dell'amor divino, e celeste, e questo seguendo il terzo ordine di natura, e di perfezione, e la terza via esemplare, e poetica, di questo amor divino si scuopre il principio, l'influsso, e'l fine; il principio sarà amore per mezzo degli occhi, e de' capelli, cioè de' primi intelletti; l'influsso la continuazione della prima mente nel suo intelletto; il fine sarà il ritorno, e'l rivolgimento al suo principio. Quanto all'ordine di perfezione, si procederà dalle più universali, e virtuali ragioni alle meno universali, e più attuali; della via, e degli instrumenti con tre maniere d'esempi posti da Acistotile nel secondo della Rettorica poeticamente s' andrà confermando quanto farà di bisogno. Ora avendo sin quì universalmente discorso per modo d'introduzione sopra il Sonetto del Martelli, sia di mestiero, che particolarmente venghiamo alla propria sposizione, ed a più esatta dichiarazione. E prima col ragionare dell'amor volgare prendendo l'ordine più agevole delle dottrine, e ufando ragioni comuni, e dialettiche, per maggiore intelligenza di ciò, è da ricordarsi, che da Platone, e da' Platonici comunemente è stato provato amore essere desiderio di bellezza. E secondochà ſi

li possono considerare nell'uomo tre maniere di bellezza, così saranno tre sorti d'amore. Però. perchè comunemente sono poste due spezie di bellezza, e due Veneri, una vulgare, e una celeste, cioè una corporea, e l'altra incorporea, essendo questa incorporea, e celeste di nuovo divisa in due altre maniere da Plotino, e da altri. da noi ancora saranno poste tre sorti di bellezze, una del corpo, l'altra dell'anima, la terza della mente, che è la suprema parte dell'anima nostra da Platone, e Plotino chiamata occhio dell'anima. Ora parlando noi primieramente di questo amore vulgare, che ha origine dalla bellezza corporale, la quale risulta da una certa proporzione di membri, e di vivacità di colori congiunti con un non so che di grazia, come hanno voluto alcuni, ovvero dallo splendore della primaluce, come hanno creduto altri, però dell'origine di questo amore parlando ha ragionevolmente scritto:

Co i più begli occhi, e co i più bei crin d'oro. la qual cosa ha egli in un altro suo Sonetto replicato dicendo: [1]

Qual vaghezza m'incende, allor ch'io veggio Le bionde, e crespe chiome all'aura sparse Presso a quei chiari lumi, in cai m'apparse Amor, e dove ha'l suo più altero seggio! la perchè questa bellezza pare, che sia più pro-

Ma perchè questa bellezza pare, che sia più proprio oggetto del vedere, che degli altri sensi, co-

me

<sup>[1] 500. 2.</sup> 

#### QUINTA. 161

me ha dichiarato Plotino, essendo una immagine della divina luce, ancorchè ella si ritrovi ancora nelle voci, e nell'armonia, però ha, se io non m'inganno, questo significatoci in queste parole:

Co i più begli occhi, e co i più bei crin d'ora. Era indizio di servitù, non solo appresso i Greci, ma ancora appresso i Latini, il radersi il capo, siccome la fronte capellata era segno di libertà, però con bell'arte ha detto quì il Poeta, che la sua donna l'ha stretto, e posto in servitù co' suoi capelli. La bellezza de' corpi avendo ella eziandio dependenza dalla bellezza incorporea, e spargendosi oltre a questa la virtù seminale sopra alla materia, siccome si spargono i capelli su per la fronte, però volendo sorse accennare l'una, e l'altra origine, ha congiunto insieme:

Co i più begli occhi, e co i più bei crin d'oro. Ma perchè cotal bellezza non abbassa il Poeta a furore vile, e bestiale, ma a temperato piacere, però attribuisce egli questa produzione allo Dio

Amore, dicendo:

Amor l'anima accesa, e stretta m'hai. E poiche in questo amore non può per i dissoluti diletti del corpo perturbarsi la ragione, ne l'intelletto, il Poeta di ciò volendo avvertirci (avvegnache questa passione sia lodevole) subito soggiunge:

Sì ch' io grazie a te rendo, e quelli adoro.

Aggiungesi a questo, che la bellezza, qualunque ella si sia, a differenza del bene, alletta, e tira non Par. II. Vol. IV.

L cia-

ciascuno indifferentemente, ma solamente quelli, che la conoscono, e ciò sa ella con qualche poco di forza, e in oltre con non piccolo piacere,
e diletto, le quali tre cose ha molto bene espresso il nostro Poeta, dicendo della prima, e della seconda:

Amor l'anima accesa, e stretta m'bai.

E della terza:

Sì ch' io grazie a te rendo (per il piacere, che ne fente) . . . . . e quelli adoro.

S'attribuitcono ad amore tre condizioni comunemente; ch' egli sia antichissimo, maraviglioso, ed utile; queste tre si scorgono in questo primo quadernario. E' antichissimo, perchè precede alla natura; è maraviglioso, perchè opera nelle sostanze incorporee, come nell'anima; è utile, poichè de'suoi legami, e delle sue siamme vien ringraziato. Tre altre proprietà ci si scuoprono, e sono queste, che egli muove, unisce, e conserva; muove accendendo, unisce, e conserva strongando:

Amor l'anima accesa, e stretta n' hai.

E perchè colla bellezza s'accompagna la maraviglia, e il bello rapiice con novità, e maravigliofamente, quindi è, che il Martelli subito soggiunge nel secondo quadernasio:

O celeste, e terrene almo tesoro. Se da nume divino non può procedere cosa, che rea sia, bene a ragione avendo già il nostro Poeta raccontato le cagioni più principali, e le

men

### QUINTA. 163

men principali del suo amore, viene ora a raccontare la natura, e sostanza sua, chiamandolo
tesoro celeste, e terreno. E' celeste, perchè non
l'abbassa a piaceri inonesti, ma lo sollieva piuttosto a più nobile amore; lo chiama terreno, perchè ha origine dal senso, che è intorno a bellezza corporea. E perchè questa natura di questo
amore, essendo egli accidente, non ha sussistenza senza le sue cagioni, però segue immediatamente:

Crespe chiome dorate, e santi rai, Per voi ne lacci, e nelle siamme entrai.

Per qual cagione siano attribuite a amore le siamme, ricevendo per vero quello, ch' è stato detto da diversi, credo ancora ciò essere stato sinto, perchè fra tutti questi corpi il suoco è più attivo, più bello, e più sottile di tutti, e più s'avvicina alla natura incorporea, ed ha ragione di sorma in comparazione degli altri, ed è simbolo della bellezza, e per questo dice:

Per voi ne' lacci, e nelle fiamme entrai.

Ora che questo amore sia un tesoro celeste, e terreno, si prova immediatamente dallo essetto dicendo:

Ov' io beato vivo insieme, e moro.

Cotale è la condizione delle buone, e giovevoli cose, che per la presenza loro apportino benesizio, e per l'assenza siano di grandissimo danno cagione. E perciò Achille, e non Tersite, allontanandosi dal campo de' Greci, su occasione di molti, e molti gravissimi mali, e però sor-

se rimirando alla presenza, e all'assenza di quest'occhi, e di questi capelli, dice il nostro Martelli:

Ov' io beato vivo, insieme, e moro.

Oltrechè in queste passioni corporali si scorgono sempre mutazioni, e contrarietà per cagionè della natura, della materia, e del vario appetito suo, che in lei ha occasione dalla privazione, però non è gran satto, se e'vive, e muo-

re, ma pur sempre beato:

Di voi mi pasco, e d'altro ben non calme; Se noi ci nutriamo di quella medefima fostanza, della quale ci generiamo. Ancorchè ragioni il Martelli in questa terza parte scoprendoci gli accidenti di quello amore, dice, che si patce solo della veduta di questi occhi, e di questi capelli, nè più oltre s'abbassa il suo appetito a piacere disonesto inteso forse da Omero per lo loto cibo dolce, ma che induce dimenticanza della patria, perciocchè non più amore domandar si potrebbe questa passione, ma furore, e bestialità. E per ciò confermare, dice : almeno fossi io capace di godere una minima particella di quella bellezza, che nascendo da voi mi muove ad amarla, e insieme mi diletta; e perchè la bellezza principalmente c'alletta o mediante il vedere, o mediante il discorso, o mediante l'intendere, e si truova eziandio nelle cose, che si rimirano, si discernono, e s'intendono, però questo autore accennando l'uno, e l'altro dice:

Di voi mi pasco, e d'altro ben non calme.

E in

E in altro luogo disse: [1]

.... ch' il core ogn' altro dolce oblia,

E di questo si pasce, e s'innamora. Ma poiche non può in questo modo godere interamente quanto defidera, prega questi occhi, e questi capelli, che lo facciano tale, che possa cantare di loro quanto gli detta amore. E questo sia detto per non essere più lungo intorno alla prima sposizione. Ancorchè Platone scriva nel Fedro, che tre sono le vie da sollevare gli animi nostri alla prima vita, quella dell'amore, quella della filofofia, e quella della musica, la prima col vedere, l'altra collo specolare, e la terza coll'udire, tuttavolta ritrovandosi l'amore non folo intorno alle cose visibili, e corporee, ma intorno all'invisibili, ed incorporee, potremmo ancora per questa sola inalzandoci alquanto col discorso arrivare alla prima, alla seconda, e poi alla terza bellezza. Poichè Omero finge, che arrivando Ulisse in paese straniero, egli sene saliva nella più alta parte, onde egli potesse scorgere il sito, e la natura, e le condizioni degli abitatori di quel luogo; forse avvertendoci, che egli bisogna alzare il discorso nella più sublime parte dell'anima nostra per potere conseguire più chiara, e sublime cognizione delle scienze, e de' costumi degli uomini. Ma perchè ogni nostra cognizione ha origine dal fento, avendo già ragionato dell'amore, che è intorno alla bellezza L 3

<sup>[1]</sup> Son. 19.

del corpo, per la quale ci possiamo inalzare alla bellezza incorporea, e di primo tratto a quella, che è propriamente dell'anima, e col discorso si comprende, mediante le virtù purgatorie, e le scienze, però in questa seconda sposizione ragioneremo di questo amore preso in questo secondo significato, che nasce dalla seconda bellezza incorporea, e onesta, della quale sorse savellò questo medesimo Poeta, scrivendo in un suo Sonetto: [1]

Questa leggiadra donna, in cui s'accoglie Bellezza, ed onestà quante mai furo.

E altrove: [2]

Doune, che'l mondo in gentil foco ardete,

E siete il sior di questa nostra etate.

Non senza ragione ciò sarà fatto da noi, perchè chi solo intorno alle bellezze del corpo si rigira, e quelle sole desidera, e abbraccia, avvegnachè elle non sono, se non ombre, e immagini piuttosto di bellezze, a guisa di novello Narciso si sommerge nell'onde, siccome questo medesimo autore in un suo Sonetto n'insegnò dicendo: [3]

Deh fuggite, ove sien fontane, e fiumi

Che non avvenga a voi, com' a Narciso.

E Platone disse di questi così satti, che e' sono burlati ne' sogni. Però non avendo questo fine principalmente il nostro Poeta, ma più sublimi bel-

<sup>[1]</sup> Son. 5.

<sup>[2]</sup> Son. 11.

<sup>[3]</sup> Son. 23.

QUINTA. 167

bellezze con interno occhio rimirando, in questo medesimo Sonetto altro amore più nobile, altre bellezze più eccellenti ci propone. Seguitando adunque il metodo proposto da noi, conciossiachè questo amore nasce dalla bellezza delle scienze speculative, e delle virtù morali, però dice quanto alle cagioni di questo amore il Martelli, che amore gli ha acceso, e stretto l'anima:

Co' più begli occhi,

(cioè colle più belle scienze)

cioè colle più belle virtù, e ornamenti, che mai creasse la natura. E' da ricordarsi, che siccome la bellezza corporale non veduta per gli occhi, non può svegliare in noi amore, così la bellezza dell'anima, che principalmente dalla giustizia, e dalla temperanza, e dalle scienze procede, le quali, come disse Plotino, sono più lucenti, e più belle, che non è la stella di Venere, non può nell'anima nostra cagionare amore, se ella non è veduta, cioè conosciuta, o posseduta da noi, però ha ben detto:

Co i più begli occhi, e co i più bei crin d'oro. Che gli occhi siano simbolo delle scienze, cene sa fede Omero, il quale dà sempre a Pallade l'epiteto d'occhi cessi, o glauci, o vogliam dir noi trasparenti, o sereni, o splendenti, epiteto d'acuta vista. Che i capelli eziandio si prendano per le virtù, celo accennò Socrate nell'Alcibiade biasimando i popoli di Midia, i quali radendosi i capelli del capo ardislero poi di voler

4 go-

governare la Repubblica, e Omero chiamando spesso i Greci criniti, e comati, è stato giudicato ciò aver detto per significare la fortezza loro, siccome egli fa ancora descrivendo Ettore fortissimo colla chioma lunga. Amore adunque accese l'animo del Poeta colle più supreme notizie, e colle più oneste virtù, che mai natura creasse in terra. Ora qui potrebbe dubitare alcuno, come le scienze, e le virtù siano opere di natura, avvegnachè e queste, e quelle paiano ritrovate dall' uomo; alla quale difficultà fecondo l'opinione d'alcuni si potrebbe rispondere, che le scienze si può dire, che siano opera della natura, perchè le cose, delle quali si cerca la cognizione, sono per lo più fatte dalla natura. Quanto alle virtù, perch'elle hanno in un certo modo origine, e dependenza dalle scienze speculative, come ha ben dichiarato Simplicio, e Averroe nel proemio della Fisica, per questo si potrebbe dire il medesimo ancora delle virtù. O vogliamo dire, che il vivere virtuosamente non è discordante dal vivere, secondo le leggi della natura, avvegnachè il buono, e il giusto per propria natura paia defiderato da tutti, e da tutti celebrato, sebbene per la malvagità de'tempi forse abbracciato da pochi. Ma seguendo l'openione de' Platonici si può dire altramente, per intendimento della quale è da sapere, che la bellezza del corpo è molto diversa da questa dell'anima. Perciocché siccome quella è un siore, ed una certa grazia, che nasce dalla forma, e ridondonda nel corpo, e nella materia, come estrinseca, e forestiera, così per lo contrario questa
dell'anima è interna, e propria, e la bruttezza è
estrinseca, e pellegrina, e perciò l'anima non
diviene bella per l'acquisto di lei, ma solo col
purgarsi, e separarsi dalle potenze corporali, e
siccome alcuna bella donna rinvolta nel sango la
propria bellezza solamente scoprir ne puote col
mondarsi, e purgarsi da quella belletta; così l'anima umana imbrattata dalle potenze inferiori,
ritirandosi in se stessa, manda fuori il suo proprio
splendore, perchè tale su creata dalla prima cagione, la quale sotto nome di natura vien qui
intesa dal Poeta, e però dice:

Che natura creasse in terra mai.

Ma se amore ha così alle scienze, ed alle virtù accesa, e stretta l'anima del Poeta, rilucendo già le cognizioni, e le virtù in lui, ne segue necessariamente, che ringrazi questo amore, e adori quelle dottrine, e quelle virtù purgatorie; e

però soggiunge:

Sì ch' io grazie a te rendo, e quelle adoro.

E in vero le le virtù sono purificazioni dell'anima nostra, e le speculazioni sono i suoi splendori, poichè mentre ella s'immerge in questo corpo, si macchia, e si dimentica della propria bellezza, ritornando alla cura di se stessa, e alla rimembranza delle prime bellezze per mezzo delle virtù, e delle scienze, è ciò principale opera d'amore, onde è ben ragionevole, che ringrazi amore di tanto benesizio, e adori quelle bellezze;

O celeste, e terreno almo tesoro.

Con questo ordine d'origine, avendo prima raccontato i principj d'amore, viene a ragionare della sua na ura, e a descriverlo innanzi, e perchè quelle bellezze delle virtù, e delle scienze, che sono nella sua donna, si scorgono impresse nell'animo del Poeta, e son diventate una cosa istessa, però dice:

O celeste, e terreno almo tesoro; alludendo alle bellezze delle scienze, e a quelle delle virtù, alle quali concorrono i sensi, però chiama quelle celesti, e queste terrene, delle quali altroye ragionando disse:

O novella, o gradita servitute, Come sent'io la tua mercede, e ognora Crescer nell'alma i semi di virtute.

E perchè questo timore consiste nelle virtù, e scienze di lei, però soggiunge:

Crespe chiome dorate, e santi rai,

Per voi ne' lacci, e nelle fiamme entrai.

E che ciò sia il vero, dal sine lo prova, che è ragione fortissima, ed essicacissima:

Ov' io beato vivo insieme, e moro.

In queste parole è da por mente, ch'e' pare, che si faccia menzione di due sini del viver beato, e morir beato; e perciò se ci sono due sini, ci saranno due amori, e non uno. A questo si può rispondere, che l'amore onesto, che riguarda l'anima umana, può avere due sini, uno più principale, e l'altro meno; perchè nell'anima uma-

na

QUINTA. 171

na si considerano due perfezioni, una delle virtù purgatrici, o morali, l'altra delle speculative; ma perchè la perfezione delle virtù morali riguarda l'altra, come il men perfetto il più perfetto, però hanno forza d'un sol fine, e per questo ha detto, con una parola sola:

Ov' io beato vivo insieme, e moro,

Di voi mi pasco, e d'altro ben non calme. In questa terza parte, seguendo pur l'ordine d'origine, ch'è di andar sempre a maggior perfezione, il Poeta ci scuopre la comodità, che da questo amore ne trae, e quello, che ne spera per l'avvenire, e la prima è, che si nodrisce pensando sempre alle belle maniere, ed alle sublimi condizioni, che nella sua donna si ritrovano; laonde disse in un suo Sonetto: [1]

L'anima dal gran fuoco sbiguttita Piange; io le dico: ohimè, saper pur dei, Che nel fuoco, che t'arde, è la mia vita.

Ma perchè non sele può immaginare tali, quali in lei si ritrovano, soggiugne:

E pur capesse in me la minor parte

Di quel, che in voi mi punge, e mi diletta. E poi ragionando del bene, che spera conseguire mediante tale amore, segue:

Dolci mie care, e preziose salme. Son pesi, che non l'aggravano, lo assomigliarsi a lei colle virtù, e colle scienze; siccome altrove a questo medesimo proposito. [2]

Quin-

<sup>[1]</sup> Son. 54. [2] Son. 15.

Quinci vien la virtà, che mai non scema D'onorati pensier m'ingombra il core, Che lieto porta sì pregia a salma;

perciocchè son pesi cari, e preziosi. E perchè si dissida poter venire simile a loro, gli prega, che almeno lo rendano tale, che possa celeb argli in versi in quel modo, che nel suo cuore parla di loro amore:

Fatemi tal, ch' io possa in queste carte. Dir quanto amor di voi nel cor mi detta.

E altrove disse: [1]

Io per me prego amor, che mi dia stile Tanto, che agguagli il dolce eterno zelo.

Equesto è quanto m'occorre dire intorno all'amore onesto in questa seconda sposizione. Restacia parlare dell'amor divino, che nella parte sublime dell'anima, cioè nell'intelletto, talvolta si ritrova, per dichiaraz one del quale chi mi spiegherà l'ali, acciocchè io possa non pure sull'uno, ma sull'altro giogo di Parnaso seguitare il volo del nostro Poeta, il quale forse di questo terzo amore intese cantare in quel Sonetto: [2]

Nuova fiamma d'amor nel cor s'accende, E di nuovi dissi s'ingombra l'alma, Nuova di spemi, e di paure salma Da beltà nuova nel pensier mi scende.

Soggiugnendo nel primo ternario.

Questa Regina ha il suo bel seggio in Cielo, E ivi

<sup>[1]</sup> Son. 10.

<sup>[2]</sup> Son. 55.

E ivi è nata, e di lassuso altera Mi tragge suor della gran turba vile.

Di questo amor divino tre cose andremo medesimamente dichiarando, l'influsso, il fonte, e il principio, nel primo quadernario l'influsso, nel secondo il fine, e'l ritorno al suo sonte ne' duoi ternari; e ciò seguendo l'ordine di perfezione, perchè più perfetto è quest' amore nel suo fonte, men perfetto nel suo influsso, e nell'essenza dell'invelletto nostro, servendoci ancora di tre spezie d'esempi, che sono i propri, cioè dell' esempio vero, della fimilitudine, e dell'apologo; e perchè noi abbiamo detto, che questo Sonetto è come poemio a tutta l'opera, però mostreremo, come in queste tre parti ci si ritrovano le tre condizoni poste da' Rettorici ne' proemj, di rendere l'uditore benevolo, attento, e docile. Quanto al fonte, e al principio di questo amore divino, che nel nostro intelletto, e nella suprema parte dell'anima umana si ritrova, non si potendo dire, se non che egli sia il primo intelletto, e la prima bellezza, della quale il lume, come quello, che per tutto si dissonde, e non si consonde con cosa veruna, è in un certo modo proprio simbolo, e simolacro, viene quì dal proprio Poeta compreso sotto nome degli occhi, e perchè queste bellezze, e questi splendori nello intelletto si ritrovano per la bontà del primo intelletto, che desidera diffondere se stesso in tutte le cose, però ha con ragione detto insieme, che amore le ha accesa l'anima

Ge i

Co i più begli occhi, e co i più bei crin d'oro. Significano i capelli nelle Sacre Lettere alcuna volta i pensieri dell'animo, e le cognizioni dell'intelletto, perciocchè egli produce in se stesso le notizie, delle quali egli fi adorna, siccome fa il capo i capelli, de' quali egli poi si sa bello, e in questa guisa vien dichiarato quel luogo, che da Dio sono annoverati i capelli del nostro capo. Oltrechè Omero ancora forse accennando la provvidenza, e la possanza di Giove, ce lo figura colle ciglia nere, colla chioma folta, mediante la quale, siccome egli soggiugne, egli muove il cielo, e'l mare. Aggiugnesi, che essendo i capelli l'ornamento della fronte, e questi s'adornano di fiori, perciò potranno essere intesi per gli orti di Giove, cioè, come espone Plotino, per gli ornamenti, e per gli splendori, che dal proprio intelletto risplendono nella no-Ara mente:

Amor l'anima, accefa, e stretta m' hai,

Sì ch' io grazie a te rendo, e quelli adoro.

Conferma questo, ch'egli ha detto, colla pruova
fondata sulla prima spezie d'esempli, che racconta le cose fatte veramente, però dice: Io ti ringrazio, amore, e adoro voi, occhi belli, avendo prodotto in me sì alto amore, come fa veramente ciascuno, che riceve da altri qualche segnalato benesizio.

Si ch' io grazie a te rendo, e quelli adoro.
O celeste, e terreno almo tesoro,
Crespe chiome dorate, e santi rai.

Se-

QUINTA. 175

Seguita il Poeta pur coll'ordine di perfezione di dichiarare in questa seconda parte l'influsto dell'amor divino raccolto nella sua mente, e perchè purificata dall'operazioni delle potenze inferiori, e illustrata dagli splendori del primo intelletto, ella non solo diviene bella, ma la stessa bellezza, della quale non amore participato, ma essenziale ne risulta, perciò dice il Poeta:

O celeste, e terreno almo tesoro.

Ma perchè questo intelletto si rende più divino, dissondendo nelle operazioni l'interna sua essenziale luce, la quale meritamente si può chiamare la sua bellezza, però soggiugne:

Crespe chiome dorate, e santi rai.

Nella quale seconda parte è da por mente, perchè egli non faccia menzione, se non delle cagioni particolari, e non d'amore, come egli ha fatto nella prima, e ciò pens'io, che sia avvenuto, perchè parlando nella prima della produzione d'amore, si richiede sar menzione delle cagioni universali, ed efficienti, ed estrinseche; ma nella seconda ragionandosi dell'amore, quanto alla natura, e sostanza sua, non sa di mestiero, se non dell'intrinsiche, e proprie cagioni di savellare, e perciò soggiugne:

Per voi ne' lacci, e nelle fiamme entrai; laddove nel primo quadernario disse:

Amor l'anima accesa, e stretta m'hai. Ovvero, perchè l'intelletto allora è giunto al colmo delle sue perfezioni, quando spiegate le suo

sue proprie bellezze in se medesimo, quelle in se stesso rimira. E ciò conferma colla seconda spezie d'esempio, che è la similirudine, perchè in questo divino amore non cade vita propriamente, nè morte, ma per similirudine, però dice:

Ov'io beato vivo insieme, e moro.

E in altro suo Sonetto lasciò scritto: [1]
Ma chiamar non si dee morte quel varco
Che scorge altrui per via dritta, e spedita
Al buon gioir dell'anime beate.

O luci fante, quel, che voi mirate, Per voi vien tale, e son nel mio dir parco, Che bisogn'è, che passi a miglior vita.

Di voi mi pasco, e d'altro ben non calme.

In questa terza parte dichiara il fine di questo amore, che è il ritorno al suo principio, la qual cosa, come ha Plotino altamente interpretato, volle intendere Omero per lo ritorno d'Ulisse nella sua patria; per intelligenza delle quali parole è da ricordarsi, che i Platonici vogliono, che le cose ritornino al loro sonte, e principio mediante il moto, e mediante poi la quiete, e lo stato lo fruiscano. Ora perchè questo sine non si può interamente possedere in questa vita, perè dice:

Di voi mi pasco, e d'altro ben non calme; e sog-

<sup>[1]</sup> Son. 18.

e soggiugne:

E pur capesse in me la minor parte

Di quel, che in voi mi punge, e mi diletta; avvegnache alla beatitudine si richiegga il diletto, e la quiete; ma perchè questo intelletto è stimolato da ardentissimo amore, però sebbene ha il diletto, non ha la quiete interamente, nè perfettamente; sebbene in comparazione dell'anima i Platonici dicono, che la mente gode nella quiete, e l'anima nel moto, perchè nella cognizione dell'intelletto non si veggon quei progressi, nè quei discorsi da una cognizione in un altra, come nella cognizione dell'anima ragionevole, o vogliamo dire del discorso; che poi egli si pasca di questo bene sovrano, e soprabbondante, nè tenga cura d'altro, che di questo, pare, che lo confermi colla terza sorta d'esempio, che si può ridurre all'apologo, come è quello d'Esopo della volpe, e delle zecche citato da Aristotele nel secondo libro della Rettorica. Ora perchè l'intelletto alla sua vera beatitudine non può per se stesso inalzarsi, ma fa di mestiero, che egli vi sia rapito, e tirato, però soggiugne:

Dolci mie care e preziose salme,

Fatemi tal, ch' io possa in queste carte

Dir quel, sh'amor,

cioè il primo intelletto, e la prima sapienza

..... nel cuor mi detta;

nel cuore, cioè nella più principal parte dell'anima. Restaci brevemente a mostrare, come in questo Sonetto egli rende l'uditore benevolo, at-

Par. II. Vol. IV. M ten-

tento, e docile. Attento nella prima parte, favellando di bellezze non mai più vedute in terra, e d'amore, cioè d'una passione veementissima, e d'un Demone grandissimo, e di un Dio antichissimo. Nella seconda rende l'uditore benevolo, perchè reputando egli l'amor suo un tesoro celeste, e terreno, dicendo di vivere, e morire beato in così fatto amore, viene a scoprirne ottimo costume, e perciò viene a rendere benevoli i lettori. E se egli non sa invocazione a Febo. nè alle Muse, ma solo a'begli occhi, e alle bionde trecce della sua donna, non per questo può esser notato d'arroganza, perciocchè trattando i Poeti lirici per lo più materie amorose, le quali sentono, e pruovano in loso stessi, quindi avviene, che, quanto alla materia, certissimi di quello, che vogliono cantare, non hanno il più delle volte mestieri d'invocare le Muse, o Apollo, sebbene quanto allo stile, e modo di scrivere poetico possono far ciò, se non di necessità, almeno senza biasimo, la qual cosa su, per quanto io stimo, avvertita dal Varchi, ricorrendo nel suo primo Sonetto a Febo per aiuto, non per altra cagione, che dello stile, sebbene alcuna volta anco. a per rispetto della materia troppo alta, e sublime possono ricorrere al divino aiuto, il che ancora è stato fatto da Platone nell'ottavo della Repubblica, ed altrove ancora. N lla terza parte proponendo voler trattare in tutto questo poema quello, che gli dettava amore, rende gli uditori docili. Le quali cose compite dal nostro PoeQUINTA. 179
ta, e da me, come ho saputo il meglio, dichiarate, senza più noiare le vostre amorevolissime
orecchie, ringraziandovi di tanta cortese udienza,
porrò fine alla presente Lezione.



M2 LB

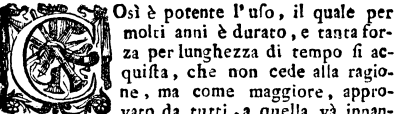


SESTA

DIMESSER

## FRANCESCO BOCCHI

SOPRA L'UOMO DA BENE.



molti anni è durato, e tanta forza per lunghezza di tempo si acquista, che non cede alla ragione, ma come maggiore, approvato da tutti, a quella và innan-

zi; come è il costume tanto per tutto usato di dire nelle umane occorrenze: uomo da bene. Altresì la scrittura, che posta è in carta, dove si conchiude l'obbligo di due persone, che trafficano insieme, e che negoziano, per uso è chiamara contratto, come piace al popolo. Questa voce contratto, sebbene vale quell'obbligo son-

22

za più veramente, che nelle parole teali consiste, procedenti da viva voce di chi promette, e di chi accetta l'obbligo, tuttavia cotanto puote l'uso, che le parole, ancoraché scritte in carta sieno equivoche, si chiamano pur contratto; il quale mentrechè dura, ed ha l'essere per disfinizione, non è gran facto atteso per la sua picciola durazione, e momentanea, ma tutto il suo vigore diffonde nell'equivoco, come per lungo uso in tale affare ad ora ad ora ne'negozi per tutto si adopera, quando si dice, che una carta, dove dentro ci ha simile scrittura. è un contratto. Che dentro delle pietre egli sia il fuoco, pare, che il vulgo porti opinione, e di ciò favel. la conforme a questo pensiero; e gli uomini scienziati altresì mentrechè si accomodano a questo avviso, come il popolo pensa, così essi in quello, che si scrive al popolo, scrivono, e savellano, come si vede in quel verso: [1]

Ac primum filici scintillam excudit Achates.

Quantunque e' sia cosa troppo chiara, che le scintille del suoco non nascono dalla pietra, ma dal moto, e dalle spesse percosse del ferro, e della pietra, come è cosa nota. Ma diciamo diquello, che è nostro proposito, passando con silenzio simili a queste molte cose per brevità. Il dire altrui: uomo da bene, è cosa omai tanto comune, e tanto per le bocche di tutti universalmente si adopera, che quasi ella sia vile, ricusata in un M 3

[1] Virg. Eneid. lib. 1. verf. 174.

certo modo da chi in alti gradi di onore è collocato, nella gente bassa, e nella plebe pare, che senza più in questo tempo abbia suo ricetto. Ma ella è grande oltr'ogni stima, nobilissima sopra ogni grandezza terrena, e quando si dice: questi è uomo da bene, egli non pare, che maggior lode, nè maggiore onore si possa all'uomo attribuire. La particella da, vale, quanto degno, o conforme, come in questo altro modo si vede del tutto contrario: uomo da forche, cioè degno delle forche, e per gli suoi vizj di vita conforme al supplizio delle forche. Così si dice: velta da Cardinale, cioè conforme alla persona di Cardinale, e vita da Religioso, cioè conforme ad uomo Religioso. Quando egli si dice: questi è uomo da bene, non altro s'intende, se non che egli merita il bene, cioè la felicità, la quale, perocchè è fine, contiene in se tutti i beni. Che questo sia vero, che bene vaglia in questo affare felicità, e non fignifichi bene particolare, o commodo, che dire mi debba, da questo comprendere si puote, che nessuno, per modo di esempio, ad uomo ladro, o assassino caduto tuttavia in miseria ardirebbe di dire uomo da bene; quantunque, se e' fosse in estrema fame, per carità di fovvenirlo di cibo, il quale è bene particolare, non si sdegnasse. Perchè egli ben sarebbe riputato degno uomo del bene, cioè di cibo, e di qualche commodo alla vita necessario, ma non già uomo da bene; cioè degno di godere la felicità, la quale è la pienezza di tutti i beni, che

ad uomo di virtù pieno, non a malvagio, pare, che sia conforme. Questi beni, che alla natura umana sono pertinenti, da chi molto è intendente sono in tre modi considerati; perchè altri sono nell'animo, come le virtù, ed i costumi procedenti da virtù; altri nel corpo, come sanità, bellezza, ed altre cose simili a queste; altri sono esteriori, ma concorrono tuttavia al far compiuta questa terrena felicità, come onori, ricchezze, buona fama, ed amicizie onorate, ed altre cose da queste non differenti. Ora chi ha l'animo suo per sua molta cura fatto di virtù adorno, quando gli altri beni, cioè quei del corpo, e quei, che sono esteriori, gli mancano, se in presenza di onesta brigata viene offeso ne'beni dell'animo, che si ha acquistati, allora vivamente si risente, e dice, come è uomo da bene, cioè, che è provveduto di felicità umana, la quale composta di tutti i beni, soprattutto ne' beni dell' animo consiste. Perchè a chi si ha provveduti i beni dell'animo, che sono maggiori assai, par cosa giusta, che gli altri due molto minori sieno dati, e soprattutto ingiustissima di essere del suo nobile acquisto defraudato. Chi adunque si ha provvedute le virtù, che sono beni dell'animo, e vien punto nell' onore [ perocchè l' infamia corrompe la felicità I tosto si risente, e dice, che è nomo da bene; cioè, che è uomo, il quale è degno della felicità, in cui tutti i beni si racchiuggono, poichè si ha preparati quelli dell'animo, che sono i migliori, dove, perchè (ia M 4

sia compiuta la felicità umana, gli altri beni, come in fondamento stabile, sono fondati. Per questo, come io avviso, nessun direbbe, che Annibale fosse stato uomo da bene, nell'animo di cui maculato di gran vizj non fu questo fondamento, del quale si favella, cioè la virtù, nè ancora gli atti virtuosi, sopr'a quali con dirittura le prosperità si appoggiassero. Ed avviene sovente, che per le cose prospere di uomo malvagio, non si rallegra la gente, ma si attrista, quasi la bilancia del giusto non sia bene pareggiata; ma gode all' incontro, quando concorrono nell' animo di chi è virtuoso felici avvenimenti, ed oltra modo di ogni suo bene prende diletto. Nessuno è, che non voglia essere uomo da bene, cioè, che non brami di ottenere il fine dell'uomo, che è il bene, cioè la felicità, per cui tutte le cose sossera, onde di questo bene egli faccia acquisto, che è la felicità, e sprezzata ogni altra cosa diventi felice. Chi adunque è stimato nomo da bene, è riputato degno della felicità, che è grado più nobile, non solo che sia, ma che nelle cole umane si possa immaginare. Ed i gran Principi, quando vogliono dare altrui alcuna dignità, o beni esteriori, eleggono chi sia womo da bene, cioè, che abbia l'animo virtuoso. dove, come in suo luogo, la felicità degnamente abbia suo ricetto. Questi uomini potentissimi non possono in altrui far compiuta la felicità, nè conferire beni d'animo, nè di corpo, ma solamente hanno potere ne beni esteriori, e possono dare onori, e ricchezze, ma nell' intera felicità non hanno alcun vigore. Ora chi non si ammirerà, che molti nomi, i quali dal mondo sono usati per titoli di gran lode, e di grande onore, per tutto siano in pregio, e questo modo di dire, uomo da bene, così poco sia atteso, anzi avvilito in un certo modo, e disprezzato? E che vale l'aver titolo di nobile, di eccellente, e di illustre, verso questo pensiero, quando si dice, uamo da bene? cioè uomo degno di felicità, e di ogni maggior grandezza, che ogni bene particolare, quantunque grande, sopravanza. E chi negherà, che Annibale fosse nobile, fosse illustre, ed eccellente per molte qualità lodevoli, le quali egli ebbe, onde così famoso è al mondo riuscito, e non uomo da bene? Al quale [perocchè mancarono i beni dell'animo anon giovano tante prosperità, onde e' possa di così alto pregio, e così glorioso esser degno riputato. L'umana selicità, come dice il miglior Filosofo, è operazione dell'animo con vita perfetta, la quale esercitata con abito virtuoso, conserva ottimamente la sua natura; ma se da vizi è maculata, incontanente perde ogni suo vigore. Quindi nasce, che i beni, che poscia sopra l'animo vizioso sono collocati, partoriscono tante querele nella gente, che vederli in altrui tanto indegnamente non puore sofferire. Vale adunque uomo da bene, uomo degno di fine prezioso, e degno di onore, e di dignità, il quale, poiche ha fatto l'animo suo adorno di virtà, è riputato degno di 2VE-

avere la pienezza degli altri beni, da' quali nasce la felicità umana, e con quelli felicemente si adopera; e parimente è stimato indegno di essere disonorato, e d'ingiuria. Perchè sopra i beni dell'animo, che l' nomo da bene si ha preparati, con ragione, come merito, egli si dee la lode, e l'onore collocare; ma se altrimalignamente i disonori, e le infamie vi vuol collocare, che maraviglia è, se l'uomo virtuoso si risente, e dice arditamente: che è uomo da bene? l'essere illustre, nobile, ed eccellente alcuna volta nasce dalla virtù, ma spesso ancora avviene da quella lode, di cui il popolo, che dee lodare, è padrone, il quale mentrechè molto commenda altrui, quello, che più gli aggrada, rende illustre, e famoso; e quantunque e' sia nome di titolo usato con gran ragione, tuttavia il dire illustre, non fignifica virtù, ma quando egli val molto, senza più è segnale di virtù. Quando e' si dice, uomo da bene, egli vale, quanto uomo conforme a felicità, o di quella degno riputato. Il dire illustre, piglia nome di cosa accidentale; ma il dire uomo da bene, esprime in fatto la virtù, anzi la felicità, che senza virtù esser non puote; l'essere illustre, avviene molto spesso; ma l'uomo da bene, come la Fenice, è raro, la qual cosa, quanto vera sia, da questo comprendere si puote. Già finse Aristotile in suo pensiero una Repubblica, dove altri non fossero, che uomini virtuosi, cioè, uomini da bene, e da felicità, la quale di Ottimati ebbe il suo nome, e

comecche egli molte cose con alto senno divisalse per tale affare, noi sappiamo tuttavia [ cotanto è malagevole il trovare chi sia virtuoso, ottimo, ed uomo da bene ] come non è stata in fatto giammai questa Repubblica, nè si è potura mettere insieme così bella adunanza, se già [perchè di certo ci ha gran dubbio ] non ebbe negh antichi tempi tal privilegio la città di Marsilia. Soprattutto è rara l'adunanza delle virtù, la quale fa invero l'uomo da bene, ed in se contiene tanto vigore, che ogni titolo de'nomi già detti avanza senza dubbio. L'essere illustre per una, o poche operazioni, non fa l'uomo interamente da bene, ma sempre conviene usar vigilanza, onde questa felicità, la quale tanto è rara, e tanto p eziosa, splendida, e monda si mantenga, posciachè l'uomo da luogo alto, ed illustre puote cadere facilmente in bassezza, ed in infamia. Per questo quando alcuno trionfava, era usaro il Configlio pubblico di Roma [ siccome a' ladri, ed a' malandrini si costumava, i quali pub. blicamente erano giustiziati] di attaccare un campanaccio da una parte, ed una sferza di verghe dall'altra al carro trionfale, acciocchè guardandosi intorno chi era salito a tanta grandezza di onore, non meno di sì gran dispregio, che di gloria così sovrana fosse ricordevole, e suggendo quei vizi, che con estremo supplizio erano puniti, non ponesse in oblio il sentiero della virtu, la quale a gradi così gloriosi conduce quelli, che sono uomini da bene, e dalle sue vestigie giam-

giammai non si dipartono. All'uomo adunque, se vuol mantenere il possesso della selicità, sempre conviene star vigilante, ed esser pronto in su gli avvisi, se vuol conservare così gran bene, come è la felicità, premio dell' uomo da bene, la quale tanto di rado si aduna in altrui, che perciò sempre, come cosa singolare, è ammirata; e fatto acquisto de' beni dell' animo merita l'uomo, che dal confenso universale del mondo sia celebrato, ed in lui sia bramata la pienezza degli altri beni, quando mancano, ed è bisognoso, e che siano sgridace le voci ingiuriose, quando altri procura di biasimare chi è uomo da bene. Ne si dice solo uomo da bene in potenza, e di chi merita il bene, e l'umana felicità, ma per l'atto ancora di chi di tanto bene ha fatto così nobile acquisto. Come si vede in quel motto del Buonarroto, il quale contemplando un giorno la statua di San Marco fatta da Donatello. e domandato da un suo amico, che era sopraggiunto, come gli pareva bella, rispose tosto: se tale, come questi è, su il Santo di Dio, che scrisse il Vangelo, come stimare si dee, che solse, segli può credere ogni cosa, perocchè io non vidi mai alcuno, che di questo avesse aria d'uomo più da bene. Ed a chi pare, che più convenga il titolo di uomo da bene, che a chi di virtù nobilissime ha fatto acquisto, e così l'animo suo ha adorno, che il ben divino, cioè la felicità del cielo ha guadagnata? Ma se il dire uomo da bene, ancora conviene a' Santi gloriosi, qual titolo

di cose umane si potrà a dignità così grande ade. guare? L'uso di questo affare da principio, come io avviso, su introdotto per significare la selicità, e quasi per mostrare a dito chi di tanto bene era degno; ma poscia stimato meno, ed a poco a poco avvilito, nella favella comune ha perduto alquanto di suo pregio, nè quanto egli vale, è atteso al presente, nè considerato. E che maraviglia è, che quello tanto poco stimi al mondo alcuna volta, che è prezioso oltra tutte le cose. se, siccome a lui piace, maggiore stima sa di quello, che verso di se poco è di pregio, e poco ancora commendabile? Che l'oro in sì gran pregio per tutto sia, è maraviglia così rara, che supera ogni ragione, ed ogni maraviglia quantunque grande. Perocche più utile e il vetro, più giovevole il ferro, se il bisogno dell'uso umano dirittamente si considera; e tuttavia appresso tutti, in tutti i luoghi, l'uno, e l'altro vile è stimato, ma l'oro incredibilmente quasi a tutte le cose terrene antiposto. Per questo se e' si considera il giudizio, che fa il mondo di questo modo. quando si dice, uomo da bene, poco pregio di vero è attribuito; ma se e' si pon mente a quello, che chiede la ragione, sarà il pregio suo oltra tutti nobile, e grandissimo. Da questo non è difference quel modo, quando si dice, voler bene, e per lo contrario volere altrui male; cioè desiderare la felicità de' beni esteriori a chi di animo virtuoso è fornito, e la disgrazia, e l'infelicità a chi ne' suoi pensieri tutto è vizioso; ed in

in questo si comprende quanto sia biasimevole il modo di coloro, che dicono volere altrui bene per cagione di carnali diletti, e di libidine; quasi meriti la disonestà di esser felice, la quale spogliata di virtù sar non puote l' uomo da bene, ed involta ne' vizi, e negli appetiti sconvenevoli del senso non puote aver merito, onde a sì alto grado, come è la felicità, giammai possa arrivare. Molto vale adunque questa maniera di dire voler bene, ed uomo da bene altresì; e posciachè significa felicità, la quale tanto è di stima, che ogni pregio, quantunque grande, avanza di gran lunga, la ragion vuole, che opportunamente, come chiede il vero, non sia avvilita, ma dirittamente negli umani assari adoperata.



L E-



# LEZIONE SETTIMA DIANTON FRANCESCO ANDREINI

Letta nell' Accademia Fiorentina l'anno 1617.

Sopra il Sonetto del Petrarca, che comincia:

S' Amor non è, che dunque è quel, ch' io sento?

E mai eccellenza, o valore di alcun pregiato soggetto, Principe nostro degnissimo, Virtuosissimi Accademici, e voi tutti prudentissimi Uditori, su tale, che per la sua nobile origine, e grandezza,

e per la sua bontà, e bellezza, si rendesse altrui maraviglioso, certamento la potenza, e nobiltà d'amo-

d'amore, di cui non è cosa più universale, e più nobile, nè migliore, e più bella, ci si dimestra appunto tale, eper tale si conosce, e si comprende. Ed in vero tutte le cose, o mortali sieno, od immortali, sono a questa nobilissima, e universalissima qualità sottoposte. Attesochè il sommo Iddio creatore non per altro fine, e non per altra cagione crear volesse l'universo, che per la sua somma bontà, ed amore. L'universo dico, fuor del quale nulla si trova, ma in se contiene, e dentro se racchiude tutte le cose non pure terrene, e caduche, ma celesti ancora, e divine, le quali tutte certo altro non sono, che un amoroso splendore, ovvero acto, a similitudine prodotto di quella universale idea, che era ab eterno nella mente d'Iddio. Per la qual cosa il nostro dottissimo Dante non meno Poeta, e Filosofo eccellentissimo, che ottimo Teologo nel decimoterzo canto del suo Paradiso per bocca di San Tommaso maravigliosamente ne parla in questi versi:

Ciò, che non muore, e ciò, che può morire, Non è se non splendor di quella idea, Che partorisce, amando, il nostro sire.

Onde perchè il bene è di sua natura comunicabile, perciò sendo Iddio il sommo bene, e'l sommo amore, in tutte le nature create lo dissuse, e quelle per conseguenza sece buone. E quindi è, Signori nobilissimi, che tutte insieme, e ciascuna da per se desidera, mercè di quest'amore, il più, che può, d'assomigliarsi al suo sacitore, e

con-

SETTIMA. 193.

confervatore Iddio, ed a lui come suo principio, unirsi, ed in lui, come suo sine, quietarsi. Il più, che può, dico, avvegnachè non tutte ad un istesso modo questo sine conseguano, ma chi con modo più nobile, e più degno, e chi con meno, e ciò pel grado maggiore, o minore, che ha ciascuna cosa di perfezione, la quale principalmente acquista dall'amore; onde quelle più facilmente tal sine ottengono, e più perfettamente, che più ne partecipano, e così più in una, che in un altra apparisce, e meglio ancora, e più chiaramente in queste, che in quelle, si scorge la gloria, ed eccellenza di Iddio, siccome dimostra Dante me lesimo, quando sece l'alto principio del suo Paradiso: [1]

La gloria di colui, che tutto muove, Per l'universo penetra, e risplende In una parte più, e meno altrove.

Per la qual cosa è da credere, che esso Creatore egualmente spandendo per tutto la gloria sua,
ed a tutti ugalmente l'amor suo compartendo, solo per diserto delle creature avvenga, che esse
non possano, come quelle, che sono imperserte,
secondo la natura d'Iddio persettissimo, ed insinito, egualmente, ed infinitamente, come è loro
dispensato, esser capevoli di questo amore. Ma che
perciò sendo molte le nature, o specie delle
cose, che questo universo compongono, e quelle fra loro distinte, e diverse, così anco ne venPar. II. Vol. IV.

<sup>[1]</sup> Dan. Par. Can. 1.

gano a partecipare, non tutte ad un modo isteffo, ma qual p ù, e qual meno, lecondoche più, o meno sono capaci di perfezione. Onde le piante per la vita, che hanno, vengono ad essere più perfette delle pietre, che ne sono prive, e però p ù di esse ne partecipano, e così tutti gli animali, mediante il senso, più delle piante; siccome degli animali stessi, più ne sono degni, e quafi lenza comparazione i ragionevoli, che i biuti; ma dei ragionevoli, anzi più incomparabilmente, gli angelici intelletti per la forma semplic'ssima, che hanno dal sommo Iddio primo, e vero amore, il quale (come dice Eusebio) con lingua umana non si può esprimere, nè con mente comprendere, perchè il pensar di lui, non che il ragionare, è cosa, che trascende il nostro intellerro. Perciò lasciando al presente di favellare dell'amor d'Iddio, e dell'Angelo, il quale in vero è di altra maniera, che questo inferiore non è, e tralasciando ancora quello delle piante e de' bruti animali, sendo piuttosto una cerra inclinazione, che ha ciascuna cosa creata al suo proprio bene, che vero amore, piglierò folo a ragionare di quello, com'è mio intendimento, ed a quel solo mi ristringerò, il quale, come vero, e proprio amore, confiste nella cognizione, e nel discorso, e solo si trova nelle creature ragionevoli, nelle quali eziandio rileggono tutte le manière degle amori terreni.Imperciocchè è da sapere, che Iddio creatore per ultimo figillo di tutte le cole create creò l'uomo di due SETTIMA. 195

nature, celeste, ed elementare partecipe, acciò del tutto capace fosse. Perciocche mediante il senso può essere tutte le cose sensibili, e mediante l'intelletto tutte l'intelligibili, dimanierachè gli antichi filosofi non dubitarono chiamarlo mondo piccolo, come quello, che in sì picciol corpo ha congregate tutte le virtù dell' universo; onde non è dubbio alcuno in lui trovarsi tutti i detti amori, conciossiacosachè egli abbia l'essere comune colle piante, comune colle pietre, e viva in prima la vita vegetativa, la quale non è propria sua, ma delle piante, dipoi quella degli animali, cioè la fensiciva, la quale è propria loro, e non sua, e sinalmente l'intellettiva, dalla quale, come più degna di lui, acquista il nome di uomo, e questa è sua propria, ed a lui solo propiamente si conviene. E quest'anima intellettiva, o ragionevole, che chiamar vogliamo, per esser cosa divina ha in se tanto grado di persezione, che non solo intende (sebbene è racchiusa in questo corpo mortale) la natura angelica, ma ancora alcende al profondo abisto della divinità di tutta l'essenza, di tutta la vita, e perfezione principio, e causa, conciossiacolachè l'intelletto nostro possibile copulandosi col sommo agente vede in una fola visione tutte le cose insieme in atto puro. Ma con qual mezzo impetra questo l'anima nostra? Certo non per altro, che per lo dono eccellentissimo dell'amore generato dalla cognizione, e dal defiderio della bellezza, e particolarmente di quella del corpo N 2 uma-

umano dall'anima divina prodotto, e retto, nel quale, se vi è ordine, misura, e proporzione, e per necessità grazia, e vaghezza accompagnata da un florido colore, ciò avviene per esser egli albergo della più perfetta, e nobile anima, ch'esser possa. E però non è maraviglia, che tra tutti i corpi generabili, e corruttibili egli sia il più nobile, e più perfetto, e per conseguenza il migliore, e più bello, la cui vaga beltà (come vuol Platone) altro nonè, che una luce, o splendore dell'anima transfuso in quello, come origine, e principio della natura corporale. E perciò il corpo si dice essere una similitudine dell'anima. Onde i Filosofi affermano, quasi come cosa impossibile non essere eccellentissima dote in quelli, i quali sono dotati di più egregia forma, che gli alcri; come quasi l'anima di coloro sia più pressante, la cui forma del corpo, vera similitudine dell'anima, è più bella. Ma appresso i Teologi nostri Cristiani l'anime nostre sono tutte d'una qualità medesima; onde la bellezza corporale (presupposto, che già sia un ombra, e simulacro della divina luce) risulta principalmente, ragionando più al particolare, da una certa amichevole, e retta mistione degli elementi, de' quali si sa il temperamento nel corpo radice della sanità, e della vita, di poi da una debita grandezza di quello, e da una proporzion delle parti verso il tutto, con vaghezza di ben disposti colori accompagnati da graziosa aria. Laddove in sì bene organizzato corpo, e sì bello potenSETTIMA.

do l'anima operare nobilissimamente, e con faci-. lità, è quasi impossibile, ch' essa non s'abbellisca, e adorni del prezioso dono della virtù, lume della sapienza. E perciò accade di rado, che bell' anima alberghi in brutto corpo; oltre a che un volto deforme è preso il più delle volte per un indizio di mali costumi. Imperocche niuna cosa è tanto grata, quanto la bellezza, niuna tanto molesta, quanto la deformità; la bellezza diletta, e rapisce l'anima nostra, per contrario la deformità l'affligge, e la discaccia. Equesto avviene, perchè traendo l'anima origine dalla vera, ed essenzial bellezza, in lei rimase una certa inclinazione, e cognizione di quella, e della deformità un naturale orrore. Adunque, qual maraviglia sarà, se questa bellezza corporale dilettando col suo splendore i nostri sensi, con moto veementissimo gli muova ad eccitare l'intelletto, ad amare la superna, e divina con desiderio ardentissimo di fruirla? Di qui è, che non è alcuno d'ingegno così rozzo, ch'al subito apparir di cosa bella, senza alcuno atto della ragione, non senta fra se stesso dolcissimo contento; e peravventura non si desti in lui, almeno per breve spazio, amoroso desio. Perchè non per questo ogni bellezza è potente ad eccitare amore in chicche sia, attesochè è necessario, acciò alcuno s' innamori, che trovi persona, che di bellezza sia alla sua propria natura conforme. Il che si verisica coll'autorità di Platone nel Liside, ove conchiude, che noi siamo forzati desiderare, ed appetire N 3 quel-

quello, che a nostra natura è conforme; ma questo primo desiderio, ed appetito se il consenso della ragione somentato dalla speranza non lo riceve, non si chiama amore; e perciò non è maraviglia, se quella bellezza, che è atta a rapir l'anima d'uno, appena tocchi l'altro; onde l'Ariosto esplica questa conformità naturale leggia-drissimamente in quelle parole: [1]

Perchè dovev' io usar ripari, o schermi, Che la sou na beltà non mi piacessi, Gli alti sembianti, e le sagge parole? Misero è ben chi veder schiva il Sole!

Tuttavia possiamo restar d'amare la cosa amata per molte cause, le quali per brevità tralascio. Ben dird, che amore appagandosi dell'azione stessa, ogni volta che gli è denegata, in brieve tempo perisce, e muore, mancando della speranza, ehe lo nutrisca. Dunque, stando ora queste cose così, niuno è di voi (ch'io mi creda, Signori nobilissimi) il quale non conosca, e molto bene intenda, quanto sia nobile questo amore, e quanto di giovamento cagione, uscendo buono particolarmente dalle mani del Maestro eterno. Perchè in vero dall'amore solo, e non da niuna altra cosa procedono tutti i beni o d'animo, o di corpo, o di fortuna. Questi è quello, che unisce l'uomo al suo creatore. Questi solo è causa della sua perfezione. Perchè contemplando la divina bellezza per mezzo di queste terrene, egli n'ac-

<sup>[1]</sup> Arioft. Fur. 32. 23.

SETTIMA.

n'acquista l'amor divino, e da questo la visione d'Iddio, dalla visione finalmente perviene alla felicità, ed unione eterna. E perciò volle il g.ande Iddio creare quest'amore nell'uomo (del quale non gli diede dono maggiore) affinchè lo ritornasse a lui per amore, siccome per amore da lui ebbe l'origine. Per la qual cosa chi ben considera la inessabile potenza, la indicibile maestà, e la maravigliosissima divinità di quello, non può non amare, celebrare, ed ammirare le sue mirabili virtù, come quello, ch'è tutto buono, tutto bello, tutto santo. Ma ditemi per vostra fe, se amore è causa d'ogni bene, d'ogni salure, d'ogni riposo, ond'è, che gli amanti quasi tutti, e tutto giorno si veggono dolenti, infelici, e pieni d'ogni miseria, e dolore andarsi sempre amarissimamente querelando di amore, della donna amata, delle stelle, della fortuna, e di altre cose simili? Ed alcuni altri poi tutti licti, a festevoli, non potendo stancarsi, non che taziarsi di lodar la bella cagione della lor dolce fiamma, si rivolgono a celebrare ancora con mille modi il luogo, e'l tempo, che s' innamorarono, ringraziandone il cielo, e la fortuna, ficendo d'ogni lor gioia, e contento autore amore, e se pure hanno tormento, a lui, come ottimo medico dell'amorose infermità, ricorrono? Certamente se noi consideriamo i beni, che da amore procedono, sono grandissimi, ed infiniti; se i mali, innumerabili. Perchè chi ridusse Marcantonio da un altissimo grado di dignità a miseria estre-N 4 ma,

ma, ed alla fine ad essere micidiale di se stesso. se non l'amore di Cleopatra? Enca già di età matura, di fommo valore dotato, e di chiarissimo grido, non su per dimenticaisi de i promessi Regni, e della promessa successione solo per l'amore, che egli portava a Didone? E ben fu necessario, che da celeste voce fosse nella buona strada richiamato. Paride non rovinò la fortunata patria per amor d'Elena? Timagora non uccise se medesimo? Arse l'infelice Mirra dell'amore del proprio padre, e la misera Canace del fratel suo Macareo, e dell' amore del castissimo Ippolito la sfrenata Fedra vinta dall'amorosa passione. Ma lasciamo gli esempi antichi; non veggiamo noi, ch' amore è di maligni effetti cagione? Sentiamo il nostro Messer Francesco Petrarca amorosissimo sempre, ed onestissimo, il quale quasi più, che umanamente innamorato, e del quale niuno mai, nè meglio seppe, nè più legg adramente, cantò i profondi misteri di quello, nulladimeno dice nella canzone del Piato, di lui parlando: [1]

Questi m' ha fatto men amare Dio, Cb' i' non devea, e men curar me stesso;

Per una donna ho messo

Equalmente in non cale ogni penfiero.

Ed alt ove non dice, amore non mai lasciare altrui seguire l'imprese onorate, anzichè lo spinge a fa-

<sup>[1]</sup> Petr. Canz. 48, 3.

#### SETTIMA. 201

a fare azioni bialimevoli, e dannose? eccovelo: [1] Quel, ch' io fo, veggio, e non m' inganna il vero Mal conosciuto, anzi mi sforza amore,

Che la strada d'onore

Mai non lascia seguir chi troppo il crede. Pur tuttavia in molti luoghi lo riconosce per causa d'ogni buon' effetto, d'ogni suo bene, e d'ogni onore principale origine; questo nella medesima allegata canzone del Piato chiaramente si manifesta, facendo, che amore di lui parlando dica: [2]

Sì l'avea sotto l'ali mie condutto, Ch' a donne, e cavalier piacea'l suo dire,

E st alto salire

Il feci, che tra' caldi ingegni ferve Il suo nome, e de' suoi detti conserve St fanno con diletto in alcun loco.

E poco più sotto da amor medesimo: [3] Ancor (e quest'e quel, che tutto avanza)

Da volar sora'l ciel gli avea dat' ali Per le cose mortali

Che son scala al fattor, chi ben l'estima: Che mirando ei ben fiso quante, e quali

Eran virtuti in quella sua speranza, D'una in altra sembianza

Po ea levarsi all' alta cagion prima,

Ed ei l'ba detto alcuna volta in rima.

Sic-

<sup>[1]</sup> Peir. Ca z 39. 6.

<sup>[2]</sup> Petr. Canz. 48. 8.

<sup>[3]</sup> Str. 10.

Sicche dall'altro canto tendo questo amore causa di tanto bene, siamo tenuti a sentir bene di Ini. E non leggiamo noi, che Steficoro Poeta per avere ne' suoi versi detto male della bella Elena divenne cieco, nè mai ricuperò la perduta vista, se fatti i versi in contrario senso non placò l'offesa deità? Ed Ipolito figliuolo di Teseo non fu crudelmente sbranato da i mostri marini per esfersi mostrato oltremodo sprezzatore di Venere, e d'Amore? Ma in verità tanto è dubbia la sua bontà, quanto son chiari, e certi i mali, che da lui ne feguono. Onde non fia maraviglia, se il nostro leggiadrissimo Lirico, dopo avere amato trent' anni, non dimostrasse d'aver così ben risoluto nell' an mo suo, se amor sosse buona, o rea cosa, perciocchè nella detta Canzone del Piato introduce la ragione, come giudice, a darne la fentenza, e fa, che ella ultimamente, lasciata la lite indecisa, così risponda: [1]

Piace ni aver vostre questioni udite, Ma più tempo bisogna a tanta lite.

Ed in vero trovandosi il nostro Poera sieramente innamorato, e provando da tal passione mille strani maravigliosi essetti, come quello, che in un tempo insiememente agghiacciava, ed era pien di suoco, arrossiva, e diveniva pallido, era talora assalto da sì siera disperazione di se medesimo, che venendo in compassione di se stessione.

lo,

[1] Canz. 48. 11.

SETTIMA: 203

To, prorompeva in quelle amorose parole: [1]

Non può più la virtù fragile, e stanca

Tante varietati omai soffrire,

Che'n un punto arde, agghiaccia, arrossa, e'mbianca.

Per lo che sendo da questi pensieri, e da tali perturbazioni a guisa di fragil barca da venti contrari combattuto, dolente oltre modo, e pensolo per venirgli da una sola viva, e chiara sonte il dolce, e l'amaro, cioè da amor solo piacere, e tormento, cosa in vero maravigliosa, che alberghino insieme il pianto, e'l riso, non gli parea poter vivere sciolto, e libero da tal qualità, anzi correndo sempre al suo male, trasportato dal natural desio, non che pace, brevissima tregua impetrava dall'amoroso nemico. Onde per ciò compose quello argutissimo, e travagliatissimo Sonetto, che comincia: [2]

S'anor non è, che dunque è quel, ch'io sento? Il quale in vero sì per debito mio, nobilissimi Signori, sì per lo costume di questa nostra Accademia, ho preso a dovere oggi sporre, non per mia elezione nò, ma per richiesta d'alcuni amicissimi miei, i quali potendomi comandare, mi hanno pregato, ch'io dichiarassi questo, che in vero tra i Sonetti più illustri di questo Poeta hanno eletto uno degli stessi splendori. Onde se le debolissime forze del mio basso ingegno vi si

<sup>[1]</sup> Petr. Son. 119.

<sup>[2]</sup> Petr. Son. 102.

abbaglieranno, che maraviglia sarà? Io non ho potuto, nè voluto, nè dovei mancar loro. e quantunque io sapessi molto bene, che se mai loggetto alcuno, che richiedesse faconda eloquenza, leggiadro, ed ornato stile pieno d'alto sapere, che il ragionare d'amore era certamente tale, e che perciò tanto più si scorgerebbe la mia pur troppo vera impotenza farsi maggiore, quanto in maggiori difficoltà la vedessi involta, tuttavia più ha potuto in me il timore gravissimo della ingratitudine, che la manifesta imprudenza mia; che per ringraziare questi virtuosissimi Accademici del favore, che m'hanno facto in eleggeemi uno di questo numero, non per alcun mio merito, ma per la molta cortessa loro, non ho voluto in quel modo, che per me si è potuto il migliore, mancare di dar segno della gratitudine dell'animo mio verso di loro, ancorchè io conoicessi, che in me non fossero quelle parti, che il luogo, e la molta autorità loro, e la nobile proposta materia richiedevano. Onde s' ella non farà accompagnata da quella dottrina, e spiegata con quello artificioso modo di dire, che essa giustamente merita, e di cui ingenuamente son privo, nulladimeno spero, che comparendovi essa innanzi vestita de' suoi nativi iplendori, vi riuscirà sopra ogni credere ricca, e vaga di concetti, e per la dolcezza, e leggiadria di parole, e gravità di parlare, oltre ogni stima ripiena di tutti gli ornamenti. Per tanto formando la materia stessa udienza grata, non tan-

#### SFTTIMA. 209

to supplirà essa a'miei disetti, quanto sacendosi maggiore la debolezza mia, più grande ancora, e molto p ù si dichiaretà la benignità vesstra verso di me. E per dare omai principio alla detta sposizione leggeremo il proposto, ed allegato Sonetto:

S'amor non è, che dunque è quel, ch'io sento?
Ma s'egli è amor, per Dio che cosa, e quale?
Se buona, ond'è l'effetto aspro, e mortale?
Se ria, ond'è sì dolce ogni tormento?

S' a mia voglia ardo, ond' è'l piauto, e'l lamento? S' a mal mio grado, il lamentar che vale? O viva morte, o dilettoso male Come puoi tanto in me, s' io nol consento?

Es'io'l consento, a gran torto mi doglio; Fra sì contrari venti in frale barca Mi trovo in alto mar senza governo,

Si lieve di saver, d'error si carca, Ch'io medesmo non so quel, ch'io mi voglio, E tremo a mezza state ardendo il verno.

Tralle molte maniere, che possono agevolare l' intelletto nostro per intelligenza di tutte, o parte di quelle cose, che per ancora gli sono incerte, e consuse, principale par quella, che si sa per la opportuna divisione, per la quale quasi per tanti accomodati gradi l'intelletto sinalmente sale alla notizia di quelle. Conciossiachè la natura generica sempre è consusa, ed indistinta, ma per lo contrario la specifica è sempre chiara, e certa. Onde avendo io trattato dell'amor dell'uomo, il quale invero nasce dalla sua libera volontà, per-

perchè Dio fece l'uomo, e lasciollo in mano del suo consiglio, non è maraviglia, ch' essendo quello vario, e mutabile, sempre soglia bene spesso errare, ed ingannarsi troppo più, che mestiero non gli sarebbe. E questo viene, perchè sendo l'uomo una natura mezza tralle cose celesti, e sempiterne, e quelle, che sono mortali, e terrene, può quando a quelle colla mente alzarsi, e quando a queste inchinarsi. E quantunque la volontà sua si muova sempre al bene, tuttavia questo può essere o apparente, o reale; quando egli ama malamente, ciò accade, perchè egli malamente conosce il vero bene, e come ben disse il Lirico latino nella sua poetica [1]: Decipimur specie resti, e Dante nel quinto del suo Paradiso:

E s'altra cofa vostro amor seduce, Non è, se non di quella alcun vestigio Mal conosciuto, che quivi traluce.

Quegli adunque, che avrà miglior grado di cognizione, meglio ancora, e di maggiore amore
amerà; ma non tutti amano d'un istesso amore; molti adunque, e diversi saranno i modi,
e' nomi di quello. Per tanto si può dividere,
comé genere nelle sue specie, e queste saranno
quattro, delle quali il primo chiameremo amor
divino, il secondo onesto, il terzo umano, il
quarto, ed ultimo ferino; nè in più modi può amare l'uomo, che in tutti questi quattro, o almeno in alcuna parte di questi quattro, li quali
bre-

<sup>[1]</sup> Oraz. Ar. Poet. verf. 25.

SETTIMA. 20

brevemente d'chiarati, veriò subito alla spiegazione del Sonetto, il quale per questa divisione si renderà chiaro, ed agevole. Si trovano alcuni uomini, e questi pochissimi, e rari, e quasi ammirabili tra gli altri nomini, i quali tono di sl purgato intelletto, 'e di sì elevato spirito, che attraendo l'anima divina, e separandola colla mente dal corpo mortale, il quale nulla stimano, se non in quanto è fattura d'Iddio, quella sola considerano, amano, e contemplano, e di quella sola si dilettano. Ne qui si fermano, ma mediante le sue bellezze, le quali altro non sono, che la sapienza, e la virtù, si sollevano tant'alto, che guidati dal divino furore ascendono all'alta cagion prima di tutte le bellezze, Iddio, e quivi fe mati, e quieti, chiaramente conoscono essere per benefizio di quello amore fatti a lui amici, e per suo mezzo divenuti ricettacolo della divinità, dove fruendo la somma sapienza, il sommo amore, sono ripieni di quelle meraviglie, le quali nè occhio vide, nè orecchio udì, nè discesero mai in cognizione di cuore alcuno. Tale amore è stato meritamente chiamato quando divino, e quando celeste. L'amorosissimo nostro Posta alcuna volta ardendo, quasi novello Serafino, di questo divino amore, mandò fuori quelle celesti parole: [1]

Io penso, se lassuso, onde 'l motor eterno delle stelle

De-

<sup>[1]</sup> Petr. Canz. 19. 2.

Degnò mostrar del suo lavoro in terra, Son l'altre opre si belle, Aprasi la prigione, ov' io son chiuso, E che'l cammino a tal vita mi serra.

Dall'altro canto si trovano alcuni tutto all'opposito, i quali o per difetto di natura, o per proprio mancamento, tanto amano il corpo, e di quello tanto si compiacciono, e dilettano, che l'anima nulla curano, e niuno conto ne fanno. Onde l'anima di ciascun di costoro è più simile al tenebroso carcere, ove è inclusa, che all'autore, donde procede; però gli antichi Teologi chiamarono il corpo sepolero dell' anima, quasiche l'anima sia più simile alle cose morte, che alle vive, ognivoltachè sdimenticatasi della sua natura, e nobiltà, e della divina bellezza, da cui procede, si diletta piuttosto, e compiace solamente delle cose terrene. Per la qual cosa quanto li primi sopra la natura umana s'inalzano, e si fanno poco meno, che spicitiangelici, tanto questi secondi sotto lei s'abbassano, e quasi selvagge siere divengono; però tale amore fu ragionevolmente chiamato ferino, come quello, ch'è piuttosto una rabbiosa procella di libidine, che vero amore, sendo di tutti i vizi, e di tutti i mali fomento, e radice. Onde per questo l'uomo confonde la ragione, calca la sapienza, offende la giustizia, e brevemente lo fa divenire, di savio, e sensato, furioso, e mentecatto. Per lo che dice il Filosofo nella Politica, che come l'uomo buono è il migliore animale, che sia, COSì

SETTIMA.

così il reo è il più cattivo, ed esser l'uomo,o buono, o reo, nasce (come tutti gli altri o beni, o mali) solamente dall'amore. Che il nostro Poeta amasse di questa sorta d'amore, tarebbe empietà, e scelleratezza il pensarlo, non che il dirlo. Nella canzone alla Vergine non dice in un luogo, parlando di Laura, che essa compiacendogli sarebbe a lui stata d'eterna morte cagione, e a se avrebbe crudele infamia procacciata? le parole fon queste: [1]

Vergine tale è terra, e posto ha in doglia Lo mio cor, che vivendo in pianto il tenne, E di mille miei mali un non sapea, E per saperlo pur quel, che n'avvenne, Fora avvenuto; ch' ogn' altra sua voglia

Era a me morte, ed a lei fama rea.

Questi due estremi partoriscono due altre sorte d'amore, imperocchè si trovano alcuni, i quali, fenza punto macchiare i loro casti pensieri, solo in mirare, ragionare, e conversare coll'amate loro, ed esser da quelle di pari amore amati, gioiscono, ed ogni volta, che esse mostrano di gradire la fedel servitù loro, questi senza passar più avanti, in questo contenti si godono, nè altro desiderano. Ma con tutto questo, benchè questi tali abbiano per oggetto la bellezza dell'animo, e del corpo, non però da tale confiderazione s'inalzano a contemplare la grandezza dell'Artefice di quello. Onde tale amore, quando vir-

Par. II. Vol. IV. tuo-

<sup>[1]</sup> Petr. Canz. 49. 8.

tuoto, e casto, e quando cortese, ed onesto se chiama. Di questo amò assai il nostro Poeta, e ne parla quasi per tutto maravigliosamente, e particolarmente in quel Sonetto: [1]

Grazie, ch' a pochi il ciel largo destina. Ed in quell'altro con leggiadria mirabile: [2]

S' onesto amor può meritar mercede. Alcuni altri finalmente non solo si fermano nella compiacenza del bello dell'animo, e del corpo, con desiderio della grazia della donna amara, come gli ultimi nominati, ma ancora desiderano d'unirsi corporalmente, e partorire nel bello, con modo onesto, e lecito. E questo amore è principio de' facrofanti Imenei, e in esso non solo è l'unione con amor reciproco, ma anco desiderio d'eternità si scorge, perchè per mezzo di questo amore l'uomo conservando la sua propria specie, di caduco si sa eterno. E questo talora si chiama civile, talora umano. Il nostro Messer Francesco Petrarca di tale amore alcuna volta amò la sua bellissima, e castissima Madonna Laura, come là: [3]

Con lei fuss' io da che si parte il Sole, E non ci vedess' altri, che le stelle,

Sol'una notte, e mai non fuse l'alba.

Non vi lasciate dare ad intendere (discretissimi uditori) ne vogliate interpetrare dalla scorza di

que-

<sup>[1]</sup> Petr. Son. 178.

<sup>[2]</sup> Petr. Son. 288.

<sup>[3]</sup> Petr. Canz. 3. 6.

SETTIMA, 211

queste parole, o altrove, che il Petrarca desiderasse mai da Laura cosa men che onesta, altramente non potrete rispondere al Sonetto già allegato: [1]

S'onesto amor può meritar mercede;

e particolarmente in quel luogo:

Già di me paventosa, or sà, nol crede, Che quello stesso, ch'or per me si vuole,

Sempre si volse.

Ora mediante queste quattro sorte d'amore, delle quali ama l'uomo, facilmente si possono solvere le questioni non solo di questo Sonetto, ma di tutte l'altre rime del Petrarca, e d'altri Poeti ancora.

O 2

L E-

[1] Petr. Son. 288.



### LORENZO GIACOMINI

DI

#### TEBALDUCCI MALESPINI

Detta nell' Accademia degli Alterati nell' anno 1586.

Sopra la Purgazione della Tragedia.

E la ingiuria de' tempi, o la negligenza degli uomini, o l'uno, e l'altro insieme non ci avesse privati di gran parte de' libri da Aristotile scritti intorno all'arte Poetica, saiemo liberi da molti dub-

bj, e da molte difficultà, ed io in particolare, Accademici, non avrei avuto ad affaticare in

altro tempo, ed in questi giorni per ben comprendere, che sia quella Purgazione, della quale nel definire la tragedia egli fece menzione. Perciocche avendo introdotta questa parola nella definizione di lei, non è da dubitare, che non l'avesse dipoi dichiarata, come cosa importante, che riguarda il fine principale della tragedia; e tanto meno dubitare sene può, poichè egli medesimo ne'libri della Scienza Politica avendo nel trattar della musica nominata questa Purgazione, foggiunse: che cosa intendiamo per Purgazione, ora specialmente, ma di nuovo più ma ifestamente ne diremo nel trattar della Poetica. E za dubbio volle intendere i libri dell' Arte Poetica, o piuttosto degl'istessi libri Politici quella parte, nella quale darebbe leggi sopra la Poesia, e determinerebbe, se da ottima, e persettissima città esser dovea ricevuta, o bandita; ma per nostra disavventura maggiore è avvenuto, che quella parte ancora è perduta, onde questa materia è rimasa così oscura, ed inviluppata tralle molte, e lunghe contese degl'Interpreti, che per dichiararla, e spiegarla pare ci abbisogni l'aiuto di quella deità, che della tragedia fu detta inventrice. Se l'opinione mia sarà conforme a quella, che tenete voi, o se udendola sarà da voi approvata, mene allegrerò; quando nò, lietamente ascolterò cose migliori, e concederò della espugnazione di questa difficultà la palma ad altrui, non come ad inimico, ma come ad amico, e benefattore. Per procedere con ordine, il quale in ogni

ogni ricercamento di verità è grandemente necessario, proporremo in prima i pareri degli altri, e le dissicultà, che sono contra essi; dipoi stabiliremo, quasi saldi fondamenti della nostra sabbrica, alcuni principi; esporremo nel terzo luogo la nostra opinione, e in ultimo risponde-

remo a' dubbi, che potrebbono muoversi.

Vogliono alcuni, che la Tragedia purghi dalla compassione, e dal timore, perchègli uomini assuefacendosi a' compassionevoli, e orribili avvenimenti, meno temono, e meno si dolgono, e men compatiscono avendo massimamente vedute in altri infelicità maggiori. Conferman questo coll'esempio di coloro, che nelle militari battaglie, o nelle pestifere contagioni scorgendo molti miseramente morire, fanno quasi callo al cuore contro la compassione, e contro il timore. Puossi addurre quel detto del Petrarca: [1]

Io presi esempio di lor stati rei, Faccendomi prositto l'altrui male, In consolar i casi, e' dolor miei.

E quello di Lucrezio: [2]
Mentre l'irato mar spumando freme,
Da fieri venti combattuta nave
Mirar da terra gran diletto porge;
Non perchè l'alma dell'altrui dolore
Faccia sua gioia, ma perchè le giova
Vedersi fuor del periglioso affanno.

Ma

<sup>[1]</sup> Petr. Trion. Cast. [2] Lucret. lib. 2. vers. 1.

#### O T T A V A. 215

Ma molto meglio si può questo confermare colla testimonianza di Timocle Comico antico addotta da Ateneo in queste parole: [1] Essendo l'uomo per natura animale soggiacente a molte fatiche, ed a molti dolori, che per tutta la vita l'assagliono, ha ritrovato questo conforto, ed alleggiamento a' suoi mali; colla confiderazione degli altrui induce in se stesso dimenticanza de propri, e diviene prudente, e saggio. In questo giovano sommamente i Tragici. Chi è da povertà oppresso, veggendo più oppresso Telefo, meglio soffrisce; il furioso confideri Alcmeone; se alcuno è impedito negli occhi, ecco Fineo cieco; se privo se' de' figliuoli, l'esempio di Niobe ti scemerà l'angoscia; il zoppo rammentisi di Filottete; il vecchio afflitto riguardi Oeneo; così ciascuno scorgendo in altri avversità maggiori di quelle, che in se sostiene, meno piangerà le proprie. Sin quì Timocle.

Ma altri vogliono, che la tragedia, per mezzo della compassione, e della paura, purghi non le istesse passioni, ma le contrarie; ciò sono invidia, odio, ira, allegrezza, e considenza, e della loro esposizione adducon molte ragioni; una è, che essendo queste contrarie alla tema, e alla pietà, non potendo i contrari in un medesimo soggetto, per la inimicizia, che è tra loro, insieme abitare, necessaria cosa è, che esse siano discacciate, non quelle, che sono introdotte. Secondariamente se la compassione, e la temenza

[1] Aten. delle Cene de' Savi lib. 6. nel principie

ne purgasse della misericordia, e della temenza, esse distruggerebbono se medesime, e da azioni tali si produrrebbe abito non tale, ma contrario. Ultimamente se la tragedia spogliasse l'animo della pietà, affetto buono, e commendabile, e lo rendesse ferrigno, e spietato, sarebbe non utile, ma nocevole, e indegna di cui si dessero precetti. Altri finalmente non approvando alcuna delle dette due sentenze, hanno eletta altra, che è nel mezzo tra queste, cioè, che la tragedia visibilmente rappresentando la fragilità, e la mutabilità di quei beni, ne' quali è detta regnare la ingannatrice fortuna, moderi l'amore, il desiderio, la speranza, e l'allegrezza di essi, mitighi la compassione, assuefacendoci alla vista di gravissimi infortuni, scemi la tema, e la doglia per le proprie sventure, altre più acerbe facendone in altrui rimirare, tolga la invidia, che si nutre, e gode delle altrui sciagure, e l'ira ancora, poichè chi è ripieno di pietà è voto dell'una, e dell'altra. Ma molte difficultà infurgono contro ciascuna di queste opinioni, e primieramente contro la prima; se avesse voluto Aristotile, che la tragedia purgasse della compassione, e dello spavento, non avrebbe detto di tali affetti, ma degl'istesse , poiche la voce tale importa simiglianza, non identità. Inoltre se la misericordia è affetto laudevole, sicche alla Divinità è attribuita, ed ad esta sola, come onniporente, nella sua estrema perfezione è appropriata, ed attiene alla giustizia, che rettamente ci dispone verso gli altri, a che

OTTAVA:

che fine rimoverla, o scemarla, se secondo il verso Greco, nè dal tempio l'altare, nè dal mondo la misericordia si debbe torre? Aggiugni, che temendo, e compatendo non apprendiamo il non temere, o il non compatire; e se il soldato ne' sanguinosi conflitti della guerra da' casi terribili, che vede, impara a meno spaventarsi, e l'abitatore della città nelle mortalità della pestilenza a non compatire, ciò nasce, perchè egli stesso così si và disponendo, ed accostumando, il che ne tragici spettacoli non addiviene; però gli esempj in vece di provare per costoro, provano a loro disfavore; e se vero fosse, che la tragedia ingenerando paura, e pietà, indurasse, ed incrudelisse gli animi, seguirebbe, che altra volta non avrebbe forza d'indurre nè l'una, nè l'altra. Perchè se meno delle vere muovono le cose finte, per tali dall'intelletto riconosciute, chi è poco acconcio ad effer commosfo dalle vere, che preparazione avrà verso le finte? Nè i detti di que poeti si deon referire a questa purgazione, poiche quelle utilità non nascon semplicemente dalla vista, o dall'udita delle tragiche sciagure, ma dal discorso dell' intelletto, il quale pud discorrere, e non discorrere, e trarne quei giovamenti, e non trarne, onde faranno incerti, e stranieri alla tragedia, a cui il suo proprio ufizio conviene assegnare, oltrechè ammaestramento, e purgazione sono, come vedremo, tra se molto differenti. Ma contro la seconda opinione si oppone, che dicendo Aristotile purgazione di tali affetti, ragionevol non è per la pa-

parola tali intendere i contrari, cioè invidia, odio, ira, confidenza, allegrezza; inoltre lo scacciamento del contrario col contrario, come del freddo col caldo, e dell' ardore della sete col liquore del vino, niuno, che rettamente favelli, chiamerebbe purgazione, e molto meno ciò conviene ad Aristotele grande osservatore della proprietà del pallare, spezialmente nella definizione della tragedia. Appresso è ben degna d'essère da ogni animo gentile aborrita, e rifiutata la invidia affetro determinaramente malvagio, e sozzo; ma perchè l'odio, l'ira, l'allegrezza, e la confidenza, i quali non sono biasimevoli, nè rei, ma migliori del timore? aggiugni , che la paura, e la pietà, della quale ci vestiamo mentre siamo spetcatori della tragedia, non può operare, che non siamo invidiosi, irati, e inimici, come eravamo avanti. Finalmente se la tragedia è sembianza di azione spaventosa, e miserabile, e se ufizio di lei è apprestare il diletto, che nasce dalla temenza, e dalla misericordia per mezzo del contrasfare, come espressamente pone Aristotile, a colui, che si ritrova in contrari affetti, che diletto potrà porgere, essendo aciascuno molesto quello, che al proprio affetto si oppone? Ma la terza opinione, che abbraccia ambedue le dette, è sottoposta alle obiezioni, che contro ciascuna di esse divisamente sono fatte, ed a queste due da vantaggio; una è, che non può una cosa sola, in quanto una, esser cagione di contrari effetti, però la misericordia, e'l timore non purgherà afOTTÄVÄ.

fetti tra se opposti, se non per accidente, il che nelle scienze, e nell'arti non suole considerarsi; l'altra è, che la voce purgazione non può risonare due cose tra se differenti, rimovimento cioè de'contrari, e moderanza de'simili, nessuna delle quali è da credere, che qui Aristotile volesse significarci, perchè avrebbe senza necessità adoperata parola metaforica, non con retta proporzione trasportata. Bastino queste obiezioni a convincere le tre opinioni, la vanità delle quali allora evidentemente apparirà, quando quello, che secondo Aristorile è da dirsi, sarà da noi dimostrato. E per ciò fare stabiliamo alcune verità, senza le quali sarebbe incomprensibile, o almeno confuso, ed oscuro il nostro discorso. E la prima sia, che il fine del poeta, in quanto poeta, è il fabbricare il poema con retta ragione, ed il fine del poeta tragico è secondo l'idea dell'arte formare la tragedia, la quale, siccome ogni poema, per molti fini può essere adoperata, la considerazione de' quali per le loro cagioni pertiene al politico, che forma la città, ovvero la governa. Per chiara intelligenza di tutto questo è da sapersi, che desiderando ogni dottrina qualche sine, la Poetica ancora essendo arte, rimira il fine suo, il quale è lo istesso poema, siccome del musico la melodia, dello scultore la statua, del pittore la pittura, e del medico la sanità. E poema nella più propria significazione definiamo: imitazione con parlare favoloso ridotto in versi di azione umana sotto nome di azione comprendia-

diamo anco gli affetti, e le operazioni interne] fatta secondo l' arte poetica, atta a purgare, ad ammaestrare, a dar riposo, o nobile diporto. In questa definizione l'imitazione di azione umana è la forma, e per imitazione intendiamo formazione di cosa non vera, o non, in quanto vera, a simiglianza di quella, che può ester vera, o almeno esser creduta; il parlare è la materia nella guisa, che il colore è al pittore, e il marmo allo sculture. La cagione facitrice è l'arte poetica dell'uomo; i fini, secondo Aristorile, saranno la purgazione, l'ammaestramento, il riposo dalle molestie, e da' negozi della vita, e finalmen. te il diporto dell'animo nell'uomo intendente, che è gioconda, e perfetta cogniz one dell' eccellenza dell'opera, o uno, o più di questi, secondo le diverse spezie de poemi. Questi medesimi fini ci è lecito appropriare ed alle statue, ed alle pitture, sicchè dopo aver consegnato al pittore, ed allo scultore per lor fini le opere da farsi da ciascuno, se saremo interrogati qual sia l'uso di quelle, che meglio risponder potremo, se non che il vero loro uso è lo incitare a virtù coloro, che le rimirano, se di lodevole costume fanno sembianza, o è sfogamento di affetto in colui, che le formò, o ne' loro riguardatori, o dare svagamento d'animo da noiosi pensieri, o nobile ricreamento nel giudicare la perfezione del magistero? Nè disdice, che i fini di queste opere siano i medesimi, che quelli de' poemi, non essendo necessario assegnare a ciascuna sempre proprio

#### O T T A V A. 221

fine, il che nè l'armonie, nè le poesse, nè le pitture, nè le statue, che o di marmo, o di bronzo diverse arti fabbricano, è manisesto; come anco non disdice, che quello, che è effetto di natura, sia effetto di arte, il che nella sanità, che anco dalla ginnastica, e dalla medicina ci viene procacciata, si rende chiaro. In questa maniera rimane decisa, Accademici, quella lunga tenzone, se della poessa è fine l'utile, o il diletto, o l'uno, e l'altro insieme, perchè diciamo essa doversi usare non per un fine solo, ma per molti, secondo la diversità de' poemi, e degli uditori, i quali fini tutti comprendiamo sotto nome di giovamento, poichè ed il riposo, e l'allentamento dell'animo da' negozi, e dalle fatiche, e'l nobile diporto della mente per la conoscenza dell' esquisitezza dell'opera con Aristotile al giovamento riduciamo, ficcome anco la purgazione, e l'ammaestramento. Quei due primi fini sono a tutte le poesse comuni, ma uno pertiene agli uomini intelligenti, l'altro indeterminatamente a ciascuno; gli altri due s'appropriano a speziali poesse, poiche la purgazione non ha luogo se non dove si esprimono gagliardi affetti, ed alcuni poemi è certo non aver forza di giovare alla virtù, e di migliorare il costume. Laonde il diletto nel modo, che da molti è inteso, sarà comune a tutte le poesie, l'utile inteso come intendono costoro, non a tutte; quindi nella sua Repubblica quel gran legislatore Aristotile proibisce a' giovani della commedia, e de giambi essere uditori, sinchè dalla edu-

educazione non son renduti tali, che non siano offesi dal nocumento, che sogliono apportare. Ma invero siccome disdirebbe nell'altre opere dell' arti, così in questa non conveniva confusamente ricercare, se fine era l'utile, o il diletto, perchè se il diletto avere non può l'essere fuori dell'azione, e questa, come di lui sostegno, e cagione, è più degna., chi muove contesa sopra il diletto, se della poesia è fine, ricercar piuttosto doveva, se dilettevole operazione eguale, cioè se la conoscenza dell'imitazione, o la maraviglia, che son per natura dilettevoli, o altra fosse fine; e l'utile, e'l giovamento distendendosi a signisicare tante, e sì diverse cose, era ragionevole, che fosse ristretto a quella spezie, di che essi nella mente loro formavan concetto; perchè semplicemente proferito rifguarda acquisto di ricchezza, fine, che al poeta non par si possa attribuire. In oltre chi non sà, che il poeta intende sempre far l'opera dilettevole, e perciò finge la favola di cose maravigliose, siccome nel principio della Metafisica notò Aristotile, forma il verso, che ci lusinga l'orecchio, usa sceltezza di parole, adorna la favella di maniere di dire pellegrine, e mirabili? ma non contento di ciò vuole anco, che ella non sia vana, nè inutile, ma giovevole, e profittevole a quel fine, che egli giudica bene, essendochè ogni fine ha ragione di bene. Ma l'architetto, che fabbrica tempio, o reale palagio, non procaccia farlo utile, e commodo, ed insieme ben proporzionato, ed aggrade-

devole alla vista? non ha l'istesso intendimento il musico, il rettorico, l'istorico, l'agricoltore, il pittore, il facitore della nave, della veste, dell'elmo, e della lira? che altro cercan tutti costoro, che seguendo l'orme della natura nel lor magistero coll'utile congiugner vaghez-22, onde risulti diletto? Potendosi dunque, e dovendosi dare più distinti fini, non confusamente era da dare utile, o diletto. Ma la confiderazione di essi trapassa i termini dell'arte poetica, e attiene a scienza superiore, cioè alla Politica, la quale avendo principato sopra tutte le arti, in particolare lo esercita sopra la Rettorica, sopra la Poesia, e sopra la militare, come quelle, che sono intorno ad azioni pertinenti alla perfezione dell'uomo, così non caggion sotto la medicina, nè sotto l'arte degli eserciti guidatrice i fini, per i quali si procaccia la fanità, o la vittoria, nè sotto la facitrice della lira, o del freno, o del timone, i fini propri di ciascuna di queste opere, bastando loro, che da quella sovrana sia assegnaro il modello, e la forma. Or venendo alla definizione della tragedia, prendendola da Aristotile diciamo, che è imitazione de migliori perfetta, ed avente grandezza, con parlare fatto dilettevole separatamente nelle parti, rappresentando ciascuna delle spezie de' rappresentanti senza narrazione per mezzo della compassione, e del timore conducente a fine la purgazione di tali appissionamenti. Ma per ben comprendere, che cola sia la Purgazione della tragedia, è da intende-

dere nel secondo luogo, che significhi propriamente purgazione, la quale pare, che pertenga al corpo, ed agli umori del corpo. L'atto del medicare si sa o per mezzo de'contrarj, o per via di purgazione con medicamenti purganti, i quali muovono gli umori, che per se non si muovono. Questa spezie di medicatura è da' Greci chiamata κάθαρσις, cioè purgazione, ed il medicamento, che in se ritiene tal virtu, è detto purgativo, ed opera non come contrario, ed inimico, ma come fimile, ed amico all'umore, perciocchè il reobarbaro, o l'aloe, o il nero elleboro ricevuto nello stomaco, diffondendo per le membra la virtù sua dal nativo calore destata per naturale fimiliaudine, che ha col collerico, o flemmatico, o melancolico umore, ha forza, come la calamita il ferro, e l'ambra la paglia, d'attrar. lo a se non solo dalle vicine vene, ma dalle più remote parti del corpo [concorrendo però sempre la naturale virtt, che scaccia le cose nocivel e di condurlo al luogo, ove egli sta diffondendo la virtù sua, dico allo stomaco, onde la natura gravata, e stimolata lo discaccia. Confermasi quel, che detto abbiamo coll' autorità de' Principi de' medici Ippocrate, e Galeno, e col testimonio di Alessandro nel cinquantottesimo problema del secondo libro. Inteso dunque quel, che propriamente significa purgazione, dicevol cosa sarà, quando è trasportata suor del proprio soggetto, cioè dal corpo all' animo, l' intenderla per risguardo della cagione, e per risguardo del modo,

#### O T T A V A. 225

son proporzione fempre alla propria purgazione; ma avantiche procediamo più oltre, è da vedere per terza considerazione, qual fosse l'opinione di Platone intorno la tragedia, e per qual suo misfatto dall'ottima Repubblica le desse bando; perchè io non dubito punto, che dall'aver Platone giudicato la tragedia dannosa, o inutile preseoccasione Aristorile d'aggiugnere alla definizione questo effecto di purgazione, il quale per altro non vi abbisognava, bastando al comprendimento dell'essenza di lei il dire, che era imitaz one di spaventosa, e compassionevole azione; perchè il ricercare più avanti è ufizio d'altra scienza; oltrechè la tragedia sopra la purgazione ha altri fini ancora. Platone adunque nel secondo dialogo della Repubblica per queste cagioni, se 10 ho faputo ben raccorre, non approva la tragica imitazione, perchè non imita il costume quieto, e moderato, e se lo imitasse, non aggradirebbe, ma fa sembianze del timoroso, e del lamentevole, che rendon l'animo peggiore; perchè favoreggia la parte irragionevole, ed abbandona la ragionevole, indebolisce questa, e fortifica quella fabbricando in lei idoli, e simulacri lontani dal vero; perchè è pronta a corrompere quasi tutti i buoni, poichè dal vedere noi alcuno Eroe stridere, e rammaricarsi, e disperatamente mordere le mani, e percotere il petto, e graffiare il volto, sentiamo diletto, e lodiamo il poeta, e l'istrione, e de' medesimi affetti ci riempiamo, sicchè l'animo nostro prende baldanza di non re-Par. II. Vol. IV. puputare vergognoso il lagnassi delle proprie calamità, seguendo esempi di uomini eccellenti, lodati, ed approvati da noi. Se queste ragioni fossero di tanto momento, che convincessero la tragedia estere opera dannosa, chi dubita, che sarebbe follia indegna di filosofo il darne precetti? Ma portando Aristotile opinione disferente, e giudicando dalla tragedia ancora poterfi trarre per la civile adunanza qualche utilità, accennò in questo libro alcun suo giovamento; ma più ampiamente di questo, e degli altri avrebbe trattato ne'libri Politici, anzi ne trattò, se dall'ordine della dottrina è lecito dar giudizio; ma a noi quella parte non è pervenuta, colpa del tempo, il quale perpetuo inimico delle opere degli uomini, nè a quelle d'Aristotile volle avere riguardo. Sarà bisogno dunque, che ci aiutiamo con quelle cose, che della purgazione della musica egli disse, le quali vuole, siano anche alla poesia comuni. Ma prima è meglio speculare l'essenza degli affetti, e come si producano, ed in qual potenzà dell'anima. E questa sarà la quarta speculazione per l'intelligenza della materia proposta. Egli è noto a ciascuno, che non hanno luogo neglielementi nè meno nelle pietre, o ne' metalli, o nelle piante, e che nessuna di queste nature è detta dolersi, allegrarsi, impaurire, sperare, adiracii, se non forse per trasportamento, ma esser proprio degli animali, come dall'anima abbian origine, da quella potenza cioè, la quale o nel cuore risegga, secondo Aristotile, o nel ce-

rebro, come contende Galeno, niente a noi; ma suppongasi, che sia nel cuore, come in quel membro, che primo nasce, ed è fonte di calore, e di vita, e di tutti gli spiriti, ma operi nel cerebro, ove i troppo ardenti spiriti del cuore si riducono a temperamento, ed a perfezione, e dove si fa l'immaginare, e'l vedere, e l'udire, e l'odorare, e'l rammemorarsi, e onde per li nervi, quasi per canali, si compartisconole virtù del sentimento, e d'ogni movimento volontario. Questa potenza se riceve gli oggetti convenevoli a se, gli abbraccia, e sente diletto, se sconvenevoli, gli aborrisce, e pruova dolore. Sicchè altro non è afferto, che seguitamento, o suga dell'anima di alcuna cosa appresa da lei o come convenevole, o come disconvenevole, nella quale definizione venghiamo a comprendere non pure l'allegrezza, e la tristezza, ma anche il piacere, e'l dolore, i quali si ritrovano nella prima apprensione dell' oggetto avantiche l'anima lo desideri, o speri, o tema, della mischianza de' quali atti si compongono gli altri affetti, che non son semplici, nè puri. Ed è ragionevole, che quella parte, che conobbe, la medesima segua, o aborrisca l'oggetto; ma non disconviene perciò, che l'allegrezza, e la tristezza, e la paura, e l'ira appariscano e nel cuore, e nel volto, ed in altre parti del corpo, per la comunanza, e pel consentimento delle membra verso se stesse, come informate da una sol' anima, che avviva, e conserva, e governa il corpo, e di tutte le ope-P 2

razioni in esso è principio, e cagione. Or benchè impossibile sia, che chiunque nasce uomo, di nature dissimiglianti composto, non provi nella vita e gioie, e noie, ed affetti piacevoli, e dolorofi, nondimeno essendo il loro soggetto virtù instrumentale corporea, secondo la diversità del temperamento di esso, chi più, chi meno è a' lieti, o a' contrari inchinevole. Alcuni dunque più son dediti all'ira, alla speranza, all'ardire, altri più alla mansuetudine, alla disperazione, al timore, alla compassione; anzi, il che è più maraviglioso, un istesso uomo or a questi, or a quelli è pronto, del che rende testimonianza Aristotile, e l'esperienza testimone più d'ogni altro autorevole ne fa non dubbiosa fede. Nel primo problema della trentesima divisione parlando Aristotile di coloro, che abondano di melancolia calda, come fatta dalla collera abbruciata. che è spiritosa, non resolubile, ma veemente nelle sue operazioni, diceva, che sono attissimi a cangiarsi, riscaldandosi l'umore, e raffreddandosi per piccola mutazione interna, o esterna; onde senza saper la cagione si sentono gli uomini or mesti, or lieti, or timidi, or arditi, or taciturni, or loquaci, or compassionevoli, or stizzos, or inchinati all'amore, or all'odio, or confidare, or disperare. E nel primo libro dell' Anima volendo far palese non esser disgiunti dal corpo gli affetti di lei, ne assegna questi indizi. Uno istesso uomo per accidenti gravi, ed evidenti talora non teme, che altra volta da piccioli, ed oscuri, quan-

quando il corpo incita, è gravemente turbato; in oltre trovasi alcuno in affetto di temente, benchè niente di orribile gli sia accaduto. Le quali cose non seguirebbero, se la parte corporea madre degli afferti non fosse più ad uno, che ad un altro, accomodata, e disposta, e le disposizioni in questo pare, che consistano. Il calore, la sottigliezza, e l'agilità degli spiriti ci preparano ad affetti giocondi; il perchè i giovani più de' vecchi si muovono ad essi, ed il cibo, ed il vino riscaldando, e destando gli spiriti, e rinvigorendo il corpo, partorisce letizia. Dall'altra parte l'aggravamento della parte sensitiva per li vapori torbidi, ed impuri, e la diminuzione del calore interno preparano a mestizia, ed a timore, e ci fanno parere pigri, tardi, ed inutili, onde si moltiplica la tristezza, e la paura, e tutta quella fquadra dolorosa; oltrechè sovente, non cene accorgendo noi, si actraversano alla immaginativa noiosi oggetti, i quali fanno ristringimento delle parti interne, onde si sente molesta applicazione, e quasi peso all'anima, e stando lei fissa nel tristo pensiero, e nella trista immaginazione, salgono in alto, e vaporano al capo molta copia di spiriti, e massimamente alla parte anteriore, ove alberga la fantasia, nella quale si fa una certa agitazione d'umore, e infiammazione, sicchè divenuto più acuto, e più salso, e mordace, punge, e stimola la virtù, la quale lascia uscire le lacrime cagionate da que' molti vapori saliti al capo, ed ivi quasi in vaso, che distilla, condensatisi, P

ed in qualche parte dagli umori del cerebro spremuti per le mani del dolore, il quale così ristringe le parti interne, come per consentimento ad esse strigne il volto, ed induce l'aspetto, quale scorgiamo in chi gusta sapore amaro Dalla medesima cagione derivano le voci lamentevoli per naturale instinto senza nostro accorgimento dalla natura procacciate, per rimuovere cioè la mala disposizione, che affligge ristringendo, ed aggravando la parte sensitiva, e'l cuore principalmente, che, come pieno di spiriti, e di calore, più patisce; onde per iscuotere il dolore, e per allargarsi, e liberarsi dall'affanno si muove, e muovesi il polmone, e gli altri organi della voce, e fansi strida, e gemiti, se dall' intelletto non sono impediti. Per queste vie l'anima gravida di mestizia si sgrava, e partorisce i dolorosi concetti, e gli appassionamenti, che erano in lei, i quali partoriti, resta libera, e scarica, sicchè quando il bramasse, più non potrebbe piagnere, essendo consumari quei vapori materia del pianto, che riempievano il capo, fino a che o per altra interna alterazione di vapori, o da qualità attive, o per trista immaginazione, o per accidente esterno non ritorna alla primiera disposizione. E questa purgazione, ed alleggiamento fa ella con qualche diletto per mezzo del pianto, il quale, come usava dire Posidonio, referendolo Galeno, ne porge questa utilità, che satolla le passioni dell'animo da dogliosi affetti ingombrato; dalla natura dato quasi medicina, e mi-

#### O T T A V A. 23

mitigamento del dolore, di cui non è cagione, ma efferto, e indizio. Piacemi in confermazione delle cose dette addurre il testimonio del gran Basilio in una sua Omilia. Nascono le lacrime, dice egli, quando le parti concave del cerebro ripiene di vapori cagionati dal dolore, per le vie degli occhi, quasi per canali sono alleggerite dal peso dell'umore; onde e suoni, e vertigini, ed ottenebiamenti per le inaspettate nuove di casi dogliosi avvengono, essendo agitato il capo da vapori faliti nel ritiramento del caldo nel profondo. In oltre siccome la nube in pioggia, così la grossezza de' vapori parmi in lacrime si risolva. Laonde un certo diletto è agli addolorati dal lamento, occultamente per mezzo del pianto votandofi quello, che aggravava. Conferma questa verità l'esperienza stessa, perchè molti abbiamo veduto in gravissime calamità avere ritenute le lacrime violentemente resistendo, ed alcuni esser caduti in mali infanabili, apoplesie, paralisi, ed alcuni al tutto raffreddati, essendo la virtù loro quasi debile sostegno sorto il peso del duolo siccatasi; quello, che nella siamma si scorge, esser cioè dal proprio fumo suffocata, non uscendo, ma rinvolgendosele intorno, questo dicono avvenire nella virtù, che regge l'animale, dagli oggetti dolorosi esser corrotta, ed estinta, non si facendo respirazione. Tralascerò altri testimoni, che non vorrei colla lunghezza procurarvi quella molestia, e quel ristringimento di animo, di che ragiono. Ma quel, che da Aristorile è detto nel quin-P 4

quinto libro, che ora è l'ottavo degl'infegnamentì Politici, perchè interpreta la mente sua, la quale si pretende trovare, è necessario, che sia da noi referito: Puiche [dice egli] accettiamo la divisione delle canzoni, siccome le dividono alcuni filosofi, ponendole parte morali, parte attive, parte entufiastiche, cioè infervorative, ed a ciascuna di queste accomodiamo la natura dell' armonie, e per hè noi diciamo non per cagione d'un sol giovamento doversi usare la Musica, ma di più, perchè è per cagione d'anmaestramento, e di purgazio e scome intendiamo purgazione ora semplicemente, più chia amente di nuovo ne diremo nel trattar della Poetica] e nel terzo luogo per diporto d'animo, e fi almente per allentamento, e per riposo dall' intenso operare; è manifesto, che si deono ammettere le armonie, non già nel medesiro modo tutte, ma per l'ammaestramento le moralissime, per ascoltare, operando a'tri, l'attive, e le entusiastiche. Perchè l'affetto, che in alcune anime gagliardamente appare, è in tutte, ma è differente per più, e per meno, cioè misericordia, timore, in oltre l'entusiasmo, essendo alcuni sottoposti a questi movimenti; e dalle canzoni sa re veggiamo costoro, quando abbiano adoperate le canzoni, che infuriano l'anima, conseguire medicamento, e purgaziore. Questo iltesso è recessario avve ga ed a' miservordievoli, ed a' timorosi, ed universalmente a' sottoposti agli affetti, ed agli altri, in quanto pertiene a ciascu o di questi ta'i, ed a tutti farsi una certa purgazione, ed alleggerirh con diletto. Simila

milmente le canzoni purganti danno allegrezza non danno a agli uomi i , però tali armonie, e tali canzoni si deon udire da' gareggiatori, che maneggiano la musea teatrale. Da queste parole d'Aristotile fedelmente referite, e dalle cose da lui poco avanti dette, e poco dopo foggiunte molte b lle, e segnalate cognizioni possiamo raccorre. Una è, la Musica per quattro giovamenti doversi usare; ed il medesimo nella Possia ci è lecito considerare. La seconda, che per la purgazione si deon udire le armonie, e le can oni non morali, quali erano le Doriche, ma le attive, e le furiose, quale era la Frigia, e quale tra' musici instrumenti era l' aulo, del quile poco avanti avea detto, che era infervorativo, ed incitativo ad affetti, e doverfr usare non per ammaestramento, ma per la purgazione. E però vien ripigliato Socrate d'aver nella Repubblica accertata l'armonia Frigia rifiutando l'aulo, che ha l'istessa facultà, quasi contrad cente a se stesso. La terza è, che tanto coloro, i quali fono gagliardamente volti alla mestizia, alla compassione, ed al timore, quanto universalmente tutti gli uomini, ricevon dalle armonie, che vagliono a destare affetti, quale è la Frigia, e la Mixolidia, di cui era proprio render l'anima riffretta, e per poco addolorata, e da canzoni purganti conformi alle armonie, ricever, dico, purgazione, sforamento, ed alleggiamento non dannoio, anzi salurevole con diletto: il che raffronta col detto di Platone nel dialogo delle Leggi, ove biasima il costume de cantori, che

che ne' facrifizi con rammarichevoli voci incitano alle lacrime, e quanto più ciò fanno, tanto più iono pregiati, richiedendofi tale armonia nelle onoranze piuttosto, ove si deplora il defunto, quasi convenga allora col pianto sfogare la doglia, e non nelle letizie per mezzo del pianto procacciare quel diletto, che può apportare armonia lamentevole, e piangente senza parole, e per conseguente senza quella imitazione, che col parlare si forma. Dalle considerazioni proposta, e dalle cose da Aristotile dette, e ne' Politici insegnamenti, e nel libro dell' Anima, e ne' Problemi, ci può essere or mai manifesto, qual sia quella purgazione, che alla tragedia attribuifce, ed in qual maniera ella si faccia. Perciocchè è chiaro, che siccome per mezzo de' medicamenti purganti per la naturale simparia, e convenienza, che hanno coll' umore da purgarsi, si muove, e sfoga il detto umore, così nell'anima gravida di concetti mesti di timore, e di compassione per mezzo della pietà, e dello spavento si muovono, e si purgano concetti tali più perfettamente, e più efficacemente, che per mezzo dell'Epopea, la quale narrando, e non rappresentando agli occhi le azioni orribili, e pietole, resta molto inferiore. E per tal cagione Aristotile quasi esponendo la voce δρώντων foggiunse, non per narrazione, ma per mezzo della misericordia, e del timore adempiendo la purgazione di tali appassionamenti. Ma per più evidente notizia della purgazione, e della definizione tutta della tragedia, è da rammemorarsi gli

O T T A V A. 235

gli affetti in se stessi non essere nè buoni, nè rei, nè laudevoli, nè biasimevoli, ma divenir tali per l'oggetto, o per troppo, o per poco di vigore, e la potenza, che gli produce, dalla natura, la quale niente opera indarno, esserci stata utilmente conceduta, e quella loro estinzione dagli Stoici celebrata, i quali per vaghezza di proporre nuove, ed ammirabili opinioni, ebbero in costume cambiare i veri nomi delle cose, essere opposta alla natura inimica alla virtà, ed impossibile ancora; alla dottrina de'quali accostandosi Marco Tullio [1] interpreto Mály perturbazione, e lo chiamò torbido movimento, malore, infermità, & peste dell'animo, certamente con molta sconvenevolezza; perciocchè quantunque gli affetti spesfo perturbino la mente, quando cioè sono eccessivi, e smoderati, e ci siano instrumenti di danno, e di precipizio, mentre come sfrenati, e mal guidati corsieri temerariamente, e pazzamente ci trasportano, chi dirà perturbazione l'amore, l'odio, il desio, la speranza, l'allegrezza, se l'amore della patria, o dell'amico, l'odio del vizio, il desiderio della sapienza, la speranza della felicità, l'allegrezza del possedimento di essa son vere virtù, o movimenti giovevolissimi alla virtù? Non gli diremo dunque perturbazioni, ma affetti, e spiritali movimenti (per usare la parola di Dante [2] ) ed operazioni dell' anima, in quan-

<sup>[1]</sup> Cicer. nelle Quist. Tusc. lib. 4. 10.

<sup>[2]</sup> Dant. Purg. 18. e Par. 33.

to dopo aver conosciuto l'oggetto, lo vuole, e si piega ad esso, o non lo vuole, e l'aborrisce. Tra questi annoverandosi la misericordia, che è aborrimento del male in altrui, se naturalmente si muove, attiene alla giustizia, che per natura è nell'uomo; se depende da diritto giudizio, e da retta ragione, attiene alla giustizia perfetta, la juale ci dispone bene verso gli altri, come all'ingiustizia l'invidia, che è aborrimento del bene in altrui, ed ha luogo la compassione nell'uomo virtuoso ancor senza riguardo, che quel male a lui, o a' fuoi possa accadere. Il medesimo dir possiamo del timore, che è aborrimento del male, come futuro, o in se, o in altri. Questi due affetti imprime la tragedia rappresentando azione formidabile, mentre è per accadere, compassionevole, dopo, che è accaduta; e quindi si convince l'error di coloro, che giudican la compassione riguardare altri, il timore noi stessi, dicendo Aristotile il timore esser verso i simili a noi, cioè verso le persone Tragiche, alle quali veggiamo soprastare gravissimi mali, che caduti danno spavento, e compassione a noi, i quali temendo, o compassionando ci purghino da assetti, o piuttosto da appassionamenti, e concetti tali, cioè di tristezza, di sospetto, di sollecitudine. di affanni, di disperazione, ed in somma di tutto lo stuolo degli affetti dogliosi simili, o congiunti alla compassione, ed al timore. A questa esposizione delle parole d'Aristotile per mezzo delle parole del medesimo non fa mestiero di altra

altra confermazione; ma benchè non la ricerchi. non però la rifiuta, perchè il vero essendo per natura aggradevole all' intelletto, quanto più segli mostra certo, ed indubitato, tanto più lo rallegra, in quella guisa, nella quale l'oggetto, che scorgendosi per l'aere illuminato, piace alla vista, per aggiunta di nuovo lume, che col primiero non si mescola, nè si confonde, accresce bellezza, e diletto infieme. Nella maniera da noi esposta fermamente credo avere intesa questa Purgazione. Quell' uom savio, il quale, siccome riferisce il Casa [1] affermava, gli nomini aver bisogno sì di lacrimare molte volte, come di ridere, e per tal cagione essere state trovate da principio le dolorose favole, che si chiamarono Tragedie, acciocchè raccontate ne' teatri, come in quel tempo si costumava di fare, tirassero le lacrime agli occhi di coloro, che avevan di ciò mestiere, e così eglino piangendo della loro infermità guarissero; che altro potette costui intendere, che quella Purgazione, che noi abbiamo esposta? Aggiungete il giudicio di Accademico vostro, la cui autorità appresso voi, e appresso gli uomini scienziati è meritamente di molta stima, il Mei dico, che in questo sentimento prende la Purgazione della tragedia. Resta, che, siccome divisammo da principio, si rimuovan quei dubbi, che quasi interposta nebbia potrebbon offuscare questa verità. Ed in prima ci si sa incontro, che la voce Pur-

[1] Casa Galat. pag. 25.

gazione, come meraforica, non dovea nella definizione adoperarsi, avendo Aristotile proibito alle definizioni l'uso delle parole traslate. Questa obiezione non più offende la nostra, che le altre esposizioni; ma dovendosi la Purgazione prendere con trasportamento dal corpo all' anima, dalla medicina alla politica, allora con retta proporzione sarà presa, se per virtù di cosa simile a fine di sfogamento, e di alleggiamento, come quella degli umori del corpo, degli appassionamenti dell'anima sarà intesa; ma in difesa d'Aristotile dir possiamo non doversi le metafore ammettere nelle definizioni a denotare il genere della cosa definita; per ciò errare chi definisce l'Istoria luce di verità, o la Temperanza consonanza delle potenze dell'anima, o la Commedia specchio dell'umana vita; ma quì è assegnata non come genere, ma come fine della tragedia, e non genera oscurità, anzi chiarezza; però con sommo avvedimento d'Aristotile ci è allogata, siccome anche la parola condito trasportata da' condimenti de'cibi, ovvero dagli unguenti, ed altre pure, che si dicono di cose corporali, nella desinizione del fillogismo, e della virtù morale a fine di evidenza appresso Aristotile ebbero luogo. Nulla vale dunque l'opposizione. Quello piuttosto potrebbe ad alcuno generare difficultà, che di sopra su detto, la Purgazione operarsi con diletto; poiche consistendo in temere, in piagnere, in sospirare, e'n compatire, tutte azioni, o passioni dolorose, non è agevole il vedere,

come aver possa seco congiunto il piacero. Ma noi rispondiamo, che ancor nel pianto da verace oggetto cagionato ha luogo il diletto; onde su da Aristotile tralle cose dilettevoli annoverato, valendosi del testimonio d'Omero:

Disse, e dosce desir di pianto accese.

Perchè a ciascuno aggrada quell'operazione, che alla propria voglia è accomodata, e l'addolorato per tale riconosce il pianto, e però in esso si compiace, non in quanto è molesto, ma in quanto ha in se mischianza di diletto. Il perchè veggiamo, che i sospiri, e le lacrime esser sogliono i piaceri degli amanti, ed il nostro innamorato poeta disse: [1]

..... non men di dolcezza Del pianger prendo, che del canto presi;

Ch' alla cagion, non all'effetto intesi Son i miei sensi, vaghi pur d'altezza.

Ma più a dentro con acuto occhio rimirando, diciamo le lacrime non esser per se stesse con dolore, poichè la gran luce, e'l ritenimento del siato, e l'istessa allegrezza è valevole a produr-le; ma la doglia nascere dall'oggetto doloroso, che interamente rode, e tormenta l'animo, e le lacrime essere indizio di esse, come il sumo del suoco, ed insieme alleggerimento, e rimedio, e per tal sine, siccome anche i sospiri, e le strida essere dalla natura utilmente concedute, la quale stoltamente il suo peggio si procaccerebbe, se in

<sup>[1]</sup> Petrar. Son. 193.

vece di scemare si augumentasse l'assanno, però ottimamente su detto: [1]

Io per me prego il mio acerbo dolore, Non sian da me le lacrime contese, E mi sia di sospir tanto cortese, Quanto bisogna ad issogare il core.

Ma a tutte queste risposte aggiugniamo da vantaggio, che lo spettatore dell'atto tragico benchè conosca quello, che si rappresenta, non esser vero, mentre all' intelletto ricorre per aiuto, nondimeno ingannato dall'artifiziofa imitazione da lufinghevole dolcezza accompagnata, massimamente quando oggetti presenti feriscon la vista, e crean nella fancasia fantasmi possenti ad alterarla, sente in se timore, e compassione, e pianto, ed oltre la compiacenza dell' alleggerimento dell' animo, che mentre secondo questi affetti opera, egli consegue, prova ancora altri diletti. Primieramente piace la tragedia insegnando l'azione rappresentata, poiche lo imparare è tralle cose per natura gioconde; aggrada colla maraviglia, proponendo la cosa non creduta poter agevolmente re; è dilettevole per l'imitazione facendone per fillogismo comprendere, che questo, e quello diletta coll'altezza de' concetti, colla vaghezza delle metafore, colla dolcezza del verso, colla soavità della musica, col festeggiamento del ballo, colla magnificenza dell'apparato, colla splendidezza de'regali vestimenti, colla considerazione dell'ec-

<sup>[1]</sup> Petr. Son. 171.

dell'eccellenza dell'artificio dal poeta usato nel disponimento della favola, nelle digressioni, nelle riconoscenze, ne' rivolgimenti di tortuna, ne'costumi, ne' concerti, nella favella. A questi diletti non è disdicevole, che accompagniamo in ischiera tre altri benchè alquanto esterni, e remoti. Uno è, che essendo il compatire atto di virtù, essendo ogni operazione secondo la virtù, o alla virtù somigliante, per natura gioconda, può anche per questo riguardo la compassione della tragedia apportar diletto. Così per testimonianza di Aristotile diletta l'onore, quasi indizio all'onorato della propria virtù, e nell'amicizia più contentezza prende l'amico, che ha dato il benefizio, che quel, che l'ha ricevuto. L'altro è che ne sa conoscere, che pur da sì fiere disavventure siamo liberi noi, il che non può non ci porgere piacere, e gioia. L'ultimo è l'apprendere documenti salutevoli, e questi principalmente, che i Re, ed i Principi caggiono talora in calamità, e ruine, e che la vera felicità de'mortali è il vivere con virtù, ed aspirare al sommo, immortale, ed unico bene. Questi tanti diletti sopravanzano quel poco dolore, che la parte sensitiva prende, non dal pianto, ma dagli oggetti dolorosi, benchè falsi. Quindi si scuopre, che la tragedia è giovevole non pure per la purgazione, ma per ammaestramento, e per diporto d' animo, e per riposo, che sono i quattro fini alla Musica, e per conseguente alla Poesia da Aristotile assegnati. Altro dubbio molto importante potrebbe cadere Par. II. Vol. IV. nel-

nella mente di alcuno, se la tragedia rende gli uomini compassionevoli, e timorosi, o duri, e arditi; perchè se gli rende più misericordievoli, e più paurosi, male adunque gli purga di appassionamenti tali, estendo proprio della purgazione il diminuire l'umore; se opera l'opposto, ci condurremo in gran laberinto, e viluppo di dubb, perciocché il temere, e'l compatire come può produrre contrario abito, se da tali atti frequentati si genera abito tale? poi a che scemare quelli affetti, i quali converrebbe anzi accrescere, peccando universalmente gli uomini nel troppo sperare, e nel vanamente confidare, e nel difetto di misericordia verso gli altri? In somma se la compassione è rea, perchè introdurla, se buona, perchè purgarla? A queste obbiezioni non poston satisfare coloro, che propongono quelle purgazioni improprie, e sossitiche. Noi, non ci dipartendo da' nostri principj, diciamo, che la tragedia non discacciando la compassione, ma purgando i concetti di mestizia a poco a poco annidati nell'anima, la cia per allora gli animi scarichi, meno timorofi, e meno compassionevoli; e ciò per due cagioni avviene, una, che essendosi cangiata la disposizione della parte sensitiva, per la purgazione fatta non è inchinevole come prima, onde avvertiscono i maestri del persuadere, che l'oratore desti leggiermente da principio gli affetti, acciocchè non si consumino nell'animo dell'uditore, ma si riserbino a tempo più opportuno, e l'esperienza c'insegna, chi lungamen-

te rammaricandosi ha pianto, alleggerirsi dal dolore, o rendersi meno atto a nuovo pianto, ed a nuovo rammarichìo; anzil'ira istessa per la vendetta presa d'altrui non suole incrudelire, ma placarsi; intorno a che rammemorerò quello, che Aristotile racconta di un Filocrate, che interrogato dall'amico: perchè non ti difendi appresso il popolo irato teco? non è ancor tempo, rispose; Ma quando? quando vedrò [disse] impurato altri, perchè si faranno mansueti dopo l'aver confumato l' ira contro un altro; il che avvenne in Ergofilo, il quale perchè era stato condennato Calistene il giorno avanti, ancorchè meno odiato, trovò pure grazia di liberazione. E questa cagione confiderò Plutarco avere scampato gli Ateniesi dal furore di Alessandro, il quale invelenito non meno contra essi, che contro i Tebani, presa, e distrutta Tebe, saziata i' ira sopra quella misera Città per le tante occisioni, ed incendi, si astenne poi da maggiori stragi, e da maggiori ruine. L'altra cagione è, che nostra natura è murabile, e delle murazioni sommamente gode; però da principio attentamente opera, poi si stanca, onde non sente diletto, anzi fastidisce quello, in che prima si compiaceva; non è maraviglia dunque, se dopo il pianto ama il contrario, o almeno la mancanza del pianto. In avvenire poi, quanto pertiene alla naturale prontezza, non ci rende la tragedia più, o meno compassionevoli, o timidi, siccome il vedere non ci fa più arti a vedere, e dall'avere la donna partori-Q 2 to

to non si augumenta la naturale attezza al partorire di nuovo, benchè talora gagliarda, talora spossara, e fiacca si renda contro le fatiche del parto. Ma quanto attiene al costume di compatire, l'uomo diviene più, o meno pronto secon. do le azioni da lui dependenti; il rammemorarsi, che avversità maggiori affliggono altri, lo farà men compassionevole, il ricordarsi del gustaro diletto, e'i compiacersi del compatire, come di azione umana, amichevole, e giusta, lo inciterà alla compassione; in questa guisa il sonno suole acquerare la voglia del dormire, e render l'anima defiderosa, e possente di vegliare, ma pur talora alletta nuovo fonno inducendo nel corpo foverchia umidità, e nell'anima pigrezza. Troncati questi dubbj, altri pure ne sutgono, che essendo i contrari operativi l'uno contra l'altro, e curandosi l'uno coll'altro, secondo quel notissimo principio de' medici, molto meglio sia, per torre dagli animi quell' abito di tristezza, e di mestizia, usare contrari medicamenti, quali saranno la commedia, ed i ridicoli, e tutti i diletti, che divertiscono da' noiosi pensieri. A questo rispondiamo, l'animo mesto non attendere agli oggetti lieti al suo stato opposti, anzi schivargli come inimici, sopraffatto dall' affetto, che in lui signoreggia, e seguire i mesti, come amici, e simili a' fuoi, onde veggiamo l'addolorato sdegnarsi contro chi s' oppone al suo desiderio; e l'amico discreto, che intende consolare l'amico, qual vede in lutto, e'n pianto, prima compiange,

acciocche oltre agli altri riguardi, col pianto alleggerito il duolo, sia abile ad accettare i conforti, e si renda maneggiabile dalla ragione. Colui similmente, la cui anima esulta, e sessegia o per opinione di prospero stato presente, o per isperanza di bene futuro, scarica d'ogni molesta immaginazione per calore della parte, che è principio degli affetti, o per abbondanza di spiriti, senza alcuno pensiero di cosa importante, più facil fia, che per mezzo di comiche piacevolezze, o di rappresentazione di ridicole persone, con lunghe rifa sfoghi l'affetto, che racchiuso incitava, e stimolava, che per maniere opposte l'attutisca, ed estingua; mentre altri di stato diverso furori, o morti, o feroci guerrieri, o donne lascive imiteranno. Ma perchè non piuttosto curar si dee per via di precetti, e di dottrine [dirà alcuno I se il parlare ha viriù di persuadere. e di dissuadere? Non si niega il valore de' precetti, e delle ammonizioni, ma non vagliono verso ciascuno, nè è agevole usarle verso tutti, e quando valessero, non però l'aiuto della tragedia si doverria rifiutare, siccome alla corporale sanità la Ginnastica, e la Medicina, e la esquisita cura del vitto apportan giovamento, e per la virtu son formate le leggi, sono le paterne instituzioni, son promessi i premi, e minacciati i castighi. Coloro, che da veemente affetto sono ingombrati, per lo più non odono la ragione, che è entro a loro, nè obbediscono al parlare straniero, anzi quanto più proibisci, più appetiscono la cosa proibita.  $Q_3$ 

bita, perchè l'anima percossa, ed abbagliata dall'oggetto non vuole d'scorrere, nè quietamente giud care, come occupata in altro, che più le aggrada, ma operar quello, a che la forza dell' affetto ciecamente, e precipitosamente la tira. Di quei, che sono da mestizia occupati, alcuni sian medicati col rimovimento di quella falsa opinione, o di quel timore, che gli punge, altricon piaceri d'armonie, di cacce, di conversazioni, altri con gli studi della sapienza, altri con ammonizioni, e con preghi, ma molti della loro infermità guariranno con piacevole purgazione, quale è quella della tragedia, perchè in somma nell' anime ferventi, e feroci, gli affetti, o sia dolore, o allegrezza, o libidine, o ira, quando senza offesa della virtù ricevono sfogamento, per più agevol maniera si moderano col lasciarli per qualche tempo fino a certa misura ssogare, che col costringerli, e violentemente tenerli racchiusi, in quella guifa, nella quale col dare libero esito a' furiosi torrenti, si sfuggono quei danni, i quali sogliono apportare, quando sendo con alti argini ritenuti, poi per la forza dell'acque ruinosamente traboccando gli rompono, ed allagando impaludano i campi; così veggiamo ancora nave in porto dalle tempestose onde combattuta più sicura rendersi dal naufragio, se cedendo alquanto al lor furore, è lasciata dolcemente agitarsi, che se con ancore, e con gomene si tenta renderla immob le, perchè allora si corre pericolo, che rotti con violenza i legami non vada a fracaf-

cassarsi nel molo, o nella vicina spiaggia. Quindi è nato il costume, che in tempi determinatial popolo si permette i propri affetti scoprire in diverse maniere di persone finte, che maschere chiamiamo, acciocchè purgati restin per buon tempo quieti, ed obbedienti alle salutevoli esortazioni. Da queste cose non è difficile il raccorre le difese contro quelle imputazioni di Socrate alla tragedia date, perchè se imita il costume timoroso, e'l rammarichevole, non perciò imita il vizioso, e se non opera verso la parte intellettuale, cioè se non procaccia condurre l'anima a confiderare, a giudicare, ed a discorrere con vere, e salde ragioni quello, che riguarda l'avanzamento di lei, ma cerca con valorosi oggetti percuoterla, ed improntare in lei simulacri, e sembianze di oggetti possenti, che alterandola, ed abbagliandola impedifcono il difcorfo, non destando affetti contrari alla ragione, ma conformi, non merita di essere, come malfattrice, condennata. Nè si concede, che imprima costume vile, e rammarichevole l'esempio di coloro, che nella tragedia veggiamo lagnarsi, e piagnere, perchè di grandi infortuni eccitare gran pianto, e gran cordoglio non è disdicevole, nè fuor del decoro, siccome de' mediocri mediocre, e de' piccoli piccolo; ne riporrà il buon Tragico in persona eroica costumi vili, o rei, posciache la tragedia è di virtuosa azione imitazione; e se alcun reo costume, o affetto sarà per necessità introdotto, può l'intelletto dello spettatore a suo talen-Q 4 to

to proibire a se stesso il commovimento d'affetto tale; che se quel solo dovesse imitarsi, e proporsi, che di perfetta virtù è adornato, ne is Filosofia morale de'vizj tratterebbe, nè l'Istoria farebbe al mondo, non essendo possibile, che in essa non vengano con opere buone, e laudevoli raccontati fatti scelerati, e degni di biasimo. Apparisce dunque dovere il Politico accertare la tragedia, come giovevole alla città, se convenevolmente, ed a tempo, e con misura è adoperata, perchè il troppo frequente uso o non purghe ebbe, o farebbe purgazione non utile, nè necessaria. Laonde l'istesso Platone, quantunque in quella sol taria Repubblica, che a suo arbitrio dipinse secondo l'idea della perfezione, non la ricevesse, la ricevette pure nell'altra da lui ne' Dialoghi delle Leggi formata, possibile a ritrovarsi in terra tra gli uomini, solo vietandone la rappresentazione, finche da' Principi della città sia dato giudizio, se dice cose contrarie a' loro costumi; ed in questa Repubblica diede luogo ancora alla commedia, ed in ambedue approvò l'armonia Frigia, la quale non ha cottume moderato, ma incitativo, ficcome le fu da Aristotile opposto. Sia dunque la tragedia assoluta dalle impurazioni datele, e suo ufizio sia, imprimendo timore, e compassione, essicacemente purgare appassionamenti tali. Ora se non solo meriti esser ricevuta, ma sia degna d'esser onorata, e preferita al poema Eroico, come vuole Aristorile contra la sentenza di Platone, intendimento

no-

nostro non è, nè su il disputare, nè sopra tanta lite dar sentenza. Ben crediamo, che se ci fosse proposta tragedia, ed Epopea di eguale grand zza, ameremo meglio esfere stati della tragedia facitori, ed eleggeremo anzi estere spettatori di quella, che uditori di questa. Quel dubbio piuttosto è da rimuoversi, come possa quella tragedia, il cui fine sarà lieto da miseria a selicità, compire questa purgazione, non rappresentando caso doloroso, onde la compassione si tragga; e la risposta non è malagevole a darsi, e dopo essa sarà giunto a riva il ragionamento, perciocchò diciamo anche in tragedia tale aver luogo il compatimento, e lo spavento, poichè il male vicino, che senza speranza di scampo è per accadere, dall'anima è considerato come presente, e come tale muove compassione; perchè Isigenia pronta, secondo la barbara legge, ad uccidere il fratello non conosciuto, è attissima a muovere pietà poco minore, che se lo avesse occiso, e l'apparecchio degl' instrumenti di miserabile morte vicina in azione vera, o imitata, così muove compassione, quanto l'aspetto di morte feguita, la quale si può talora appresentare così terribile, e dolorosa con tanto ritiramento di spiriti al principio della vita, che proibendo la compassione, ed il pianto induca stupore, e quella insensatezza, della quale disse Dante: [1]

l' non piangeva, si dentro impietrai.

Dal

<sup>[1]</sup> Dant. Infer. 33.

Dal che su indotto Aristotile a chiamare ottima questa maniera di savole, benchè prima avesse detto, che ne gareggiamenti al popolo recitate più tragiche sembrino quelle, che da sine sventurato sono terminate.



L E-



# NONA DI BENEDETTO BUOMMATTEI

SOPRA L'OZIO.

Ono di si gran forza l'opinioni vulgari di questi tempi, che ell'hanno potuto fare accettar sovente per buone cose, che sono in se stesse di malvagia, e di perversa natura, come per lo contrario altre sode-

voli si ritrovano, che per la stessa cagione si reputano generalmen e biasimevoli, e malvage. Quindi è nato, che gli empj, e diabolici duelli dannati da ogni pia, e cattolica legge hanno acqui-

acquistata negli uomini autorità sì fatta, ch'e'non si ritrova alcuno, che per dimostrarsi prode, e valoroso, non segli sottoponga liberamente, spregiando e roba, e vita, e sino l'anima stessa. · L'insegnare all'uomo in quel tempo, che egli pel mancamento degli anni è privo di quella necessaria prudenza, che rattener lo potrebbe dagl'impeti, e dalle passioni, è cosa nobile suor di misura, nondimeno, o perchè tal mestiero sia stato per lo più da molt anni in quà esercitato da persone vilissime, ed in gran parte ripiene di costumi, e di creanze bianmevoli, o qual si sia la cagione, è venuto in dispregio tale, che senza considerare a que' pochi, che in quell'arte si sono confervari da ogni macchia lontani, pare, che gli uomini non possano ascoltar senza rammarico quell'aborrito nome; il che essendo alcuna volta considerato dal nostro leggiadrissimo, e gentil Poeta, esclamando cantò ne' suoi lirici componimenti: [1]

Ond'è dal corso suo quasi smarrita Nostra natura vinta dal costume:

La qual sentenza si vede giornalmente verificare da molte chiarissime prove, ma soprattutto l'opinione, che il mondo mostra aver dell'ozio, chiaramente lo manifesta. Poichè essendo egli per sua natura non solo buono, ma sommamente desiderabile, è tenuto non per tanto e privo d'ogni gra-

<sup>[1]</sup> Petr. Son. 7.

grazia, e meritevole d'esser cacciato da ogni onesto, e virtuoso commerzio. Il che quanto sia lontano dal dovere, mi ssorzerò di mostrare in questo breve ragionamento, nobili, e virtuosi Uditori, se a voi piacerà di concedermi quel grato, silenzio, che altre volte m'avete in occasione simigliante cortesemente prestato. Ch' io vi sarò vedere non con argomenti sossistici, ma con realissimi sondamenti, l'ozio esser nobile e pel principio suo, che su antico sopra ogni cosa creata, e pel sine, e utile, ch'e' porta seco, tanto grande, e generoso, e per l'esempio d'infiniti uomini illustri, che l'hanno seguito, ed abbracciato, sino alle stelle alzando la fama sua.

Ma perchè nella diversità de'nomi pare, che si ricerchi distinzione di qualsi ragiona, acciocchè per la moltitudine non nasca consusione, esfendo presa diversamente questa voce ozio, prima vedremo, che cosa e'ssa, indi verremo tosto a trattar delle di lui grandezze. Perciò lo diremo una lodevole astinenza da ogni noiosa operazione esterna, ed interna; dove quella astinenza da operazione stando in luogo di genere dimostra, ciò, che da operar s'astiene, esser ozio, e perch'e'non si creda, che noi parliamo d'ogni astinenza da operazione, v'aggiunghiamo noiofa, che servendo per differenza, dimostra da noi ragionarsi della astinenza di quella operazione, che suole apportar noia, e fastidio a chi opera; quelle parole poi esterna, ed interna dimostrano, che chi brama godere il

Te-

vero ozio, conviene, che s'allontani da tutte le nojose fariche non solo corporali, ma dell'animo ancora. E se noi vorremo fissamente considerare questa difinizione, potremo scorgere da essa quanto sia nobile quest'ozio per cagione di principio, essendochè e' può riconoscersi per questo antico tanto, quanto si sia lo stesso Motore del Cielo, il quale, conforme al faggio parere di Biante, e come unitamente confessano tutti i Filosofi, è la più antica, e la più nobil cosa, che si ritrovi. Perchè quando noi volessimo ricercare ciò, che si facesse Dio sommo, e grandissimo, innanzich' egli stendesse l' onnipotente sua mano per formare quest' opera maravigliosa del mondo, non altro ci risponderebbe la scuola de' Teologi, se non ch'e' si godeva una tranquilla, e beara quiete, contemplando continuamente se stesso, e le sue divine perfezioni, senza provar giammai alcuna mutazione, o fatica,

Ma col suo figlio, e col divin suo spirto In se medesmo avea la sede, e'l regno.

Ed essendo, come atto purissimo, e sommamente persetto, lontano da ogni mescolamento, dependenza, o mutazione d'accidenti, come quel, che è sonte d'ogni essere, nella creazione dell'universo non si vide alterazione veruna, nè finito di creare su in alcun modo possibile mirar nello stabilissimo suo volere cangiamento veruno, checche s'affermi, in ciò non ben'avvisato, il dotto Maestro della Peripatetica scuola, ma senza mutarsi punto nell'

255

nell'esser, o nel volere, distese i cieli, accese il fuoco, spiegò l'aria, congregò l'acque, e stabilì nel suo proprio centro la terra; e di così ferma, e stabil quiete, su alcuna volta cantato: [1]

E le tre parti sue vidi ristrette

Ad una sola, e quella una esser ferma. E per darci a divedere quanto si gradisse da lui la quiete, non prima ebbe data l'intera perfezione all'opera sua ne'passati sei giorni con tal potenza condotta a sine, che il settimo si riposò, perchè potessimo chiaramente conoscere, che se egli, il quale in operando non si muove, non che s'affatichi, o riceva stanchezza, noi, che per ogni lieve operazione riceviamo grave, ed insopportabil molessia, dovessimo ad imitazione di lui abbracciare con tutte le nostre sorze questo necessario, e giocondo riposo:

... o lieto giorno,
Giorno facro, e felice, in cui s'eterna
La pompa trionfal, la gloria, e'l canto,
E la quiete.

E per far maggiormente conoscere questa sua giustissima voglia, ordinò, che il di settimo ed i lavoratori de' campi, e gli artesici della città, ed i rettori delle corti riposar si dovessero da ogni fatica; come anche i travagliati campi ogni sette anni rimanessero esenti dalle fastidiose piaghe dell'

<sup>[1]</sup> Petr. Trionf. della Divinità.

dell' importuno aratro. Che più? fra tutti i corpi natu ali due soli sappiamo esser privi di moto, il cielo empireo, eterna stanza dell'anime beare, e la terra, temporale abitazione delle creazure umane. Perchè l'Empireo, avendo, come approvano i Teologi, ragione di fine, esser dec convenevolmente immobile, attesochè ivi abitano, ed abiteranno tutti i Beati, quando ripresi i corpi, e le membra, non più mortali, ma sempirerni goderanno di quel bene, che gli farà perfettamente felici in eterno. E di vero la ragion Teologica cel dimostra cotanto stabile, che e'non vi s'intende alcuna forte di mutazione, pe chè i Beati senza variazione di tempo, cangiamento di stagione, alterazion d'affetto, o succession di prole, saranno abitatori di sì nobile, e di sì forcunata stanza:

.... al'or quiete, e pace Avran le menti rapide, e rotanti, Ch' han sì varj i pensier, sì vario il moto.

Il che volle peravventura spiegare il gran Profeta del nuovo Testamento, quando ne' suoi libri dell'oscurissime revelazioni copiose molto più
di miste j, che di parole, come per testimonio
di Girolamo Santo possiamo affermare, scrisse la
beata città della celeste Gerusalemme essere scompartita ugualmente in angoli quadrati, ed esser
d'ugual lunghezza, e larghezza, con ugual numero di porte, altezza di mura, e prosondità
di sondamenti; perchè sendo tal sigura meno
d'ogn'

257

d'ogn' altra mobile, come dicono i Pittagorici, e l'infegnano i Geometri, dimostra la quiete, che lassù perpetuamente si gode. E fra gli ordini angelici quei, che sono a Dio più v cini, più, si può dire in una certa maniera, godono di quest'ozio degli altri, avvegnachè gli abitatori del più sublime coro, siccome stanno sempre [e l'insegna il dottissimo Areopagita] più vicini alla Divina presenza, nè vengono quaggiù fra mortali a portare ambasciate di veruna sorta, così lassù non sono occupati in muovere i celesti globi, come di tutta questa quiete altamente cantò il nostro maggior Poeta: [1]

Così l'ottavo, e'l nono, e cias heduno Più tardo si movea, secondoch'era In numero distante più dall'uno.

E per allettare gli uomini alla contemplazione della celeste quiete dalla dolcezza dell' ozio

Fece la terra ancor, ch'è ferma, e salda, solo acciocche questo terreno riposo, dolce sì, ma breve

Somigli quell', a cui n'invita, e chiama D'infallibil promessa alta speranza,

Ch' al suon d'eterna gloria il cor lusinga.

Ma lasciando sì fatte speculazioni da parte, come di gran lunga superanti la debolezza dell'intelletto nostro, e discorrendo nella guisa di quelli antichi Filosofi illuminati solo dalla luce, che la natura stessa, e non altri, gli aveva accesa [che Par. II. Vol. IV. R in

<sup>[1]</sup> Dant. Parad. 28.

in tal modo intendo parlare ogni volta, che io ragionerò di Dio ] sovvengavi di quell' alto parere, ch' ebbero costoro, i quali presupposto un loro Dio primo motore del tutto, e [per servirmi di questa parola scolastica i unico ente degli enti, dissero, ch' egli, sforzandolo amore, separato l'uno dall'altro elemento, riduse in buona forma quella antica confusione col distinguere il secco dall'umido, e dal caldo il freddo, concedendolo poi per uso, e propria abitazione all'uomo, talche da questo si può conoscere, per amore aver noi l'essere, per amore avere il mondo il bene essere, poichè per amore Dio è forzato a fare simili operazioni. Ma se noi volessimo ricercare chi generasse amore, troveremmo essere stato l'ozio. Imperciocchè amore nasce, come vuole il dottissimo Pico, dal conoscere la cosa amata, ed essendo il conoscere, e il possedere una medesima cosa, conforme all'istesso Pico, non potendo possedersi senza quiete perfetta d'animo, che è l'ozio, di cui parliamo, si potrà con Diogene concludere, amore nascere da una vera quiete d'animo, da un giocondo, e piacevole ozio, come fu poeticamente cantato, benchè in altra favella, mentre fu detto:

Che nell'ozio l'amor sempre germoglia.

Onde se e'non era l'ozio, non sarebbe stato l'amore, non avremmo noi l'essere, il mondo sarebbe stato sempre nella sua confusione, e gli elementi non si riducevano giammai colla disunione a persetta amicizia, a talchè e' si può a

ragione concludere, l'ozio non solo essere nobile per antichità, che suole nella nobiltà ritenere il primo luogo, nè per nobile discendenza, la quale cotanto è stimata, ma per essere stato, lo che sopra ogni cosa vale, il principio di tante cose nobili, che da' mortali, e da' fuperni abitatori del cielo si sono a benefizio nostro condotte a fine. Ma passando oramai a farvi vedere la nobiltà di lui dall' utile, ch'egli arreca, dico, ch'egli è il principio, il mezzo, e il fine di tutte le natura. li ,e di tutte l'umane, e virtuose operazioni. Altissima lode, che ogni lode rinchiude, e contiene, di cui nè maggiore, nè più colma d'utilità si potrebbe immaginare. Il fine, dice il Filosofo, è quello, che muove l'operante, e dalla nobiltà del fine si scuopre la nobiltà dell'opera, e perciò egli è il primo nell'intenzione. Ora vedete, Signori, se l'ozio è il fine, come io vi dissi, delle naturali, e delle virtuose operazioni. Sovvengavi ciò, che ne fu dall'istesso Filosofo insegnato, mentre disse, la natura essere principio di moto, e di quiete, ma con diversa ragione, perchè l'uno si brama per l'altro, e la quiete ha ragione di fine, il moto di principio, il quale per altro non si brama, che per lo stesso sine, come si vede chiaramente in tutte le cose naturali; servanne per esempio le pietre, le quali non per altro si muovono con sì grand'impeto, che per arrivare alla lor quiete, e'l fuoco folo si vede aspirare sì veloce al suo centro, perchè egli conosce naturalmente lassù doversi riposare a R 2 gran-

grand'agio. Nè quì si risenta alcuno dicendo, il fuoco lassù nella propria sua sfera muoversi, e però non goder l'ozio; perchè io risponderei il fuo moto non esser naturale, ma violento, essendo mosso a viva forza dal cielo della Luna, come questo anche dal primo mobile, da cui tutti gli altri cieli in perpetuo giro si muovono. E di qui raccolse il Filosofo, i cieli esser mossi con sì bell'ordine, non dalla propria natura, ma dall'intelligenze, da noi Cristiani dette Angeli; perchè e' mirò i cieli privi della quiete, cosa ad ogni buon sentimento filosofico repugnante. La qual cosa chiaramente si può conoscer verace da chi considera, che quanto più i Cieli sono vicini di luogo all' Empireo, e per conseguenza più nobili, tanto meno velocemente si muovono; attesochè il corso della Luna del primo cielo abitatrice si finisce in ventisette giorni, dove il medesimo non si farà senza fatica da Saturno il più alto pianeta in trent'anni, e l'ottavo cielo oltre all'essere stato dipinto così vagamente di tante lucidissime stelle, fu anche, se non per lo riposo naturale, almeno per lo più tardo movimento accidentale, onorato sopra tutti gli altri, posciachè egli nello spazio di cent'anni, quasi non cammina un fol grado. Lascio al presente, che l'ozio sarà l'ultimo fine dell'uomo, perocchè

.... ripofo eterno

Sarà l'intender nostro, il nostro amore, mentrechè rimirando la Divina Essenza collo specchiarci in quella splendidissima faccia, goderemo,

CO-

come sentì il Maestro della Cristiana eloquenza, per tutti i secoli d'ozio, e di quiete. Ora se l'ozio è fine d'ogni azione, e'l fine è quello, che muove l'operante, chi non dirà l'ozio muovere ogni vivente, che a fare alcuna cosa cominci? Facile sarà certamente chiarirsene, perchè, se si domanda a quel mercante, chi lo muova a fidare sì arditamente all' ingordo mare e sustanze, e persona, perchè esponga le fragili vele con sì gran suo pericolo a' rabbiosi venti; non per altro, è egli per rispondere, tal cosa farsi da lui, che per vivere negli anni maturi in ozioso riposo. Ricerchissi da quel soldato, perchè sì arditamente arrifica ogni dì la persona in mezzo alle affilate coltella, incontro alle spaventose bombarde; da quello scolare, perchè sene stà l'intere notti con danno sì grave della fanità propria a rivolgere cotanti libri; risponderanno e gli uni, e gli altri, ciò farsi da loro per acquistare onore, e facoltà bastevole per fargli vivere godendo in riposo d'ozio, e di quiete, i quali esempli tutti furono altamente cantati da Orazio Poeta, fra' Lirici della sua lingua il maggiore, in quella bellissima canzonetta, che trasportata nella nostra favella, stimo, che si potrebbe leggere con queste note:[1]

L'ozio richiede il pallido nocchiero, Mentre l'altero mar freme orgoglioso, E ch'ha nascoso il cielo ogni facella

 $R_{3}$ 

Di

[1] Oraz. Carm. lib. 2. Od. 16.

Di Luna, o Stella.

L'ozio richiede in guerra il fiero Trace, L'ozio 'audase Medo in mezzo all'armi, Per cui vil parmi ogni maggior tesoro Di gemme, e d'oro;

e quel, che segue, dove chiaramente si scorge, che gli uomini tutti ritrovandosi in qualsivoglia stato, bramano questo riposo, e, come diste il nostro Petrarca, niuno si ritrova, che non s'affatichi oggi per ripofar domane. Dimanierachè se l'ozio è il fine di tutte l'operazioni, non direm noi, ch' e' sia nobilissimo? Ma se a questo aggiungerete, ch' egli, oltre all'essere il fine, per cui si muove l'operante, che a far qualsivoglia azione si dispone, è parimente il principio, e'I mezzo d'ogni operazione, senza di cui non si potrebbe venir giammai al bramato fine, non direte voi, che egli sia utilissimo, e nobilissimo, conciossiache, se tutte le cose furono create a benefizio dell'uomo, quelle giudichiamo più nobili, che più utilità recano all'uomo, l'ozio farà senza dubbio quello, da cui all'uomo scaturisce ogni bene? E per cominciare dalla più nobile, che è la virtù, per qual cagione credete voi, che universalmente non sia chiamato vero gentiluomo, se non chi vive nell'onoratissima soglia di questa nobile, e generosa dote? perchè mediante l'aiuto di lei gli uomini posson più facilmente accostarsi alle virtù, le quali deono essere abbracciate sempre da chi brama vero nome di nobile, posciaché dalle virtù proprie, e non da' meda' meriti delle famiglie si riconosce la nobiltà degli uomini; ed alle persone religiose non altro è meno conceduto, che l'esercitarsi in pregiudizio dell'ozio, iolo, mi cred'io, perchè nell'ozio vivendo, meglio possano impiegarsi negli studi, e nelle virtù, le quali dall'ozio dipendono assolutamente, come degli studi fu misteriosamente dichiarato col proprio nome di scolare da'prudentissimi Greci, il quale altro non suona in quella dottissima lingua, che ozioso, e scuola altro, che ozio, non significa, e della virtù lo raccogliete dal dotto Plutarco, il quale scrive non essersi per altra cagione disposti i Tarentini a chiamare Pirro Re d' Albania per Capitano nella guerra contro a' Romani, che per essere più d'ogn'altro Re suo vicino ozioso, confessando apertamente in così fatta maniera quello essere di tutti gli altri più virtuoso, e più degno di quello ufizio, di cui fra gli uomini non sò affermare, se vi sia il più malagevole, e che richieggia più segnalata virtù, o più esquisito valore. E per dire il vero, se noi ricerchiamo, onde sien nate le maggiori scienze, fingolare ornamento dell'animo, e perperue compagne delle virtù, ritroveremo l'ozio esserne stato la principal cagione, perocchè per l'ozio abbiamo l'opera ad Erennio, dall'ozio si deono riconoscere le Tusculane, mediante l'ozio leggiamo il bel trattato della moral filosofia, come di propria bocca apertamente confessa lo stesso Autore, quasi d'un tanto servigio manifestandosegli debitore. All'ozio è non poco tenuto il nostro mag.

maggior Poeta, poiche, mentre egli s' impiegò ne'travagli delle guerre, e de' governi, fu da ognuno stimato uomo ordinario nelle lettere, ma non prima si ritirò alla vita oziosa, che diffondendo largamente i lampi del suo valore, diede alla Toscana Poesia cotanta chiarezza, ch'ell'ha potuto dietro alla guida d'un tanto sole onoratamente gareggiare e colla Latina, e colla Greca, e con ogn'altra, che nel mondo abbia avuto nome giammai. L'ozio, e non altri ne concede, che noi godiamo il giudiziofo poema dell'Orlando Furioso, perchè mediante l'ozio quella celebrata penna s'impiegò a così bell'opera, come si può conoscere dalle parole d'alcuno de'suoi satirici capitoli, mentre dice, del suo Principe favellando: [1]

S' io l' ho con laude ne' miei versi messo,

Dice, ch' io fatto l' ho a piacere, ed ozio;
E da questo chiaramente si vede, quanto quel giudizioso Principe stimasse l'ozio, poichè per aver conceduto a quel Poeta la quiete, non volle poi dargli altro premio delle lodi dategli, conoscendo sufficiente guiderdone l'averlo lasciato stare ozioso. Facendo in ciò quel, che in altro sacevano i sagaci Battriani popoli dell'Assa, de' quali si racconta, che essendo singolari maestri di pulire, e riquadrar le gemme, le quali con artisizio mirabile lavorar sapeano, se dato gli sosse ad accomodare alcuno smeraldo, per lo contento, che

<sup>[1]</sup> Ariost. Satir. 2.

NONA. 26

che da loro si riceveva nel vedere quel grato colore, non volevano delle fatiche loro alcun premio, stimando larga mercede l'aver loro data occasione di vagheggiare sì belle, e sì graziose gioie. Così avvenne di quel saggio, e prudente Signore, il quale non rimase di remunerare tanto Poeta per alcuna avarizia, che in lui si ritrovasse, perch'egli era pure stato con sua gran reputazione nelle prime sile fra la gloriosa squadra, che all'uccisione s'impiegò di quella pessima siera, e seroce bestiaccia,

Ch' avea l'orecchie d'afino, e la testa Di lupo, e i denti, e per gran fame asciutta, Branch' avea di leon, l'altro, che resta, Tutt'era volpe:

ed aveva anch' egli insanguinate l'armisue in quel petto immergendole, che aveva contaminata ogni regione, ed aveva satto sì gran danno,

A Re, a Signori, a Principi, a Satrapi; ma solo il sece, perchè conoscendo aver conceduto a quel Poeta la vita oziosa, quella giudicò liberalissimo premio alle sue degne, e gloriose satiche. Questo ben consesso il gran Mantovano, quando in alcuno de' suoi pastorali discorsi, parlando sotto la persona di Titiro, mostra, e consessa [1] se grandemente obbligato a quel Dio preso per Ottaviano, per avergli conceduto l'ozio, e perciò asserma voler cantare i suoi natali, amarlo, e adorarlo mai sempre, conoscendo que-

<sup>[1]</sup> Virg. Eclog. 1.

sto pel maggior dono, che ricever potesse, perchè senza questo egli non poteva comporre sì dotto poema, nel quale si narrano i fatti d' Enea con sì mirabile artificio, e con tal facondia, ch'io non faprei giudicare, se maggiormente la natura dall' arte si scuopra, o l'arte dalla natura sia ricoperta. A talchè a chi tutte queste cose considera, non si renderà dissicile chiamar l'ozio mezzo per farci conseguire ogni virtuosa, ogni scientifica dote opportuno. Il che quanto gli refulti di lode, si manifesta dal Filosofo coll' affermare, da noi non doversi consultare del fine, ma di quelle cose, che il medesimo fine ci fanno conseguire. Ma non bastano a i suoi meriti sì poche lodi, perchè egli non resta contento di recare all'uomo le sole già dette felicità, ma è cagione, che viva con immensa quiete d'animo, con perfetta, e sicura tranquillità, che è quello, che si brama, ed aspetta da tutte l'operazioni, ed abiti virtuosi; non voglio, che a me lo crediate, credetelo al Filosofo, il quale cel'insegna, oscuramente sì, ma sottilissimamente al suo costume. Chiama egli l'ozio ne' suoi morali sonno con un bellissimo segreto. Udite; perch' i Savi dissero, che il sonno altro non è, che un immagine di morte, l'affermò Tullio, e lo confermò Ovidio, per tacere gli altri, ragionevol fia concludere, che l'ozio sia una perfetta sembianza di morte; però quelle felicità, che dalla morte derivano, quelle eziandio nasceranno dall'ozio. Io non son quì falito al presente, Accademici, per celebrar-

vi le lodi della morte degne di maggior tempo, e di più esquisito dicitore, basterà per ora il dire, la morte essere il fine delle miserie, secondo Marco Tullio, la morte essere felicissima, come disse Boezio, la morte essere il fine d'una oscura prigione, conforme al parer del nostro Petrarca. Onde chi fia, che non conosca, che quegli, il quale si vive ozioso, è felicissimo senza veruna miseria, di sicura, e perfetta libertà godendosi? conciossiache qual felicità non prova l'ozioso, e qual miseria non sente l'occupato? furono con grande avvedimento, e con somma eleganza insieme raccolti i frutti dell'una, e dell'altra dal nostro Petrarca, e con sì bell'ordine compostone ampio volume, ch' io stimo niuno poterlo leggere senza compassione delle continue miserie dell'infelice occupato, o fenza invidia dell'infinite gioie del felicissimo ozioso, anzi mi rend' io sicuro, che esclamando col gran Cicerone affermerebbe l'ozio essere dolcissimo sopra tutte le cose, e coll'istesso Petrarca, la solitudine essere santa, semplice, incorrotta, e sopra tutte le cose pura. Ne voleste esempio? Dimostrollo il vero Principe della Toscana eloquenza, mentrèchè egli non per altra cagione finge nel suo più lodato componimento essersi ridotta quell'onesta brigata a vita oziosa, e d'ogni pensier nemica, che per salvar le persone dalla mortifera pestilenza, che allora fieramente affliggeva la nostra patria. O se pure bramate gli esempli dell'umane azioni, che molto più muovono delle scolastiche prove, e delle poeti.

tiche finzioni, riducetevi alla memoria il fatto di Mitridate Re di Ponto. Che utile gli cagionò l'ozio? non altro, che dargli occasione di studiare a suo grand'agio, e divenire ammirando per li fuoi dottissimi insegnamenti di medicina. În quanti, e quali travagli traboccò egli abbandonato l'ozio, e alle fatiche della guerra dedicatosi, di perdere stato, reputazione, e vita? Che benefizio apportò egli a Corcutte della Cafa Ottomanna, eletto a viva voce Imperatore di tutto il nome Turchesco, quando rinunziata tutta la fomma dell' Impero liberamente a Baiazzette suo padre, si ridusse ne'confini della Lidia, ivi in tutto all'ozio in preda lasciandosi? Certo sicura cagione d'attendere a piacevolissimi studi della natural filosofia, e della sua superstiziosa teologia. Saggio, se avesse saputo abbracciare cotanto stretto quest' ozio, che giammai perduto non l'avesse, e riconoscere questo celeste dono per autore d'ogni sua felicità, perchè perduto quello non indugiò gran tempo a perdere la stessa vita, forse con desiderio di ritornare in quella fortunata quiete, tardi dell'error suo accorgendos. Approvollo eziandio il dotto Plutarco, mentre loda di sagace accortezza Lucullo, stato un tempo fortunato Capitano delle Romane squadre, per avere avuta prudenza di ritiratsi in ozio, dopo tante gloriose imprese, e singolari trionsi, senza più darsi impaccio della Repubblica, perchè egli in tal maniera gustò la vera felicità, fuggendo il pericolo di cascare nelle miserie di

Mario, di Marco, e di Scipione, i quali, per non averlo imitato, provarono gravi, e mortali affanni. Dono veramente divino, da cui sì fatti beni si mirano continovamente nascere agli uomini. Ma son piccoli, e di poco momento quelli, che raccontati abbiamo, rispetto a quelli, che a raccontar ci restano; imperocchè vizio alcuno non è, che non fugga il di lui temuto aspetto, come si vede nell'avaro, il quale per arrivare all' intiero possesso delle bramate ricchezze, da ciascuna sua parte scaccia l'ozio, con molta fretta, e sollecitudine. L'ambizioso non lascia verun trava. glio per condursi una volta al desiato porto de' suoi conceputi disegni. Facciasi finalmente la medesima induzione dell'intemperato, dell'iracondo, del libidinoso, e di quelli altri tutti,

che si potrà conoscere apertamente, che chi desidera fuggire ogni vizio, il più pronto rimediosarà lo stare in ozio. Con ragione, perchè mediante la di lui natura, virtù non è al mondo,
che non abbia seco amistà, o parentela, il che
se è vero, che negar non si può, non potrà vizio alcuno, vedendo nell'ozio il tanto odiato
contrario, non si dileguare con ogni prestezza alla sola vista di lui. Stimate forse, Uditori, che
le parole mie abbiano d'alcuna prova bisogno? ditemi, che altro è l'ozio, che un dispregiare gli
onori? per le già dette cose l'abbiamo veduto.
Che altro è dispregiare gli onori, che una vera
temperanza? lo disse il Filososo, non sarà suor di

ra-

ragione adunque affermativamente concludere, l'ozio estere una verace temperanza, e questa un ozio verissimo. Se si domanda al maestro de' Peripatetici filosofanti, come riconoscer possiamo il mansueto, quello ci risponderà essere, che manca di perturbazione, senza sentirsi tirare dall'affetto proprio. Se ricerchiamo dalla sperienza vera maestra delle cose, se questo sì fatto segno possa ad altrui adattarsi, intenderemo lo stesso potersi dire dell'ozioso, e per conseguenza tanto varrà l'ozio a scacciar da noi il vizio, il quale alla mansuetudine è direttamente contrario, quanto la mansuetudine istessa. Impresa troppo lunga sarebbe, comecchè facile, e per avventura non infruttuosa, quando io volessi mostrare la consanguinità, per così dire, ch'egli ha con tutte le virtù, perchè e' non sene trova nessuna, che non abbia seco qualche qualità a comune. Dalla qual cosa si può considerare chiaramente la di lui gran nobiltà, perchè se l'umiltà solo per contrapporsi alla superbia, la liberalità all'avarizia, la castità all'impudicizia, ed all'ira la pace, sono stimate così degne, e così ragguardevoli, quanto degno, e quanto ragguardevole dovrà giudicarsi l'ozio, facendo eterna guerra non pure alla superbia, all'avarizia, all'impudicizia, ed all'ira, ma unitamente, ed indifferentemente a quanti vizi hanno forza di struggere gli abiti virtuosi dell'umane menti? In somma, Accademici, i frutti, che si traggono dall'ozio, sono infiniti, come pare, che voglia il gran Poeta della Latina favella, mentre ci vuol

NONA.

27 I

vuol raccontare i danni cagionati nel mondo dalla tirannia di Giove nello scacciare ingiustamente dal regno celeste il suo padre Saturno; dice egli, che Giove scacciando l'ozio dal commerzio umano, sforzò gli uomini, che alle fatiche si dessero; spiega gentilmente il suo concetto con que' versi, che in nostra lingua così potrebbon leggersi: [1]

Died' egli a' crudi serpi atro veneno, Rapace il lupo feo, spumoso il mare, Tolse alle foglie il mel, portonne il foco, E per tutto privò del vino i fiumi, Acciò l'ufo, e'l pensier nuov'arti ardisse

Col tempo.

Dalle quali parole possiamo conoscere quanto fosse dal gran Virgilio pregiato questo celeste dono, poichè egli afferma Giove aver tutte l'altre cose operate per privar l'uomo di quello, e per lo contrario il buon Saturno doveva in quella felice età dell' oro avergli donato queste, ed altre sì fatte cose, perche e' potesse riposatamente passare con piacere i fortunati giorni, avendo per avventura imparato da' misteriosi scritti del divin Platone il piacere sommamente ritrovarsi nell'ozio. E non per altra cagione mi cred'io essersi compiaciuto il sempiterno Monarca d'arricchire il Paradiso di questo beatissimo dono, acciocchè quei felici abitatori potessero eternamente starsi con perfetto piacere. Come all'incontro privò di quello l'Inferno, perch'e' fosse ipo.

<sup>[1]</sup> Virg. Georg. lib. 1. verf. 129.

spogliato d' ogni sorta di piacere, e ripieno d'ogni genere di tormento; e per dire il vero, troppo segnalato refrigerio sentito avrebbono que' tormentati spiriti, se nel mezzo delle pene, che gli affliggono, potessero alcuna volta gustare piccola particella d'ozio, e di ripofo; anzi gl'infelici si ritrovano del continovo così fieramente affatica. ti, che colmi di mestizia, e di doglia sono sforzati a spargere abbondante copia d' infruttuose lagrime. Dat che mossi gli antichi Poeti sinsero Tantalo seguire del continovo i frutti, e l'acque fugaci, Silifo portare eternamente il sasso, e le figliuole di Danao riempire sempre i versanti vasi, come all'istesso fare dissero ester forzati continovamente gli altri tutti malnati spiciti, l'opinion de'quali va seguitando il nostro dottissimo Monfignor della Cafa, mentre esclamando contro quella nociva pestilenza della gelosia, nonsà maggior tormento desideracle, che mandarla nell'inferno, ove non p.ovi mai alcuna forte d'ozio, dicendo: [1]

Torna a Cocito, a' lagrimosi, e tristi Campi d'inferno; ivi a te stessa incresci; Ivi senza riposo i giorni mena, Senza sonno le notti, ivi ti duoli

Non men di dubbia, che di certa pena. Veggo, se gl'improvvisi movimenti del capo, e della faccia il ver mi ragguagliano, che alcun di voi è di parere contrario, anzi ha per oppinione, che alcune di quelle dolenti anime sieno dal-

l' 0-

<sup>[1]</sup> Las. Son. 8.

NONA.

273

l'ozio, è non da altra pena afflitte; e di vero, che sì fatto argomento non farà fenza gagliar-do appoggio stimato, le punto vorremo far capitale dell'autorità di colui, il quale colla fin zza dell'ingegno suo, e colla grandezza delle scienze acquistate penetrò sì fattamente per entro gli ascosi, ed incomprensibili arcani, che in raccontandogli poi diede a molti occasione di credere avergli esso realmente co'propri occhi minati, perocchè egli singe aver trovati nell'Inferno alcuni peccatori, i quali eran forzati a stare eternamente immobili, e talmente immobili, [1]

Che e' non potean levar le loro persone; e perciò dirà quel tale: pur nell' Inferno si ritrova quest' ozio, il quale conforme all' opinione di sì fatto Poeta serve per istrumento della giusta ira di Dio a tormentare chi da' suoi santissimi comandamenti si volle empiamente partire. Ma se sissamente vorremo andar ricercando del vero, troveremo dal medesimo Poeta essersi tenuta diversa opinione dal loro credere, perchè se quei miseri stavano così sermi colla persona, se noi consideriamo [2]

Come ciascun menava spesso il morso Dell'ugna sovra se per la gran rabbia,

e quanto ad alcuni fosse grave, e rincrescevole il tormento della molesta, ed insopportabil sete, Par. II. Vol. IV. S che

<sup>[1]</sup> Dant. Inf. 29.

<sup>[2]</sup> Dant. Inf. 29.

che facea loro continova guerra rivolgendosi per l'assetata immaginazione [1]

Li ruscelletti, che de' verdi colli

Del Casentin discendon giuso in Arno, potremo facilmente avvederci essi non esser privi d'alcuna cosa più, che si sieno dell'ozio, e per sentire più affanno per avventura di ciò, che dell' effer nell'istesso Inferno. Il medesimo potrebbe rispondersi a chi tentasse coll'autorità del gran Mantovano contrapporsi alle nostre parole, perchè quantunque da lui sia dato all'infelice Teseo per pena lo stare eternamente a sedere, il sentire non pertanto, che la sempiterna voce del crudelissimo Flegias, che da infano furor pieno rampogna le condannate ombre de' loro misfatti, è cosa tanto rincrescevole, che a solo pensarci si sente chicchessia di tanto affanno riempiere, che minore gli parrebbe l'essere attualmente nel mezzo d lle fiamme, o de' più atroci martirj. Onde se l'czio è, come abbiam chiaramente veduto, il principio, il mezzo, e il fine d'ogni nostro operare, se da lui ci sono recati si fatti beni, per li quali postiamo vivere in questo mondo felici, godendo ogni sorte di vera quiete d'animo, e di corpo, coll'arricchirci di tante virtù, e scienze, col mantenerci lontani da tutt'i vizi, e col diliberarci da cotanti affanni, e pensieri, come non si dirà egli da ciascuno lui essere cotanto nobile, che poco sarebbe il giudicarlo meritevole del-

<sup>[1]</sup> Dant. Infern. 30.

della celeste conversazione? E però non giudico maraviglia, nè voi siere per giudicarla, nobilissimi Uditori, se dote così pregiata, non solo con parole da tanti uomini, e sì degni sia stata celebrata con sì grande onore, ma coll'opere stesse caramente seguita, ed abbracciata, come nel terzo capo mi resta a farvi vedere. Avete da voi medesimi potuto sentire, dal saggio Plinio il nipote affermarsi, che dopo determinato numero d'anni spesi lodevolmente per la Repubblica sarebbe cosa lodevole concedergli la vita sa, quasi per un larghissimo premio de' suoi felici sudori, la quale tanto da lui si pregiava, che altrove ardi scrivere, se stimar beatissimo colui, che intento alle belle operazioni dell'animo vive con isperanza di eterna sama, nè altro premio aspetta dall'onorato sudore del suo bell'ozio. che un nome, che sempre viva. Ed in altro luogo di se medesimo favellando, disse queste stesse parole: Io vita giocondissima, cioè oziosissima vivo. A talchè noi possiamo vedere, che questo giudiziolo, e così stimato scrittore aveva l'ozio in tanta venerazione, ch'e' lo stimò un sicuro porto da ristorare ogni affaticata navicella, che nel mare travagliatissimo delle corti, e de'magistrati avesse onorevolmente lungo tempo navigato; anzi fissamente considerando scorgeremo da lui credersi le belle operazioni dell' animo in altro, che nell'ozio, non consistere, nè d'altronde, che dall'ozio, procedere la vita gioconda. Dimanierachè questo solo pare, che voglia liberamen-

te difendere ciò, che da noi per addietro si è con molte prove mostrato del fine, e del mezzo di questa generosa dote. Ma non è intenzion mia di fermarmi alla sola autorità di Plinio, perchè lodi maggiori, e da persone per avventura di nome più celebre, si trovano attribuite a questo giocondo, a questo utilissimo riposo. Nè forse per altra cagione si mosse il nostro celebrato Poeta Messer Francesco Petrarca a chiamarlo fonte delle buone arti, e dell'onorate discipline, il che per avventura gli fece affermare il grande Arikotile in dicendo, l'arte delle mattematiche, tanto all' umana generazione opportune, essersi nell' Egitto inventate, solo perchè in quelle parti gli uomini sagri hanno larghissima facoltà di vivere in ozio, e dal rimanente del popolo separati, acciocchè, come aveva lasciato scritto il divino Platone, la castità loro non fosse da veruno profano consorzio contaminata; sempre nel tempio avanti a' fagrati altari, in tutto lasciato avendo ogni mondana cura, sene stavano a contemplare le cagioni delle cose, tanto fra' termini della natura comprele, quanto sopra la stessa natura considerate. I quali volendo l'istesso Platone imitare con ogni potere, ordinò, che la sua tanto fiorita scuola, dalla quale si mirano, quasi da fecondo giardino uscite sì degne piante, e sì ragguardevoli, s'adunasse, come quella del suo maestro Socrace, ne' boschi, fuggendo mai sempre il commerzio delle città, come troppo dell'ozio nemiche; e il sapien-

te Pittagora lungo tempo nelle selve abitando ristette co' suoi discepoli fia quelle solitudini, felicemente godendo una somma, e gioconda tranquillità d'animo. Nè meno di quello amatori si dimostrarono il sagace Zenone, e'l contemplativo Parmenide, avendo abitari ent ambi lungo tempo i disabitati boschi. Ed Anassagora per meglio avere occasione di coltivare il suo fertilissimo intelletto, lasciò di coltivare i suoi numerosi campi; ma non pur di coltivare i campi, lasciò anche di possedere quanto aveva, per meglio poter vivere in ozio. Che ne dite, Signori, vi par lieve cosa il dispregiare un patrimonio sì grande? Non vi parrà già lieve, che un Carlomano del gran Pipino fratello, e del Reame di Francia compagno, a quello il tutto cedendo, ad una tranquilla solitudine d'una piccolissima cella si ritirasse. Più degna di considerazione vi parrà, che un Diocleziano di tutto il Romano Imperio assoluto padrone, dopo tante vittorie acquistate, nel mezzo de' trionfi, e delle grandezze, abbandonati gli scettri, e le corone si riducesse a vivere privatamente in una vil casetta suor d'ogni civil conversazione, acciocchè nè anche niun'odor di fatiche, o di pensieri potesse noiare il suo lodevol pensiero di viver senza pensieri, ed ozioso. Lascio di raccontare, che il magnanimo, e devoto Pietro Celestino tratto dalla dolcezza dell'ozio, che da un umil romitorio lietamente riceveva, e fattogli, come forzatamente ricevere il peso del travagliato timone della navicella di S 3

Pietro, non prima ebbe conosciuta la smarrita libertà sua, che i travagli, e le cure lasciando, ricorse di nuovo nell'amorose braccia del suo caro, e dilettevol riposo. Non parlo del grande Alessandro, e del fortunato Cesare, i quali, dopo d'avere superati i nimici loro, e soggiogato gran parte del mondo, si ritirarono il primo in Babi-Ionia, in Roma il secondo, quivi ricevendo dall'ozio condegno premio delle loro fatiche, perchè a'dì nostri non s'è egli veduto quel folgor di guerra, quell' invitto Carlo, che i due già nominati non pure agguagliò, ma trapassò di gran lunga, con sì numerose, e sì segnalate vittorie, e con memorabili acquisti di nuovi mondi, il quale, abbandonati cotanti Regni alla sua Corona suggetti, siridusse a vivere in amena solitudine, senza più darsi impaccio di guerre, o di governi? Avevalo per avventura poco innanzi imparato da una lodevole usanza nel Giappone di quei tempi da' nostri naviganti scoperta, i Principi, e'Re del quale fogliono ordinariamente, pervenuti che sono ad un età di sorze manchevole, rinunziare altrui ogni dominio, e viversi oziosamente in vita privata, e da qualfivoglia fatica lontana. Ma perchè mi vo io aggirando fra così gran quantità d'esempli d'uomini per lettere, o per fortuna di grande autorità capaci, i quali e facultà, e grandezze non hanno dubitato ipregiare per amor dell'ozio? Non s'è egli trovato un Democrito, il quale non s'astenne di spregiaNONA.

279

re se medesimo togliendos la propria luce, e nelle solitudini ritirandos, [1]

Li per fuggir ogni consorzio umano si stette fino ali' estremo della sua vita a ricercar con ogni diligenza i naturali fegreti? O amore sviscerato! Amò costui tanto l'ozio, che egli odiò il vedere, come dell'ozio distruttore assoluto. lo non mi maraviglio, che il gran Lirico della Romana favella affermasse aver più caro l'ozio, che tutte le delizie d'Acabia, poichè altri s'è ritrovato per quello essersi tratti gli occhi. Lodisi pur la ritiratezza, e l'essersi privati dell'umano commerzio, ma veggafi se può assomigliarsi all' estersi privati degli occhi. Ammirisi l'abbandonar le ricchezze, ma consideriamo s'è pari all'essersi privato degli occhi. Inalzi chicchessia l'avere spregiati i Regni, e gl'Imperi, ma rimiri, quanto sia maggiore l'essersi privato degli occhi. Io per me stimo, che per questo singular esempio il facondissimo Ovidio si movesse a dice da quest'ozio esser nutriti i corpi, e l'anime di tutti i viventi. Nè forse per altra cagione il Petrarca stimò cotanto quest' ozio, che in componendo leggiadro, e curioso discorso, dove di tutte quelle doti ragiona, che hanno forza di fare altrui ragguarde vole, dall' ozio come da verace Capitano d'ogni arte, e scienza piglia l'esordio, con aperte parole confessando, se non essere altrimenti vivuto, che mentre nel-

<sup>[1]</sup> Dant. Infern. 20.

l'uzio s'era trovato. Ma dove avevamo noi lasciato il vero Monarca di tutto l'impero delle lettere, il grande Aristotile, ornamento delle scienze, e sopiano Maestro d'ogni celebrato ingegno? Deh lasciando omai ogn'altra lode, che all'oz o da altri sia data, veggiamo ciò, che egli ne dica ne' suoi I bri della moral filosofia. Afferma egli Iddio godersi solo, e persetto piacere d'immoblità, e di quiete, giacche da questa molto più, che dal moto, consiste il piacere. E non puie un uomo non oziolo, dice egli, può assai poco, o niente valere, ma la natura stessa, quando oziosa non fosse, non sarebbe nè buona, nè in alcuna parte lodevole. E negli stessi libri della beatitudine ragionando, esamina con accorto giudizio qual sia, o in che consista la beatitudine de' suoi tallaci sì, ma da lui creduti verissimi, ed immortali Dei, e da se a se discorrendo, quasi con domandare a se medesimo, ed a se medesimo rilpondere, dice: In che consiste la beatitudine degli Dei? forse nell'esser giusti? sarebbe cosa degna di riso il credere, che da loro si rendestero i depositi, o commutassero i premi, e le p ne; forse per esser forti? non potendo so-Rener pericoli, la fortezza non ha luogo in loro; liberali? ed a chi darann' eglino? vano farebbe il dire, ch'egli avesser danari, ed altre sì fatte cose; temperati? per non aver desideri di vizio ripient, non fon capaci di fimil lode. Conclude all fine non altro restar loro, the possa fargli beati, eccetto la contemplazione, la quale è l'ozio, di

cui favelliamo, o da lui naice, o da lui non si scompagna giammai. Confessidunque ciascuno la nobiltà soprana dell'ozio, poichè egli più vale secondo il parere d'Aristotile, che non vagliono gli stessi Dei, attesochè la loro beatitudine, o selicità, che chiamarla vogliamo, non confisteva in altro, che nella contemplazione, onde al parer suo quando l'ozio fosse mancato sarebbe mancata la beatitudine de' suoi Dei, ed in conseguenza la stessa deità loro, e però egli medesimo soggiunse, che solo quell'uomo, che è partecipe di quest' ozio, può dirsi veramente beato. O nobile, e pregiato dono, quanto riconosco io giudiziosa la sentenza di quegli, che la vita dell' ozioso vita veramente sincera ardì chiamare, te dolce, ed onesto, e per avventura più onorato di qualunque azione, e maneggio con aperte parole appellando! Poichè tu se'così antico, che in questo pareggi lo stesso Dio. Tu accresci col tuo favore grandezza agli elementi, splendore agli orbi celesti, decoro alla superna magione, beatitudine agli eletti spiriti, allegrezza agli Angeli, riposo a' campi, ed agli uomini allegrezza, e contento. Tu se'il vero principio, tu il sicuro mezzo, tu il bramato fine d'ogni umana operazione. Tu n'hai date le belle scienze, dell'anime nostre singulare ornemento. Tu lievi ogni dolore, sicura allegrezzi donando. Tu sei stato abbracciato da nomini per fantità di costumi, per abbondanza di lettere, e per grandezza di stati ragguardevoli, i quali molto si sono a tutto lo-

ro

ro potere sforzati di congiungere alla bontà della vita, alla varietà delle scienze, ed alla maestà degli scettri te d'ogni lodata vita, d'ogni giadita scienza, d'ogni regale scettro singolare ornamento. Io ardifco dire, che chi te non fegue, e, come cosa divina, te caramente non abbraccia, merita d'esser biasimato dagli uomini, dispregiato dagli elementi, idegnato dagli Angeli, e castigato dalla stessa natura. Dimostrollo, ascoltatori, i' ingegnosissimo Claudio Tolomei, il quale a Clemente Sommo Pontefice favellando, e alla pace allora al Cristianesimo tutto necessaria persuader volendolo, disse queste proprie parole: Ma perchè quasi in un chiaro specchio tutta insieme la grandezza di questa cosa dinanzi agli occhi vi si appresenti, sia, vi prego, tralle vostre cure tanto d'ozio, che vi faccia tutto quello, di che io intendo ragionarvi, benignamente, e quietamente ascoltare.

O mente vaga al fin sempre digiuna, A che tanti pensieri?

perchè a somiglianza di grave, ed angoscioso infermo d'ogni opportuno cibo, e salutisero disgustato, lasci di goder tanto nobile, e necessario alimento? Non doverebbe già esser da te dispregiato l'intendere, che un Oratore, mentre di persuader s'ingegnava a quel Pontesice cose a tutta la Cristiana Repubblica importanti molto, chiedesse che fra la maestà, e la porpora, nel mezzo de governi, e degl'importantissimi affari sosse contento di mescolar questo dolce riposo, qua-

si non si rincorasse d'esser benignamente udito, non che prontamente esaudito senza il savore di quello. Sù generosi Uditori, non vi lasciate, vi prego, ingannare da salso credere, non lasciate per alcuna maniera di prender quell'ozio, che vi concede la vostra buona ventura, e vi persuadono le mie incolte sì, ma sincere parole, e benchè e' non resti chi con ogni potere d'atterrare ogni nostro sondamento procuri con sallaci dimostrazioni, e vani sossimi, non ossenda di grazia la vostra mente, e se pure di conoscere il vero bramosi, volete le ragioni avversarie sentire, per ora

I vostri alti pensier cedano un poco,

e frattanto alla seconda battaglia accingendomi, vi sarò, quando opportuno sia, ogni contraria prova, le quali tutte con facilità sciogliendo, lascerò poi, che dalla prudenza vostra sia liberamente determinato, che genere di pena meriti colui, che dell'ozio ricusa il soave principato.

L E-



# DECIMA

DI

# BENEDETTO AVERANI

Detta nell'Accademia degli Apatisti.

Sopra la sentenza di Solone, che nessuno può dirsi felice avanti la morte.



fermità di corpo sottoposta, e continuamente da schiera di mali quasi infiniti circondata, non sperasse giammai di godere quella felicità, che tut-

ti cotanto bramiamo, se prima all' odioso estremo suo pervenuta non fosse. Conciossiacosache desiderando così avidamente gli uomini tutti, e con tanto ardore d'animo sforzandosi d'arrivare alla vera, e perfetta felicità, nè potendo quella in alcuna parte della vita conseguire, tutte le nostre fariche inutili, e vane sarebbono, e resterebbe ingannato quel naturale appetito, che a cercar d'esser beati, e felici pare, che comunemente ci sforzi. Onde accusar per avventura si potrebbe, come troppo crudele verso di noi, la natura delle cose, la quale dopo averci fatti infelici, un appetito della felicità inutile, ed infruttuoso ci avesse dato, il quale comodità veruna non ci apportasse, e d'infiniti mali ci fosse cagione; e farebbe vera l'opinione di coloro, che dicono, che ottima cosa era o non nascer mai, o, posciachè noi siamo nati, in brevissimo spazio i giorni chiudere di questa vita lagrimevole, ed infelice. Ma tolga Iddio, che noi stimiamo, che la madre natura, la quale ci ha dato l'appetito, e'l desiderio di diventar felici, non ci abbia dato le forze per ottener quello, che noi naturalmente desideriamo. Imperciocchè non si dee mai credere, che la somma sapienza della natura, che niente opera in vano, ed a tutte le cose provvedendo quello, che è necessario alla loro perfezione, e felicità somministra, agli uomini, che sono, quasi dissi, la più bella opera, e la più maravigliosa delle sue mani, abbia dato l'appetito della felicità, e la facoltà negata di conseguirla. La qual

qual cosa considerando noi, ed accuratamente nell'animo rivolgendo, tutte le fentenze, che in questa parte ingiuria fanno alla natura, dobbiamo falsissime, e piene di malignità giudicare. Tralle qualie per la nobiltà dell'autore, e per l'antichità sua, e per gli avvenimenti, che poscia seguirono, fu sempre in tutti i secoli celebrata la sentenza di Solone [1] il quale appresso Creso opulentissimo Re della Lidia trovandosi, ed interrogato da quello, se egli lo stimava felice, rispose, che nò, perchè niuno appellar si poteva giustamente felice, se prima all'estremo di sua vita non fosse pervenuto. La quale opinione indegna d'uomo sapiente, e piena di falsità dall'istessa natura delle cose è dichiarata, imperciocchè la felicità è cosa tanto preziosa, e d' ogni bene abbondante, che gli nomini tutti o buoni, o rei ogni fatica, e travaglio, ogni dolore, e pericolo, e calamità, benchè acerbissima, per la felicità conseguire disprezzano, e gli Dei immortali non per altra cagione di tutte le cose più perfetti sono, e più onorati, se non perchè eglino per natura posseggono la vera, e perfetta felicità; e questa non è mai interrotta, e dura sempiterna, e perciò dal sapientissimo Omero sono appellati mánapes beol alev eovres, beati Dei, che sempre sono. Le quali cose tutte sarebbono dalla verità molto lontane, se vera fosse la sentenza di Solone, perciocchè di niun prezzo, o fatica, o studio de-

gna

<sup>[1]</sup> Presso Erodoto ib. 1. cap. 3.

DECIMA. 28

gna la felicità sarebbe, se ella in nessuna azione, o prosperità presente non consistesse, posciachè nei beni, che più non sono, niente di desiderabile, niente d'utile, e di dilettoso, e di giocondo si trova, se non vogliamo dire, che la memoria del goduto bene, piacere apporti, e diletto al sapiente, come diceva Epicuro nella acerbità de' suoi grandissimi, ed estremi dolori, che si confolava ripensando ai goduti beni, e'l gravissimo dolore colla memoria degl'ingegnosi suoi ritrovamenti a pieno ricompensava; la qual gioconda rimembranza non sarebbe conceduta a' felici, se, come vuole Solone, felici non fossero mentre vivono. Onde priva d'ogni bene, infelice per così dire, e sfortunata l'istessa felicità sarebbe, e perciò come cosa vile, e negletta, e da noi poco stimata, non s'attribuirebbe a Dio, come non s'attribuiscono i vizj, e le passioni, ed i difetti della nostra natura, de' quali noi miseri mortali siamo tutti ripieni; il che quanto sia contrario alla ragione chi non vede, niente certamente vede. Oltre a ciò la medesima sentenza, che pare, che l'umana felicità conceda, a se stessa contradicendo, la niega, imperocchè se la felicità è tale, che non nelle presenti cose, ma nelle passate si ripone, ella non è veramente selicità, posciachè la felicità consiste nella possessione del sommo bene, ed i beni non si posseggono se non presenti. Per la qual cosa degna di riso ho sempre stimata la sentenza, che Fenice Poeta attribuisce a Nino, il quale si fece sopra

il sepolcro inscrivere un epigramma, il cui sentimento era tale, che palesava ai lettori, che quel potentissimo Re quei beni solamente possedeva, che ne' diletti venerei, e nelle preziose vivande, e ne'lautissimi conviti aveva goduto, come se egli morto potesse alcun bene gustare della vita passata, o che il bene, quando non è in a cun modo presente, si possedesse; la qual cosa è faissifima, perciocchè non solamente il diletto, come Aristippo diceva, è d'un tempo solo, cioè del presente, ma tutti i beni ancora, i quali non possono far l'uomo felice, se non sono presenti; il che se si stabilisce, e dal consenso di tutti s'approva, manifesta cosa è, che, posta la sentenza di Solone, l'umana felicità non si trova. Nè vi sia alcuno, che dica, che quando Solone affermò, che niuno, mentre vive, si può felice chiamare, fignificar non volle, che gli uomini allora sono felici, quando più non sono, ma che solamente in quel tempo, nel quale non hanno luogo le mutazioni della fortuna, ci possiamo assicurare senza dubbio veruno, che eglino sieno stati felici; come, per esempio, quando avendo risguardo alle fortune di Silla, o d' Augusto, o d' Alesfandro Magno gli chiamiamo felici, non affermiamo in alcun modo, che eglino furono beati, ma che tali furono, mentre vissero; posciachè nè meno in questo modo il detto di Solone si può giustamente difendere, conciossiacosachè troppo chiaramente si vede, che Solone vuole, che felicità sia solamente quella, che non è sottoposta a mu-

# DECIMA. 28

a mutazione veruna, altramenti se la stabilità, e sermezza del bene per sar l'uomo selice non si ricercasse, ancora coloro, che alle murazioni della sortuna sono sottoposti, si potrebbono appellar selici. Ma non si trova momento alcuno di nostra vita, che non riceva mutazione, ed in cui sieno stabili, e sermi i doni, che la sortuna ci ha conceduto; perciocche la sortuna è sempre variabile, è sempre inconstante, e non vi è alcuno, che, come dice quel buon Poeta Romano, abbia così savorevole il cielo, che si possa promettere, che così domani sarà a lui benigna la sortuna:

Nemo tam Divos habuit faventes, Crastinum ut posset sibi polliceri.

Per la qual cosa si vede, che in niuna parte di nostra vita noi siamo felici, sicchè se pure una volta siamo, secondo la sentenza di Solone, dopo la morte certamente siamo, il che dalla vera ragione Iontanissimo s'è dimostrato. Onde troppo manifestamente si vede, che non è degno della fama, e della sapienza di Solone il suo tanto celebrato detto fopra l'umana felicità; la qual cosa noi più certamente porremo affermare, se considerar vogliamo il fondamento, sopra del quale Solone l'umana felicità stabilisce. Conciossiacosachè noi vedremo, che sopra i beni di fortuna egli fonda la nostra felicità, e perciò temendo la rovina del suo male stabilito fondamento, s'ingegna con istrano modo di fortificarlo; ma, per quanto io comprendo, in vano, posciachè non può la feli-Par. II. Vol. IV. cità

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

cità ne' beni solamente della fortuna consistere, e questo è tanto indubitato appresso a tutti i sapienti, che non si trova chi il nieghi, conciossiacosache o sia la felicità posta nell'indifferenza, e sicurezza della mente, come disse Pirrone, o nella cognizione delle cose, come piacque ad Erillo, o nella tranquillità dell'animo, come Democrito volle, o nell'operazione perfetta non impedita, secondo i Peripatetici, ed i Pittagorici, o secondo gli Stoici nella virtù, o, come affermano i Platonici, in un bene più sacro, e più divino, e venerando, niuna, o picciolissima parte della felicità, come piace a questi sapienti, è posta nel favore della fortuna. Epicuro medesimo, che il sommo bene nel diletto ripone, nientedimeno così poco attribuisce alla sorte, che vuole, che nell'estrema povertà, e negli acerbissimi tormenti, ed infermità del corpo il sapiente sia felice. Ed in vero se l'umana natura considerare diligentemente, ed obbedire a quell'oracolo tanto celebrato vorremo, che c'infegna, e comanda, che a noi stessi conoscere attendiamo, facilmente vedremo, che tutta, o gran parte dell'umana felicità nell'animo, e nella ragione consiste, la quale di nostra natura essendo regina, quando è libera dalle passioni, ed agli appetiti non serve, in tal modo dà legge all'animo, e regola la volontà, che di tutte le virtù ci riempie. Onde noi, le cose esterne lodevolmente usando, diventiamo appieno persetti, e conseguentemente felici, le quali virtù, e perfezioni delDECIMA. 20

dell'animo non può certamente dare la fortuna, ch'è più madre di vizj, che producitrice di virtù, e piuttosto l'animo nostro di gravissime passioni, e d'infinite cupidità sa servo, che dalla servitù lo liberi dell' istesse. Per la qual co-Epitteto gravissimo sa sapientemente la fortuna ad un torrente grande sì, ed abbondantissimo d'acque, ma torbido, paragona; la qual comparazione altro non fignifica, se non che i beni della fortuna molte cose apportano, e grande strep to fanno, ma sono bene spesso di molte miserie, e calamità cagione, perciocche l'animo offuscano, e di superbia lo riempiono, e di stoltezza. Onde Cicerone [1] veracemente dice, che la fortuna non solamente è cieca, ma ciechi ancora rende quelli, che sono da lei savoriti; ed Isocrate [2] scrivendo a Dionisio afferma, che la fortuna regale è l'altezza del trono maestoso, e le magnifiche pompe, ed apparati sono tenebre, e caligini della vera filosofia, e grandissima lontananza, e separamento dalla virtù. Quindi è, che i sapienti più malagevole stimano il tollerare moderatamente la seconda fortuna, che il sopportare fortemente l'avversa; le fentenze de quali se io avessi tempo di recitare, e d'apportare gli esempi di coloro, che nella prosperità della fortuna a tutti i vizi fi diedero in preda, quantunque di natura fossero temperati, facilmente vi T 2

<sup>[1]</sup> Cicer. dell' amiciz. poco dopo la metà.

<sup>[2]</sup> Isocr. nella lett. ult. a Dionisio.

potrei persuadere, che la fortuna è madre feconda d'ogni vizio, e perciò non può gli uomini beati, e felici fare; il che più chiaramente vedremo, se nos volgeremo il pensiero a coloro, che in somma altezza dalla fortuna essendo sollevati. furono senza dubbio veruno miseri, ed infelici. Imperciocché chi mai è così stolto, e di sì poca prudenza dotato, che desiderasse d'esser quel Sardanapalo, che fu più di qualsivoglia donna molle, ed effeminato? E pure egli fu dalla fortuna favorito, ed a tanta potenza pervenne, che in un giorno solo due famosissime Città Anchiale, e Tarso edificò; o quel Nino figliuolo di Semiramide, di cui parlando Fenice Poeta Greco afferma, che egli ebbe un mare d'oro, e gli altri beni della fortuna in maggior numero, che non è l'arena Caspia, ed in tanto ozio, e lusfuria visse, che egli mai non vide il sole, e le stelle; o, per venire a i privati, quello Smindiride Sibaritano, il quale ne'fiori, tralle vivande più laute, e tra' più preziosi vini giacendo, fortemente si lamentò, che una foglia di rosa poco accuratamente collocata l'aveva grandemente tormentato; o quel Sabari, che mai per inusitata pigrizia per le sue mani non prese nutrimento; o quell' Apicio, che, per gustare un cibo delicato, e raro, in Affrica navigò, e quell'istesse tempeste, e travagli patì, che Enea già per edificare l'alta Roma sopportò. E pure costoro tanto miseri, ed infelici servi delle loro cupidità, e passioni surono a maraviglia sortunati. Per la qual cola

DECIMA. 293

cosa chiaramente si vede, che la felicità nella fortuna non consiste, ma da lei in tutto è diversa, e che perciò più sapientemente Euripide, che Solone parlò, quando nella Medea la fortuna dalla felicità, così distinse: [1]

Ο Άβε δ' ἐωιρρυέντος, εὐτυχές ερος

A'λλε γενοιτ' αν αλλος ευθαίμων δ' αν ε. cioè; quando i beni della fortuna sopravvengono uno dell'altro diventa più fortunato, ma felice certamente nò.



 $T_3$ 

L E-

[1] Eurip. nella Medea verf. 1229.



#### UNDECIMA

DI

## BENEDETTO AVERANI

Detta nell' Accademia degli Apatisti.

Se amore da Platone detto esser figliuolo di Pore, e di Penia sia più simile alla povertà, o all'intelietto, ed al configlio.



Terna, e sempre mai osservata legge della natura è, che tutti coloro, i quali ad alcuno bel parto del corpo, o della mente produrre opera danno, con appetito naturale desiderino, e si sforzino di quello neila sua specie perfetto,

ed a se stessi somigliante generare; o veramente se alla secondità dell'intelletto più sono intensi,

alla idea, che essi nell'animo portano altamente impressa, conforme. Quindi è, che quando è debole, e difertosa la virtù di chi genera, non potendo esso al conseguimento del suo sine pervenire, dissimili al padre, e dalla di lui volontà diversi i parti si producono. Quando per lo contrario è potente, una perfetta immagine, e similitudine di chi gli produsse rappresencano; e questa legge è così certa, ed universale, che non solamente negli uomini ha luogo, ma in tutte le cose ancora, e particolarmente nelle menci del cielo incorruttibili, e sempiterne, le quali quanto più sono potenti, tanto più e possono, e vogliono i parti produrre alla idea loro, ed a se stesse somiglianti. La qual cosa se dalla verità non è lontana, come certamente non è, può ciascuno per se stesso comprendere, qual si sia d' Amore la natura. Conciossiacosache egli è nato da Penia, che è l'istessa povertà; e da Poro figliuolo del configlio divino, e Dio dell'abbondanza, e della prudenza; ma niuna cosa è più debole, e difertosa della medesima povertà, o più potente, e di maggior virtù di quell' infinità sapienza, e configlio, che questa gran macchina dell'universo ha di tante, e così varie cose arricchita, e adornata. Per la qual cosa si può facilmente conoscere, che se quelle cose solamente, che sono di perfetta vircu ripiene, simili a se i loro parti producono, il Dio della ricchezza, e del consiglio, e non la povertà avrà il suo figliuolo a se stesso somigliante generato, e per questa cagione T 4

amore non farà, come il volgo crede, povero, e nudo, stolto, e forsennato, ma di prudenza, e di virtù perfetta dotato; e non solamente ricchissimo, e di tutti i beni abbondantissimo, ma di quelli ancora, e delle sue ricchezze sopra gli uomini tutti, e tutte le cose liberalissimo dispenfatore. Ed in vero se noi vorremo por mente alla natura delle cose, ed a quello dar fede, che dell'origine, e del nascimento del mondo gli antichi Filosofi hanno creduto, troveremo, che amore è ricchissimo, e d'ogni virtù, e di tutte le grazie copioso, e soprabbondante; imperciocchè ad una voce quasi tutti i sapienti dicono, che amore è una delle più potenti cagioni della creazione, e confervamento dell'universo, conciossiacosachè non per altra ragione Parmenide [1] scrisse, che primachè il mondo nascesse amore su da Dio generato, se non perchè necessario era l'amore all'ammirabil nascimento del mondo; ed Empedocle, il quale tra i principi delle cose l'amicizia pose, certamente di tutte le cose amore fece architetto; e per tralasciare Anassagora, e Talete Principe dell'Ionica filolofia, e gli Stoici, ed i Peripatetici, e tutti quelli, che alla materia hanno aggiunto la mente movitrice, i quali senza alcun dubbio non possono negare, che l'amore di fare sì bell'opera, e sì maravigliota mosse la mente Divina a disporre, e dar perfezione, e forma alla cieca, e tenebrosa materia, che le era soggetta. I Plato-

<sup>[1]</sup> Presso Platone nel Conv. intorno alla metà.

nici, e Mercurio Trismegisto, quando dicono, che Dio in se stesso rimirando il bellissimo, e perfettissimo mondo ideale, e di quell'infinita bellezza invaghitofi, e volendo la sua immensa bontà diffondere, e ad altri comunicare ad imagine, e similitudine della sua idea universale, si mosse a fabbricare questo mondo visibile, e corpoaltro dicono, fe non reo, che fu la cagione, che si creasse l'universo? Il che se così è, maravigliosa esser si vede la ricchezza, e la sapienza d'amore, e tanto grande, che appena una menomissima parte di essa si può con umano intendimento comprendere. Imperciocchè egli di tante ricchezze l'universo ha ripieno, di cotanto vile, e deforme materia così bello l'ha generato, che supera tanta potenza ogni più perspicace intelletto, ed attonito lo rende, e quasi confuso nella contempla ione di quella infinita provvidenza, ed artificio, che amore in questo ammirabil magistero ha dimostrato; la qual cosa benchè a cialcuno sia nota, che per breve stagione abbia la grandezza dell' universo contemplata, nientedimeno per esser più grati alla liberalità d'amore, ed acciocche più ci manifesti la verità, volgiamo, virtuosissimi Accademici, lo sguardo dell'intellerto alla natura delle cose, e consideriamo prima quel tenebroso, ed inordinato caos, e sopra la faccia de' grandissimi abissi la materia delle cose, di tenebre tutta piena, e d'orrore, senza veruna forma, e qualità, con irregolati moti quinci, e quindi pazzamente agitata, e com-

o commossa; orrido invero, e spaventoso spettacolo è questo, ma nulladimeno tale, che la sapienza, e ricchezza d'amore chiaramente ci manifesta, se noi consideriamo da tante tenebre quanta luce, e bellezza e' cavò. Egli fu, che l'anima univerfale, che intorno alla profonda mente con suo proprio moto s'avvolgeva, accese d'incredibil desiderio di formare un mondo, che quelle forme contenesse, che ella nella mente già vedute avea; quindi per grazia, e benefizio suo ne nacque il mondo colmo di tanta luce, e di tanta bellezza, che gli uomini sapienti, e le menti istesse angeliche, e sempiterne non si possono mai saziar di contemplarlo; il cielo, che in tante, e così vaste sfere diviso di purissima luce, e di tante, e così varie, e bellissime stelle immortale, e adorno risplende, e con ordine così regolato, e con velocità sì incredibile intorno alla terra si volge, e gira; l'aria pura, che da innumerabili, ed immortali potenze, agli occhi di noi mortali ascose è frequentata, ed agli uomini sì dolce, e sì gioconda rassembra; l'acqua, che d'infiniti, e vastissimi animali è feconda; la terra, che tante gemme, e pietre preziose, e salutisere piante, ed erbe, e siori, e frutti, e animali continuamente produce, e tante ricchezze, e così gran numero di cose in se stessa partorisce, che quasi nelle sue prosonde viscere un altro mondo par, che racchiuda; e sinalmente tutte le cose, che sono agli occhi soggette, o colla mente si comprendono, sono doni d' a-

d'amore, e delle sue potentissime mani fatture. Nè solamente di tutte le cose è cagione, ma del conservamento di esse ancora, perciocchè egli le parti disgiunte, e fra se stesse discordi congiungendo, ed a perfetta concordia riducendo, conserva quell'armonia della natura, senza la quale, le cose nell'antica confusione, e deformità incontanente precipiterebbono; onde alcuni dissero, che amore ha due grandissime ale, colle quali la terra, e il cielo tutto, e gli elementi ricuopre, non per altra cagione, se non perchè amore il mondo dalla rovina, che gli soprasterebbe, difende, e nello stato suo, enella sua perfezione il conserva. Le quali cose considerando noi, ed accuraramente nell'animo rivolgendo, maggiore, e più biasimevole dobbiamo giudicare l'ardimento di coloro, i quali povero, e deboie, e senza senno amore stimando, come tale lo scherniscono, e lo disprezzano, l'opinione de'quali in alcun modo farebbe da tollerarsi, se l'amore, che si trova fra gli uomini fosse tale, quale esti, o dalla stoltezza loro, o dall'importuna severità mossi, lo rappresentano; imperciocché porrebbe loro dare occasione quasi giusta d'errore il vedere, che gli effetti da amore in questo basso mondo prodotti sono tali, che la sua povertà, e debolezza, ed imprudenza manifestano. Ma ora per lo contrada questi diferti tanto diversi, che solamente amore si vede esser di tutti i beni abbondantissimo, e sopra tutte le Deità potentissimo, e d'infinita prudenza, e sapienza ripieno.

Imperciocche qual bello studio, o qual nobile arte, o quale azione eroica, e generosa non ha bisogno d'amore? Egli è pur vero, che nè lo studio della sapienza, nè la copia, nè lo splendore dell'eloquenza, nè alcuna di quelle arti, che liberali s'appellano, alla sua perfezione può pervenire, senza un certo incredibile, ed ardentisfimo amore, che gl'ingegni sprona a ricercare tutte le finezze dell'arti, e all'eminenze delle discipline sollevarsi. Per la qual cosa sapientemente Cicerone dice, che niuna cosa egregia possiamo fare, senza p ima concepire nella mente un certo ardore, che tutte le difficoltà agevoli, e piane, e dilettose ci renda. Avvegnaché questo amore delle più belle, e sublimi cose agli uomini è guida, e duce, e delle più facili, e spedite vie ingegnoso ritrovatore, e dell'asprezze, e difficoltà, che alla perfezione delle cose lodevoli giovano, magnanimo disprezzatore; e perciò non senza ragione Alesside comico appresso lo Stobeo chiama amore ottimo maestro, e duce degli uomini, e Platone nel Convito vuole, che sia stato dell'arti più nobili, e riguardevoli inventore. Quindi è, che non senza mistero nella nobile Accademia d'Atene, insieme colle Muse, e con Minerva. e con Mercurio l'amore s'adorava, e v'era ad esso in mezzo edificato un ampio, e magnifico altare, non perchè, come dice Lattanzio, che prende volentieri tutte l'occasioni di accusare i filosofi, quei valenti uomini volessero, che i giovani all'amore della libidine, ed alle bruttissime cu-

pi-

pidità s'avvezzassero, posciachè è troppo dalla ragione lontano il credere, che in quel luogo, dove per la somma severità, e gravità di costumi non era nè meno lecito il ridere, si desse l'adito a simile deformità, e licenza; ma lo facevano per insegnare a i giovani studiosi della sapienza, che al conseguimento delle scienze è necessario un certo amore, che innalzi sopra se stesso, e sopra la sua capacità l'intelletto, e lo renda abile, e disposto alle più sublimi contemplazioni della natura, e dell'istessa divinità. La qual cosa chiaramente dimostrarono quei nobilisfimi Accademici, che delle cose divine così altamente scrissero, che ne'loro libri ancora si riconosce un certo spirito divino, dall'amore della sapienza, e della divinità cagionato; tanto è vero, che amore è sapiente, e non, come il volgo lo stima, stolto, e forsennato. Nè solamente gli uomini rende sapienti, ma forti ancora, ed a magnanime azioni inclinati, il che apertamente c'insegnano Armodio, ed Aristogitone, che la patria Atene dalla dura tirannide liberarono, e Caritone, e Melanippo, i quali la crudeltà di Falaride disprezzarono, e quel valoroso drappello di Tebani, che sacro si chiamava, e tutto d'amanti era composto, de'quali niuno alla gloria la vita antepose, sicchè a tanta altezza di virtù ciascheduno pervenne, che da Filippo grandissimo nemico del nome Spartano su sopra tutte l'altre fortissime schiere de Greci, e de Te-

bani commendato, ed ammirato. Onde apparve esser vera l'opinione, che Eliano [1] nella
sua varia storia riferisce, la quale asserma, che
coloro, che dal surore de due Numi, Marte, ed
Amore, sono concitati, non si possono superare.
Tali, e non altri sono gli essetti d'amore; e se
vi è alcuno, che sia altramente persuaso o dall'infelicità di Timagora, che dal dirupato sasso
si precipitò, o dalle surie di Fedra, o di Medea, o d'altri infiniti, e creda a' detti de Poeti, che dicono, che senza intelletto vivono gli
amanti: sine sensu vivere amantes, e ci rappresentano Didone suriosa, della quale cantò Virgilio: [2]

Uritur infelix Dido, totaque vagatur

Urbe furens . . . . .

.... agit ipse furentem ec. In somnis ferus Æneas, semperque relinqui Sola sibi semper songam incomitata videtur

Ire viam, & Tyrios deserta quarere terra; sappia, che questi non sono effetti d'amore, ma della privazione, e dell'inopia, che sempre precede, ed accompagna l'amore, come il sumo precede, ed insieme sempre ne va colla siamma; e che perciò, siccome sarebbe stolto chi vedendo il sumo oscuro, e tenebroso, argomentasse, che tale sosse la siamma, così è poco accorto chiunque vedendo gli effetti dell'inopia disettosa, e

man\_

<sup>[1]</sup> Elian. nella varia Stor. lib. 3. cap. 9.

<sup>[2]</sup> Eneid. lib. 4. v. 62.

manchevole, creda, che tale sia l'amore, il quale per se stesso è beato, e selice, e come noi aviamo dimostrato, al ricchissimo, e sapientissimo suo padre somigliante.



LE.



#### DUODECIMA

DI

## BENEDETTO AVERANI

Detta nell' Accademia degli Apatisti.

Per qual cagione i Persiani adorassero il fuoco.



Così comune a tutte le persone, e nell'animo nostro tanto altamente impressa la cognizione della natura Divina, che ciascheduno di noi miseri mortali quantunque dalla contemplazione delle cose lontano sia, chiaramente

conosce, che la Divinità dalla natura del bene in alcun modo non è distinta, e che Dio non soDUODECIMA. 305

solamente è sommo bene, ma di tutti i beni ancora fecondissimo padre, e liberalissimo dispensatore. Quindi è, che siccome la chiarissima luce del giorno vedendo, della presenza del Sole sopra il nostro emisfero facciamo indubitato argomento, così la bontà delle cose mirando, credere indubitatamente dobbiamo, che sia presente a quelle Iddio, senza del quale niuna cosa vi è, che parte veruna possa di vero bene ottenere. La qual cosa gli antichi uomini considerando, ed avendo cura di non essere in alcuna parte del culto divino negligenti, a tutte le cose, che buone, e utili sono all'umana vita, attribuirono un Nume, nel quale, benchè non col debito culto, e religione, in un certo modo, il grandissimo Iddio padre di tutti i lumi, e di tutti i beni adoravano. E questo costume tant' oltre andò, ed a tutte le nazioni mirabilmente piacque, che le menomissime cose ancora, come sono i sonti, i siori, i pomi, le piante, gli orti, le porte delle case private, e le soglie di esse a propri Numi furono dedicate, acciocchè niuna benchè picciola cosa, dalla quale utilità si traesse, priva del culto restasse, che alla divinità giustamente si debbe. La qual cosa se vera è, l'utilità su cagione, che dagli antichi s'adorasse il Nume divino, e per giovamento agli uomini apportato spesse volte le cose vilissime partecipi si credessero della divinità. Maraviglia vernna non è, virtuofissimi Accademici, che un elemento così nobile, e Par. II. Vol. IV. po-

potente, e giovevole al mondo, come è'l fuoco, appresso molte nazioni fosse sacro, ed in grandistima venerazione tenuto, e da' Persiani massimamente così onorato, che qualunque persona avelle violato il fuoco facro, come riferifce [1] Strabone, era con pena di morte incontanente punita, ed i Re di quella potentissima nazione, come si può da' versi di Fenice poeta comprendere, emp, fossero stimati, e del culto divino disprezzatori, quando al conservamento del fuoco sacro non attendevano. Conciossiacolache se la natura del fuoco considerare diligentemente vorremo, niuna cosa essere in questo mondo tant' utile, e tanto buona, quanto questo nobile elemento, facilmente troverremo. Perciocchè, per incominciare dal giovamento, ch' egli apporta agli animali, ed agli uomini principi di essi, del fuoco è dono la vita, la quale, se non sosse il calore, qualità propria di questo nobile elemento, nè meno un momento si conserverebbe negli animali . Nè solamente egli è principio necessario della vita, e del conservamento di esta, come gli altri elementi, cagione, ma di tutte quelle cose ancora, che all' uso della vita servono, producitore; posciache a lui si dee tutto quello, che si fa, e s'adopra, e per sostenere la vita, e per vivere giocoadamente, da lui tutte le arti hanno principio, e perfezione, e perciò, come scrive Plu-

tar-

<sup>[1]</sup> Strab. lib. 15. verso la fine.

DUODECIMA: tarco[1], il Nume, che s'attribuisce al fuoco, è Vulcano, il quale di tutte l'arti è maestro, per significare, che a tutte l'arti è necessario il fuoco. Onde non senza cagione Prometeo appresso [2] Eschilo racconta, che gli uomini, primachè si tiovasse il fuoco, erano rozzi, ed ignoranti dell'arti, ma che dopo il ritrovamento di esso, maestri grandissimi ne diventarono. Onde tanto ornamento la vita degli uomini ne ricevè, che non più come fiere selvagge vissero, ma le città edificarono, e le leggi scrissero, e la religione, ed il culto degli Dei immortali trovarono, ed ogni leggiadro costume, ed ogni gentil maniera, ed arte pellegrina appresero; tanto grande è l'utilità, e'l giovamento, che apporta agli uomini il fuoco, che a lui non solamente l'essere, ed il conservamento di noi. ma ancora l'umanità, e la vita civile si dee. Ma senza dubbio molto minori, che non sono, sarebbono del fuoco i pregi, se dell'arti solamente fosse cagione, delle quali sono gli uomini inventori. Ma ora più oltre s'avanza, ed a maggiore altezza perviene la nobiltà, e virtù di questo principalissimo elemento, conciossiacosachè nell'ammirabile magistero dell'universo, nel quale Dio infinita provvidenza, ed arte mostrò, il fuoco fu l'istrumento più di tutti gli

<sup>[1]</sup> Plutarco nel libro intitolato, se fia di maggior giovamento l'acqua, o il fuoco.

<sup>[2]</sup> Eschilo nella tragedia intitolata Prometeo avanti la metà.

altri principale. Imperocchè due degli elementi, fecondo l'opinione d'Aristotile, e di Cicerone, come cause movitaici, ed efficienti, e due como materiali, a Dio essendo socroposti, l'acqua, e la terra, il fuoco è più potente, e principale dell'altra cagione, che muove, e dà forma, dell' aria dico, la quale senza dubbio veruno è meno efficace, ed in virtù, ed in nobiltà di gran lunga dal fuoco è superata. La qual cosa considerando Platone [1], e vedendo, che più di tutti gli altri elementi era necessario il fuoco a fabbricare il mondo, scrisse, che egli fu la prima cosa, che uscisse dalle mani del suo sovrano facitore. Dalla quale opinione punto non s'allontana Mercurio Trismegisto, perocchè, sebbene egli dice, che lo spirito di Dio era sopra l'acqua portato avanti alla creazione del mondo, non si dee in modo alcuno intendere dell'acqua elementare, la quale, come il medesimo afferma, poichè il suoco, e l'aria nacquero, intorno alla terra stette, ma della materia delle cose incostante, e senza forma, ed in tutte le forme mutabile, essendo da i Filosofi antichi spesse volte col nome dell' acqua signisicata; le quali cose se dalla verità non sono lontane, chiaramente si vede, che il fuoco è non folamente il più nobile, e necessario instrumento dell'arri umane, ma ancora delle divine. Ma che dico instrumento, se, come piace a gravissimi, e nobilissimi professori della sapienza, egli è l'ar-

[1] Platone nel Timeo avanti la metà.

DUODECIMA. tefice dell'univerio, e la natura delle cose? imperocchè siami lecito, virtuosissimi Accademici. l'apportare un opinione, la quale sebbene a prima vista sembra lontana dalla ragione, nientedimeno esaminata, è grandemente probabile, e bastante a liberar l'animo dal presente dubbio. Gli Stoici appresso Plutarco così definiscono la natura: πῦρ ἐςι τεχικον όδῷ βάδιζον ἐπὶ γενέσει κόσμε, έμπεραληφός πάντας τες σπερματικές λόγες. καθ' ές έκατα καθ' εμαρμένην γίγνεται; cioè, la natura è fuoco artificioso, che per certa via procede nella generazione del mundo, comprendendo in se tutte le virtà, e forme seminali, conforme a cui ciascheduna cosa secondo il fato si fa. La qual' opinione noi non istimeremo dalla verità lontana, se per breve spazio la natura delle cose contempleremo. Imperciocchè così in tutte le parti del mondo diffuso un certo piacevole, e temperato caldo vedremo, il quale è veramente fuoco artificioso, che ci parrà, che niente possa essere senza esso, e che di questo intendesse Vergilio

quando cantò: [1]
... Deum namque ire per omnes
Terrasque, trastusque maris, calumque profundum,
Hinc pecudes, armenta, viros, genus omne ferarum,
Quemque sibi tenues nascentem arcessere vitas.
Imperciocche e le visceve della terra sono piene di calore, che le miniere, e molti animali, e
come scrive Teosrasto, i pesci nell'acque, che

<sup>[1]</sup> Virg. Georg. lib. 4. vers. 220.

forto terra si trovano, mirabilmente produce, ed il profondo, e vastissimo mare benchè sia di sua natura freddissimo, in tutte le parti di se stesso contiene caldo vitale, onde prendono lo spirito, e la vita le grandissime balene, e tanti, e così vasti most: i marini, e l'infinita moltitudine degli altri pelci minori, e la superficie della terra, e l'aria, ed il cielo, tutti iono di questo elemento ripieni, e senza esso ogni loro pregio più bello perderebbono, e forse nell'antica confusione, e nel primiero caos ricornerebbono; nè numero così infinito di stelle vi sarebbe, nè tanti parti della natura, tante immortali potenze, tante forme d'animali, d'erbe, di fiori, di piante, e di tante altre cose, che o la natura nasconde, o troppo malagevole farebbe a numerare, ma ogni cosa piena di tenebre, e di freddo, e d'orrore, e d'ogni bene spoul ata resterebbe, e gli elementi privi delle fo me loro, l'aria rigida, ed immota, e fenza luce, l'acqua in durissimo marmo trasformata, la terra sterile, ed infeconda, e più dura di qualsivoglia diamante. Dalle quali cole si può facilmente comprendere, che il fuoco è la vita, e l'anima dell'universo; perocchè siccome l'animo dal corpo separato, la necessaria morte ne segue degli animali, così tolto dal mondo il fuoco, la ovina, e d'itruzione di esso necessariamente ne nasce. Per la qual cosa gli antichi stimarono, che nel fuoco fosse un non so che di divino, e perc ò credettero, che il corpo purgasse, e l'animo capace rendesse de misterj divini, e spes-

ie

DUODECIMA. 311

se volte della divinità. Onde Proclo nel libro della Magia, e de' Sacrificj cercando, perchè l'acqua del mare s'adoperasse ne'sacrifici per purgare, e render mondi quelli, che sacrificavano, dice, che ciò si faceva, perchè l'acqua del mare contenendo molte particelle di fuoco, era attissima a tale effetto; e Plutarco nel libro d'Iside, e Osiride [1] scrive, che appresso gli Egizzi era costante opinione, che Iside col suoco volesse la divinità donare al figliuolo della regina, ma che poi impedita, l'opera non conducesse a fine; così i Poeti dicono, che Ercole nelle fiamme del rogo si purgasse della feccia per così dire della mortalità, e si facesse immortale. E nel vero cotale opinione non manca di ben ferma, ene'principi naturali ben fondata ragione; imperciocchè il fuoco celeste, di cui è simolacro il nostro, e quella luce, e quel caldo, che per le vaste membra dell'universo penetra, e si dissonde, altro non è, come a molti piace, che la natura divina, la quale il cielo, e gli elementi informa, e regge, e con infinita provvidenza tutte le cose governa. Quindi il divino, e sapientissimo Ippocrate nel libro delle Carni in tal guisa favella[2]: Sones de μοι ο καλέομεν θερμον, άθανατον τε είναι, κ) νο κάντα κ) όρην και άκθειν και είδεναι πάντα και τὰ όντα καὶ τὰ μέλλοντα ἔσεσθαι; cioè, mi pa-

<sup>[1]</sup> Plutarco nel libro detto avanti la meta.

<sup>[2]</sup> Ippocr. sez. 3. del libro περί σαρκών nel principio.

re, che quello, che noi caldo chiamiamo, sia immortale, e conosca tutte le cose, e vegga, e vda, e sappia tutto quello, che è, e che sarà. E Possidonio appresso lo Stobeo dice, che Dio è spirito intellettuale di fuoco, e Varrone appresso Isidoro [1] afferma, che l'animo del mondo è il fuoco, perciocchè siccome l'animo in noi, così il fuoco nel mondo tutte le cose governa. Quindi per avventura Cleante, come riferisce Plutarco, stimava, che solamente il fuoco tra gli Dei fosse immortale, perocchè le stelle, e gli elementi, i quali sono da lui chiamati Dei, dopo la fine del mondo più non saranno, ma il fuoco durerà sempiterno, perchè egli è l'animo dell'universo, che secondo la sentenza degli Stoici è certamente immortale, e dopo la rovina del mondo un altro ne fabbricherà. Il che se così è, chiaramente si vede, che i Perfiani, quando al fuoco attribuivano gli onori divini, l'animo dell'universo, e la divinità in quello adoravano; e perciò i Magi al fuoco, prima che agli altri Numi, facevano facrifizio, perocchè sotto nome degli altri Dei sacrificando agli elementi, ali' animo, come di gran lunga più nobile, ed antico di quelli, prima di tutti attribuir dovevano quell'onore. Nè vi sia alcuno, che dica, che più verisimile cosa è, che i Persiani adorando il Sole, come fa testimonio Ovidio, sacrificavano al funco, come a suo simolacro, essendo verissimo quello, che Porsirio scrive, che al Sole.

<sup>[1]</sup> Lib. 8. deile Origini capit. 6. verso il fine.

DUODECIMA'. 313

le, ed alle Stelle si consacra con ragione il suoco; imperciocchè questo piuttosto conferma, che abbatte la nostra sentenza, perocchè il Sole altro non è, che l'animo, e la mente del mondo dagli antichi giudicato. E che ciò sia vero, coll' autorità di molti grvissimi Scrittori potrei facilmente provare, ma ciò non permettendo il tempo, di pochi farò contento. Plinio adunque nel libro secondo della naturale istoria, così del Sole favella [1]: Hunc mundi esse totius animum, ac planius mentem, bunc principale natura regimen, ac numen credere decet opera ejus astimantes. E Giulio Firmico dice: Sol optime maxime, qui mediam mundi possides partem, mens mundi, atque temperies, dux omnium, princepsque. E Macrobio [2] prova, che tutti gli Dei si riferiscono al Sole, il che altro non è che dire. che egli è l'anima del mondo. Dalle quali cose si può facilmente comprendere, qual fosse tutta la religione de Perfiani, e che eglino altro Dio, che il mondo non riconoscevano; perciocchè il mondo è composto del cielo, e degli altri elementi, e dall'animo universale prende perfezione, e forma. Ora tutte queste parti del mondo s'adoravano da' Persiani; la terra, l'acqua, il cielo, e sotto nome del vento, che è la parte dell'aria più maschia, secondochè dicono gli Egizzi, l'aria,

<sup>[1]</sup> Plin. lib. 2. cap. 6. [2] Macrob. Saturn. libr. 1. cap. 17. e seq.